
 



2     Condorcet    

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Vie de Monsieur Turgot     3                              

 

 

 

 

 

 

Vie de  

Monsieur Turgot 
 

 

 

 

 

 

 

 
 



4     Condorcet    

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Vie de Monsieur Turgot     5                              

   

 

Vie de  

Monsieur Turgot 
 
 

 

(1786) 
 
. 

Condorcet 

 

 

 

 

 

Paris, avril 2015 

Institut Coppet 

www.institutcoppet.org 

 

 

../AppData/Local/Documents%20and%20Settings/bm730/Local%20Settings/Temporary%20Internet%20Files/Content.IE5/E71D6ZCD/www.institutcoppet.org


6     Condorcet    

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Vie de Monsieur Turgot     7                              

 
 
 
 

AVERTISSEMENT 
 

 
 

Les Mémoires1 sur la vie de M. Turgot, qui ont paru en 1783, auraient 
dû sans doute m’empêcher d’écrire. Mais quelque bien faits que soient 
ces Mémoires, et malgré la connaissance approfondie des principes de 
l’économie politique et des opérations exécutées ou projetés par M. 
Turgot, qui rend cet ouvrage aussi intéressant qu’instructif, j’ai espéré 
qu’on me pardonnerait d’avoir envisagé le même objet sous un point de 
vue différent, et d’avoir cherché à faire connaître dans M. Turgot le 
philosophe plutôt que l’homme d’État. Si j’avais songé aux intérêts de 
mon amour-propre, j’aurais gardé le silence : je sentais combien il y 
avait de danger à paraître après un ouvrage qui avait obtenu un succès 
si général et si mérité ; et je ne pouvais me dissimuler la supériorité que 
l’auteur avait sur moi. Mais je n’aurais pu me pardonner de n’avoir pas 
rendu ce faible hommage à la mémoire d’un grand homme que j’ai ten-
drement chéri, dont l’amitié m’a été si douce et si utile, et dont le sou-
venir sera toujours pour moi un de ces sentiments délicieux et tristes 
qui deviennent une partie de notre existence, et ont le pouvoir de nous 
la rendre plus chère. C’est à ce sentiment que j’ai cédé ; et j’ose espérer 
qu’en me donnant quelques droits à l’indulgence de ceux qui pourront 
jeter les yeux sur cet ouvrage, il obtiendra grâce pour ses défauts. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                             

1
 Note de l’éditeur. Mémoires sur Turgot, par Dupont de Nemours. 



8     Condorcet    

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Vie de Monsieur Turgot     9                              

 
 
 

 
 

Vie de Monsieur Turgot 
 
 
 
 
Dans cette foule de ministres qui tiennent pendant quelques instants 

entre leurs mains le destin des peuples, il en est bien peu qui soient 
dignes de fixer les regards de la postérité. S’ils n’ont eu que les prin-
cipes ou les préjugés de leur siècle, qu’importe le nom de l’homme qui 
a fait ce que mille autres à sa place eussent fait comme lui ? 

L’histoire générale renferme le récit des événements auxquels ils ont 
eu part. On y voit que tel ministre, tiré de la foule des ambitieux, a plus 
songé à obtenir les places qu’à s’en rendre digne ; qu’il s’est plus occupé 
de les conserver longtemps, que de les bien remplir. On voit le mal 
qu’ils ont fait par ambition, celui qu’ils ont souffert par ignorance ou 
par faiblesse, quelquefois le bien qu’ils ont tenté sans succès, plus rare-
ment celui qu’ils ont pu faire. 

L’histoire de leurs pensées, celle même de leurs vertus, se trouve 
dans le tableau des opinions et des préjugés de leurs contemporains. 

Mais si dans ce nombre il se rencontre un homme a qui la nature ait 
donné une raison supérieure, avec des principes ou des vertus qui 
n’étaient qu’a lui, et dont le génie ait devancé son siècle assez pour en 
être méconnu, alors l’histoire d’un tel homme peut intéresser tous les 
âges et toutes les nations ; son exemple peut être longtemps utile ; il 
peut donner à des vérités importantes cette autorité nécessaire quelque-
fois à la raison même. Tel fut le ministre dont j’entreprends d’écrire 
la vie. 

Si l’honneur d’avoir été son ami est le seul titre à l’estime publique 
dont j’ose me flatter, si ce sentiment a été le plus doux peut-être que 
j’aie jamais éprouvé, l’amitié ne me fera point altérer la vérité. Le même 
sentiment qui anima toute sa vie, l’amour de l’humanité, m’a seul inspi-
ré le désir d’en tracer le tableau ; et, s’il était possible que je fusse tenté 
d’en altérer quelques traits, je me souviendrai alors d’avoir appris de lui 
que le plus grand bien qu’on puisse faire aux hommes est de leur dire la 
vérité, sans déguisement comme sans exagération, sans emportement 
comme sans faiblesse. 



10     Condorcet    

Sa vie n’occupera qu’une partie de cet ouvrage. Après avoir dit le 
bien qu’il a fait et celui qu’il préparait ; après avoir montré ses ver-
tus, ses talents et son courage dans le petit nombre des événements 
d’une vie toujours constamment dirigée par des principes invariables et 
simples qu’il s’était formés ; après avoir parlé de quelques ouvrages qui, 
dictés par une raison supérieure, renferment des vues aussi vastes que 
saines et bien combinées, et qui cependant sont presque tous au-
dessous de lui, il me restera encore à tracer l’histoire de ses opinions, de 
ses idées, de son caractère. Je sens combien je dois rester au-dessous 
d’un tel sujet ; mais ceux qui me liront jugeront, par ce que je dirai, 
combien il était difficile de le bien remplir. Les hommes éclairés et ver-
tueux verront tout ce qu’ils ont perdu en lui, et ils me sauront gré de 
mes efforts pour le leur faire mieux connaître. 

 
Anne Robert Jacques Turgot naquit à Paris, le 10 mai 1727. Sa fa-

mille est une des plus anciennes de la Normandie. Son nom signifie le 
dieu Thor, dans la langue de ces conquérants du Nord, qui ravagèrent 
nos provinces pendant la décadence de la race de Charlemagne. L’hôpi-
tal de Condé-sur-Noireau fut fondé, en 1281, par un de ses ancêtres. 
Son trisaïeul, un des présidents de la noblesse de Normandie aux états 
de 1614, s’opposa avec courage à la concession qu’un gouvernement 
faible, plus occupé de flatter l’avidité des grands que de défendre les 
droits des citoyens, venait de faire au comte de Soissons des terres 
vaines et vagues de la province. Le père de M. Turgot fut longtemps 
prévôt des marchands ; et tandis que le vulgaire admirait la somptuosité 
élégante des fêtes qu’il ordonnait, le goût pur et noble des monuments 
qu’il fit élever, tribut qu’il payait, malgré lui peut être, aux idées de son 
temps ; tandis que les citoyens respectaient l’économie et l’ordre de son 
administration, l’intégrité et le désintéressement de sa conduite, un pe-
tit nombre de sages applaudissaient à des travaux utiles, dirigés par de 
vraies connaissances, à des soins pour la santé, pour les intérêts du 
pauvre, qu’il était alors trop commun d’oublier. On se rappellera long-
temps ce jour où le peuple étonné le vit se jeter seul entre deux troupes 
de gardes françaises et suisses prêtes à se charger, saisir le bras de l’un 
d’eux déjà levé pour frapper, et forcer des soldats furieux à reconnaître 
une autorité paisible et désarmée. 

Un trait de l’enfance de M. Turgot annonça son caractère. La petite 
pension dont ses parents lui laissaient la disposition au collège, dispa-
raissait aussitôt qu’il l’avait reçue, sans qu’on pût deviner quel en était 
l’emploi. On voulut le savoir : et on découvrit qu’il la distribuait à des 
pauvres écoliers externes, pour acheter des livres. La bonté, la générosi-



Vie de Monsieur Turgot     11                              

té même, ne sont pas des sentiments rares dans l’enfance : mais que ces 
sentiments soient dirigés avec cette sagesse, qu’ils soient soumis à des 
vues d’une utilité réelle et durable, voilà ce qui semble présager vérita-
blement un homme extraordinaire, dont tous les sentiments devaient 
être des vertus, parce qu’ils seraient toujours conduits par la raison. 

Les parents de M. Turgot le destinaient à l’état ecclésiastique. Il était 
le dernier de trois frères. L’aîné devait se consacrer à la magistrature, 
devenue, depuis quelques générations, l’état de sa famille, et le second 
embrasser la profession des armes. C’était alors un usage presque géné-
ral, de prononcer dès le berceau sur le sort de ses enfants d’après les 
convenances de famille, ou les conséquences qu’on tirait de leurs incli-
nations naissantes. Ces hommes, placés au hasard dans des professions 
pour lesquelles ils n’étaient pas nés, devenaient, pour les familles et 
pour l’Etat, un fardeau inutile et souvent funeste. Heureusement cet 
usage ne subsiste plus : et c’est un des bienfaits de cette philosophie, 
dont on dit encore tant de mal par habitude, en jouissant de tout le 
bien qu’elle a fait. 

Le goût de M. Turgot pour l’étude, la modestie et la simplicité de ses 
manières, son caractère réfléchi, une sorte de timidité qui l’éloignait de 
la dissipation, tout semblait le rendre propre à l’état ecclésiastique ; et 
il  paraissait qu’il lui aurait coûté peu de sacrifices, pour se livrer à 
l’espérance de la fortune brillante que ses talents réunis à sa naissance 
lui auraient assurée. 

Mais M. Turgot eut à peine atteint l’âge où l’on commence à réflé-
chir, qu’il prit a la fois la résolution de sacrifier ces avantages à sa liberté 
et à sa conscience, et celle de suivre cependant les études ecclésias-
tiques, et de ne déclarer sa répugnance à ses parents qu’à l’instant d’un 
engagement irrévocable. Cet état n’imposait à M. Turgot aucun devoir 
de conduite qui pût l’effrayer ; mais il sentait combien tout engagement 
pour la vie est imprudent. Quelque frivole que paraisse l’objet d’un 
serment, il ne croyait pas qu’il pût être permis de s’en jouer, ni qu’on 
pût, sans s’avilir soi-même, faire des actions qui avilissent dans l’opi-
nion commune la profession que l’on a embrassée. Il voyait dans l’état 
ecclésiastique l’engagement, plus imprudent encore, d’avoir toujours les 
mêmes opinions publiques, de prêcher ce qu’on cessera peut-être bien-
tôt de croire, d’enseigner aux autres comme des vérités ce qu’on re-
garde comme des erreurs, et de se mettre dans la nécessité si jamais on 
adopte des sentiments différents de ceux de l’Eglise, ou de mentir à 
chaque instant de sa vie, ou de renoncer à beaucoup d’avantages, et 
peut-être de s’exposer à beaucoup de dangers. Et qui peut se répondre 
alors d’avoir le courage de remplir ce devoir ? Pourquoi s’exposer au 



12     Condorcet    

malheur d’être réduit à choisir entre sa sûreté et sa conscience ? S’il 
croyait à la religion, était- il sûr d’y croire toujours ? pouvait-il se ré-
pondre d’en adopter toujours tous les dogmes ? et dès lors lui était-il 
permis de prendre l’engagement de les professer toute sa vie ? 

Turgot fit sa licence, et fut prieur de Sorbonne, espèce de dignité 
élective, que les docteurs de la maison confèrent ordinairement à celui 
des bacheliers dont la famille a le plus d’éclat ou de crédit. Il était obli-
gé, par cette place, de prononcer deux discours latins ; et ces ouvrages, 
faits en 1750 par un jeune homme de 23 ans, sont un monument vrai-
ment singulier, moins encore par l’étendue des connaissances qu’ils 
supposent, que par une philosophie et des vues propres à l’auteur. On y 
trouve, pour ainsi dire, son esprit tout entier ; et il semble que la médi-
tation et le travail n’ont fait depuis que le développer et le fortifier. Le 
premier de ces discours a pour objet l’utilité que le genre humain a reti-
rée de la religion chrétienne. La conservation de la langue latine et 
d’une partie des ouvrages des anciens ; l’étude de la scolastique, qui du 
moins préservera d’une stupidité absolue les Etats des barbares destruc-
teurs de l’empire romain, et qui produisit dans la logique, comme dans 
la morale et dans une partie de la métaphysique, une subtilité, une pré-
cision d’idées, dont l’habitude, inconnue aux anciens, a contribué plus 
qu’on ne croit aux progrès de la bonne philosophie ; l’établissement 
d’une morale plus universelle, plus propre à rapprocher les hommes de 
tous les pays, fondée sur une fraternité générale entre tous les individus 
de l’espèce humaine tandis que la morale païenne semblait tendre à les 
isoler, à ne rapprocher que les membres d’une même cité, et surtout ne 
s’occupait que de former des citoyens ou des philosophes, au lieu de 
former des hommes ; la destruction de l’esclavage domestique et de 
celui de la glèbe, qui est peut-être autant l’ouvrage des maximes du 
christianisme que de la politique des souverains, intéressés à créer un 
peuple pour le faire servir à l’abaissement des grands ; cette patience, 
cette soumission que le christianisme inspire, et qui, détruisant l’esprit 
inquiet et turbulent des peuples anciens, rendit les Etats chrétiens 
moins sujets aux orages, apprit à respecter les puissances établies et à 
ne point sacrifier à l’amour, même légitime, de l’indépendance, la paix, 
le repos et la sûreté de ses frères : tels furent les principaux bienfaits du 
christianisme. 

Ce n’est pas que M. Turgot se dissimulât ni les abus affreux du pou-
voir ecclésiastique, qui avait changé la race humaine en vil troupeau 
tremblant sous la verge d’un légat ou d’un pénitencier, ni les querelles 
sanglantes du sacerdoce et de l’empire, ni les funestes maximes du cler-
gé, armant les rois contre leurs sujets, là soulevant les peuples contre les 



Vie de Monsieur Turgot     13                              

rois, et agissant, au gré de son intérêt, tantôt le poignard du fanatisme, 
et tantôt la hache des bourreaux. Le sang de plusieurs millions 
d’hommes, massacrés au nom de Dieu, fume encore autour de nous. 
Partout la terre qui nous porte couvre les ossements des victimes d’une 
intolérance barbare. Une âme douce et sensible pouvait-elle n’avoir pas 
été révoltée de ces horribles tableaux ? Une âme pure et noble pouvait-
elle ne pas être soulevée en voyant dans ces mêmes siècles l’esprit hu-
main dégradé par de honteuses superstitions, la morale corrompue, 
tous les principes des devoirs méconnus ou violés, et l’hypocrisie fai-
sant avec audace, de l’art de tromper les hommes et de les abrutir, le 
seul moyen de les dominer et de les conduire ? Car tous ces attentats, 
érigés en devoir sacrés aux yeux des ignorants, étaient présentés aux 
politiques comme des crimes nécessaires au repos des nations ou à 
l’ambition de leurs souverains. 

Turgot était dès lors trop éclairé pour ne voir que des abus dans ces 
conséquences nécessaires de toute religion qui, chargée de dogmes spé-
culatifs, fait dépendre le salut des hommes de leur croyance, regarde le 
libre usage de la raison comme une audace coupable, et fait de ses 
prêtres les précepteurs des peuples et les juges de la morale. Il 
n’ignorait pas que, si les gouvernements de l’Europe pouvaient cesser 
d’être éclairés ; s’ils pouvaient oublier quelques instants de veiller sur les 
entreprises du clergé ; si tous les hommes qui ont reçu de l’éducation, 
qui ont des lumières, qui peuvent prétendre aux places, tous ceux, en 
un mot, dont l’opinion gouverne réellement le monde, pouvaient cesser 
d’être réunis dans un esprit de tolérance et de raison, bientôt les mêmes 
causes reproduiraient les mêmes effets. Mais M. Turgot croyait cette 
révolution impossible ; il voyait que tous les maux par lesquels le genre 
humain avait été éprouvé, l’avaient conduit à une époque où le retour à 
la barbarie ne pouvait plus être à craindre ; que, par une suite nécessaire 
du progrès toujours croissant des lumières, l’influence, malheureuse-
ment encore si funeste, de l’esprit de superstition et d’intolérance s’ané-
antirait de jour en jour, et qu’enfin le mépris public achèverait dans 
moins d’un siècle l’ouvrage que la raison avait si heureusement com-
mencé. Ce bonheur, dont nos neveux ont l’espérance, et dont nous 
goûtons déjà quelques fruits, a sans doute coûté bien cher à nos an-
cêtres : mais l’Asie n’a-t-elle pas souffert presque autant de la barbarie 
de ses conquérants, que l’Europe de la cruauté de ses prêtres ? Cepen-
dant ces maux ont été une pure perte ; les révolutions ont succédé aux 
révolutions, la tyrannie a la tyrannie ; et, sans les lumières de l’Europe, 
le genre humain aurait été condamné à une éternelle ignorance et à des 
désastres perpétuels. 



14     Condorcet    

Le second discours a pour objet le tableau des progrès de l’esprit 
humain. L’auteur les suit depuis les anciens peuples asiatiques, qui sont 
pour nous les créateurs des sciences, jusqu’à nos jours, au milieu des 
révolutions des empires et des opinions. Il expose comment la perfec-
tion des beaux-arts est limitée par la nature même, tandis que celle des 
sciences est sans bornes. Il fait voir comment les plus utiles inventions 
dans les arts mécaniques ont pu naître dans les siècles d’ignorance, 
parce que ces inventions ont pour objet des arts cultivés nécessaire-
ment dans tous les temps, et que l’observation et l’expérience peuvent 
en ce genre donner aux hommes de génie les connaissances nécessaires 
pour s’élever à ces inventions. Il montre que les sciences durent leurs 
premiers progrès à la découverte de l’écriture ; que celle de l’écriture 
alphabétique leur fit faire un nouveau pas, et l’imprimerie un plus grand 
encore, puisque cet art les a répandues sur un grand espace, et garantit 
leur durée. Enfin, il prouve que leurs progrès, auxquels on ne peut assi-
gner aucun terme, sont une suite de perfectibilité de l’esprit humain, 
perfectibilité qu’il croyait indéfinie. Cette opinion, qu’il n’a jamais 
abandonnée depuis, a été un des principaux principes de sa philoso-
phie. 

Le temps où il fallait déclarer enfin qu’il ne serait point ecclésias-
tique était arrivé. Il annonça cette résolution à son père dans une lettre 
motivée ; et il obtint son consentement. 

 
L’état de maître des requêtes était celui qu’il avait choisi. Passionné 

pour tous les genres de connaissances, comme pour la littérature et la 
poésie, il avait étudié les éléments de toutes les sciences, en avait appro-
fondi plusieurs, et formé la liste d’un grand nombre d’ouvrages qu’il 
voulait exécuter. Des poèmes, des tragédies, des romans philoso-
phiques, surtout de vastes traités sur la physique, sur l’histoire, la géo-
graphie, la politique, la morale, la métaphysique et les langues, entraient 
dans cette liste singulière. Il n’existe que le plan de quelques uns de ces 
ouvrages ; et ces plans supposent des connaissances aussi vastes que 
variées, des vues neuves et profondes. Cette passion de l’étude aurait 
pu conduire un homme, né même avec moins de génie que lui, mais 
avec un caractère aussi supérieur à l’ambition, et une âme aussi éloignée 
de toute vanité, à ne désirer d’autre état que celui d’homme de lettres. 

M. Turgot pensait autrement. L’état où il pouvait être le plus utile, 
sans jamais être obligé de sacrifier ni la vérité, ni la justice, était celui 
qu’il se croyait obligé d’embrasser. Il préféra donc une charge de maître 
des requêtes aux autres places de la robe. Ministre du pouvoir exécutif 
dans un pays où l’activité de ce pouvoir s’étend sur tout ; agent du gou-



Vie de Monsieur Turgot     15                              

vernement dans les opérations sur les finances ou le commerce qui 
influent le plus sur la prospérité publique ; appelé plus sûrement que les 
membres d’aucun autre ordre aux premières places de l’administration, 
il est rare qu’un maître des requêtes n’ait une grande influence ou sur 
une province ou sur l’État entier, et que dans le cours de sa vie ses lu-
mières ou ses préjugés, ses vertus ou ses vices, n’aient fait beaucoup de 
bien ou beaucoup de mal. 

M. Turgot s’était préparé à suivre cette nouvelle carrière, en étudiant 
avec plus de soin les parties des sciences qui avaient plus de rapport 
aux fonctions et aux devoirs des maîtres des requêtes ; celles des 
sciences physiques qui s’appliquent à l’agriculture, aux manufactures, a 
la connaissance des objets de commerce, à la construction des travaux 
publics ; les parties des mathématiques nécessaires pour savoir dans 
quel cas on peut faire un usage utile de ces sciences, et pour n’être pas 
embarrassé des calculs que les questions de physique, de commerce, de 
politique, rendent souvent nécessaires. Il avait approfondi les principes 
de la législation, de la politique, de l’administration, et ceux du com-
merce. Plusieurs de ses lettres, écrites alors, montrent non seulement 
l’étendue de ses lumières, mais prouvent, si on les compare aux ou-
vrages alors connus, qu’il en devait à lui-même la plus grande partie. 

Deux événements de sa vie, à cette époque, paraissent seuls devoir 
nous arrêter. Il avait été chargé d’examiner l’affaire d’un employé des 
fermes, poursuivi pour un crime par la justice, et qui avait eu le moyen 
de s’y soustraire. M. Turgot, persuadé que cet homme était coupable, et 
que le devoir qu’il avait à remplir serait un devoir de rigueur, avait dif-
féré de s’en occuper. Cependant, après de longs délais il commença 
l’affaire, et il trouva que l’accusé était innocent. Alors il se crut obligé 
de réparer le tort que ce délai avait pu lui causer ; et, sachant quels 
étaient les appointements dont il avait été privé pendant la durée du 
procès, il les lui remit exactement, et l’obligea de les recevoir, en ayant 
soin de ne mettre dans cette action que de la justice, et non de la géné-
rosité. 

Forcé de juger de ces causes où la lettre de la loi semblait contraire 
au droit naturel, dont il reconnaissait la supériorité sur toutes les lois, il 
crut devoir le prendre pour guide dans son opinion. Aucune des con-
clusions de son rapport ne fut admise ; la pluralité préféra une loi posi-
tive qui paraissait claire, à un droit plus sacré, mais dont les hommes 
qui ont peu réfléchi peuvent regarder les principes comme trop vagues, 
ou les décisions comme incertaines. Quelques jours après, les parties 
transigèrent volontairement d’après ces mêmes conclusions, et rendi-
rent hommage à cette justice d’un ordre supérieur. 



16     Condorcet    

Pendant que M. Turgot ; était maître des requêtes, il y eut une 
chambre royale, et il y siégea. S’il eût cru que sa conscience l’obligeait 
de refuser il eût obéi à sa conscience. Pouvait-il même ignorer que cette 
résolution ne demandait pas un grand courage ? En effet, il ne s’agissait 
pas de véritables troubles dans l’État, mais de cabales qui partageaient 
la cour, et de cette querelle des billets de confession dont l’importance 
devait être momentanée et le ridicule éternel. Il savait que le parti alors 
accablé pouvait, sous un autre ministère, devenir le parti dominant. En 
suivant la route ordinaire, à peine était-il aperçu ; en s’en écartant, il 
s’assurait l’appui d’un parti et la faveur populaire. C’était une de ces 
circonstances plus communes qu’on n’imagine, où la conduite la plus 
dangereuse est en même temps la plus sûre, où l’on suit ses véritables 
intérêts, en ayant l’air de se sacrifier à son devoir. Mais cette ambition 
raffinée était aussi éloignée de lui qu’une complaisance servile ; et il 
accepta comme il eût refusé, en préférant la conduite que sa raison re-
gardait comme la plus juste. 

Il pensait que le Roi doit à ses sujets des tribunaux de justice, com-
posés d’hommes ayant les qualités que les lois exigent pour les remplir ; 
formés du nombre de juges nécessaire suivant les mêmes lois ; institués, 
non pour une cause particulière, mais pour un district marqué, ou pour 
un genre général de causes ; indépendants, enfin, dans le cours de leurs 
fonctions, de toute révocation arbitraire. Il pensait que tout tribunal 
ainsi constitué peut être légitime ; que la difficulté de remplacer les an-
ciens juges, quand ils ont quitté leurs fonctions, non parce qu’on a vou-
lu les forcer a juger contre lés lois, mais parce qu’on a blessé leurs opi-
nions ou attaqué des privilèges étrangers à leur devoir principal, ne 
pouvait que donner des armes à l’esprit d’anarchie, et introduire, entre 
les ministres du souverain et ses officiers de justice, une espèce de ga-
geure à qui sacrifierait avec plus d’opiniâtreté l’intérêt du peuple a ses 
intérêts personnels. L’opinion populaire s’était déclarée contre la 
chambre royale ; mais ce motif n’arrêta point M. Turgot : la certitude 
d’avoir bien fait, le témoignage de quelques hommes éclairés lui suffi-
saient ; et il a toujours pensé que, s’il ne faut point blesser l’opinion, 
même injuste, dans les choses indifférentes, c’est, au contraire, un véri-
table devoir de la braver lorsqu’elle est à la fois injuste et nuisible. 

 
Ce fut à cette même époque de sa vie que M. Turgot donna quel-

ques articles de l’Encyclopédie. Il était lié avec les éditeurs de cet ouvrage : 
d’ailleurs, il était persuadé que le seul moyen sûr et vraiment efficace de 
procurer aux hommes un bonheur durable c’est de détruire leurs préju-
gés, et de leur faire connaître et adopter les vérités qui doivent diriger 



Vie de Monsieur Turgot     17                              

leurs opinions et leur conduite. Il pensait que l’on parviendra infailli-
blement à ce but en examinant toutes les questions, en discutant paisi-
blement toutes les opinions ; et qu’il est important que cette discussion 
soit publique, que tous les hommes soient appelés à cet examen, afin 
que la connaissance de la vérité ne reste pas renfermée entre un petit 
nombre de personnes, mais qu’elle soit assez répandue pour n’être 
point ignorée de ceux qui, par l’éducation qu’ils ont reçue, sont destinés 
à occuper toutes les places. 

L’Encyclopédie lui parut un ouvrage très propre à remplir ces vues. 
Il devait contenir des notions élémentaires et justes sur tous les objets 
de nos connaissances, renfermer les vérités les plus certaines, les plus 
utiles et les plus importantes des différentes sciences. On y devait trou-
ver la discussion de toutes les questions qui intéressent les savants ou 
les hommes, et les opinions les plus générales ou les plus célèbres, avec 
l’histoire de leur origine, de leurs progrès, et même les preuves, bonnes 
ou mauvaises, sur lesquelles elles avaient été appuyées. Aussi s’intéres-
sa-t-il vivement à la perfection de cet ouvrage : il voulut même y con-
tribuer, parce qu’il voyait avec peine l’espèce d’abandon auquel plu-
sieurs parties importantes avaient été livrées ; et il donna les articles 
Etymologie, Expansibilité, Existence, Foire et Fondation. 

Il montre, dans le premier article, que la science des étymologies, 
devenue presque ridicule par l’abus qu’on en a fait, peut, si l’on 
s’asservit aux règles d’une saine critique, cesser d’être arbitraire et incer-
taine ; qu’alors elle sert à nous éclairer sur les révolutions du langage, 
révolutions qui sont liées avec l’histoire des opinions et celle des pro-
grès de l’esprit humain ; et il fait voir que l’érudition peut n’être pas une 
étude frivole, même aux yeux d’un philosophe qui n’aime que la vérité, 
et, parmi les vérités, celles qui sont utiles. 

Dans l’article Existence il cherche, par une analyse profonde, com-
ment nous en avons acquis l’idée, et quel est le véritable sens que nous 
attachons à ce mot ; et il trouve que l’existence est pour nous l’idée de 
la permanence de certaines collections de sensations, qui, dans des cir-
constances semblables, réapparaissent constamment les mêmes, ou 
avec des changements assujettis à certaines lois. Quand nous disons 
qu’un objet existe, nous entendons seulement qu’un système de sensa-
tions simultanées ayant été aperçu par nous pendant une certaine durée, 
ayant disparu plus d’une fois, et s’étant représenté encore, nous som-
mes portés, même lorsque ce système de sensations cesse de s’offrir à 
nous, à regarder ce même système comme devant se présenter de nou-
veau de la même manière, si nous nous retrouvions dans les mêmes 
circonstances : et nous disons alors que cet objet existe. 



18     Condorcet    

Cette théorie, si neuve, qu’à peine fut elle entendue de quelques phi-
losophes, avait des conséquences importantes ; elle était liée avec la 
théorie entière de la nature de nos connaissances, et de celle de l’espèce 
de certitude à laquelle nous pouvons atteindre. C’était un grand pas 
dans la connaissance la plus intime de l’esprit humain, et presque le seul 
qu’on ait fait depuis Locke. 

Dans ce même article, M. Turgot exposait comment, par l’usage seul 
de l’organe de la vue, on pourrait parvenir à se faire des notions de 
l’espace, et de la manière dont les corps y peuvent être ordonnés. Idée 
singulière et juste, par laquelle il rectifiait et perfectionnait encore les 
recherches de Locke et de ses disciples. 

L’article Expansibilité renfermait une physique nouvelle. M. Turgot 
y explique en quoi consiste cette propriété qu’ont les fluides, d’occuper 
un espace indéfini en vertu d’une force toujours décroissante, et qui 
cesse d’agir lorsqu’une force opposée fait équilibre à son action. Il ap-
prenait à distinguer l’évaporation des fluides, c’est-à-dire, la dissolution 
de leurs parties dans l’air, d’avec la vaporisation de ces parties lors-
qu’elles passent de l’état de liquide à celui de fluide expansible. Il ob-
servait qu’à un même degré de chaleur, cette vaporisation avait lieu plus 
promptement et pour de plus grandes masses, à mesure que ces li-
quides étaient contenus par une moindre force ; en sorte que la vapori-
sation ne cesse, par exemple, dans un vase fermé et vide d’air, qu’au 
moment ou la force expansive des parties déjà vaporisées est en équi-
libre avec celle qui produit la vaporisation. L’avantage de pouvoir distil-
ler dans le vide avec une moindre chaleur, était une suite de ces prin-
cipes ; et on pouvait employer ce moyen, soit pour faire avec économie 
les distillations en grand, soit pour exécuter des analyses chimiques 
avec une précision plus grande, et de manière à connaître les principes 
immédiats d’un grand nombre de substances. M. Turgot ne s’occupa 
que longtemps après de ces conséquences de sa théorie ; mais il est 
encore le premier qui ait fait des analyses par le moyen de la distillation 
dans le vide, et le premier qui ait proposé d’appliquer cette méthode à 
la distillation des eaux-de-vie et à celle de l’eau de mer. 

Dans l’article Foire M. Turgot remonte à l’origine de ces établisse-
ments. Ils  étaient presque nécessaires dans ces siècles où le commerce 
étant resserré dans un petit espace que l’ignorance, le brigandage, les 
longues guerres, la défiance et la haine des différents peuples, ne lui 
permettaient pas de franchir : c’était seulement dans les foires que les 
nations de l’Europe, les provinces d’un même empire, les cantons 
d’une même province, et jusqu’aux villages d’un même canton, pou-
vaient échanger leurs productions et soulager mutuellement leurs be-



Vie de Monsieur Turgot     19                              

soins, à l’abri de la protection momentanée que l’intérêt particulier ac-
cordait au lieu destiné pour ces assemblées. 

Mais, de nos jours, ces établissements ont cessé d’être utiles au 
commerce. Les règlements qui lui fixent ou un lieu ou un temps déter-
miné, ceux que ces établissements rendent nécessaires, ceux surtout 
auxquels ils servent de prétexte, sont autant d’atteintes à la liberté, et 
par conséquent de véritables impôts et de véritables injustices. Ces 
mêmes établissements seraient encore nuisibles, quand ils ne feraient 
que forcer le commerce à s’écarter de la route naturelle qu’il aurait sui-
vie. L’intérêt général des commerçants et celui des consommateurs 
saura, bien mieux que le négociant le plus habile ou le législateur le plus 
éclairé, fixer les lieux, les temps, où ils doivent se rassembler pour leur 
avantage commun. 

Dans l’article Fondation, M. Turgot montre que si des particuliers 
peuvent difficilement former des institutions, dont le plan s’accorde 
avec l’intérêt commun et le système général de l’administration, il est 
impossible qu’une fondation perpétuelle ne devienne à la longue d’une 
éternelle inutilité, si même elle ne finit par être nuisible. En effet, les 
changements inévitables dans les mœurs, dans les opinions, dans les 
lumières, dans l’industrie, dans les besoins des hommes, les change-
ments non moins infaillibles dans l’étendu, la population, les richesses, 
les travaux d’une ville ou d’un canton, empêcheraient absolument 
l’homme le plus éclairé de son siècle de former, pour le siècle suivant, 
un établissement utile. Combien donc ces abus, que l’homme du sens le 
plus droit, de l’esprit le plus étendu, ne pourrait ni prévoir, ni prévenir, 
ne sont-ils pas plus dangereux et plus inévitables dans ces fondations 
qui sont presque toujours l’ouvrage de la vanité, d’une bienfaisance 
aveugle, du caprice, des préjugés et des vues les plus étroites et les plus 
fausses. 

Après avoir montré combien les fondations perpétuelles sont dange-
reuses, M. Turgot prouve que celles qui existent ne doivent être respec-
tées qu’aussi longtemps qu’elles sont utiles, et que l’autorité publique 
tire de la nature même des choses un droit légitime de les changer. Le 
droit de propriété d’une terre ou d’une denrée est fondé sur la nature ; 
et la conservation de ce droit est le motif principal de l’établissement de 
la société. La propriété des fondations, au contraire, et toutes les autres 
de cette espèce, n’existent que par le consentement  de  l’autorité,  et  le  
droit  de  les  réformer  ou  de  les  détruire  lorsqu’elles deviennent 
inutiles ou dangereuses, est une condition nécessaire de ce consente-
ment. L’idée de tout établissement perpétuel renferme nécessairement 
celle d’un pouvoir qui ait le droit de le changer. Ainsi la nation seule est 



20     Condorcet    

le véritable propriétaire des biens qui appartiennent à ces fondations, et 
qui n’ont été donnés que par elle et pour elle. M. Turgot ne développe 
pas les conséquences de ces principes que tous les bons esprits ne pou-
vaient manquer d’apercevoir et d’adopter : il pensait qu’il y avait des 
circonstances où il fallait laisser au public le soin de l’application ; et il 
lui suffisait d’avoir posé en peu de mots, dans cet article, les  vrais prin-
cipes d’après lesquels on doit déterminer, pour un objet si important, la 
limite, encore si peu connue, où finit le droit naturel, où commence 
celui de l’autorité législative, et indiqué en même temps les règles qui 
doivent la guider dans l’exercice de ce droit. 

Ces cinq articles, qui appartiennent à des genres différents, dont 
chacun renferme des vues neuves et importantes, sont les seuls que M. 
Turgot ait donnés dans l’Encyclopédie. Il en avait préparé d’autres ; et 
comme un article de dictionnaire, quelque important qu’il soit, n’exige 
point qu’on forme un plan étendu, qu’on remonte jusqu’aux premiers 
principes, qu’on approfondisse toutes les parties d’un objet, qu’on en 
examine tous les détails ; cet esprit d’ordre et de combinaison, cet 
amour pour la perfection, qui a empêché M. Turgot d’achever de 
grands ouvrages, n’eût servi qu’à rendre meilleurs ces traités détachés, 
qui n’auraient paru élémentaires ou incomplets qu’à lui seul. 

Mais les persécutions suscitées contre l’Encyclopédie empêchèrent M. 
Turgot de continuer à y travailler. Personne ne le soupçonnera d’avoir 
abandonné la cause de la raison ou des lumières par ambition ou par 
faiblesse. Jamais homme n’a professé plus franchement et plus cons-
tamment le mépris pour les préjugés, et l’horreur pour les obstacles 
qu’on essaye d’opposer aux progrès de la vérité. 

Il avait un autre motif. On était parvenu à faire passer l’Encyclopédie 
pour un livre de secte ; et, selon lui, c’était en quelque sorte nuire aux 
vérités qu’on devait chercher à répandre, que de les insérer dans un 
ouvrage frappé de cette accusation, bien ou mal fondée. 

Il regardait toute secte comme nuisible. En effet soit que l’ambition 
de dominer sur les esprits l’ait formée, soit que, comme celle qui a reçu 
le nom d’encyclopédique, elle doive son origine à la persécution qui 
force les hommes à se réunir ; du moment qu’une secte existe, tous les 
individus qui la composent répondent des erreurs et des fautes de cha-
cun d’eux. La nécessité de rester unis oblige de taire ou de dissimuler 
les vérités qui blesseraient des hommes dont le suffrage ou l’adhésion 
est utile à la secte. On est obligé de former en quelque sorte un corps 
de doctrine ; et les opinions qui en font partie, adoptées sans examen, 
deviennent à la longue de véritables préjuges. L’amitié s’arrête sur les 
individus ; mais la haine et l’envie qu’excite chacun d’eux, s’étend sur la 



Vie de Monsieur Turgot     21                              

secte entière. Si cette secte est formée par les hommes les plus éclairés 
d’une nation, si la défense des vérités les plus importantes au bonheur 
public est l’objet de son zèle, le mal est plus grand encore. Tout ce qui 
se propose de vrai et d’utile est rejeté sans examen. Les abus, les erreurs 
de toute espèce ont pour défenseurs ce ramas d’hommes orgueilleux et 
médiocres, ennemis acharnés de tout ce qui a de l’éclat et de la célébri-
té. A peine une vérité paraît-elle, que ceux à qui elle serait nuisible la 
flétrissent du nom d’une secte déjà odieuse, et sont sûrs d’empêcher 
qu’elle ne soit même écoutée. M. Turgot était donc convaincu que le 
plus grand mal peut-être qu’on puisse faire à la vérité, c’est de forcer 
ceux qui l’aiment à former une secte, et qu’ils ne peuvent commettre 
une faute plus funeste que d’avoir la vanité ou la faiblesse de donner 
dans ce piège.  

 
M. Turgot comptait au nombre de ses amis M. de Gournay, long-

temps négociant, et devenu intendant du commerce. L’expérience et les 
réflexions de M. de Gournay l’avaient éclairé sur les principes alors très 
peu connus de l’administration du commerce ; et il avait appris, ou 
plutôt il avait vu que ces prohibitions de marchandises étrangères, ces 
défenses d’exporter les productions brutes du territoire, qui ont pour 
prétexte d’encourager l’industrie nationale, ne font qu’en déranger le 
cours naturel ; que la protection accordée à un genre particulier de 
commerce nuit au commerce en général ; que tout privilège pour ache-
ter, pour vendre, pour manufacturer, loin d’animer l’industrie la change 
en esprit d’intrigue dans les privilégiés, et l’étouffe dans les autres ; que 
ces règlements, dont l’objet public et avoué est d’empêcher le peuple 
d’éprouver la disette des denrées nécessaires, de les lui procurer à un 
moindre prix, enfin, d’assurer la bonté de ces denrées ou celle des ou-
vrages des manufactures, rendent à la fois l’abondance de ces denrées 
moindre et plus incertaine, en augmentent le prix, et presque toujours 
en diminuent la qualité ou la perfection ; qu’en un mot toutes ces pré-
cautions de la timidité et de l’ignorance, toutes ces lois, nées d’un esprit 
de machiavélisme qui s’est introduit dans la législation du commerce 
comme dans les entreprises de la politique, produisent des gênes, des 
vexations, des dépenses réelles, qui les rendraient nuisibles, quand 
même elles produiraient le bien qu’on en attend au lieu de produire 
l’effet opposé. 

M. Turgot retira une très grande utilité de ses conférences avec M. 
de Gournay ; il se rendit propres toutes les vérités qui étaient le fruit de 
la longue expérience de ce citoyen éclairé et vertueux ; et déjà convain-
cu qu’une liberté entière et absolue était la seule loi de commerce utile 



22     Condorcet    

et même juste, il apprit de M. de Gournay à connaître dans les détails 
tous les avantages de cette liberté, tous les inconvénients des prohibi-
tions, à résoudre les objections produites par l’ignorance des principes 
qui dirigent les spéculations de commerce, et celles qui ont leur source 
dans les préjugés des négociants eux-mêmes, ou plutôt dans l’intérêt 
des négociants accrédités. Car eux seuls aiment les règlements, par la 
raison que ces règlements mettent les opérations nouvelles ou impor-
tantes dans la dépendance du gouvernement, et écartent, par consé-
quent, la concurrence des négociants trop peu riches pour avoir des 
protecteurs. 

M. de Gournay mourut en 1759 ; et M. Turgot, s’intéressant à la 
gloire de son ami, qu’il croyait liée à l’intérêt public, rassembla des ma-
tériaux pour son éloge. Il y exposait avec clarté, avec précision, les 
principes de M. de Gournay, qui étaient devenus les siens ; et cet éloge, 
que M. Turgot regardait comme une simple esquisse, renferme l’expo-
sition la plus simple et la plus complète des vrais principes qui prouvent 
l’utilité de la liberté d’industrie et de commerce, l’injustice de toute res-
triction, et donne en même temps un modèle de ce que devraient être 
ces hommages rendus aux morts, mais dont il faut que l’instruction des 
vivants soit le premier objet. 

 
M. Turgot était destiné à devenir intendant ; et quelque soin qu’il eût 

pris pour rassembler toutes les connaissances dans lesquelles il pouvait 
entrevoir l’ombre même d’une utilité éloignée, il sentait qu’il n’avait pu 
acquérir d’expérience, et il ne se croyait pas permis d’achever son ins-
truction aux dépens de la province qui serait confiée à ses soins. Il de-
manda donc à M. de la Michaudière, dont il connaissait la probité et 
l’amour du bien public, la permission de l’accompagner dans les tour-
nées qu’il faisait dans son intendance, de l’aider dans son travail, et 
d’acquérir sous ses yeux les connaissances pratiques qui lui manquaient, 
que la théorie ne pouvait lui donner, mais dont elle facilite l’acquisition, 
et qu’elle seule peut rendre sûres et vraiment utiles. 

En 1761, il fut nommé à l’intendance de Limoges. 
L’autorité directe d’un intendant a peu d’étendue : des ordres de dé-

tail pour l’exécution des ordres généraux qu’il reçoit du ministère, la 
décision provisoire de quelques affaires, le jugement de quelques procès 
de finance ou de commerce, dont l’appel est porté au conseil : telles 
sont, pour ainsi dire, toutes les fonctions d’un intendant. Mais il est 
l’homme du gouvernement, il en possède la confiance ; le gouverne-
ment ne voit que par ses yeux, n’agit que par lui ; c’est sur les comptes 
qu’il a rendus, sur les informations qu’il a prises, sur les mémoires qu’il 



Vie de Monsieur Turgot     23                              

a envoyés, que les ministres décident toutes les affaires ; et cela dans un 
pays où le gouvernement réunit tous les pouvoirs, où une législation 
défectueuse dans toutes ses parties l’oblige de peser sur tout et d’agir 
sans cesse. Peut-être serait-il à désirer que l’autorité publique de ces 
magistrats fût plus grande, et que leur influence secrète fût moins puis-
sante : alors ils pourraient répondre de leurs délits, de leurs fautes ; au 
lieu que dans l’état actuel presque toujours couverts de l’autorité su-
prême, les réclamations élevées contre eux semblent attaquer le gou-
vernement ; et il lui est souvent très difficile de soutenir un intendant 
sans exercer un despotisme tyrannique, ou de le condamner sans intro-
duire une anarchie dangereuse. 

Lorsque M. Turgot fut nommé à l’intendance de Limoges, M. de 
Voltaire lui manda : « Un de vos confrères vient de m’écrire qu’un in-
tendant n’est propre qu’à faire du mal ; j’espère que vous prouverez 
qu’il peut faire beaucoup de bien. » 

La disposition générale des esprits était alors favorable à ces vues de 
bienfaisance. La fureur guerrière et religieuse qui, pendant quatorze 
cents ans, avait tourmenté l’Europe, parut commencer à se calmer vers 
la fin du siècle dernier ; et une émulation pour le commerce et pour les 
arts, pour les richesses et pour la gloire de l’esprit, s’empara de toutes 
les nations. Les peuples en furent plus tranquilles : mais comme on 
commençait à les compter pour quelque chose et qu’on daignait même 
les écouter quelquefois, on s’aperçut qu’ils étaient encore beaucoup 
trop malheureux. Le temps de fonder leur bonheur sur les maximes in-
variables d’une politique sage et éclairée n’était pas arrivé ; mais les en-
couragements pour l’agriculture, et les soins d’humanité pour le peuple 
étaient devenus le premier objet de ceux des hommes en place qui 
avaient quelque vertu ou quelque amour pour la renommée. 

M Turgot profita de ces dispositions pour donner de l’activité à la 
société d’agriculture de Limoges et pour en diriger les travaux vers un 
but utile, pour faire instruire dans des cours publics les sage femmes 
répandues dans les campagnes, pour assurer au peuple dans les épidé-
mies les soins de médecins éclairés, pour établir des ateliers de charité, 
la seule espèce d’aumône qui n’encourage point l’oisiveté, et qui pro-
cure à la fois des secours aux pauvres, et au public des travaux utiles. 

Il introduisit dans sa généralité la culture des pommes de terre, res-
source précieuse pour le pauvre. Le peuple la dédaigna d’abord comme 
une nourriture au-dessous de la dignité de l’espèce humaine, et ne con-
sentit à l’adopter qu’après que l’intendant en eut fait servir chez lui, en 
eut donné le goût aux premières classes de citoyens, et qu’il ne fut plus 
permis d’en regarder l’usage comme le signe humiliant du dernier degré 



24     Condorcet    

de la misère. Mais M. Turgot, en faisant avec autant d’activité, de zèle, 
et des principes plus sûrs, le bien que d’autres intendants pouvaient 
faire comme lui, s’occupait de projet plus grands et plus dignes de son 
courage et de ses lumières. 

La répartition de impôts, la construction des chemins, les milices, les 
soins pour les subsistances, la protection du commerce, furent les prin-
cipaux objets de ses travaux pendant les treize années que la province 
du Limousin fut confiée à ses soins. 

Dans toutes les généralités assujetties à la taille, l’idée de faire un ca-
dastre est une des premières qui se présentent à un administrateur ami 
de la justice : mais la méthode de faire cette opération avec exactitude 
et avec équité est à peine connue de nos jours ; et celui qui avait été 
exécuté en Limousin par M. de Tourni, était devenu la source de dé-
sordres aussi grands que ceux qui avaient déterminé à l’entreprendre. 

La plupart des terres de cette province sont exploitées par des mé-
tayers, auxquels le propriétaire fournit le logement, la nourriture pour 
une partie de l’année, la semence, les outils aratoires, les bestiaux néces-
saires à l’exploitation. La récolte faite, le propriétaire en prend la moitié. 
Non seulement il était très difficile de distinguer dans cette forme de 
culture la partie qui devait être regardée comme le produit net de la 
terre, et celle qui était destinée à payer les frais de culture, ou l’intérêt 
des avances faites en bestiaux et en instruments ; mais on ignorait abso-
lument, du temps de M. de Tourni, que cette partie, la seule dont le 
propriétaire puisse disposer sans nuire à la culture, la seule qu’on puisse 
regarder comme formant le produit annuel, est aussi la seule qu’on 
puisse assujettir à l’impôt, qui doit y être proportionné. 

La valeur des terres n’avait donc pu être estimée d’après aucun prin-
cipe certain ; et les travaux de M. Turgot pour réparer ces désordres, 
pour délivrer enfin l’agriculture d’un impôt distribué avec inexactitude, 
et dont même une partie tombait directement sur les bestiaux employés 
au labourage, sont le premier exemple d’un cadastre formé sur des 
principes vrais, par une méthode exacte et conforme à la justice. A ce 
bienfait M. Turgot en ajouta un autre La collecte de l’impôt était une 
charge de communauté également onéreuse et à celui qui était forcé de 
la remplir, et à la communauté qui répondait des désordres causés par 
l’incapacité ou la mauvaise conduite de son collecteur. M. Turgot en fit 
un emploi que la communauté confiait à un homme solvable, d’une 
conduite connue, et qui s’en chargeait volontairement pour un droit 
très modique. 

Le soin d’affranchir le Limousin du fardeau des corvées était plus 
cher encore au cœur de M. Turgot. Des hommes qui n’ont que leur 



Vie de Monsieur Turgot     25                              

salaire pour vivre, condamnés à travailler sans salaire ; des familles qui 
ne subsistent que par le travail de leur chef, dévouées à la faim et à la 
misère ; les animaux nécessaires au labourage enlevés à leurs travaux, 
sans égard aux besoins particuliers des propriétaires, et souvent à ceux 
de toute la contrée ; enfin la forme absolue des ordres, la dureté des 
commandements, la rigueur des amendes et des exécutions, unissant la 
désolation à la misère et l’humiliation au malheur, tel est le tableau des 
corvées. Et si on y ajoute, que les chemins étaient faits à regret, et par 
des hommes auxquels l’art très peu compliqué qu’exige leur construc-
tion était absolument étranger ; que sous prétexte de forcer le peuple à 
un travail plus suivi, on lui marquait ses ateliers à plusieurs lieues de  
son habitation ; que les reconstructions fréquentes de chemins, ou mal 
dirigés, ou faits avec de mauvais matériaux, étaient les suites nécessaires 
d’un système où l’on se croyait permis de prodiguer le travail, parce 
qu’il ne coûtait rien au trésor royal, et où l’ingénieur avait la facilité fu-
neste de couvrir ses fautes aux dépens des sueurs et du sang des misé-
rables alors on ne pourra s’empêcher de voir dans la corvée une des 
servitudes les plus cruelles et un des impôts les plus onéreux auxquels 
un peuple puisse être condamné. Cet impôt portait d’ailleurs directe-
ment sur le pauvre. Puisque l’on avait adopté le principe d’exiger le 
travail en nature, on n’avait pu y assujettir que ceux qui pouvaient tra-
vailler ; et il était arrivé qu’un impôt nouveau, pour lequel aucun usage 
ancien, aucun privilège ne pouvait réclamer d’exemption, était devenu, 
par sa nature même, un de ceux pour lequel les exemptions étaient le 
plus étendues. 

M. Turgot proposa aux communautés voisines des grandes routes 
de faire exécuter à prix d’argent les travaux auxquels elles pouvaient 
être assujetties : elles levaient la somme à laquelle montait l’adjudication 
du chemin, proportionnellement à l’imposition de leur taille ; mais elles 
recevaient une diminution d’imposition égale à la somme avancée ; 
diminution qui était ensuite répartie sur toutes les paroisses, comme 
celles qu’on est obligé d’accorder pour des pertes accidentelles. L’en-
tretien des routes se faisait de même par de petites adjudications par-
tielles. Cet entretien journalier coûtait beaucoup moins, et prévenait 
bien plus sûrement la dégradation des chemins, que des corvées qui ne 
peuvent se faire que deux fois l’année tout au plus, et dont les travaux 
ne peuvent être exécutés avec la même intelligence. La première cons-
truction était à la fois, et plus économique et plus solide. Le magistrat 
avait éclairé les ingénieurs et les entrepreneurs et il avait perfectionné la 
méthode de construire. Ainsi tout ce que les corvées ont d’odieux, tout 
ce qui annonce la contrainte et la servitude personnelle, tout ce qui 



26     Condorcet    

porte dans le sein du peuple la faim, le désespoir et la mort, avait dispa-
ru. Il ne restait que la distribution injuste de l’impôt ; mais il n’était pas 
au pouvoir d’un intendant de la changer Ce n’était pas même ce pou-
voir qui avait produit la destruction de la corvée, c’était l’autorité de la 
raison, la confiance qu’inspire la vertu. Les peuples qu’une expérience 
malheureuse a trop instruits à se défier de ceux qui les commandent, 
qui ont vu si souvent violer des promesses solennelles, couvrir du voile 
de l’utilité publique des vexations cruelles, et faire servir le bien qu’on 
veut leur faire de prétexte au mal qu’on leur fait ; les peuples, dont le 
concours était cependant nécessaire au succès de cette opération, paru-
rent d’abord n’y consentir qu’avec crainte ; mais la conduite de M. Tur-
got, constamment dirigée par la raison, la justice et l’humanité, triom-
pha bientôt de leur défiance ; et ce triomphe fut un des plus difficiles et 
des plus doux que jamais la vertu ait obtenus. Pour éclairer les peuples 
sur ses intentions et sur leurs vrais intérêts, il s’adressait aux curés. Les 
lettres qu’il leur écrivait, où il entrait dans les détails les plus minutieux, 
où il ne négligeait rien pour se rendre intelligible aux habitants des 
campagnes, pour parler à leur raison, ou plutôt pour leur en créer une, 
ces lettres subsistent : et quelle idée ne donnent-elles pas de la grandeur 
et de la bonté de son âme. quand on songe que celui qui employait le 
temps le plus précieux de sa vie à écrire, à répéter des choses si fami-
lières et si simples, était ce même homme qui entraîné par un penchant 
irrésistible, avait pénétré les abîmes de la métaphysique, étudié toutes 
les sciences et essayé d’en sonder toutes les profondeurs ; qui, enfin, 
dans ce temps là même, achevait d’embrasser l’ensemble et l’étendue de 
toutes les sciences politiques dans le système le plus suivi et le plus 
vaste que jamais l’esprit humain ait conçu ! 

La milice était un autre fléau des campagnes. C’est un phénomène 
assez singulier, que l’on ait pu parvenir à rendre l’emploi de soldat 
odieux et même avilissant chez un peuple naturellement actif et coura-
geux. Mais le milicien n’avait pas le mérite d’un dévouement volontaire. 
L’incertitude de son sort l’empêchait de trouver des emplois avanta-
geux. Confondu par son habillement avec le peuple, trop peu exercé 
pour être compté au rang des soldats, il avait perdu sa liberté, sans en 
être dédommagé ni par une subsistance assurée, ni par l’opinion. On 
s’était imaginé que la milice ne serait pas un impôt, si on défendait aux 
communautés de former, en faveur des miliciens, une contribution 
volontaire, contribution dont un mouvement naturel d’humanité et de 
justice avait inspiré l’idée. 

M. Turgot sentait combien il est injuste de forcer un homme à em-
brasser malgré lui un état périlleux, sans daigner même lui payer le prix 



Vie de Monsieur Turgot     27                              

de sa liberté, et combien, dans nos constitutions politiques actuelles, la 
manière dont les travaux sont distribués parmi le peuple, la nature de 
nos guerres, la forme de nos armées, et les principes de notre art mili-
taire, rendent inapplicable aux nations modernes la maxime des anciens 
peuples, qui appelait tous les citoyens à la défense de la patrie. Mais si 
M. Turgot ne pouvait détruire le mal en lui-même, il voulut du moins 
arrêter les désordres particuliers à sa province. Dans un pays de mon-
tagnes, et où les habitations sont dispersées, le désir de se soustraire à la 
milice produisait d’autant plus de fuyards que l’espérance d’échapper 
était mieux fondée. La loi qui déclarait les fuyards miliciens, enflammait 
le désir de les arrêter. Chaque communauté était intéressée à augmenter 
le nombre de ses membres soumis au tirage ; chaque famille regardait 
l’exemption réclamée par une autre comme une augmentation pour elle 
de ce risque si terrible dans l’opinion ; et l’on voyait au moment des 
tirages les communautés poursuivre à main armée les fuyards répandus 
dans les bois, et se disputer avec violence les hommes que chacune pré-
tendait lui appartenir. Les travaux étaient suspendus ; il s’élevait entre 
les familles, entre les paroisses, de ces haines que le défaut de distrac-
tion, et la présence continuelle de l’objet, rend irréconciliables. Quel-
quefois le sang coulait ; et l’on combattait avec courage, à qui serait 
exempt d’en avoir. 

M. Turgot arrêta ce désordre, en obligeant les communautés de lais-
ser à la puissance publique le soin de faire exécuter la loi, et en veillant 
à ce qu’elle fut exécutée avec cette justice impartiale, qui inspire la con-
fiance et fait pardonner la rigueur. Il coupa la source du mal, en per-
mettant qu’une contribution payée par chaque communauté, mais tou-
jours libre et réglée par elle seule, rendit volontaire l’engagement du 
milicien. Cette méthode d’avoir des soldats est en même temps la plus 
juste, la plus noble, la plus économique, la plus sûre, la plus propre à 
former de bonnes troupes ; et elle ne peut manquer d’avoir un jour la 
préférence sur toutes celles que le mépris pour les hommes et le respect 
pour l’usage ont fait adopter ou conserver. 

Le Limousin éprouva, pendant l’administration de M. Turgot, deux 
années consécutives de disette. Personne n’était plus convaincu que la 
liberté la plus entière, la sûreté des magasins et des spéculations du 
commerce, sont le seul moyen de prévenir les disettes et de les réparer. 
Partout la disette, en élevant le prix, augmente l’intérêt de porter la den-
rée où elle manque. Mais les lois de police, les ventes forcées, les taxa-
tions, ne font qu’opposer des barrières à ce mouvement naturel, et en-
lever cette ressource aux citoyens. Au mal qu’elles font par elles- 
mêmes, se joint celui d’exposer les commerçants aux vexations des 



28     Condorcet    

subalternes et à la violence du peuple, dont l’inquiétude et la terreur 
sont excitées ou nourries par le spectacle d’une législation inquiète et 
turbulente. Il impute le mal qu’il souffre aux marchands qui viennent à 
son secours, parce qu’il les regarde comme les agents du gouvernement, 
ou qu’il les voit l’objet de la défiance des magistrats. Il impute ses maux 
à ses chefs parce que la manière dont ils agissent annonce qu’ils croient 
eux-mêmes avoir le pouvoir de les réparer. 

M. Turgot savait également que ces précautions fatales dans les 
temps de disette ont l’effet plus général, plus durable et non moins 
funeste, d’empêcher l’établissement d’un commerce de grains régulier, 
et par là de rendre la subsistance du peuple à jamais précaire. 

Aussi ne songea-t-il, dans ces temps malheureux, qu’à donner à la li-
berté du commerce des subsistances toute l’étendue qu’il était en son 
pouvoir de lui rendre, évitant même de le décourager par des approvi-
sionnements particuliers, n’employant la force publique que pour le 
défendre contre les préjugés du peuple ; et il eut la consolation de voir 
ce commerce, abandonné à lui-même, pourvoir à la subsistance pu-
blique, malgré les obstacles que la situation de la province apportait à 
ses opérations. 

Mais la liberté n’était pas entière. L’usage de taxer le pain était établi 
dans les villes. M. Turgot vit que les boulangers, possesseurs d’un privi-
lège exclusif et sujets à la taxe, en profitaient pour porter le pain au delà 
de son prix naturel comparé à celui du blé : il suspendit l’usage de leur 
privilège, en leur laissant la liberté de vendre au prix qu’ils voudraient ; 
et il vit bientôt ce prix baisser, et les communautés des campagnes ap-
porter à la ville, même de la distance de cinq lieues, un pain fait libre-
ment, et par conséquent à meilleur marché. 

Cependant, si dans les temps de disette le gouvernement ne doit au 
peuple que la liberté et la sûreté du commerce, il doit des secours aux 
pauvres ; mais il faut que ces secours soient le prix du travail. 

La vertu bien connue de M. Turgot fut alors le salut des malheu-
reux. Comme il n’avait jamais rien demandé pour lui-même, il obtint 
aisément ce qu’il demandait pour sa province ; et le ministre ne pouvait 
pas refuser de croire ces secours nécessaires, quand il apprenait, par la 
voix publique, que l’intendant ne les sollicitait qu’après avoir soulagé le 
peuple, en lui distribuant et ses revenus et des emprunts faits sous son 
propre nom. 

Quelque temps après qu’une expérience si heureuse eut confirmé M. 
Turgot dans ses principes, le ministre des finances consulta les inten-
dants du royaume sur la législation du commerce des blés. 



Vie de Monsieur Turgot     29                              

Cette matière semblait être épuisée dans un grand nombre de bons 
ouvrages ; mais dans sept lettres très étendues, où M. Turgot crut de-
voir développer son avis, la question se trouve traitée d’après des prin-
cipes plus approfondis et des vues plus vastes. Il y prouve que la liberté 
du commerce des grains est utile pour en augmenter la reproduction, 
en augmentant l’intérêt et les moyens d’étendre et de perfectionner la 
culture ; que le maintien de la liberté est encore le seul moyen, soit de 
faire naître un commerce constant, qui répare les disettes locales et 
prépare des ressources dans les années malheureuses, soit de faire bais-
ser le prix moyen du blé et de diminuer les variations, objet plus impor-
tant encore ; car c’est sur ce prix moyen des subsistances que se règle le 
prix des salaires et celui de la plupart des denrées ; en sorte que, partout 
où ces variations ne sont pas très grandes les salaires seront toujours 
suffisants au soutien du peuple, et son travail, ainsi que sa subsistance, 
toujours assurés. Il montre enfin que la liberté du commerce des grains 
est également utile aux propriétaires, aux cultivateurs, aux consomma-
teurs, aux salariés ; que plus une denrée est nécessaire, plus son com-
merce doit être libre ; et que les lois prohibitives, injustes envers ceux 
contre qui on les a faites, loin d’être excusées par la nécessité, ou même 
par l’utilité, sont nuisibles et funestes à ceux dont l’intérêt en a été le 
prétexte. Il rassure contre la crainte des effets d’une liberté absolue, en 
faisant voir que les désordres, les troubles, les séditions, la famine, sont 
l’ouvrage de ces mêmes lois établies pour les prévenir ; que ces lois sont 
la seule cause de la durée des disettes réelles, la seule cause du défaut de 
secours du commerce, la seule origine des préjugés, des terreurs et des 
violences du peuple. 

Malheureusement trois de ces lettres n’existent plus ; mais celles qui 
restent, en excitant de justes regrets, forment cependant un monument 
précieux, qui peut-être sera un jour le salut du peuple, lorsque le temps, 
qui éteint les préventions de la haine personnelle et de l’esprit de parti, 
aura donné au nom de M. Turgot l’autorité due à son génie et à ses 
vertus. 

Ces lettres furent composées en trois semaines, pendant une tournée 
de M. Turgot dans son intendance. Quelques unes ont été écrites dans 
une seule soirée, au milieu de l’expédition de tous les détails de sa place, 
dont aucun n’était négligé ; et parmi les ouvrages qu’il a laissés c’est un 
de ceux où l’on peut observer le mieux la netteté de ses idées, la mé-
thode dont il avait contracté l’habitude, la facilité et la profondeur de 
son esprit. 

Le ministre, à qui cet avis fut adressé, loua M. Turgot, et fit des lois 
prohibitives. Malheureusement, dans les discussions politiques, on juge 



30     Condorcet    

moins avec sa raison qu’avec son caractère et avec son âme. Tous les 
esprits pourraient voir la même vérité ; mais tous les caractères n’osent 
pas la mettre en pratique. Dès lors on cherche à ne pas croire ce qu’on 
n’a pas envie de faire ; et toute opinion qui exige qu’en l’adoptant on se 
dévoue à braver les préjugés et les cabales, et à préférer le bien public à 
sa fortune, ne peut être adoptée que par des hommes qui aient du cou-
rage et de la vertu. 

M. Turgot eut encore une occasion de déployer son zèle pour la li-
berté du commerce, ou plutôt pour la justice qui prescrit de laisser à 
chacun le libre exercice de sa propriété légitime (car la liberté du com-
merce a un motif plus noble que celui de son utilité, quelque étendue 
qu’elle puisse être). On sait qu’en France le prêt d’argent remboursable 
à une époque fixée avec un intérêt quel qu’il soit, et tout prêt à un inté-
rêt au-dessus de cinq pour cent, est traité par la loi comme une conven-
tion illégitime, et même comme un délit. Cependant, le commerce ne 
peut exister sans des prêts remboursables à temps, dont l’intérêt soit 
fixé librement par une convention. Cette liberté est nécessaire, parce 
que l’intérêt se règle naturellement sur l’étendue des profits de chaque 
commerce, sur les risques aux quels ce commerce est exposé, sur le 
plus ou moins de confiance qu’on doit avoir au négociant qui em-
prunte. Pour concilier la loi civile avec la nécessité, on a imaginé de 
laisser dormir la loi, en se réservant de la réveiller au gré du préjugé, de 
la rumeur publique, et du caprice de chaque juge. Mais il en résulte que 
les prêteurs, toujours exposés à la perte de leurs créances, au déshon-
neur attaché à des actions que la loi proscrit, et même à des condamna-
tions infamantes, s’en dédommagent en ne consentant à prêter qu’à un 
très haut intérêt. 

D’ailleurs, un seul procès intenté par un débiteur de mauvaise foi, 
suffit, par l’effroi qu’il inspire, pour suspendre le commerce d’une ville, 
d’une province entière. C’est ce qui venait d’arriver à Angoulême en 
1770. Des banqueroutiers avaient imaginé, pour éviter de justes con-
damnations, d’accuser d’usure leurs créanciers. Une foule de débiteurs 
peu délicats avaient suivi cet exemple, et menaçaient leurs créanciers de 
les dénoncer, s’ils ne se hâtaient de leur remettre les intérêts stipulés, et 
quelquefois même une partie du capital. La rigueur des poursuites, la 
faveur que ces dénonciations obtenaient dans les tribunaux, avaient 
porté le désordre à son comble. Le commerce d’Angoulême allait être 
détruit ; l’alarme avait gagné plusieurs places commerçantes, et le gou-
vernement crut devoir consulter l’intendant de la province. 

L’avis qu’il envoya est un ouvrage complet sur les prêts à intérêt. La 
liberté des conditions dans les prêts est une conséquence naturelle de la 



Vie de Monsieur Turgot     31                              

propriété de l’argent ; et il ne faut que des lumières bien communes, 
pour voir que si le prêteur peut quelquefois, en exigeant des conditions 
trop dures, manquer à l’humanité, il ne peut blesser ni la justice, ni les 
lois, en usant du droit légitime de disposer à son gré de ce qui est à lui. 
Mais si la question était bien simple en elle-même, l’ouvrage de M. Tur-
got n’en est que plus propre à faire connaître son esprit et son carac-
tère. Il ne croyait pas s’abaisser en combattant sérieusement les opi-
nions les plus absurdes, lorsqu’il les regardait comme dangereuses. Il 
examine, dans son rapport au ministre, les préjugés de politique, de 
jurisprudence, de théologie qui ont donné naissance aux lois sur ce 
qu’on appelle usure, en fait voir l’origine et les progrès, et au lieu de se 
contenter de les accabler sous le poids de principes fondés sur la justice 
et sur la vérité, il daigne encore montrer que, quand même on avilirait 
sa raison jusqu’à décider d’après la théologie une question de jurispru-
dence et de morale, les préjugés sur l’usure devraient encore être reje-
tés, parce qu’ils ne sont appuyés que sur une fausse interprétation des 
autorités auxquelles ils doivent leur origine et leur empire. 

Il donne, dans ce même traité, une notion très nette, et en même 
temps très neuve, de l’intérêt légal, qui n’est et ne doit être qu’un prix 
moyen de l’intérêt, formé comme celui d’une denrée, d’après l’obser-
vation. Ainsi la loi ne doit l’employer que de la même manière, c’est-à-
dire, pour fixer un prix lorsqu’il ne l’a pas été ou qu’il n’a pu l’être par 
des conventions particulières. 

Les occupations de M. Turgot ne l’avaient point empêché, nous ne 
disons pas de méditer ou d’ajouter à ses lumières (ce besoin est trop 
impérieux pour le génie de la trempe du sien), mais de composer 
quelques ouvrages. Nous ne citerons qu’un essai sur la formation de la 
richesse, ouvrage précieux par une analyse fine et profonde, par la sim-
plicité des principes et l’étendue des résultats, où l’on est conduit par 
un enchaînement de vérités claires et puisées dans la nature, à la solu-
tion des problèmes les plus importants de l’économie politique. On 
peut même regarder cet essai comme le germe du traité sur la richesse 
des nations du célèbre Smith, ouvrage malheureusement encore trop 
peu connu en Europe pour le bonheur des peuples, et à l’auteur duquel 
on ne peut reprocher que d’avoir trop peu compté, à quelques égards, 
sur la force irrésistible de la raison et de la vérité. 2 

                                                             

2
 Note de Condorcet. C’est du moins à ce motif que nous croyons devoir imputer ce qui, dans son 

jugement sur ce qu’il appelle le système agricultural, dans ses recherches sur l’impôt, dans ses idées sur 

les dépenses pour l’éducation publique et le culte religieux, nous a paru n’avoir ni la même exactitude, 

ni la même précision qu’on admire dans le reste de son ouvrage. Nous attribuons encore à la même 



32     Condorcet    

Nous citerons encore un ouvrage sur les mines et les carrières, où 
les lois qui doivent en régler l’exploitation et en distribuer la propriété, 
sont déduites des principes de la justice naturelle, et réduites à un petit 
nombre de règles générales et simples. On est étonné de voir que des 
lois qui statuent sur un objet soumis jusqu’ici chez toutes les nations à 
des principes arbitraires d’utilité et de convenance, puissent être des 
conséquences si claires des principes les plus généraux et les plus cer-
tains du droit naturel ; mais, comme nous le dirons ailleurs, M. Turgot 
était parvenu à voir qu’il en était de même du système des lois civiles, et 
qu’on pourrait le déduire en entier de ces mêmes principes. 

 
Tant de travaux, un amour de la justice accompagné d’une bonté 

toujours compatissante, un caractère incapable de céder a la séduction 
ou à la crainte, un zèle du bien public aussi dégagé de tout intérêt de 
gloire ou d’ambition que la nature humaine peut le permettre, avaient 
mérité à M. Turgot les bénédictions du peuple de sa province, l’amitié 
et l’admiration d’un petit nombre d’hommes qui le connaissaient tout 
entier, et qui, pour me servir de l’expression de l’un d’eux, se félicitaient 
d’être nés dans le siècle qui l’avait produit3 ; enfin, les suffrages de tous 
les hommes éclairés, de tous ceux que le nom de la vertu n’effrayait 
pas ; et, à la mort de Louis XV, la voix publique, que celle de l’intérêt et 
de la crainte n’osait encore contredire, l’appelait aux premières places, 
comme un homme qui joignait à toutes les lumières que l’étude peut 
procurer, l’expérience que donne l’habitude des affaires. 

Les ministres qui gouvernaient pendant les dernières années de ce 
long règne avaient effrayé la nation plutôt qu’ils ne l’avaient opprimée. 
On chercherait en vain, dans l’histoire de leur administration, des lois 
semblables à celles qui ont été faites dans des temps que l’ignorance 
regrette encore, et par des hommes auxquels on prodiguait, dans cette 
même époque, des louanges ridiculement exagérées. 4 Mais le gouver-
nement, en affectant de braver l’opinion, l’avait armée contre lui. On 
éprouvait les maux de l’anarchie, et l’on croyait sentir ceux du despo-
tisme. Les finances étaient en désordre, et on croyait ce désordre irré-

                                                                                                                                            

cause l’espèce de légèreté avec laquelle il traite soit les auteurs qu’il désigne sous le nom 

d’Économistes français, soit la question de l’établissement d’un impôt unique, ce qui l’a entraîné dans 

quelques erreurs, et lui a fait commettre quelques injustices. Il y a aussi quelques inexactitudes peu 

importantes dans les faits relatifs à la France. 
3
 Note de Condorcet. M. l’archevêque d’Aix. 

4
 Note de Condorcet. Voyez les lois faites par Colbert ; et lisez ensuite, si vous en avez le courage, 

l’éloge couronné en 1773 par l’Académie française. [Il s’agit de l’Éloge rédigé par Necker, Note de 

l’éditeur]. 



Vie de Monsieur Turgot     33                              

parable. Les ressources étaient réelles et grandes, mais le crédit était 
anéanti. La nation, épouvantée, fatiguée d’abus accumulés, demandait 
un ministre réformateur ; elle voulait un homme dont le génie pût voir 
toute l’étendue du mal et en trouver le remède, dont le courage ne fût 
pas effrayé par les obstacles, dont la vertu demeurât incorruptible. Elle 
désignait M. Turgot : sa voix fut écoutée, et il fut nommé d’abord mi-
nistre de la marine. 

Je ne connais point la marine, disait-il ; cependant il savait très bien la 
géographie comme marin, comme négociant, comme politique, comme 
naturaliste. Il avait étudié la théorie de la manœuvre ; il connaissait celle 
de la construction et de tous les arts employés à fabriquer un vaisseau, à 
le gréer et à l’armer. Les opérations astronomiques qui servent à diriger 
la route des navires, les instruments imaginés pour rendre ces opéra-
tions exactes, lui étaient connus, et il était en état de juger entre toutes 
ces méthodes. En se comparant à d’autres hommes, il eût pu se croire 
très instruit ; mais ce n’était pas ainsi qu’il se jugeait lui-même. Il sentait 
qu’il lui manquait l’expérience de la navigation, l’habitude d’observer 
ces mêmes arts dont il n’avait pu saisir que les principes ; enfin, des 
connaissances mathématiques assez étendues, pour entendre ou appli-
quer les savantes théories sur lesquelles une partie importante de la 
science navale doit être appuyée.  

Se comparer aux autres hommes pour s’enorgueillir de sa supériori-
té, lui paraissait une faiblesse : comparer ses connaissances à l’étendue 
immense de la nature, lui semblait une philosophie fausse, et propre à 
produire une inaction dangereuse. C’était entre ses connaissances per-
sonnelles et celles qu’on peut avoir dans le siècle où l’on se trouve, qu’il 
croyait qu’un homme raisonnable devait établir cette comparaison, 
pour bien juger de l’étendue de ses propres lumières ; et il n’est per-
sonne que cette comparaison ne doive encore rendre très modeste. 

Nous ne citerons que deux traits de ce ministère, qui n’a duré qu’un 
mois. Il fit payer aux ouvriers de Brest une année et demie des arré-
rages qui leur étaient dus ; et il proposa au roi d’accorder à l’illustre 
Euler une gratification de mille roubles, parce que ce grand géomètre, 
après avoir donné un traité très profond sur la science navale, venait de 
réunir, dans un ouvrage très court, tout ce que la théorie a fait jusqu’ici 
de certain et d’applicable à la pratique. 

Le 24 août, il passa du ministère de la marine à celui des finances. Le 
changement que ses amis aperçurent en lui dans ce moment est peut-
être un des traits qui peignent le mieux son âme. 

Il ne se dissimulait point combien le ministère de la marine était plus 
assuré, plus à l’abri des orages. Accoutumé dès longtemps à réfléchir 



34     Condorcet    

sur les objets de l’économie politique, il avait vu avec quelle facilité en 
suivant de nouveaux principes, en prenant la justice et la liberté pour 
base d’une nouvelle administration, il pourrait produire une révolution 
dans le commerce, détruire cette avidité tyrannique qui désole l’Asie 
pour déshonorer et corrompre l’Europe, rendre nos colonies libres et 
puissantes, les attacher à la mère patrie, non par leur faiblesse et la né-
cessité, mais par l’intérêt et la reconnaissance ; assurer enfin leur exis-
tence, aujourd’hui si précaire, en faisant disparaître peu à peu, par des 
lois sages, cet esclavage des nègres, l’opprobre des nations modernes. Il 
savait que, sur tous ces objets, l’exemple donné par une grande nation 
entraînerait toutes les autres, et mériterait au ministre qui l’aurait donné, 
des droits à la reconnaissance de l’humanité entière. Il savait avec quelle 
facilité encore il pourrait, par de nouveaux voyages entrepris suivant un 
système vaste et général, agrandir en peu de temps l’étendue des con-
naissances humaines, enrichir les sciences, perfectionner les arts5, et 
répandre dans toutes les parties du globe des semences de raison et de 
bonheur. Ceux qui le connaissaient ne pouvaient douter que tous les 
détails des préparatifs de ces expéditions et de leurs résultats ne fussent 
pour lui une source inépuisable des plaisirs les plus vifs. Cependant, en 
quittant ce ministère, il paraissait délivré d’un poids qui l’accablait. Ni 
les dangers du poste qu’il acceptait, ni tout ce qu’il prévoyait 
d’obstacles, d’oppositions, de dégoûts même, rien ne pouvait balancer à 
ses yeux l’idée qu’il quittait une place où il manquait de quelques unes 
des connaissances nécessaires pour prendre celle à laquelle les travaux 
de toute sa vie l’avaient préparé. Il embrassait avidement l’espérance de 
faire plus de bien. Les obstacles, les difficultés excitaient alors son cou-
rage ; et, peu de jours auparavant la seule crainte d’avoir quelquefois à 
prononcer sur des objets qu’il ne connaissait pas assez, semblait l’avoir 
abattu. 

La lettre qu’il écrivit au roi, en recevant cette nouvelle marque de sa 
confiance, est connue. 

 
Du 24 août 1774. 
 
« Sire, 
 En sortant du cabinet de Votre Majesté, encore plein du trouble où me jette 

l’immensité du fardeau qu’elle m’impose, agité par tous les sentiments qu’excite en 

                                                             

5
 Note de Condorcet. M. Turgot a envoyé au Pérou, en 1776, M. Dombei savant botaniste. Il est revenu 

à Cadix, en 1785, avec une riche moisson de nouvelles connaissances d’histoire naturelle et une collec-

tion nombreuse de plantes et de minéraux. 



Vie de Monsieur Turgot     35                              

moi la bonté touchante avec laquelle elle a daigné me rassurer, je me hâte de mettre à 
ses pieds ma respectueuse reconnaissance, et le dévouement absolu de ma vie entière. 

Votre : Majesté a bien voulu m’autoriser à remettre sous ses yeux l’engagement 
qu’elle a pris avec elle-même de me soutenir dans l’exécution des plans d’économie 
qui sont en tout temps, et aujourd’hui plus que jamais, d’une nécessité indispensable. 
J’aurais désiré pouvoir lui développer les réflexions que me suggère la position ou se 
trouvent les finances : le temps ne me le permet pas ; et je me réserve de m’expliquer 
plus au long, quand j’aurai pu prendre des connaissances plus exactes. Je me borne 
en ce moment, Sire, à vous rappeler ces trois paroles : 

 
Point de banqueroute. 
Point d’augmentation d’impôts. Point d’emprunts. 
Point de banqueroute ni avouée, ni masquée par des réductions forcées. 

 
Point d’augmentation d’impositions : la raison en est dans la situation des 

peuples, et encore plus dans le cœur de Votre Majesté. 
Point d’emprunt, parce que tout emprunt diminuant toujours le revenu libre il 

nécessite, au bout de quelque temps, ou la banqueroute, ou l’augmentation d’im-
positions. Il ne faut, en temps de paix, se permettre d’emprunter que pour liquider 
ses dettes anciennes, ou pour rembourser d’autres emprunts faits à un denier plus 
onéreux. Pour remplir ces trois points, il n’y a qu’un moyen, c’est de réduire la dé-
pense au-dessous de la recette, et assez au-dessous, pour pouvoir économiser chaque 
année une vingtaine de millions pour rembourser les dettes anciennes. Sans cela le 
premier coup de canon forcerait l’Etat à la banqueroute. 6 

On demande sur quoi retrancher ; et chaque ordonnateur dans sa partie soutien-
dra que presque toutes les dépenses particulières sont indispensables. Ils peuvent dire 
de fort bonnes raisons mais comme il n y en a point pour faire ce qui est impossible 
il faut que toutes ces raisons cèdent a la nécessité absolue de l’économie. 

Il est donc de nécessité absolue que V. M. exige des ordonnateurs de toutes les 
parties qu’ils se concertent avec le ministre des finances. Il est indispensable qu’il 
puisse discuter avec eux, en présence de V. M., le degré de nécessité des dépenses 
proposées. Il est surtout nécessaire que, lorsque vous aurez, Sire, arrêté l’état des 
fonds de chaque département, vous défendiez à celui qui en est chargé d’ordonner 
aucune dépense nouvelle, sans avoir auparavant concerté avec la finance, les moyens 
d’y pourvoir. Sans cela chaque département se chargerait de dettes, qui seraient tou-

                                                             

6
 Note de Condorcet. Ceci doit s’entendre dans les principes de M. Turgot, qui ne connaissait point 

d’autres moyens de maintenir le crédit, que l’économie, la bonne foi dans les opérations et des lois 

justes. Au reste, M. Turgot a lui-même expliqué cet article dans un mémoire fait en avril 1776, relati-

vement à la guerre qui paraissait inévitable entre l’Angleterre et ses colonies, et dans laquelle la France 

pouvait craindre d’être engagée. Il observe que la probabilité du succès, et surtout du peu de durée de 

cette guerre, soutiendrait vraisemblablement le crédit. 



36     Condorcet    

jours des dettes de V. M. ; et l’ordonnateur de la finance ne pourrait répondre de la 
balance entre la dépense et la recette. 

V. M. sait qu’un des plus grands obstacles à l’économie, est la multitude des 
demandes dont elle est continuellement assaillie, et que la trop grande facilité de ses 
prédécesseurs à les accueillir, a malheureusement autorisées. 

Il faut, Sire, vous armer, contre votre bonté, de votre bonté même ; considérer 
d’où vous vient cet argent que vous pouvez distribuer à vos courtisans ; et comparer 
la misère de ceux auxquels on est quelquefois obligé de l’arracher par les exécutions 
les plus rigoureuses, à la situation des personnes qui ont le plus de titres pour obtenir 
vos libéralités. 

Il y a des grâces auxquelles on a cru pouvoir se prêter plus aisément, parce 
qu’elles ne portent pas immédiatement sur le trésor royal. 

De ce genre sont les intérêts, les croupes, les privilèges : elles sont de toutes les plus 
dangereuses et les plus abusives. Tout profit sur les impositions, qui n’est pas abso-
lument nécessaire pour la perception, est une dette consacrée au soulagement des 
contribuables et aux besoins de l’État. D’ailleurs, ces participations aux profits des 
traitants sont une source de corruption pour la noblesse et de vexations pour le 
peuple, en donnant à tous les abus des protecteurs puissants et cachés. 

On peut espérer de parvenir par l’amélioration de la culture, par la suppression 
des abus dans la perception, et par une répartition plus équitable des impositions, à 
soulager sensiblement les peuples sans diminuer beaucoup les revenus publics. Mais 
si l’économie n’a précédé, aucune réforme n’est possible, parce qu’il n’en est aucune 
qui n’entraîne le risque de quelque interruption dans la marche des recouvrements, et 
parce qu’on doit s’attendre aux embarras multipliés que feront naître les manœuvres 
et les cris des hommes de toute espèce, intéressés à soutenir les abus ; car il n’en est 
point dont quelqu’un ne vive. 

Tant que la finance sera continuellement aux expédients pour assurer les ser-
vices, V. M. sera toujours dans la dépendance des financiers ; et ceux-ci seront tou-
jours les maîtres de faire manquer, par des manœuvres de places, les opérations les 
plus importantes. Il n’y aura aucune amélioration possible ni dans les impositions 
pour soulager les peuples, ni dans les arrangements relatifs au gouvernement intérieur 
et à la législation. L’autorité ne sera jamais tranquille, parce qu’elle ne sera jamais 
chérie, et que les mécontentements et les inquiétudes des peuples sont toujours le 
moyen dont les intrigants et les malintentionnés se servent pour exciter des troubles. 
C’est donc surtout de l’économie que dépend la prospérité de votre règne, le calme 
dans l’intérieur, la considération au dehors, le bonheur de la nation et le vôtre. Je 
dois observer à V. M. que j’entre en place dans une conjoncture fâcheuse par les 
inquiétudes répandues sur les subsistances, inquiétudes fortifiées par la fermentation 
des esprits depuis quelques années, par la variation dans les principes des adminis-
trateurs, par quelques opérations imprudentes, et surtout par une récolte qui paraît 
avoir été médiocre. Sur cette matière, comme sur beaucoup d’autres, je ne demande 



Vie de Monsieur Turgot     37                              

point à V. M. d’adopter mes principes sans les avoir examinés et discutés, soit par 
elle-même, soit par des personnes de confiance en sa présence : mais quand elle en 
aura reconnu la justice et la nécessité, je la supplie d’en maintenir l’exécution avec 
fermeté, sans se laisser effrayer par des clameurs, qu’il  est  absolument  impossible  
d’éviter  en  cette  matière,  quelque  système  qu’on  suive, quelque conduite qu’on 
tienne. 

Voilà les points que V. M. a bien voulu me permettre de lui rappeler. Elle 
n’oubliera pas, qu’en recevant la place de contrôleur général, j’ai senti tout le prix de 
la confiance dont elle m’honore. J’ai senti qu’elle me confiait le bonheur de ses 
peuples, et, s’il m’est permis de le dire, le soin de faire aimer sa personne et son auto-
rité ; mais en même temps j’ai senti tout le danger auquel je m’exposais. J’ai prévu 
que je serais seul à combattre contre les abus de tout genre, contre les efforts de ceux 
qui gagnent à ces abus, contre la foule des préjugés qui s’opposent à toute réforme, et 
qui sont un moyen si puissant dans la main des gens intéressés à éterniser les dé-
sordres. J’aurai à lutter même contre la bonté naturelle, contre la générosité de V. 
M. et des personnes qui lui sont les plus chères. Je serai craint, haï même de la plus 
grande partie de la cour, de tout ce qui sollicite des grâces, et on m’imputera tous les 
refus ; on me peindra comme un homme dur, parce que j’aurai représenté à V. M. 
qu’elle ne doit pas enrichir même ceux qu’elle aime aux dépens de la subsistance de 
son peuple. Ce peuple, auquel je me serai sacrifié, est si aisé à tromper, que peut-être 
j’encourrai sa haine par les mesures que j’emploierai pour le défendre contre les vexa-
tions. Je serai calomnié, et peut- être avec assez de vraisemblance pour m’ôter la 
confiance de V. M. Je ne regretterais point de perdre une place à laquelle je ne 
m’étais jamais attendu ; je suis prêt à la remettre à V. M. dès que je ne pourrai 
plus espérer d’y être utile ; mais son estime, la réputation d’intégrité, la bienveillance 
publique, qui ont déterminé son choix en ma faveur, me sont plus chères que la vie ; 
et je cours le risque de les perdre, même en ne méritant à mes yeux aucun reproche. 

V. M. se souviendra que c’est sur la foi de ses promesses que je me charge d’un 
fardeau, peut être au-dessus de mes forces ; que c’est à elle personnellement, à 
l’homme honnête, à l’homme juste et bon, plutôt qu’au roi, que je m’abandonne. 

J’ose lui répéter ici ce qu’elle a bien voulu entendre et approuver. La bonté atten-
drissante avec laquelle elle a daigné presser mes mains dans les siennes, comme pour 
accepter mon dévouement, ne s’effacera jamais de mon souvenir ; elle soutiendra mon 
courage ; elle a pour jamais lié mon bonheur personnel avec les intérêts, la gloire et le 
bonheur de V. M. » 

 
La législation des finances, du commerce et des manufactures ; les 

détails de leur administration ; la décision de toutes les questions parti-
culières qui en dépendent ; la surintendance des travaux et des établis-
sements publics ; l’inspection sur le régime et les revenus de toutes les 
communautés, depuis les états des grandes provinces jusqu’au corps 



38     Condorcet    

municipal du plus petit village ; le soin de maintenir dans la levée des 
subsides un ordre qui en rende la perception certaine sans la rendre 
onéreuse, d’assurer les fonds nécessaires aux dépenses publiques, de 
discuter la nécessité ou du moins l’utilité de ces dépenses, d’y maintenir 
une règle sévère qui empêche les déprédations, une économie éclairée 
qui en diminue le poids ; de soutenir enfin le crédit national et de veiller 
à l’exécution fidèle des engagements contractés au nom du souverain : 
tels sont en France les fonctions et les devoirs d’un contrôleur général. 

Mais la législation des finances n’avait depuis longtemps qu’un seul 
principe, le désir d’augmenter les revenus du roi, en évitant les réclama-
tions dangereuses pour le ministre. Aussi, par une suite de ce principe, 
cette législation ne pesait que sur le peuple, et principalement sur le 
peuple des campagnes, qui, toujours dispersé, ne peut, ni se faire en-
tendre ni inspirer de crainte. 

Le commerce avait été constamment sacrifié à des vues fiscales ; et 
lorsque des circonstances très rares avaient permis que quelques lois en 
eussent l’encouragement pour motif et non pour prétexte, l’intérêt sou-
vent mal entendu de quelques villes, les opinions de quelques négo-
ciants, ou ignorants ou de mauvaise foi, l’exemple des nations étran-
gères, les préjugés de leur politique, avaient presque toujours dicté ces 
lois. On avait écouté quelquefois les demandes des négociants riches, et 
presque jamais les intérêts du commerce. 

L’industrie n’était pas moins accablée sous le poids des règlements 
et sous celui des lois fiscales. Les détails de l’administration, les juge-
ments sur les affaires particulières, étaient dirigés par les mêmes prin-
cipes ; mais on s’y livrait à ce système oppressif avec moins de con-
trainte encore, parce que ces opérations plus partielles, plus secrètes, 
échappent plus sûrement à la censure publique. 

Les grands chemins faits par corvées épuisaient les campagnes, et 
régulièrement deux fois par année y ramenaient la servitude, la misère 
et le désespoir. 

La navigation intérieure languissait au milieu d’une foule de projets 
enfantés par l’orgueil ou par l’avidité. Des dépenses de luxe, consacrées 
aux plaisirs ou à la vanité des citoyens riches, avaient absorbé le revenu 
de la plupart des villes, déjà surchargées de petites impositions locales, 
administrées par des officiers qu’elles n’avaient pas choisis, ou forcées 
de racheter le droit de les élire. 

Le produit des impôts égaré dans les canaux multipliés qui le con-
duisaient au trésor royal, et presque entièrement absorbé par les antici-
pations, ne suffisait plus même aux besoins réels. Les engagements 
avaient été violés, les payements annuels retardés ; et chaque année, de 



Vie de Monsieur Turgot     39                              

petits moyens toujours onéreux, souvent oppressifs, assuraient la dé-
pense publique toujours prête à manquer. La confiance était anéantie ; 
des emprunts forcés successivement exigés de toutes les compagnies, 
de tous les corps, et l’habitude d’acheter à prix d’or la signature de 
quelques banquiers accrédités7 avaient accoutumé les capitalistes à vou-
loir toujours qu’il y eût un crédit particulier entre eux et le gouverne-
ment. Enfin, il n’y avait d’autre principe pour régler la dépense, que la 
nécessité où était le ministre d’acheter par sa facilité le silence ou la 
protection de tout ce qui avait de l’autorité ou du crédit. 

C’est du sein de ce chaos qu’il fallait créer une nouvelle administra-
tion fondée sur la justice, dirigée vers le bien du peuple. Un homme 
vertueux a osé l’entreprendre, convaincu que, pour détruire le mal en 
lui-même, il suffirait de suivre quelques principes bien simples, qu’il 
s’étonnait de ne pas trouver plus répandus, et se sentant au fond du 
cœur la force de braver tous les obstacles étrangers, quoiqu’il ne s’en 
dissimulât aucun. 

Le fardeau des impôts accablait le peuple ; et les circonstances ne 
permettaient pas d’en alléger le poids : la nécessité de payer les arré-
rages de la dette exigible, seul moyen de rétablir le crédit, obligeait de 
conserver le même revenu : les fruits de l’économie étaient tardifs et 
incertains ; le changement dans la forme des impositions exigeait du 
temps, eut essuyé des obstacles, et, pour être exécuté d’après des prin-
cipes de justice, et sans faire un mal momentané à une partie des ci-
toyens, pouvait exiger des sacrifices. 

Mais s’il était impossible de diminuer la quantité des impôts, on 
pouvait augmenter les facultés du peuple ; et c’était lui procurer un 
soulagement réel. 

On pouvait lui rendre la jouissance de quelques uns de ses droits na-
turels ; on pouvait lui épargner du moins une partie des vexations sous 
lesquelles il avait longtemps gémi, et ce fut le premier objet des soins de 
M. Turgot. 

Une première loi établit la liberté du commerce des grains dans 
l’intérieur du royaume. Ranimer la culture par l’encouragement qui naît 
de la certitude de disposer à son gré de sa denrée ; augmenter à la fois 
la quantité des subsistances et le produit net des terres ; préparer au 
peuple les ressources des approvisionnements du commerce contre les 
mauvaises années et contre les disettes locales ; lui assurer des salaires 

                                                             

7
 Note de Condorcet. Ces banquiers, employés par le prédécesseur de M. Turgot, et désolés de voir tarir 

la source de leurs profits, ont cherché à le perdre par les manœuvres les plus coupables. 



40     Condorcet    

toujours suffisants, en rendant moins grandes et moins fréquentes les 
variations dans le prix du blé ; mettre enfin, par l’établissement d’un 
commerce constant et sur, les propriétaires, les cultivateurs, le gouver-
nement, le peuple, à l’abri des pertes réelles de denrée, des vexations, 
des lois oppressives, des inquiétudes, des troubles intérieurs, fruits 
cruels et infaillibles de toute espèce de régime prohibitif : tel était le 
bien que cette loi devait produire. 

M. Turgot sentait combien la liberté absolue de l’exportation ajoute-
rait à la sûreté de la subsistance, en donnant plus d’activité au com-
merce, plus d’étendue aux approvisionnements ; en appelant les secours 
de l’étranger dans les années malheureuses : mais il savait en même 
temps que cette liberté causerait des inquiétudes, qui, toutes chimé-
riques qu’elles seraient, produiraient un mal réel ; que le commerce avec 
l’étranger, toujours très faible en comparaison de celui de l’intérieur, 
resterait languissant, tant que celui- ci ne serait pas établi d’une manière 
constante ; qu’enfin plusieurs années de mauvaises récoltes rendaient, à 
l’époque où la loi était promulguée, les avantages de la liberté de 
l’exportation presque aussi imaginaires que ses prétendus dangers, si 
terribles aux yeux de l’ignorance. 

En rendant au commerce des grains et à celui des farines sa liberté 
naturelle, on était loin d’avoir tout fait. Des entraves locales s’op-
posaient aux effets que la liberté eût pu produire. Le privilège exclusif 
des boulangers, la taxe du pain, la banalité des moulins, les droits de 
minage et de hallage, étaient autant de chaînes qu’il fallait briser. Toutes 
l’ont été pendant le ministère de M. Turgot ; et si les banalités seules 
subsistaient encore, c’est qu’il n’avait voulu ni détruire, sans aucun dé-
dommagement un droit fondé sur une possession longtemps reconnue, 
quelquefois même sur une convention libre, ni faire racheter au peuple, 
à un trop haut prix, ce même droit qui n’aurait aucune valeur, si la 
fraude, appuyée par la force, n’avait su en créer une. Mais la liberté du 
commerce des farines, en arrêtant ces profits illégitimes, eût éclairé en 
peu d’années sur la vraie valeur de ce droit, et sur l’étendue du dédom-
magement qui devait en payer le sacrifice. 

Le privilège des boulangers, et la taxe du pain qui en est la suite, dis-
paraissaient avec les jurandes. Les droits sur les marches, soit qu’ils 
fussent levés par des communautés, soit qu’ils appartinssent à des par-
ticuliers, avaient été suspendus, et devaient être supprimés en dédom-
mageant les propriétaires. 

M. Turgot respectait le droit de propriété, et le respectait d’autant 
mieux, qu’il savait avec plus d’exactitude quelle en était la véritable 
étendue. Mais les droits de marché ne sont pas une propriété : c’est un 



Vie de Monsieur Turgot     41                              

impôt local, établi dans ces temps d’anarchie ou les communautés, les 
seigneurs, s’étaient partagé une partie de ce droit d’imposer les sub-
sides, que des assemblées tumultueuses et irrégulières disputaient alors 
à un roi sans pouvoir. 

Des actes légitimes, ou une longue possession, avaient consacré ces 
droits. Achetés comme une propriété réelle, passés de famille en fa-
mille, la plupart avaient effacé la tache de leur première origine : mais le 
droit que la nation, ou le chef en qui réside son pouvoir, a de régler 
tout impôt de la manière la plus avantageuse au peuple, n’avait pu souf-
frir d’atteinte ; il est à la fois inaliénable et imprescriptible de sa nature, 
et la souveraineté a dès lors conservé celui de détruire tous ces impôts, 
en donnant à ceux qui en jouissent un dédommagement égal à la perte 
qu’ils essuient. Aux yeux de quiconque a su se faire des idées justes, 
supprimer de pareils droits n’est pas attaquer la propriété : mais les 
établir, et restreindre ainsi la liberté du commerce par un règlement ou 
par un privilège, c’est y porter une atteinte réelle. 

D’anciens privilèges s’opposaient également à la circulation des vins 
d’une partie de nos provinces : ils furent détruits par un édit ; et cette 
production, la plus importante du royaume après celle de nos grains, 
eut toute la liberté dont l’administration vicieuse de l’impôt lui permet-
tait de jouir. La liberté des eaux-de-vie devait être une suite de la même 
opération. Déjà quelques gênes locales avaient été détruites ; les droits 
qui s’opposaient à l’exportation de cette liqueur auraient été abolis ; la 
fabrication des eaux-de-vie de marc eût été permise ; les eaux-de-vie de 
grain défendues en France, celles de cidre et de poiré, qui ne peuvent 
sortir des provinces où on les distille, auraient obtenu une circulation 
libre. 8 

L’avantage direct de toutes ces lois était pour les propriétaires, mais 
celui de l’abolition des corvées tombait directement sur le peuple. M. 
Turgot les remplaça par une imposition territoriale qui s’étendait à 
toutes les propriétés, quels qu’en fussent les possesseurs. Les proprié-
taires éclairés sentaient combien ce changement leur était avantageux, 
et que l’augmentation du prix des baux ferait plus que compenser ce 
léger impôt. Ils ne pouvaient se dissimuler que la corvée des fermiers, 
et celle des ouvriers des campagnes, entraient nécessairement dans 
l’estimation des frais de culture, diminuaient le produit net, et qu’ainsi 
cet impôt indirect était réellement payé par eux-mêmes. 

                                                             

8
 Note de Condorcet. Une partie de ces opérations a été faite en 1784. 



42     Condorcet    

De toutes les méthodes de payer la dépense des chemins publics, 
celle que M. Turgot voulait établir est la plus juste, puisque la contribu-
tion est payée par ceux à qui les chemins sont utiles, et à proportion de 
l’utilité qu’ils en retirent ; la moins onéreuse, puisqu’elle n’entraîne au-
cune vexation, et que les chemins coûtent moins, sont mieux faits et 
exigent moins de réparation ; la plus utile, parce qu’au lieu d’être, 
comme la corvée, une véritable servitude  ou  une  source  de  misère  
pour  le  peuple,  elle  lui  offre  des  salaires,  qu’un gouvernement sage 
peut distribuer et proportionner à ses besoins. Cependant, M. Turgot 
fut obligé, après une longue résistance, d’exempter de l’impôt les biens 
ecclésiastiques, d’ajouter cette immunité à tant d’autres, et la surcharge 
qui en résultait pour le peuple, aux contributions que le clergé lève en 
son nom sur toutes les classes de citoyens. Mais le bien qui résultait de 
la suppression des corvées était encore immense : il le serait, quand 
bien même la contribution serait levée en entier sur les taillables ; parce 
qu’elle coûterait toujours moins au peuple que la corvée en nature, et 
qu’elle n’entraînerait ni les mêmes vexations, ni le même esclavage, ni 
les mêmes désastres. 9 La même loi ordonnait que les terrains employés 

                                                             

9
 Note de Condorcet. On a prétendu, dans quelques ouvrages récemment imprimés, qu’une imposition 

proportionnelle à la taille était un moyen préférable à l’imposition proportionnelle aux vingtièmes que 

M. Turgot avait voulu établir. Mais, 

1° M. Turgot avait d’abord proposé un impôt sur toutes les espèces de biens ; et des circonstances 

particulières le forcèrent à exempter ceux du clergé. Il fit ce changement à regret, et, nous osons le 

dire ! contre le vœu des membres du clergé les plus éclairés et les plus sages. Ils pensaient, avec raison, 

que si le clergé peut espérer de conserver ses privilèges encore quelque temps, c’est par l’abandon 

volontaire de ce que ces privilèges ont de plus odieux. 

2° Quoique le clergé fût exempt de l’imposition, une augmentation dans le don gratuit devenait un 

moyen simple de réparer l’injustice de cette exemption. 

3° Cette exemption eut-elle subsisté, il en résultait un moindre inconvénient que d’une imposition 

mise proportionnellement à la taille, qui, dans certains pays, ne porte que sur les biens possédés actuel-

lement par les roturiers ; dans d’autres, sur les biens que les roturiers possédaient à une certaine 

époque ; tandis que dans le reste elle est mise au hasard sur les biens des roturiers, sur les profits des 

cultivateurs, des commerçants, des artisans, etc., d’où résulte nécessairement encore une surcharge sur 

le peuple, une exemption pour la noblesse et le clergé. 

4° M. Turgot pensait que, loin d’augmenter les impositions, qui, comme la taille, ne se lèvent di-

rectement que sur certaines classes de citoyens, c’était sur ces impôts que l’on devait faire porter toutes 

les diminutions, pour détruire insensiblement des privilèges qui, en fait d’impôts, sont nécessairement 

injustes. 

5° L’inégalité dans les distributions des vingtièmes ne devait pas arrêter M. Turgot parce qu’en at-

tendant qu’il pût réaliser ses grands projets pour la réforme des impôts, il se proposait de détruire les 

abus de la répartition des vingtièmes en fixant la valeur de cette imposition, et en la distribuant ensuite 

avec une proportion plus exacte : exactitude qu’on ne peut espérer que pour un impôt dont la somme est 

fixe, parce qu’alors chaque propriétaire a un intérêt direct à se plaindre des erreurs commises en faveur 

d’un autre. 

6° L’idée qu’une imposition proportionnelle à la taille eut moins blessé les préjugés ou les intérêts 

de quelques corps, ne devait pas faire impression sur M. Turgot. Il croyait que la puissance royale, 

lorsqu’elle s’arme pour la défense du peuple, lorsqu’elle donne sa sanction à des lois dictées par la 

justice, doit braver les clameurs de l’avidité comme celles de l’ignorance, et qu’un ministre ne peut 



Vie de Monsieur Turgot     43                              

en chemins seraient estimés et que le prix en serait payé aux proprié-
taires sur les fonds de la nouvelle contribution. Jusqu’alors, d’après les 
principes d’une fiscalité barbare, on s’était dispensé de ce devoir 
qu’imposait la justice la plus simple, et que l’humanité réclamait. 10 

La seule objection spécieuse qu’on opposât au plan de M. Turgot, 
était la crainte qu’on n’employât un jour cette contribution à d’autres 
dépenses ; comme si, dans le cas où le gouvernement aurait besoin d’un 
nouvel impôt, la corvée ne serait pas un des plus odieux, un de ceux 
qu’il craindrait le plus d’établir ; comme si, parmi les dépenses néces-
saires, celle de l’entretien ou de la construction des chemins n’était pas 
une des dernières qu’il songerait sacrifier. Longtemps on a vu le gou-
vernement, soit pour ménager les préjugés ou les intérêts de quelques 
classes de particuliers, soit pour éviter l’éclat de l’établissement d’un 
nouvel impôt, cacher de véritables levées de deniers sous un voile utile 
à la stabilité des ministres et funeste à la nation : mais l’ignorance, à 
l’abri de laquelle on se permettait ces moyens, ne subsiste plus ; l’abus 
qu’on en a fait a éclairé même les moins instruits ; et la puissance 
royale, plus affermie, n’a plus besoin de tromper. 11 

Par ces différentes lois, la servitude du peuple des campagnes était 
détruite ; mais celui des villes avait aussi ses chaînes qu’il fallait briser, 
pour achever de faire jouir toutes les classes de citoyens utiles, de 
l’aurore d’un nouvel ordre, fondé sur la bienfaisance et la justice. 

Tous ceux qui, dans les villes, n’avaient pu remplir certaines formali-
tés, souvent bizarres et toujours coûteuses, n’ayant pas le titre de maître 
dans les communautés de marchands ou d’ouvriers, n’avaient point la 
liberté de disposer à leur gré de leur intelligence ou de leurs bras. Les 
maîtres formaient une petite république, dont les chefs, sous prétexte 
de police, avaient porté à un degré qu’il eût été difficile de prévoir, l’art 
de resserrer les chaînes des malheureux ouvriers, de surcharger les 
communautés de dépenses inutiles, et de rendre insupportable même 

                                                                                                                                            

conseiller au prince ces lâches condescendances sans trahir à la fois la confiance du prince, les droits 

des citoyens, et les intérêts de la nation. 

 
10

 Note de Condorcet. Cet article de la loi n’a pas été expressément révoqué lors du rétablissement des 

corvées ; mais il est resté jusqu’ici sans exécution. M. de Cotte, chargé du département des ponts et 

chaussées, a fait des efforts inutiles pour engager le ministre qui gouvernait alors les finances à faire 

cesser cette grande et cruelle injustice. 
11

 Note de Condorcet. La faiblesse d’un ministre, le désir de fonder sur l’erreur publique un crédit 

momentané, l’envie d’usurper la gloire, lorsqu’on n’a ni le talent ni le courage de la mériter, peuvent 

encore quelquefois faire recourir à des moyens sourds d’augmenter les impôts : mais on sent que le 

rétablissement des corvées, si une fois elles avaient été supprimées pendant quelques années, ne serait 

pas celui qu’on choisirait Le ministre qui aurait rétabli les corvées, et détourné la contribution qui les 

remplace, oserait difficilement se vanter de n’avoir pas mis d’impôt. 



44     Condorcet    

l’état de maître à ceux qui n’avaient que de l’industrie et de l’amour du 
travail. Cet odieux et ridicule esclavage fut aboli ; l’habitant des villes 
acquit enfin le droit de disposer de ses bras et de son travail ; droit dont 
alors il ne jouissait encore chez aucune nation, même chez celles qui 
osent le plus se vanter de leur liberté. Ce droit, l’un des premiers que 
nous ait donnés la nature, et qu’on peut regarder comme une suite né-
cessaire de celui d’exister et de vivre, semblait effacé de la mémoire et 
du cœur des hommes ; et c’est un de ces titres de l’humanité, perdus 
pendant la nuit des temps barbares et que notre siècle a retrouvés. 

Les avantages de la suppression des jurandes ne se bornaient pas à 
ce grand acte de justice ; il en résultait pour le peuple, pour tous les 
citoyens, la diminution des prix du pain, de la viande, de toutes les den-
rées, de toutes les productions des arts. D’ailleurs, l’usage de taxer les 
denrées avait disparu avec le privilège exclusif de les vendre, seul pré-
texte spécieux de cet usage. On remboursait une foule de petites 
charges dont le nom même était ridicule, mais qui, jouissant de privi-
lèges onéreux au peuple, servaient de prétexte à la levée de droits très 
compliqués, et, par cette réunion d’abus, faisaient payer à un intérêt 
exorbitant le faible secours que leur création avait procuré. On délivrait 
les manufactures du joug tyrannique que Colbert leur avait imposé, 
lorsqu’il avait fixé, par des lois, la largeur des étoffes, la méthode de 
former les tissus, les procédés de la teinture, et condamné à des confis-
cations, à des amendes, et même à des peines afflictives, ceux qui 
s’écartaient de ces lois. Elles n’avaient pu être dictées à ce ministre que 
par des fabricants ignorants, qui avaient pris leurs connaissances et leur 
pratique pour les bornes des progrès des arts, et avaient cru pouvoir 
assujettir les goûts et les besoins des hommes de tous les siècles, au 
goût et aux besoins de leur temps. Quelques unes même avaient l’in-
convénient d’être physiquement inexécutables, et n’en décernaient pas 
moins des peines contre les malheureux qui ne les auraient pas exécu-
tées. Enfin, par ce même édit, l’industrie, renfermée presque unique-
ment dans les villes, ou obligée de payer un tribut à leurs habitants, 
pouvait s’établir librement dans les campagnes, et chercher les lieux où 
le bas prix des subsistances, et la facilité de se procurer les denrées 
qu’elle emploie ou qu’elle consomme, lui avait marqué sa véritable 
place. 12 

                                                             

12
 Note de Condorcet. M. Turgot avait excepté de la liberté générale accordée à tous les arts, les perru-

quiers, les imprimeurs et libraires, les orfèvres et les apothicaires. Il peut être utile de rendre compte ici 

des motifs de cette exception. 



Vie de Monsieur Turgot     45                              

                                                                                                                                            

1° La constitution du corps des perruquiers était différente de celle des autres communautés. On 

avait fait du titre de maître une espèce de charge ; elles avaient été vendues au profit du fisc, et la 

justice obligeait de rembourser les titulaires. Les inconvénients du défaut de liberté dans un art de cette 

espèce n’étaient pas assez graves pour déterminer a cette dépense dans la situation où étaient alors les 

finances. « Vous avez en France, disait un jour l’illustre Franklin, un excellent moyen de faire la guerre 

sans qu’il vous en coûte rien. Vous n’avez qu’à consentir à ne pas vous friser et à ne point user de 

poudre (poudre à perruques) tant qu’elle durera. Vos perruquiers formeront une armée ; on la soudoiera 

avec leurs salaires que vous épargnerez ; et le blé que vous perdez à faire de la poudre suffira pour la 

nourrir. » 

2° La liberté du métier d’imprimeur et du commerce de la librairie eût nécessairement entraîné 

celle d’écrire : d’ailleurs, cette liberté eût permis aux auteurs de tirer de leurs ouvrages un profit moins 

borné et moins précaire ; et cet avantage est plus important qu’il ne paraît d’abord. Par là ils eussent été 

affranchis de la dépendance où ils sont presque tous des grâces du gouvernement, dépendance qui nuit 

au développement de leurs talents et à l’utilité que le public peut retirer de leurs ouvrages, et qui pour-

rait empêcher une grande partie du bien que la liberté de la presse devrait naturellement produire. En 

effet, la nécessite de garder le silence sur les opinions momentanées du gouvernement, et les vues 

particulières de ceux dont il suit les impressions, est une suite de cette dépendance aussi contraire au 

bien général qu’à l’intérêt réel et durable du prince. Enfin, si le commerce de librairie était libre, les 

livres baisseraient de prix ; ce qui procurerait à un plus grand nombre d’hommes la possibilité dé 

s’instruire par la lecture. M. Turgot sentait tous ces avantages ; mais il fut obligé de respecter les préju-

gés et les vaines terreurs qui s’opposent encore à la liberté de la presse. 

3° On ne pouvait rendre libre la profession d’orfèvre sans réformer totalement la législation qui 

existe pour le commerce des matières d’or et d’argent. M. Turgot avait formé le plan de cette législa-

tion nouvelle, qui devait s’unir avec les changements qu’il projetait, dans l’administration des monnaies 

Il aurait voulu qu’on n’employât dans les monnaies que l’or et l’argent purs, et que chaque pièce portât 

un caractère pour en désigner le poids, qui eût été toujours une fraction très simple de l’unité de poids. 

Comme il s’était occupé des moyens d’établir une mesure universelle, dont l’unité eût été déterminée 

par un fait physique, lié à quelqu’un des phénomènes les plus constants de l’ordre du monde (tel que la 

longueur du pendule simple qui bat les secondes à une latitude donnée), il eut voulu établir aussi une 

unité de poids déterminée également par des moyens physiques Les valeurs numérales des monnaies et 

leurs divisions se seraient rapportées à ces divisions réelles relatives au poids, mais pour un seul des 

métaux seulement ; car le rapport de la valeur réelle de l’or et de l’argent fût resté variable comme il 

l’est dans l’état naturel. Le commerce de ces métaux eût été absolument libre ; seulement la loi eût fixé 

ce que le propriétaire de lingots, qui voudrait les faire fabriquer en monnaie ou les échanger contre la 

monnaie fabriquée dans les ateliers publics, paierait pour les frais de cette fabrication. Le travail de 

l’affinage eût été libre, et il en eût été de même de celui des essais ; mais on aurait établi, dans les 

principales villes des essayeurs instruits et d’une probité reconnue, qui auraient été chargés des essais 

ordonnés par l’administration ou par les tribunaux, dans le cas de contestation : et c’est à ces essayeurs 

que se seraient adressés ceux qui auraient voulu faire apposer à leurs lingots une marque destinée à en 

constater le titre. Le prix de leurs opérations eut été fixé de manière à leur assurer un salaire suffisant, 

et non à établir un véritable impôt, et les particuliers eussent été libres ou de se servir d’eux, ou de faire 

essayer par d’autres à plus bas prix, au risque de mal placer leur confiance. 

La même règle aurait été étendue au commerce d’orfèvrerie, qui serait devenu libre. Il aurait été 

permis de fabriquer des bijoux à tous les titres. On aurait établi un bureau public où, pour un prix égal à 

la valeur des frais, on aurait apposé sur les bijoux une marque qui en eût déclaré le titre ; mais il aurait 

été permis de se passer de cette marque : ainsi les acheteurs et les vendeurs auraient été libres de faire 

leurs marchés sous le sceau de la confiance publique ou bien sous celui de la confiance particulière. Par 

là on eut concilié la sûreté et la liberté, et l’on eût obtenu les avantages que donne la marque pour la 

facilité et la sûreté des marchés, sans assujettir les individus à une gêne et a une dépense inutile et 

forcée. 

Toutes ces opérations auraient précédé la nouvelle législation sur les monnaies, qui ne pouvait être 

établie avant que la confiance inspirée par les opérations bienfaisantes du gouvernement eût permis de 

braver les cris d’une foule d’hommes dont les profits sont uniquement fondés sur les erreurs des gou-

vernements et qui auraient employé toutes les ressources de l’art de l’agiotage pour l’empêcher de 

porter la lumière dans le secret de leurs spéculations. 

4° Quant aux apothicaires, on eût suivi le même principe. On aurait établi dans les villes un certain 

nombre d’hommes assujettis à des examens rigoureux, et obligés de faire preuve d’habileté et de con-



46     Condorcet    

Ces lois générales avaient été accompagnées de quelques lois parti-
culières dirigées vers le même but. Une loi, dont le prétexte avait été 
l’utilité publique, obligeait les bouchers de Paris d’emprunter à une 
caisse particulière l’argent même dont ils n’avaient pas besoin, et 
l’intérêt qu’exigeait cette caisse était très onéreux. Une autre loi, ayant 
ce même prétexte dont on a tant abusé, et pour motif l’avantage de 
quelques particuliers, empêchait les bouchers de vendre librement leurs 
suifs. Ils furent débarrassés de ces entraves qui les forçaient à vendre 
plus cher, en même temps que le peuple était délivré de toutes les pe-
tites exactions dont le régime des boucheries le rendait la victime, et 
qu’il obtenait, par la liberté et par la concurrence, l’avantage d’avoir 
de la viande médiocre, mais saine, pour un prix proportionné à ses  
facultés. 

Une autre loi donnait à l’Hôtel-Dieu de Paris le privilège exclusif de 
vendre de la viande en carême, c’est-à-dire, pendant la huitième partie 
de l’année. Le peuple, hors d’état de se nourrir de poisson, parce que 
les droits en augmentaient le prix, ne pouvait avoir de viande, parce 
qu’elle devenait trop chère, et était condamné à une nourriture malsaine 
ou dégoûtante. M. Turgot détruisit le privilège de l’Hôtel-Dieu, qui fut 
remplacé par un droit plus qu’équivalent. Il épargna au peuple les frais 
de cette régie mal administrée, tandis que la suppression des droits sur 
le poisson salé, et de la moitié des droits sur la marée fraîche, encoura-
geait l’art de la pêche, et amenait dans la capitale l’abondance et le bon 
marché. 

M. Turgot voyait, dans cette opération, un autre avantage, celui de 
détruire une des usurpations de la puissance ecclésiastique. L’abstinence 
de la viande pendant le carême ; la cessation du travail les jours de 

                                                                                                                                            

naissances dans leur art ; ces hommes auraient été les experts consultés par les tribunaux ou par les 

corps municipaux ; eux seuls auraient été chargés de la fourniture des remèdes payés par le gouverne-

ment ou employés dans les établissements publics mais tout autre eut pu faire le même commerce. M. 

Turgot croyait que sur ces objets importants le gouvernement doit assurer au peuple et aux ignorants 

des moyens de ne pas être trompés involontairement, et d’échapper aux dangers qui menacent les biens 

ou la vie des citoyens ; mais que ses soins ne doivent pas s’étendre plus loin ; qu’il n’a pas le droit de 

prescrire les moyens et de forcer à les choisir, ou de commander une confiance exclusive, parce que la 

confiance, comme l’opinion, doit être entièrement libre. On voit à combien d’autres professions 

s’appliquent ces mêmes principes, par lesquels on peut concilier la vigilance qui doit pourvoir à la 

sûreté commune avec le respect pour la liberté. Ainsi, la liberté du commerce d’apothicairerie ne 

pouvait être établie sans quelques précautions ; mais la concurrence des apothicaires et des épiciers, 

dans la vente des drogues simples, remédiait en grande partie à l’enchérissement excessif causé par le 

privilège des apothicaires, enchérissement qui rend presque nuls pour le peuple les avantages beaucoup 

moins réels qu’on ne croit de leur habileté. 

Ces exceptions, que M. Turgot avait laissées dans la loi qu’il avait rédigée, n’étaient donc pas, 

comme on a pu le dire ou même le croire, des restrictions au principe de la liberté générale et indéfinie 

du commerce et de l’industrie. 



Vie de Monsieur Turgot     47                              

fêtes, sont des lois qui ne doivent obliger que la conscience : on ne 
peut, sans injustice, donner à ces lois l’appui de la force publique ; au-
cun pouvoir n’en a le droit légitime, parce qu’aucun n’a celui de régler 
les opinions, ou de défendre des actions qui, par elles-mêmes, ne sont 
pas contraires à la justice. 13  

Les corvées militaires, qui, pesant uniquement sur les villages expo-
sés au passage des troupes ou des munitions, étaient à leur égard une 
véritable injustice ; qui, comme les corvées des grands chemins, avaient 
l’inconvénient d’employer les bras ou les facultés des hommes contre 
leur gré, d’ajouter l’humiliation et la servitude au fardeau de l’impôt, ces 
corvées furent aussi remplacées par une contribution générale. 14 

L’impôt de la taille est levé directement sur des hommes qui, n’ayant 
que leurs salaires pour vivre, sans propriétés, sans autres meubles que 
les ustensiles nécessaires, ne peuvent pas même être contraints à payer 
par la violence. Un collecteur, forcé de se charger de la levée de l’impôt, 
avait le droit d’en faire remplir le montant par les quatre plus imposés à 
la taille. Quoiqu’ils eussent payé leur taxe, ils étaient contraints par la 
vente de leurs effets, par la prison même, à réparer la négligence du 
collecteur ou la pauvreté de leurs concitoyens. 

Il est difficile d’imaginer un régime plus oppressif. Un des premiers 
soins de M. Turgot fut de l’abolir. À l’abri de cette nouvelle loi, le ci-
toyen qui avait payé sa taille était du moins tranquille. La somme qu’au-
paravant on l’obligeait d’avancer, et qu’il fallait répartir ensuite sur la 
communauté, est immédiatement imposée sur elle, mais avec un intérêt 
qui dédommage le collecteur de l’avance qu’il est alors obligé de faire. 

Les propriétaires des bois d’un canton de la Franche-Comté étaient 
assujettis à une servitude singulière : ils étaient obligés de fournir à bas 
prix, aux salpêtriers, le bois dont ils avaient besoin ; et il leur était dé-
fendu d’en vendre à d’autres qu’aux fermiers généraux pour l’exploi-
tation des salines. Cette contradiction avait subsisté longtemps, et plu-
sieurs particuliers ou communautés avaient été poursuivis pour avoir 
violé l’une ou l’autre de ces lois, qu’on ne pouvait exécuter à la fois. 

La première fut détruite par une opération sur le bail des poudres, 
dont nous parlerons bientôt ; et M. Turgot détruisit le privilège des 
fermiers généraux, en  transportant  leurs ateliers au milieu d’une forêt 
appartenant au roi, où un nouveau canal conduit l’eau des fontaines 
salées. 

                                                             

13
 Note de Condorcet. Voyez sur ce principe la dernière partie de cet ouvrage. 

14
 Note de Condorcet. Ces travaux forcés étaient payés, à la vérité, mais le plus souvent fort au-dessous 

de la perte qu’essuyaient ceux qui étaient contraints. 



48     Condorcet    

Me sera-t-il permis de rapporter à cette occasion une anecdote 
propre à consoler ceux des gens en place qui ont le malheur d’être plus 
sensibles à l’opinion qu’au témoignage de leur conscience ? Ce canal 
enlevait quelques arpents de terre à un gentilhomme de la province : on 
lui offrit une indemnité à dire d’experts ; il la refusa, et vint se plaindre 
à la cour de l’atteinte portée à sa propriété. Les courtisans, à qui M. 
Turgot ne prodiguait pas la substance du peuple, répétèrent ces cris 
avec complaisance, eux qui avaient étouffé ceux du pauvre, lorsque de 
vastes grands chemins qui conduisaient à leurs terres avaient absorbé 
ces petites propriétés dont on se croyait alors dispensé de payer le prix ; 
et pendant qu’ils l’accusaient, le ministre, ami de la nation, avait fixé par 
une loi la largeur des grands chemins, qu’une fausse idée de luxe et la 
vanité puérile des constructeurs avait agrandis aux dépens de la nourri-
ture du peuple et de la propriété des citoyens. 

Le petit pays de Gex, séparé du reste de la France par le Mont Jura, 
avait été assujetti aux droits de la ferme générale. Sa position, entre une 
frontière ouverte et des montagnes, rendait l’exercice de ces droits im-
possible sans une multiplicité d’employés, qui ruinaient ce malheureux 
canton, déjà dépeuplé par les suites de l’édit de Nantes. Souvent M. de 
Voltaire, dont la vieillesse active et bienfaisante honorait et consolait 
cette terre infortunée, avait demandé au ministère la liberté de racheter 
l’affranchissement de ces droits par un autre impôt. Il ne put se faire 
entendre qu’au cœur de M. Turgot ; et le pays de Gex obtint alors enfin 
cette liberté tant désirée. 

On voit comment, dans toutes ces lois, M. Turgot avait su attaquer 
tous les genres d’oppression, et s’occuper du bonheur de toutes les 
classes de citoyens, propriétaires, paysans, peuple des villes, sans jamais 
sacrifier l’une à l’autre ; toujours équitable envers tous, guidé toujours 
par cet esprit de justice universelle, principe de toute administration 
salutaire et éclairée. Combien devait-il paraître doux à une âme telle que 
la sienne, d’avoir fait tant de bien sans aucun autre moyen que de 
rendre aux hommes une partie de ces droits naturels, qu’aucune consti-
tution ne peut légitimement leur enlever, que dans aucune le souverain 
n’a intérêt de violer, et dont cependant, grâce aux préjugés antiques et 
aux sophismes nouveaux des prétendus amis du peuple, les citoyens 
d’aucun pays ne jouissaient, à cette époque, avec autant d’étendue 
que les Français ! Car alors l’Amérique n’avait pas encore recouvré sa 
liberté. 

On demandera peut-être ce qui reste de ces lois. Il en subsiste trop 
peu, sans doute ; mais du moins on peut en contempler quelques restes, 
semblables aux ruines de ces palais antiques dont le temps et des mains 



Vie de Monsieur Turgot     49                              

ennemies n’ont pu consommer la destruction, et dont les débris offrent 
encore un asile à quelques malheureux. Un artiste les admire en silence ; 
il sent ses idées s’agrandir, et ne peut s’empêcher d’éprouver un désir 
involontaire d’être appelé quelque jour à ériger un monument qui les 
égale. 

Dans ce même temps, d’autres objets liés d’une manière moins im-
médiate au bonheur public, n’étaient pas négligés. On augmenta le 
nombre des ports qui avaient la liberté de commercer directement avec 
nos îles : liberté avantageuse pour la métropole, comme pour les colo-
nies. 

On permit la vente de l’huile de pavot. Cette huile, qui n’a aucune 
qualité nuisible, était vendue sous le nom d’huile d’olive ; et M. Turgot 
n’ignorait pas que les fraudes de ce genre se font toujours aux dépens 
des propriétaires de la denrée et du consommateur. 

On rendit la liberté aux verreries de Normandie, qui, forcées de 
fournir à bas prix une certaine quantité de verre à Paris et à Rouen, 
n’auraient trouvé aucun avantage à perfectionner leur fabrication, et 
étaient restées dans cet état de médiocrité auquel ces lois oppressives 
condamnent les manufactures qui ont le malheur d’y être assujetties. 

Quelques années auparavant, on avait encouragé les défrichements 
en exemptant de dîme pour un temps les terres défrichées. Cette loi 
était nécessaire : la dîme, qui se lève, non sur le produit net des terres 
mais sur leur produit physique, non sur la part du propriétaire, mais sur 
les sueurs et les travaux du laboureur ; la dîme eut presque enlevé le 
profit entier des défrichements, et cet impôt devenait un obstacle au 
progrès de l’agriculture. Mais cette loi bienfaisante était éludée. Un pro-
cès que le décimateur pouvait intenter, sous prétexte que la terre avait 
été autrefois cultivée, que des bestiaux avaient pu y paître, était un mal 
plus grand que la dîme ; et il fallut une nouvelle loi pour mettre le 
peuple à l’abri de l’avidité sacerdotale. On fixa le terme où ils pour-
raient faire valoir leurs prétentions. Ce terme ne fut que de six mois 
après la déclaration faite par le cultivateur ; en sorte que les décimateurs 
ne pouvaient plus espérer de profiter des travaux d’autrui ; et si le res-
pect pour l’usage établi forçait de leur laisser encore ce moyen de nuire, 
du moins on leur en avait enlevé tout intérêt. 

Le recueil des lois publiées sous ce ministère offre presque chaque 
jour quelqu’une de ces opérations bienfaisantes ; et l’on y voit qu’aucun 
des petits maux auxquels le peuple était exposé n’avait échappé à la 
vigilance du ministre, qui ne manquait d’y apporter un remède que 
lorsqu’il n’en avait pas le pouvoir ; ou que ces maux particuliers, liés à 



50     Condorcet    

un abus plus funeste, ne pouvaient et ne devaient être détruits que du 
même coup. 

M. Turgot regardait un plan général de navigation intérieure, un sys-
tème de travaux pour rendre navigables les rivières qui en sont suscep-
tibles, et pour perfectionner la navigation des grands fleuves, comme le 
seul moyen de donner au commerce de l’intérieur cette activité néces-
saire au progrès de la culture et de l’industrie et de mettre, par une cir-
culation plus étendue, les subsistances du peuple et le succès des manu-
factures plus à l’abri des accidents. Les circonstances ne lui per-
mettaient que des entreprises peu considérables : il y affecta une con-
tribution 800 000 liv., et s’occupa de former ce plan général, qui peut 
seul donner aux travaux de ce genre une utilité étendue et durable. Il 
savait combien il est facile de former des projets, d’annoncer des 
moyens nouveaux. Il n’y a pas de jour qu’on ne propose à un ministre 
un projet digne des anciens Romains, et dont l’exécution immortalise-
rait son ministère. Il n’y a pas de jour où on ne lui prouve que le bien 
de l’État exige qu’on force la nature, pour faire passer un canal sous les 
murs d’une capitale ou au milieu des possessions d’un grand seigneur. 
Mais est-il question d’examiner ces projets, de les juger d’après des 
principes certains, on ne trouve que des doutes chez les savants et, chez 
les gens de l’art, que de la confiance. M. Turgot crut, en conséquence, 
devoir attacher à son administration trois géomètres de l’Académie des 
sciences15  qu’il chargea de l’examen de ces projets, et surtout des re-
cherches nécessaires pour se mettre en état de prononcer. Des expé-
riences sur les fluides, faites par M. l’abbé Bossut, ont été le seul fruit 
de cet établissement, qui formé par l’amitié et par la confiance person-
nelle, fut détruit avec le ministère de M. Turgot. 

Il ne craignait pas de consulter des savants, parce qu’il ne craignait 
pas la vérité. Les reproches qu’on leur fait de mépriser les connais-
sances pratiques, d’être jaloux des inventions dans les arts, de tenir aux 
opinions adoptées dans leurs compagnies, n’étaient à ses yeux éclairés 
par l’étude et l’expérience, que les récriminations du charlatanisme, 
indigné qu’une classe d’hommes osât échapper à ses prestiges. Mais il 
savait en même temps que les savants, accoutumés à une marche régu-
lière et sûre, portent quelquefois à l’excès l’esprit de doute et 
d’incertitude ; que, quand on les consulte, il faut vouloir et savoir les 
entendre, afin de ne pas prendre leur incertitude pour une condamna-
tion, ou, ce qui est plus dangereux encore, pour une véritable approba-

                                                             

15
 Note de Condorcet. MM. D’Alembert, l’abbé Bossut, Condorcet.  



Vie de Monsieur Turgot     51                              

tion. Une science étrangère peut aider aux connaissances personnelles, 
mais elle n’y supplée jamais, et il n’existe point de moyen pour bien 
juger d’après autrui ce qu’on ne pourrait juger par soi-même. 

Le droit d’établir sur les grandes routes des voitures publiques était, 
en France, l’objet d’une foule de petits privilèges particuliers, concédés 
ou affermés par le gouvernement. On y avait joint, presque partout, le 
droit exclusif de voiturer les paquets au dessous de cinquante livres. M. 
Turgot aurait désiré pouvoir détruire ces privilèges ; mais il aurait fallu 
sacrifier un revenu nécessaire ; et il était à craindre que l’établissement 
de voitures publiques sans privilèges ne se fit qu’avec lenteur, dans un 
pays où l’habitude d’en obtenir, et celle de n’avoir presque jamais vu de 
commerce libre, fait exagérer la crainte de la concurrence. Ainsi, la réu-
nion de tous ces privilèges à une régie dépendante du gouvernement, 
semblait une première opération nécessaire, et d’autant plus utile que le 
ministère, en conservant le privilège exclusif, pouvait l’exercer avec 
douceur, et supprimer du moins les vexations qui en étaient la suite. Le 
nouveau plan, qui procurait plus de célérité dans la marche des voi-
tures, en multipliant le nombre, en diminuait les prix : utile ou com-
mode aux particuliers, il offrait des avantages réels au commerce, et 
cependant il apportait quelque augmentation au trésor public. 

Mais M. Turgot avait porté plus loin ses vues. Les banquiers, et une 
partie des financiers, ne sont utiles que pour éviter les frais et les len-
teurs du transport réel de l’argent.  En diminuant ces frais, en accélé-
rant les transports, on diminue nécessairement les frais de banque, on 
resserre la limite qu’ils ne peuvent passer. 16 Le gouvernement, maître 
de voiturer en peu de temps, et presque sans frais, de l’argent d’un bout 
du royaume à l’autre pouvait ou diminuer le nombre de ses agents, ou 
restreindre leurs profits ; en sorte que ce nouvel établissement l’af-
franchissait de la dépendance la plus dangereuse à laquelle il soit soumis 
dans nos nations modernes, celle de ses employés de finances et celle 
des banquiers. 

Comme cette opération utile ôtait des privilèges à quelques familles, 
on cria que le ministre attaquait les propriétés. Mais loin qu’un privilège  
puisse être une propriété, loin que le gouvernement perde en donnant 
un privilège le droit imprescriptible de changer la forme de sa conces-
sion et d’y substituer une indemnité, aucune puissance législative, celle 
même qui, exercée par le peuple en corps, semblerait avoir une autorité 

                                                             

16
 Note de Condorcet. Ces frais sont toujours au-dessous de ce qu’il en coûterait pour faire transporter 

la même somme avec sûreté. Mais ils sont souvent fort au-dessus de ce que deviendraient les frais du 

transport s’il subsistait entre les grandes villes une communication sûre et régulière. 



52     Condorcet    

plus étendue, ne peut prétendre au droit de faire une loi irrévocable, de 
former avec quelques uns des membres de l’État une convention 
qu’elle ne puisse jamais rompre. 

Et si même il s’agit de privilèges exclusifs, si la concession exige le 
sacrifice d’une partie de la liberté naturelle des citoyens, comme la né-
cessité seule peut autoriser à exiger ce sacrifice, l’État conserve le droit 
d’en dispenser à l’instant où cette nécessité cesse, où le sacrifice, loin 
d’être utile, devient nuisible ; et il ne peut devoir aux particuliers que 
l’équivalent du privilège dont la justice ne permet plus de les laisser 
jouir. Sans doute, l’État doit garder avec fidélité les engagements de ce 
genre, et ne les rompre ni par légèreté, ni pour un faible profit. Mais ce 
n’est pas là un devoir absolu et soumis aux principes d’une justice ri-
goureuse ; il doit être subordonné au devoir plus essentiel, plus sacré, 
de conserver aux citoyens le libre exercice de leurs droits ; et c’est à la 
conscience de celui qui gouverne qu’il appartient de prononcer, dans 
chaque question particulière, sur ce que la justice et l’intérêt public exi-
gent de lui. 

L’établissement de la caisse d’escompte eut en partie les mêmes mo-
tifs que celui de la régie des messageries. Une caisse publique qui es-
comptait à quatre pour cent les lettres de change, devait nécessairement 
faire tomber au même denier le taux commun de l’escompte. Les billets 
qu’elle faisait entrer dans ses payements, billets qu’on pouvait refuser, 
et qu’elle réalisait à la première demande, offraient un autre avantage, 
celui de l’établissement d’un papier monnaie. Dix millions prêtés au 
gouvernement, et remboursables en treize ans sur le pied d’un million 
par an, auraient formé une hypothèque qui, dans les premiers temps 
pouvait être nécessaire pour établir la confiance. M. Turgot connaissait 
toute l’utilité et tous les dangers des papiers de cette espèce, l’im-
portance d’en resserrer l’usage dans les limites de la somme nécessaire 
aux besoins du commerce, la difficulté de leur faire obtenir la confiance 
dans une monarchie, et de s’opposer aux manœuvres sourdes qu’on 
tente pour l’ébranler. Toujours constant dans ses principes, il n’avait 
pas voulu que l’arrêt d’établissement de cette caisse renfermât un privi-
lège exclusif. Elle ne différait des autres banques que par la publicité de 
ses opérations, et la forme régulière que cette publicité permettait de 
leur donner. 

Il n’eut pas le temps d’achever l’exécution de ce plan, suivi depuis 
par son successeur, mais avec des changements ; aussi quelques uns des 
abus que M. Turgot avait prévus et qu’il voulait prévenir, s’y sont-ils 
introduits. Cependant (et rien ne prouve davantage l’utilité de cette 
caisse telle qu’il l’avait conçue) la confiance a résisté et aux vices de 



Vie de Monsieur Turgot     53                              

l’établissement, et aux manœuvres que des intérêts de tous les genres 
ont employées pour en abuser ou pour la détruire. 

M. Turgot regardait l’encouragement des sciences et des arts comme 
un des devoirs de sa place. Mais il n’oubliait pas que ces encourage-
ments, pris sur le trésor public, payés par la nation, doivent être pro-
portionnés à l’utilité qu’elle en retire. Il savait qu’ils doivent aider, sou-
tenir les talents et non les enrichir. La richesse peut être le prix du 
travail ; la gloire seule est celui du talent. Il ne voulait pas que les en-
couragements donnés aux arts par un motif d’utilité publique, gênas-
sent la liberté des citoyens, et étouffassent l’industrie et l’émulation. 
Ainsi jamais il n’accordait de privilège exclusif. Une gratification, une 
pension, l’achat d’un certain nombre des machines inventées, et dont la 
distribution était encore un bienfait du gouvernement : telles étaient les 
récompenses qu’il se proposait de donner. Point de ces médailles, point 
de ces honneurs subalternes, avec lesquels la charlatanerie cherche à 
payer la vanité. Il voulait encourager et non pas corrompre, et croyait 
que, dans toutes ses opérations, l’homme d’État doit avoir pour but de 
réformer les hommes et non d’exalter leurs vices, eût-il même l’es-
pérance d’en faire un usage utile. 

M. Turgot avait formé le plan de substituer un seul impôt direct à 
cette foule d’impôts indirects de toute espèce, fléaux de l’industrie et du 
commerce, source première de la misère et de l’avilissement du peuple. 

Mais en attendant qu’il pût commencer à réaliser un plan dont 
l’exécution ne peut paraître aisée ou impossible qu’à des esprits inatten-
tifs et à des hommes peu éclairés ; en attendant que l’État pût remettre 
au peuple une partie des contributions, quelques opérations plus pres-
santes ou plus faciles ne devaient pas être négligées. 17 

On sait combien en France le commerce est gêné par ces droits de 
péage, de marché, restes de l’anarchie féodale, qui, désignés par une 

                                                             

17
 Note de Condorcet. Par un article du bail des fermes qui devait commencer en 1775, on avait porté 

atteinte à la liberté dont jouissait le commerce du sel dans la province d’Auvergne ; liberté achetée 

anciennement par une convention que plusieurs rois avaient confirmée et dont l’Auvergne payait une 

seconde fois le prix, par le taux excessif auquel d’autres impôts y étaient portés. Il ne résultait pas 

positivement une augmentation d’impôt du changement proposé par les fermiers ; mais M. Turgot 

n’ignorait pas que souvent ces arrangements de pure police, uniquement destinés à diminuer la fraude, 

avaient eu pour véritable motif de préparer les moyens d’étendre ou d’augmenter les droits, d’une 

manière d’autant plus sûre qu’elle serait plus lente et plus indirecte. L’Auvergne même en fournissait 

un exemple. D’ailleurs, il ne croyait pas qu’il fût permis de donner arbitrairement atteinte à la liberté 

des citoyens, même quand cette privation ne serait point pour eux une charge réelle ; ou d’inspirer aux 

peuples, sous le vain prétexte de perfectionner un système vicieux en lui-même, des terreurs qui, 

n’eussent-elles qu’un fondement chimérique, n’en serait pas moins pour eux un mal très réel. Il se hâta 

donc d’exposer au Roi les inquiétudes que l’établissement de ces nouvelles entraves causaient aux 

habitants de l’Auvergne, et cette province, éloignée et pauvre, éprouva la première l’heureuse influence 

des principes de justice et de bienfaisance qui allaient servir de base à une administration nouvelle. 



54     Condorcet    

foule de noms barbares, détournent le commerce de ses routes natu-
relles, augmentent le prix des denrées produisent la surabondance dans 
un canton, et la cherté dans le canton voisin. En 1771 on avait établi 
sur ces droits, qu’on aurait dû chercher à supprimer, une addition de 
huit sous pour livre qui se levait au profit du roi. Cet impôt fut remis au 
peuple. 

Des droits établis sur les entrées de Paris étaient régis par la ville, qui 
les avait abonnés, et se contentait de lever une somme suffisante pour 
payer le prix de son abonnement ; mais une compagnie les avait affer-
més vers la fin du dernier règne : sa jouissance commençait en 1775 ; et 
le peuple fut étonné d’éprouver une charge nouvelle sous une adminis-
tration bienfaisante et populaire. Les cris des citoyens avertirent M. 
Turgot, alors attaqué de la goutte ; et au milieu de ses douleurs il 
s’occupa de réparer le désordre par la destruction de cette compagnie, 
qui fut indemnisée. 

Les droits sur les ventes, sur les baux, sur les échanges, sur les actes 
passés entre les citoyens, ont sur l’agriculture et le bonheur public une 
influence lente et funeste. Ces droits, en arrêtant le mouvement des 
propriétés, tendent à en empêcher la division ou l’amélioration. Ils ont 
introduit des formalités coûteuses ; on cherche à les éviter, et la sûreté 
des propriétés en est ébranlée. La levée en est compliquée ; souvent 
mêlée d’arbitraire, elle engendre des procès ruineux, et des exactions 
contre lesquelles il en coûte trop pour demander une justice incertaine. 

M. Turgot ne pouvant abolir ces droits devenus une partie néces-
saire du revenu public, détruisit du moins ceux qui, presque sans pro-
duit réel, n’avaient pas même une utilité fiscale. 

Une régie des hypothèques venait d’être établie à des conditions 
dont la singularité faisait à un ministre juste un devoir de rompre cet 
engagement. Ce devoir fut rempli, et une nouvelle compagnie chargée 
de la même régie, à des conditions qui n’étaient plus onéreuses. 

Les biens réels des domaines du roi avaient été affermés pour trente 
ans ; et l’on avait compris dans le bail le droit de rentrer dans les terres 
vagues, ou regardées comme telles, et usurpées ou cultivées par des 
particuliers, et celui de retirer les domaines aliénés, ou le droit équiva-
lent d’en faire racheter la conservation par les possesseurs. Si les condi-
tions de ce bail étaient désavantageuses pour le gouvernement, elles 
étaient plus effrayantes encore pour les citoyens. Quelque légitimes que 
fussent les droits du prince sur ces domaines aliénés, sur ces terres 
usurpées, l’exercice de ce droit ne devait être confié qu’à ses mains pa-
ternelles, ne devait être dirigé que par des vues d’une utilité générale. Ce 
bail fut cassé et remplacé par une régie qui était plus avantageuse au 



Vie de Monsieur Turgot     55                              

fisc, et dont les citoyens n’avaient pas à craindre l’avidité, du moins 
sous un ministère juste ou éclairé. 

Le privilège de la fabrication de la poudre et de la vente du salpêtre 
était affermé à une compagnie. Ce qu’elle rendait au roi était devenu 
presque nul par une suite de petites concessions exigées sous différents 
prétextes. Successivement on avait accordé aux salpêtriers le droit de 
forcer les propriétaires à leur laisser enlever le salpêtre attaché aux murs 
de leurs étables de leurs écuries ; puis le droit d’exiger des communau-
tés un logement pour eux, un atelier pour leurs opérations. Dans 
quelques pays même, on y avait ajouté le privilège de prendre à vil prix, 
dans les forêts des particuliers ou des communautés, le bois qu’ils ju-
geaient nécessaire à leurs travaux. Aussi, par une suite infaillible de 
cette législation, les particuliers, les communautés, s’empressaient de se 
racheter des vexations que les salpêtriers avaient droit d’exercer, et leur 
tournée était beaucoup moins employée à ramasser ou fabriquer du 
salpêtre, qu’à recueillir le fruit de la crainte qu’ils inspiraient. 

L’art des nitrières artificielles était resté dans l’enfance, tandis que 
chez nos voisins il avait fait des progrès rapides ; et le seul avantage qui 
pouvait servir de prétexte à l’établissement d’un privilège, celui d’as-
surer à l’État, indépendamment du commerce étranger, la poudre né-
cessaire à sa défense, avait été perdu par les moyens qu’on avait crus 
propres à l’obtenir. Ce bail fut encore cassé ; une régie en prit la place, 
se chargea du remboursement des fermiers, augmenta le prix du sal-
pêtre pour les salpêtriers, sans l’augmenter pour le public ; détruisit, 
pour une époque prévue18, et fixée à l’instant de son établissement, 
toutes les vexations contraires à la liberté du peuple et à la propriété des 
particuliers. L’art de construire des nitrières artificielles s’établit en 
France ; la récolte du salpêtre augmenta avec une rapidité singulière ; et 
en peu de temps, un million de revenu de plus, et des vexations de 
moins, furent la suite de cette opération et du soin qu’eut M. Turgot de 
placer dans la régie un chimiste éclairé, et d’encourager les physiciens, 
par l’établissement d’un prix, à s’occuper de recherches sur la nature et 
la production du salpêtre. 

Les droits sur les boissons sont en France une partie considérable 
du revenu public. Plusieurs autres denrées sous forme liquide sont as-
sujetties à des impositions, et la méthode de jauger les vaisseaux est 
devenue importante pour l’administration comme pour le peuple. 

                                                             

18
 Note de Condorcet. Le 1er janvier 1778. Cette disposition n’a pas été exécutée. 



56     Condorcet    

Kepler, dont la découverte des lois du mouvement des planètes a 
immortalisé le génie, s’était occupé de cette question, et l’avait conduit 
à quelques découvertes géométriques. Mais dans la pratique on se con-
tente encore en France d’une méthode grossière sujette à des erreurs 
importantes pour le commerce et, ce qui est bien plus fâcheux, dépen-
dante d’évaluations arbitraires. 

On prévoit bien qu’en général cet arbitraire doit servir à étendre les 
droits ; et comme le particulier qui se plaint ne peut prouver la lésion 
qu’en faisant mesurer immédiatement la liqueur contenue dans le ton-
neau, on sent qu’il ne doit jamais recourir à ce moyen qui l’expose à 
perdre une partie de sa denrée et presque toujours à la détériorer. 

On proposait une méthode approuvée par l’Académie des sciences, 
très simple dans la pratique, exacte dans les résultats, susceptible, en cas 
de plainte, d’une vérification précise. Elle n’avait qu’un défaut, celui de 
donner une contenance un peu au-dessus de la contenance réelle ; mais 
en même temps tout arbitraire était proscrit. 

M. Turgot voulut établir cette méthode, et il éprouva les plus 
grandes réclamations de la part de ceux dont cette innovation augmen-
tait les profits légitimes ; cette raison seule suffisait pour juger de la 
justice de ces réclamations. Cependant elles trouvèrent des protecteurs ; 
on fit des expériences pour juger de la vérité d’une proposition géomé-
triquement démontrée : on savait qu’elles confirmeraient la démonstra-
tion ; mais elles devaient faire perdre du temps, et par là on parvint à 
empêcher M. Turgot de détruire un abus de plus. 

Ceux qui prétendent que si les vérités importantes de l’économie po-
litique, découvertes ou éclaircies de nos jours, ne sont point admises 
par le plus grand nombre, c’est faute d’avoir été établies sur des preuves 
assez convaincantes, doivent apprendre par cet exemple que les      
démonstrations géométriques elles-mêmes peuvent éprouver des ob-
jections, lorsqu’on les juge sans les entendre, et qu’on a intérêt de les 
combattre. 

Par des édits déjà dressés et prêts à être promulgués, les impôts sur 
la marque des fers et sur les cuirs, impôts onéreux au commerce, dont 
le dernier avait presque anéanti les tanneries en France, devaient être 
bientôt transformés en un droit d’une forme plus simple, ou même en 
une imposition territoriale. 19 Des réformes plus difficiles, et non moins 
importantes, étaient réservées à un autre temps. 

                                                             

19
 Note de Condorcet. Un édit que le conseil avait agréé allait abolir le droit d’aubaine, longtemps 

respecté comme un des plus anciens usages de la monarchie, et qui n’était qu’une des plus anciennes 

preuves de la barbarie de nos ancêtres. Ce droit avait été détruit à l’égard d’un grand nombre de puis-



Vie de Monsieur Turgot     57                              

Dans une administration de finances très compliquée, il s’élève une 
foule de procès entre le fisc et les contribuables, procès où ceux-ci ont 
nécessairement un double désavantage. D’abord, ils ne peuvent en-
tendre les lois d’après lesquelles les contestations doivent être jugées. 
Aucun objet n’est réglé par une seule loi, mais par une suite de lois suc-
cessives, de décisions particulières, regardées comme l’interprétation ou 
le supplément de la loi. Toutes ces lois se modifient, se contredisent, et 
deviennent inintelligibles à force d’avoir été expliquées. 

Les frais nécessaires pour obtenir justice empêchent les contri-
buables de réclamer, toutes les fois que l’objet de la lésion n’est pas fort 
au-delà de ces frais ; tandis que ces mêmes frais sont nuls pour les 
agents du fisc, surtout si on les compare aux profits immenses qu’ils 
retirent de ces extensions données à leurs droits. Mais ce n’était pas 
assez ; et on avait établi comme un principe de finance, que dans les 
questions douteuses il fallait toujours interpréter la loi en faveur du 
droit ; et comme, par la complication des lois, presque tous les cas 
étaient douteux, le gain d’un procès contre le fisc était un phénomène 
rare. Si les contribuables obtenaient quelquefois justice auprès d’un 
intendant, les financiers en appelaient au ministre ; et la nécessité de 
faire quelques frais de plus, était tout l’avantage que les citoyens reti-
raient de l’équité de ces magistrats. 

M. Turgot adopta un principe contraire. Il sentit que la justice exi-
geait de condamner le fisc dans les cas douteux, et même dans ceux où 
il opposait un jugement particulier, une loi secrète et surprise, aux lois 
générales et publiques. Il abolit le privilège injuste qu’avaient obtenu les 
financiers, de suspendre par un appel la restitution des droits indûment 
perçus, lorsque cette restitution était ordonnée par le premier juge, pri-
vilège qui rendait la justice absolument nulle pour quiconque n’avait ni 
argent ni protecteurs. Aussi, un financier disait-il assez plaisamment, 
que M. Turgot était ennemi mortel de la recette. Cependant, cet esprit 
de justice et d’humanité, loin de nuire à la recette, ne fit que l’aug-

                                                                                                                                            

sances par des traités particuliers, comme si cette réforme n’était avantageuse qu’autant qu’elle était 

réciproque. Mais M. Turgot croyait, au contraire, qu’il est encore utile à un État de détruire les gênes 

imposées aux étrangers, quand même leurs préjugés continueraient à y assujettir ses citoyens, et que 

tout l’avantage était pour la nation où la liberté était la plus entière. Enfin, il espérait obtenir de la bonté 

et de la justice du roi la suppression d’un impôt volontaire, mais corrupteur, de cette loterie, bien éloi-

gnée alors d’avoir causé les scandales, les malheurs et les crimes dont nous avons été depuis les té-

moins. Mais il avait prévu les effets funestes qu’on devait en attendre, lorsque, abandonnée à la perfide 

industrie d’hommes nourris dans les ruses de l’agiotage, elle ajouterait à l’appât trompeur qu’elle offre 

à l’avidité de la populace, la facilité d’un dépôt public prêt à engloutir le nécessaire des familles, le 

salaire de la débauche, le fruit de l’infidélité et du brigandage, en un mot, tout ce qu’un peuple corrom-

pu et agité de la fureur de faire fortune peut échanger contre une espérance trompeuse qui doit con-

sommer sa ruine. 



58     Condorcet    

menter, malgré la suppression de quelques impôts et la diminution du 
taux de plusieurs autres : et comme cette augmentation ne pouvait 
avoir d’autre cause que celle de la circulation, du commerce, de la con-
sommation, on voit combien cet esprit de modération et de justice 
avait dû faire de bien au peuple.  

Dans une nation où la dette publique est très grande, et où une 
masse considérable d’effets au porteur, payables sur le trésor public, 
circule dans le commerce, le crédit du gouvernement a nécessairement 
une grande influence sur le crédit général. Sans le crédit du gouverne-
ment, celui de tous les hommes qui traitent avec le trésor royal est pré-
caire, et celui de presque tous les autres devient suspect. La circulation 
de ces effets cesse d’être un secours pour le commerce. Le taux où 
l’intérêt qu’ils produisent est porté par la baisse de leur valeur, celui des 
emprunts du gouvernement, celui des prêts faits à ceux qui traitent avec 
lui, ne peut que faire hausser l’intérêt commun de l’argent, augmenta-
tion fatale à l’industrie et au commerce. Enfin, toutes les opérations 
d’un gouvernement sans crédit deviennent ruineuses et incertaines. 

Si, au contraire, la confiance se rétablit ; si les nouveaux emprunts 
peuvent être faits à un intérêt plus bas, la réforme des abus, le rétablis-
sement de l’ordre, le remboursement des dettes onéreuses, la destruc-
tion des traités injustes pour la nation, oppressifs pour le peuple, tout 
devient facile. M. Turgot sentait l’importance de relever le crédit 
presque anéanti ; mais il n’en connaissait qu’un seul moyen, l’exactitude 
dans les payements, la fidélité dans les engagements, l’esprit de justice 
dans les lois générales. 

Les pensions étaient retardées de trois années ; M. Turgot en fit 
payer deux à la fois de toutes celles qui n’excédaient point quatre cents 
livres, c’est-à-dire, de toutes celles qui, nécessaires à la subsistance, ont 
été accordées comme une juste récompense, ou sont du moins de véri-
tables aumônes. Pendant son ministère elles ont été remises au courant, 
tandis que le payement de toutes les autres, et celui des arrérages des 
rentes dues aux créanciers de l’État, furent également accélérés. 

Par une suite de la liquidation ordonnée en 1764, plusieurs citoyens 
avaient perdu leur créance par leur négligence, ou par la difficulté 
d’entendre et de remplir les formes compliquées qu’on leur avait pres-
crites. M. Turgot les rétablit dans leur droit, simplifia les formes exi-
gées, et donna six mois pour les remplir. Il vit en même temps que les 
frais, les formalités nécessaires, rendaient presque nulle la jouissance 



Vie de Monsieur Turgot     59                              

des rentes d’une  très  petite valeur ; et il ordonna le remboursement de 
celles qui étaient au-dessous de douze livres. 20 

Dix millions de lettres de change, dues pour des avances faites à nos 
colonies, étaient exigibles depuis cinq ans, et le payement en était sus-
pendu. M. Turgot en paya d’abord pour quinze cent mille livres, assura 
un million de fonds par an pour le payement du reste, et offrit des con-
trats à quatre pour cent à ceux des possesseurs qui les préféreraient. 

Tandis que d’un côté M. Turgot diminuait la dette exigible, et faisait 
des remboursements utiles aux citoyens pauvres, de l’autre il diminuait 
les anticipations ; autre source de la chute du crédit public. 

Il se rétablit promptement : les effets se rapprochèrent de leur taux 
naturel ; quelques-uns furent au pair. M. Turgot autorisa les états des 
provinces, les corps, à emprunter à quatre pour cent, afin de rembour-
ser les capitaux dont ils payaient un intérêt plus haut ; mais il exigea en 
même temps de tous les corps de n’emprunter qu’en assurant des fonds 
pour un remboursement successif ; précaution nécessaire pour mainte-
nir leur crédit. 

Les emprunts particuliers, les fonds avancés au trésor royal ou four-
nis dans les entreprises de finances, se négociaient à un intérêt déjà 
moindre ; et il était sûr de le voir baisser encore. Enfin, il s’était assuré 
en Hollande d’un emprunt de soixante millions à moins de cinq pour 
cent. Cet emprunt eût été dans nos finances un phénomène extraordi-
naire, que sa retraite empêcha d’avoir lieu ; et le premier emprunt qui la 
suivit, quoique beaucoup moins considérable, fut au-delà de six et un 
quart, malgré l’appât encore séduisant, quoique un peu usé, d’une petite 
loterie. 

 On  avait  multiplié  les charges  de  finance dans  l’unique  vue  de  
se  procurer,  par  la première vente, une ressource momentanée. Pres-
que tous les offices étaient doubles ; les caisses, également multipliées, 
avaient chacune des trésoriers et des contrôleurs. M. Turgot se proposa 
de réunir sur une seule tête les charges doubles, de faire rembourser 
celle qui s’éteignait par celui qui conservait l’autre, et de supprimer les 
gages de la charge dont le possesseur, réunissant les droits d’exercice 
attachés à deux places, se trouvait suffisamment dédommagé. Cette 
opération avait été exécutée pour les recettes des tailles. Une autre opé-
ration sur celle des impositions de Paris a produit également une dimi-
nution de frais inutiles. 

                                                             

20
 Note de Condorcet. Cette opération, négligée depuis, a été consommée en 1784. 



60     Condorcet    

D’autres réformes étaient également préparées ; et les fonds de 
l’emprunt que M. Turgot se proposait de faire, en facilitant des rem-
boursements considérables, eussent été la source d’une plus grande 
économie. Alors un emprunt à quatre pour cent toujours ouvert, et 
auquel une combinaison qui eût facilité le commerce de ces contrats, et 
en eût assuré le remboursement, aurait mérité la confiance publique, 
devait donner les moyens d’éteindre toutes les dettes au- dessus de ce 
taux, de diminuer de plus d’un quart l’intérêt de la dette publique, 
d’établir enfin, par la suppression totale des charges de finances, une 
comptabilité simple et peu coûteuse. 

 
Telles avaient été les opérations, telles étaient les vues de M. Tur-

got ; et c’est ainsi que, tandis qu’on l’accusait de ne pas connaître la 
finance, apparemment pour se consoler de la supériorité qu’on était 
forcé de reconnaître en lui dans les grandes parties de l’administration, 
il avait augmenté le revenu public sans mettre un nouvel impôt, et 
après en avoir supprimé ou diminué plusieurs ; et que, sans recourir à 
de nouveaux emprunts, il avait fait des remboursements, diminué la 
dette exigible, accéléré les payements et réduit les anticipations. 

Tous ces travaux avaient été l’ouvrage de vingt mois ; et deux at-
taques de goutte, maladie héréditaire dans la famille de M. Turgot, 
l’avaient empêché, pendant plusieurs mois, de s’occuper de la combi-
naison, ou de l’exécution de ses plans. Le travail forcé auquel son zèle 
pour le bien public le faisait se livrer au péril de sa vie, avait prolongé 
ces attaques et les avait rendues dangereuses. 

Deux événements extraordinaires s’étaient encore opposés à son ac-
tivité. Une maladie pestilentielle s’était répandue sur les bestiaux dans la 
Guyenne et dans les provinces voisines, où les terres sont labourées 
avec des bœufs. Très peu évitaient la contagion, et il était rare d’échap-
per à la mort. Le mal exigeait des secours efficaces, dirigés d’après un 
plan suivi. 

M. Turgot apprit, par les hommes les plus éclairés, qu’il n’y avait ni 
remède connu, ni préservatif assuré ; et dès lors il sentit qu’il ne fallait 
songer qu’à empêcher la communication et la durée du mal. Un cordon 
de troupes investit les provinces attaquées ; des médecins habiles, sur-
tout M. Vicq d’Azir, jeune encore, dont M. Turgot avait senti le mérite, 
et dont la réputation justifie aujourd’hui le choix du ministre, furent 
chargés de présider à l’exécution du plan proposé. Partout où l’on 
n’était pas sûr d’arrêter la communication du mal, il y eut ordre de tuer 
même les bêtes saines ; le roi payait un tiers du prix. Cette exécution 
était rigoureuse ; mais il était prouvé que les propriétaires des animaux 



Vie de Monsieur Turgot     61                              

tués y gagnaient beaucoup, puisque le nombre de ceux qui évitaient la 
maladie, ou qui y résistaient, était bien loin d’approcher, dans les can-
tons infectés, du tiers de la totalité. Des précautions sévères, et fondées 
sur les meilleures observations, furent employées pour désinfecter les 
étables et détruire les derniers levains de la contagion. En même temps 
on tentait des expériences, pour essayer de connaître ou des remèdes 
ou un préservatif. On prenait des précautions pour assurer aux proprié-
taires la vente des cuirs ou des chairs des bestiaux sains, sans s’exposer 
aux inconvénients qu’aurait entraînés la vente d’animaux déjà attaqués 
ou suspects de contagion. On accordait des encouragements à ceux qui 
porteraient dans ces provinces des chevaux, auxquels heureusement la 
maladie ne se communiquait pas. Le gouvernement en achetait, et les 
distribuait aux citoyens les moins riches. Jamais l’autorité publique 
n’avait opposé à un plus grand mal plus d’activité, un plan de précau-
tions mieux combiné, des secours plus étendus et mieux dirigés. 

M. Turgot sentit alors l’utilité d’une société de médecine perma-
nente, essentiellement chargée de porter des secours aux peuples dans 
les épizooties comme dans les épidémies, d’éclairer l’administration 
dans les circonstances où les opérations politiques peuvent influer sur 
la santé et sur la vie des hommes, dans toutes celles où la conservation 
des citoyens a besoin des secours, de la vigilance, de l’autorité du gou-
vernement. Cette même société devait être occupée de l’étude de la 
médecine, et surtout des moyens d’en faire une véritable science, ou 
plutôt un art dirigé par une physique saine et appuyée sur des principes 
donnés par l’observation. Mais en formant cet établissement, qui ne 
reçut une dernière sanction qu’après la démission de M. Turgot, ce 
ministre avait été fidèle à ses principes. Quoique bien convaincu que 
cette société aurait une utilité durable, il ne voulait donner à son institu-
tion aucune de ces formes qui font subsister les établissements long-
temps après qu’ils sont devenus inutiles, qui perpétuent les erreurs qu’a 
pu commettre le fondateur dans le moment de leur formation, qui em-
pêchent de détruire les vices que le temps amène à sa suite, et de faire 
les corrections que le changement des opinions et le progrès des lu-
mières peuvent rendre indispensables. Ainsi, dans cet établissement, le 
seul qu’il eut projeté, il se conformait rigoureusement aux vérités que, 
vingt ans auparavant, il avait exposées dans l’article Fondation. 
Exemple remarquable de cette unité de principes, de cette correspon-
dance rigoureuse entre ses opinions et sa conduite, qui a fait un des 
principaux traits de  son caractère, et dont aucun homme d’État n’avait 
encore donné l’exemple. 



62     Condorcet    

À peine le danger des épizooties avait-il cessé, à peine le ministre 
qui, au milieu des douleurs de la goutte, avait passé plusieurs nuits à 
composer des règlements ou des instructions détaillées pour guider 
ceux qui étaient chargés de l’exécution de son plan, avait-il repris ses 
forces, qu’il eut, de nouveau, besoin de toute son activité et de tout son 
courage. 

Il n’avait accordé la liberté au commerce des grains que dans 
l’intérieur du royaume, et il était difficile de supposer que cette liberté 
pût amener la disette ; on n’avait même pas osé le dire clairement. Mais 
il fallait un prétexte pour attaquer le ministre ; et cette loi le fournit.  

L’année avait été mauvaise ; le peuple était accoutumé, dans les 
moments de disette, à se livrer à des excès contre les marchands de blé 
que le gouvernement avait eu souvent la faiblesse de lui abandonner ; et 
il s’était élevé, dans une ou deux villes de Bourgogne, des émeutes 
qu’un peu de fermeté avait bientôt dissipées. Mais un orage plus grand 
se préparait du côté de la capitale. Quelques livres faits pour avertir les 
gens du monde, qu’effrayait la vertu du ministre, de diriger leurs cla-
meurs contre cette partie de son administration, furent répandus avec 
profusion. Lui et les hommes qui partageaient ses principes y étaient 
peints comme des gens occupés de chimères systématiques, voulant 
gouverner du fond de leur cabinet, d’après des principes spéculatifs, et 
sacrifiant le peuple à des expériences qu’ils voulaient faire pour prouver 
la vérité de leurs systèmes. Bientôt après, des brigands criant qu’ils 
manquaient de pain et payant avec de l’or le blé qu’ils forçaient de leur 
donner à vil prix, et qu’ils revendaient ensuite, ameutant le peuple avec 
de faux arrêts du conseil imprimés, traînant après eux la populace des 
villages, pillèrent successivement les marchés le long de la basse Seine 
et de l’Oise. Ils entrèrent dans Paris, dévastèrent quelques boutiques de 
boulangers, essayèrent de soulever le peuple, et ne firent que l’effrayer. 
Ils parurent à Versailles, et ils n’eurent que la gloire de faire peur à 
quelques courtisans. M. Turgot vit, dans les circonstances de cette 
émeute, un plan d’affamer Paris. L’argent, l’or même que les pillards 
avaient avec eux, cette méthode de détruire les comestibles en assurant 
qu’on mourait de faim, de s’arroger le droit de taxer la denrée, tout lui 
annonçait un système suivi de rébellion et de pillage, tout lui prouvait la 
nécessité d’opposer au mal des remèdes capables de l’arrêter, de sauver 
la capitale, et peut-être la France. Tous les pouvoirs semblaient suspen-
dus ; lui seul agissait : la vertu et le génie avaient obtenu, dans ce mo-
ment de crise, tout cet ascendant qu’ils prennent nécessairement lors-
qu’ils peuvent déployer toute leur énergie. Des troupes furent répan-
dues le long de la Seine, de l’Oise, de la Marne et de l’Aisne ; partout 



Vie de Monsieur Turgot     63                              

elles prévinrent les pillards, ou les dissipèrent. Le désordre finit aux 
frontières de l’Ile de France et de la Picardie. Le lieutenant de police de 
Paris et le commandant du guet, dont la conduite avait annoncé une 
faiblesse et une inaction que les circonstances pouvaient rendre fu-
nestes, furent déplacés. Le parlement, troublé, avait rendu un arrêt qui, 
en défendant les attroupements, arrêtait que le roi serait supplié de faire 
baisser le prix du pain. Cet arrêt est affiché le jour même de l’émeute à 
l’entrée de la nuit ; il pouvait la renouveler dès le lendemain et la rendre 
dangereuse. M. Turgot court la nuit à Versailles, réveille le roi et les 
ministres, propose son plan, le fait agréer. Les affiches de l’arrêt sont 
couvertes par des placards qui défendent, au nom du roi, les attroupe-
ments sous peine de mort. Le parlement, mandé le matin à Versailles, 
apprend, dans un lit de justice, que le roi casse son arrêt, attribue aux 
prévôts des maréchaussées le jugement des séditieux, et veut bien excu-
ser sur les circonstances une démarche dont les suites auraient pu être 
fatales. 

Dès ce moment tout fut tranquille ; les séditieux dispersés, presque 
toujours prévenus, bientôt réprimés, disparurent promptement. Un 
petit nombre de victimes furent immolées à la tranquillité publique. Le 
peuple vit pour la première fois le gouvernement, inaccessible à toute 
crainte, suivre constamment ses principes, veiller à la conservation des 
subsistances, à la sûreté des commerçants, déployer toute son activité, 
toutes ses forces contre le désordre, prodiguer des secours, mais refuser 
aux préjugés, aux opinions populaires, tout sacrifice contraire à la jus-
tice ; et bientôt la confiance reprit la place de l’inquiétude et des mur-
mures. 

Un mois après, le roi traversa, pour aller à Reims, une partie du 
théâtre de ces séditions, et il n’y trouva qu’un peuple qui bénissait son 
gouvernement. On avait voulu le forcer à sacrifier son ministre à la 
crainte des émeutes populaires ; et ce mot, répété avec transport par la 
nation attendrie : Il n’y a que M. Turgot et moi qui aimions le peuple, fut la 
récompense du ministre et la punition de ses ennemis. 

La conduite personnelle de M. Turgot avait été conforme à ses prin-
cipes. Il avait écarté de son département tous les seconds qu’une opi-
nion, trop générale pour être absolument fausse, lui avait montrés 
comme indignes de sa confiance. 21 Il avait détruit un commerce de 
grains fait au nom du gouvernement, et par cette seule raison justement 

                                                             

21
 Note de Condorcet. M. Turgot était persuadé que le soupçon bien fondé suffit pour retirer sa con-

fiance et ôter une place, mais non pour priver des dédommagements ou des récompenses que les ser-

vices et le travail ont pu mériter. 



64     Condorcet    

odieux au peuple. En entrant dans sa place, il en avait diminué les ap-
pointements d’un quart, et n’avait rien demandé pour les frais de son 
établissement. Sous son ministère, les parts dans les affaires sans avoir 
fourni de fonds, les pensions sur les places, furent sévèrement pros-
crites. Plusieurs dons extorqués des villes furent restitués. Les députés 
d’une ville, en lui rendant compte de leur administration, lui parlèrent 
de droits aliénés autrefois pour un prix que l’augmentation de ces droits 
avait rendu beaucoup au-dessous de la valeur actuelle. Le ministre leur 
dit qu’il fallait rembourser. — Mais, Monsieur, une partie de ces droits 
vous appartient. — Ce n’est qu’une raison de plus. 

Un négociant, par une de ces adulations usées dont les ministres 
commencent à ne plus être flattés, lui proposa de donner son nom à un 
vaisseau destiné à la traite des nègres. M. Turgot rejeta cette offre avec 
l’indignation d’une âme vertueuse, qui n’a pu être familiarisée avec 
l’idée d’un crime par l’habitude de le voir commettre ; et il ne craignit 
point, par ce refus, d’annoncer publiquement son opinion, au risque de 
soulever contre lui tous ceux qui croient l’intérêt de leur fortune lié 
avec la conservation de cet infâme trafic. 

Tous les hommes qui cultivaient les sciences, les lettres, les arts, qui 
avaient des talents et en faisaient un usage utile, étaient traités avec dis-
tinction. On était sûr d’être écouté, d’être accueilli, pourvu qu’on eût à 
lui dire quelque chose qui pût contribuer au bonheur public. 

Il ne se bornait pas à proposer au roi les lois qu’il jugeait les meil-
leures, à permettre, autant qu’il était en lui, la libre discussion des objets 
d’administration ou de finance ; il donna l’exemple utile de rendre au 
public un compte détaillé et raisonné des principes d’après lesquels les 
lois étaient rédigées, et des motifs qui en avaient déterminé les disposi-
tions. 

Le préambule de l’arrêt qui rend la liberté au commerce des grains, 
celui des édits qui abolissent les corvées, détruisent les jurandes, révo-
quent les privilèges qui gênaient le commerce des vins, sont des chefs-
d’œuvre dans un genre pour lequel il n’y avait pas de modèle. L’âme 
simple et grande de M. Turgot, dominée par un sentiment profond 
d’amour du peuple, de zèle pour la justice, et presque inaccessible à 
toute autre passion, prit aisément le ton noble et paternel, qui convient 
à un monarque exposant aux yeux de sa nation ce qu’il croit devoir 
faire pour son bonheur. 

Ce n’est point cette majesté sévère des empereurs donnant des lois à 
l’univers au nom d’un peuple conquérant ; c’est la dignité modeste d’un 
père qui rend compte à ses enfants des desseins qu’il a formés pour 
eux, éclaire leur raison sur les motifs de l’obéissance qu’il en exige, et 



Vie de Monsieur Turgot     65                              

semble moins occupé de leur commander, que de les consoler et de les 
instruire. 

On sent combien toute louange que le souverain aurait l’air de se 
donner serait peu décente, et pour lui-même et pour le ministre, qui se 
louerait sous le nom du prince. On sent combien serait déplacée toute 
prétention à l’esprit, aux beautés de style, à de grandes idées. Plus un 
homme est élevé, ou par son rang, ou par sa puissance, ou par son gé-
nie, plus ces petites faiblesses de l’orgueil le rabaissent ou l’avilissent. 
On sent qu’il s’agit d’éclairer le peuple, et non de lui plaire en flattant 
ses opinions, ses préjugés, ou ce désir vague d’un état meilleur qui lui 
fait embrasser tant de chimères. Si une telle politique peut être permise 
à un ministre qui veut conserver sa place, elle ne peut jamais être celle 
d’un roi ; et ce serait trahir à la fois le prince et les sujets, que de 
l’employer en parlant en son nom. 

Cet usage, consacré par l’exemple de M. Turgot, exige sans doute, 
dans un ministre, ou de grands talents, ou un grand caractère ; mais 
c’est aussi un des moyens les plus sûrs pour faire naître, dans une mo-
narchie, cet esprit public, ce goût de s’occuper des affaires nationales ; 
avantage qu’on a cru être exclusivement réservé aux constitutions ré-
publicaines, et qui est un des plus grands qu’elles puissent avoir. 

M. Turgot n’était pas tellement absorbé par les travaux immenses de 
sa place, qu’il n’eût encore des moments à donner à des objets qui lui 
paraissaient importants pour le bien public. Lorsqu’il fut question du 
sacre du roi, il proposa de faire à Paris cette cérémonie. Il y voyait 
l’avantage d’une grande économie, et l’avantage non moins grand de 
détruire le préjugé qui y destine la ville de Reims, y fait employer une 
huile regardée comme miraculeuse, d’après une fable rejetée par tous 
les critiques, y ajoute l’opinion fausse d’une vertu non moins fabuleuse, 
et peut contribuer à faire regarder comme nécessaire une cérémonie qui 
n’ajoute rien aux droits du monarque. Dans un temps paisible, ces pré-
jugés ne sont que puériles ; dans un temps de troubles, ils peuvent avoir 
des conséquences terribles ; et la prudence exige qu’on choisisse, pour 
les attaquer, le moment où ils ne sont pas encore dangereux. 

M. Turgot proposait en même temps de changer la formule du ser-
ment du sacre. Il trouvait que, dans celle qui est en usage, le roi pro-
mettait trop à son clergé et trop peu à la nation ; qu’il y jurait d’exter-
miner les hérétiques ; serment qu’il ne pourrait tenir sans commettre le 
crime de violer les droits de la conscience, les lois de la raison et celles 
de l’humanité ; serment que Louis XIII et Louis XIV avaient été obli-
gés d’éluder, en publiant dans une déclaration qu’ils n’entendaient point 
y comprendre les protestants, c’est-à-dire les seuls hérétiques qui fus-



66     Condorcet    

sent dans leurs États. M. Turgot croyait qu’une promesse publique et 
solennelle ne pouvait pas être une vaine cérémonie et que lorsqu’un roi, 
qui n’a rien au-dessus de lui sur la terre, prenait à la face du ciel un en-
gagent avec les hommes, il ne devait jurer de remplir que des devoirs 
réels et importants. 22 

Ces idées ne furent point exécutées ; mais M. Turgot se crut obligé 
de faire un mémoire où il expliquait au roi ses principes sur la tolé-
rance, et où il prouvait qu’un souverain, convaincu que la religion qu’il 
professe est la seule véritable, doit laisser la liberté absolue  de  la 
croyance et du culte à ceux de ses sujets qui en professent une autre ; 
qu’il est obligé à cette tolérance par des devoirs de conscience, par une 
obligation rigoureuse de justice fondée sur le droit naturel, par 
l’humanité, enfin, par politique. M. Turgot n’a terminé que la première 
partie de ce mémoire, et c’est la plus importante, parce que c’est la seule 
sur laquelle tous les hommes de bonne foi, qui ont quelques lumières, 
aient pu conserver des doutes. 

Il prouve que plus un prince croit à sa religion, plus il doit sentir 
combien il serait injuste et tyrannique de la lui ôter, et plus aussi il doit 
juger qu’il commettrait la même injustice s’il troublait la conscience de 
ceux qui, avec une égale bonne foi, sont également persuadés d’une 
religion contraire. Il prouve que toutes les religions ayant été adoptées 
ou rejetées par des hommes honnêtes et instruits, qui en avaient fait un 
examen scrupuleux, on peut les croire par l’effet d’une persuasion in-
time ; mais qu’il serait absurde de supposer qu’elles fussent appuyées 
sur des preuves que la mauvaise foi seule peut faire rejeter ; que dès lors 
la persécution, même en faveur de la vérité, cesse d’être légitime, parce 
que l’erreur involontaire n’est pas un crime et que le consentement 
donné à la vérité qu’on ne croit pas est une action coupable ; qu’ainsi, 
en violant les droits de la conscience, on s’expose à faire commettre un 
crime, et dès lors que soi-même on en commet un ; que cette persua-
sion personnelle ne peut pas être une raison de troubler la conscience 
des autres, parce qu’elle n’est pas pour eux une raison de croire ; que 
plus on croit la religion importante, essentielle au bonheur éternel, plus 
l’on doit respecter dans autrui le secret de la conscience ; et qu’ainsi 
l’on ne peut être intolérant sans inconséquence, à moins qu’on ne re-

                                                             

22
 Note de Condorcet. Au serment, à la fois illusoire et cruel, de ne point pardonner aux duellistes, M. 

Turgot avait substitué celui d’employer tous ses efforts pour détruire le préjugé barbare qui est la cause 

des duels. On sent bien que, dans ce nouveau serment, il n’était point question des blasphémateurs : 

pour les hommes qui font usage de leur raison, le mot est absolument vide de sens. 



Vie de Monsieur Turgot     67                              

garde les religions comme des établissements politiques, destinés à 
tromper les hommes pour les mieux gouverner. 

Tels avaient été les opérations, les travaux, les vues, la conduite de 
M. Turgot, lorsque le roi lui demanda sa démission, qu’il n’eût pas 
donnée, parce qu’il n’était ni dans son âme, ni dans son génie, de croire 
jamais le bien impossible. 23 

Il y avait longtemps qu’il prévoyait cet événement. Les édits par les-
quels il détruisait les corvées et les jurandes n’avaient été enregistrés 
qu’en lit de justice, et après des remontrances presque aussi vives que 
celles qui avaient été faites par les mêmes corps contre les corvées et les 
jurandes. Chacune de ses opérations excitait un murmure ; chacun de 
ses projets trouvait un obstacle. 24 Dans les premiers moments de son 
ministère, le public, effrayé de la crainte d’une banqueroute ou d’un 
nouvel impôt, n’avait pas songé au danger d’une véritable réforme dans 
l’État ; danger presque aussi grand pour la plupart des habitants riches 
de la capitale. Mais la première crainte dissipée, on aperçut le péril dans 
toute son étendue. Il était impossible de ne pas voir quels principes 
dirigeaient cette nouvelle administration. Elle annonçait partout le désir 
de rétablir les citoyens dans leurs droits naturels violés par une foule de 
lois que l’ignorance et la faiblesse, plus que le despotisme, avaient mul-
tipliées. Partout elle montrait le projet d’attaquer les abus dans leur 
source, et de n’avoir pour politique que le soin de se conformer à la 
vérité et à la justice. 

Tous ces pouvoirs aristocratiques, qui, dans une monarchie, ne ser-
vent qu’à fatiguer le peuple et à embarrasser le gouvernement, pré-
voyaient que leur destruction ou leur réforme serait la suite d’un sys-
tème d’administration juste et ferme. 

Les courtisans sentaient trop bien qu’ils n’avaient rien à espérer de 
M. Turgot ; ils prévoyaient que s’il avait un jour le crédit de porter 
l’économie dans les dépenses de la cour, il attaquerait la racine du mal, 
et ne se contenterait pas d’en élaguer les branches les plus faibles, que 
d’autres auraient bientôt remplacées. Ils prévoyaient la destruction de 
ces charges, de ces places qui, inutiles à l’ordre public, et cependant 
payées par le peuple, sont de véritables vexations. Jadis, séduits par 
l’appât de l’or, ils étaient venus déposer au pied du trône les restes de 

                                                             

23
 Note de Condorcet. Il avait été averti assez à temps pour prévenir son renvoi par une démission 

volontaire ; et il ne pouvait douter ni de la vérité de cet avis, ni du motif d’égards pour sa personne et 

de respect pour sa vertu, qui le lui avait fait donner. 
24

 Note de Condorcet. Pour que la clameur publique s’élevât contre une opinion, il suffisait qu’on le 

soupçonnât de la partager ; et on lui attribuait toutes celles qu’on croyait propres à le rendre odieux. 



68     Condorcet    

leur antique pouvoir ; mais le temps est arrivé où la nation ne doit plus 
ni les craindre, ni les payer, où ils ne doivent prétendre ni à la gouver-
ner, ni à l’appauvrir. 

Les financiers savaient que, sous un ministre éclairé, occupé seule-
ment de simplifier et de réformer la perception de l’impôt, les sources 
de leur excessive opulence allaient bientôt tarir. 

Les hommes qui font le commerce d’argent sentaient combien ils 
seraient inutiles sous un ministre ami de l’ordre, de la liberté du com-
merce, de la publicité de toutes les opérations. 

Tout ce peuple d’hommes de tout état, de tout rang, qui a pris la fu-
neste habitude de subsister aux dépens de la nation sans la servir, qui 
vit d’une foule d’abus particuliers, et les regarde comme autant de 
droits ; tous ces hommes, effrayés, alarmés, formaient une ligue puis-
sante par leur nombre et par l’éclat de leurs clameurs. 

Comme on n’a point de fortune à espérer sous un ministre éclairé et 
vertueux, un tel ministre n’a point de parti. Au commencement du mi-
nistère de M. Turgot, un grand nombre d’hommes qui avaient des ta-
lents, des lumières, d’autres qui imaginaient en avoir, ou qui espéraient 
le lui faire accroire, essayèrent de lui en former un ; peu à peu ils se 
retirèrent, et allèrent se joindre à ses ennemis. 

Les gens de lettres, qu’on doit compter pour beaucoup dans toutes 
les circonstances où l’opinion publique a une influence puissante, sem-
blaient devoir se rallier à un ministre zélé pour les progrès de la raison, 
faisant à la cour, et même dans le ministère, une profession ouverte 
d’aimer les lettres et de les cultiver. Cependant ils abandonnèrent bien-
tôt un homme qui estimait leurs productions, mais qui les jugeait, ap-
préciait le degré d’utilité de leurs divers travaux, et faisait de cette utilité 
la mesure des récompenses qu’ils méritaient. 

Il ne restait à M. Turgot que le peuple et quelques amis ; et c’était 
une ressource bien faible à opposer à tous les partis, à tous les corps 
ligués contre lui. L’esprit public, ce zèle pour le bien général qu’il avait 
créé en France, existait au fond des Provinces, s’y occupait de projets 
utiles ; mais il n’avait pénétré ni à Paris, ni à la cour. 

Sa vertu, son courage, avaient mérité et obtenu l’estime du roi ; mais 
il lui manquait cette confiance intime et personnelle qui peut seule sou-
tenir un ministre contre des partis nombreux et puissants. Ils devaient 
triompher et empêcher une révolution qui, en faisant le bonheur de la 
France, eût contribué par un grand exemple à celui de toutes les na-
tions. 

Il était temps pour les ennemis du peuple. M. Turgot avait fait pour 
le bien public presque tout ce qu’un ministre peut faire seul, et sans 



Vie de Monsieur Turgot     69                              

appeler la nation à son secours ; et il avait préparé de nouvelles opéra-
tions au moyen desquelles la nation, en même temps qu’elle jouirait des 
avantages immenses qu’elle pouvait recueillir de ses travaux, devait 
l’aider à en exécuter d’autres non moins importants. 

Je vais exposer ici son plan, et en développer les conséquences dans 
toute leur étendue, du moins autant que j’ai été capable de les embras-
ser. S’il se glissait quelques erreurs dans le compte que je vais rendre, 
c’est à moi seul qu’il faut les imputer : le génie de M. Turgot méritait un 
autre interprète. Je ne craindrai point de rendre le bien plus difficile, en 
montrant combien il peut paraître redoutable à des classes riches ou 
puissantes. Ce n’est pas  en trompant les hommes qu’il faut les servir ; 
c’est de la force de la vérité et de la raison qu’ils doivent attendre leur 
bonheur, et non de la politique et de l’adresse d’un ministre. Cette illu-
sion, d’ailleurs, est si passagère ; il faut, pour la produire, l’acheter par 
des sacrifices si dangereux pour les intérêts publics, que si la vertu pou-
vait se prêter à ce genre d’hypocrisie, une politique sage devrait encore 
la proscrire. 

La première grande opération que se proposa M. Turgot était l’éta-
blissement de ce qu’il appelait des municipalités. Une assemblée de 
représentants ne peut être utile si sa forme n’est pas telle que le vœu de 
l’assemblée soit en général conforme à la volonté et à l’opinion de ceux 
qu’elle représente ; si les membres qui la composent ne connaissent pas 
le véritable intérêt de la nation ; si, enfin, ils peuvent être égarés par 
d’autres intérêts, et surtout par des intérêts de corps. L’esprit de corps 
est plus dangereux que l’intérêt personnel, parce qu’il agit à la fois sur 
plus de personnes, qu’il n’est jamais retenu par un sentiment de pudeur, 
ou par la crainte du blâme, qu’on cesse de redouter dès qu’il est parta-
gé ; parce qu’enfin l’intérêt personnel d’un grand nombre d’hommes 
isolés, ne peut être contraire à l’intérêt général que dans des circons-
tances rares et passagères. 

C’est pour remplir ces trois conditions principales, que M. Turgot 
avait combiné le plan des assemblées dont il s’occupait à proposer 
l’établissement. Il eût commencé par réunir différents villages en une 
seule communauté. 

L’assemblée générale des membres de cette communauté eut été 
composée des seuls propriétaires. Ceux dont la propriété eût égalé un 
revenu déterminé auraient eu une voix ; les autres propriétaires, réunis 
en petites assemblées, dont chacune aurait possédé collectivement envi-
ron le revenu exigé pour une voix, auraient élu un représentant à l’as-
semblée générale. 



70     Condorcet    

Par ce moyen, la représentation aurait été beaucoup plus égale 
qu’elle ne l’a jamais été dans aucun pays. Aucun citoyen, pour ainsi dire, 
n’en eût été privé que volontairement ; et il est à remarquer qu’en se 
conformant ainsi au principe que les seuls propriétaires ont droit à ces 
assemblées, personne de ceux qu’il peut être utile d’y appeler, n’en était 
vraiment exclu. On ne multipliait pas les voix à l’excès, comme dans les 
pays où l’on aurait fixé à une très petite valeur le revenu qui donne le 
droit d’avoir une voix ; et on ne privait pas du droit de voter un grand 
nombre de citoyens, comme dans les pays où ce revenu serait fixé trop 
haut. 

Ces assemblées générales auraient été bornées à une seule fonction, 
celle d’élire le représentant de la communauté à l’assemblée du canton, 
et un certain nombre d’officiers chargés de gérer les affaires com-
munes, et de veiller sur les petites administrations que l’on aurait été 
obligé de conserver dans chaque village, mais en leur donnant une 
forme nouvelle. Les mêmes assemblées auraient été formées dans les 
villes par les propriétaires des maisons, et sur le même plan qui aurait 
été adopté par les communautés des campagnes. 

Il résultait de cette combinaison un grand avantage. Réunis en corps 
assez nombreux, et dans lesquels les seigneurs de terres, les ecclésias-
tiques, n’auraient eu de voix, n’auraient été élus représentants que 
comme propriétaires, les citoyens des campagnes auraient eu, pour 
soutenir leurs intérêts, des défenseurs plus éclairés, plus accrédités que 
de simples syndics de paroisses. Ils auraient pu lutter contre les corps 
municipaux des villes dont le crédit a su souvent arracher des règle-
ments funestes aux campagnes. Ils eussent pu se défendre avec plus 
d’avantage contre les usurpations des ecclésiastiques et contre celles des 
nobles, contre l’autorité des administrateurs subalternes, contre l’avidité 
des gens de justice, etc., etc. ; et on pouvait espérer de trouver même, 
dès le premier établissement, des seigneurs ou des ecclésiastiques qui 
préféreraient l’honneur d’être choisis par la voix publique, comme les 
chefs et les protecteurs de leurs cantons, à la vanité de faire valoir des 
droits odieux au peuple, devenu le juge de leur conduite et le dispensa-
teur de places qu’ils auraient ambitionnées. 

Les assemblées municipales d’un canton, tel à peu près que ce qu’on 
appelle une élection, auraient nommé chacune des députés qui, à des 
temps marqués, y auraient tenu une assemblée. 

Chaque élection eût envoyé des représentants à une assemblée pro-
vinciale ; et enfin, un député de chaque province eut formé, dans la 
capitale, une assemblée générale. 



Vie de Monsieur Turgot     71                              

Aucun député n’eût siégé dans ces assemblées, ni comme revêtu 
d’une charge, ni comme appartenant à une certaine classe ; mais aucune 
classe, aucune profession de celles qui n’exigent pas résidence, n’eus-
sent été exclues du droit de représenter une communauté, une pro-
vince. Le grand seigneur, le pontife, le magistrat, eussent siégé comme 
l’homme  du peuple, suivant que le choix de la communauté, du can-
ton, de la province, en eut décidé. 

La constitution de toutes ces assemblées eût été la même. M. Turgot 
n’imaginait pas que la différence des caractères d’un Normand et d’un 
Gascon dût exiger une forme différente d’administration ; il pensait que 
ces raffinements politiques, employés avec tant d’esprit pour justifier 
d’anciens abus, n’étaient propres qu’à en produire de nouveaux. 

L’égalité entre les membres lui paraissait encore plus nécessaire. Un 
député du clergé, un membre de la noblesse, ou un ecclésiastique, un 
gentilhomme, députés des propriétaires de leur canton, ne sont pas les 
mêmes hommes. Les uns se croient les représentants de leur ordre, et 
obligés, par honneur, d’en soutenir les prérogatives ; les autres regar-
dent ces mêmes prérogatives comme des intérêts personnels qu’il ne 
leur est permis de défendre que lorsqu’ils les croient liés à l’intérêt 
commun. Si les députés sont partagés en ordres différents, on donne 
une nouvelle sanction à l’inégalité qui subsiste entre eux ; et les députés 
des ordres populaires, déjà inférieurs en crédit, le sont encore par la 
place qui leur est assignée. On devrait chercher à unir les citoyens entre 
eux, et on ne fait que les diviser, en marquant avec plus de force la li-
mite qui les sépare. Si, par un esprit de popularité, on multiplie les 
membres des représentants à proportion du nombre de ceux qu’ils re-
présentent, on tombe dans l’inconvénient opposé, l’oppression des 
ordres supérieurs. Si les différents ordres ont des intérêts communs, 
pourquoi ne pas en abandonner le soin à une assemblée où ces ordres 
sont confondus ? Si leurs intérêts sont opposés est-ce d’une assemblée 
où ces ordres sont séparés, que vous devez attendre des décisions con-
formes à la raison, des opérations conduites avec impartialité ? N’est-il 
pas évident que, s’il y a quelque égalité de nombre entre ces ordres, ce 
seront véritablement les transfuges des ordres inférieurs qui formeront 
les décisions ? Ces intérêts, d’ailleurs, ne sont pas si opposés qu’ils le 
paraissent aux esprits égarés par les préjugés, agités par de petites pas-
sions ; et la division entre les ordres ne servirait qu’à multiplier ces er-
reurs contraires à l’intérêt général. 

En France, la distinction entre les bourgeois des villes et les habi-
tants des campagnes ne peut être qu’odieuse. Le clergé n’est pas un 
corps politique, mais une profession ; il ne doit pas plus former un 



72     Condorcet    

ordre qu’aucune autre classe de citoyens payée par l’État pour y exercer 
une fonction publique. La vraie noblesse, les descendants de l’ancienne 
chevalerie, n’avaient pas à se plaindre d’une forme où ils ne paraîtraient 
que comme les chefs, les représentants du peuple. C’était les rappeler à 
leur première origine. D’ailleurs, la noblesse riche de possessions en 
terres ne pourrait manquer d’avoir, dans une constitution semblable, 
une assez grande prépondérance, en même temps que cette même 
constitution ouvrirait à la noblesse pauvre une carrière honorable. Des 
assemblées sans distinction d’ordres ne pouvant avoir un autre intérêt 
que celui de la nation, n’y eussent pas introduit un régime anarchique, 
formé de petites aristocraties séparées, qui auraient été gouvernées par 
des courtisans dont il eût fallu acheter le suffrage ou réprimer les in-
trigues, et qui, si elles avaient quelquefois défendu le peuple contre les 
ministres, auraient plus souvent obligé les ministres de le défendre 
contre elles-mêmes. 25 

L’opération eût embrassé à la fois tous les pays d’élections. Cette 
marche était la seule qui put en assurer le succès, qui donnât à ces as-
semblées, dès les premiers temps de leur établissement, une véritable 
utilité, qui eut permis enfin de faire le bien d’une manière grande et 
durable. L’idée de faire un essai sur une seule province paraissait à M. 
Turgot une véritable puérilité, qui n’eût servi à rendre le premier pas 
plus aisé qu’en rendant le second bien plus difficile. 

C’était uniquement à des fonctions d’administration que M. Turgot 
croyait devoir appeler ces assemblées ; et il ne pensait pas que ces fonc-
tions dussent s’étendre au-delà de l’exécution des règlements généraux, 
des lois émanées de la puissance souveraine. Il croyait que la destruc-
tion d’abus compliqués et multipliés, la réforme d’un système 
d’administration, la refonte d’une législation, ne pouvaient être bien 
faites que d’après un plan régulier, un système combiné et lié, que tout 
devait y être l’ouvrage d’un seul homme. 

Il savait que dans les États mêmes où la constitution est la plus po-
pulaire, où, par devoir comme par ambition, tous les citoyens s’oc-
cupent des affaires publiques, c’est presque toujours au gré des préjugés 

                                                             

25
 Note de Condorcet. M. Turgot savait très bien que l’établissement d’assemblées avec des ordres, des 

présidents perpétuels, etc., serait plus facile ; qu’il assurerait à un ministre l’appui des chefs du clergé, 

les courtisans, des membres de la première noblesse, tous flattés d’acquérir de l’importance, d’obliger 

les ministres de compter avec eux (comme disaient les grands de la cour de Louis XIV), d’avoir part au 

gouvernement, de se frayer la route du ministère. Il savait même que cette forme avait ce juste mélange 

de respect pour les erreurs anciennes, si propre à concilier aux nouveautés la faveur publique. Mais il 

savait aussi qu’un tel établissement était le moyen le plus sûr de mettre à la reforme des abus un obs-

tacle vraiment insurmontable, et de changer la constitution de l’État sans utilité pour le peuple. 



Vie de Monsieur Turgot     73                              

qu’elles sont décidées. C’est là surtout que les abus sont éternels et les 
changements utiles impossibles. 

Mais, dans une monarchie où un établissement de cette espèce serait 
nouveau, qu’attendre d’une assemblée d’hommes, presque tous étran-
gers aux affaires publiques, indociles à la voix de la vérité, prompts à se 
laisser séduire à celle du premier charlatan qui tenterait de les séduire ? 
La générosité qui porterait à leur laisser le soin de prononcer sur leurs 
intérêts, ne serait qu’une cruauté hypocrite. Ce serait abandonner en 
pure perte le plus grand avantage des monarchies, celui de pouvoir 
détruire l’édifice des préjugés avant qu’il se soit écroulé de lui-même, et 
de faire des réformes utiles, même lorsque la foule des hommes riches 
et puissants protègent les abus ; celui, enfin, de suivre un système régu-
lier, sans être obligé d’en sacrifier une partie à la nécessité de gagner les 
suffrages. 

M. Turgot s’était occupé de ce plan longtemps avant d’entrer dans le 
ministère. Il en avait médité l’ensemble, en avait examiné toutes les 
parties, avait réglé la marche qu’il fallait suivre, et arrêté les moyens de 
l’exécuter. Il eût voulu porter ces établissements, dès leur première ori-
gine, au degré de perfection auquel l’état des lumières actuelles permet-
tait de s’élever. Il n’eût voulu ni faire aucun sacrifice à l’opinion du 
moment, ni donner à ces assemblées une forme vicieuse soit pour ob-
tenir une gloire plus brillante, soit même pour en faciliter l’établis-
sement. Il savait que toute institution de ce genre, si une fois elle a été 
faite d’après des principes erronés, ne peut plus être réformée que par 
de grands efforts, et peut être aux dépens de la tranquillité publique ; et 
il ne croyait pas qu’il fût permis à un ministre, qui doit préférer l’utilité 
générale à sa propre gloire, de faire un bien passager pour rendre im-
possible tout bien plus grand et plus durable. C’est dans les mêmes 
vues qu’il eût voulu régler à la fois la forme de ces assemblées, la ma-
nière d’en élire les membres, l’ordre dans lequel ils siégeraient, la forme 
de l’élection de leurs officiers, les droits attribués à chaque assemblée, 
les limites de ces droits, les fonctions de ces officiers ; en un mot, tout 
ce que sa prévoyance et ses principes eussent pu embrasser. Il voulait 
que cette institution fût l’ouvrage de la raison, et non, comme toutes 
celles qui ont existé jusqu’ici, celui du hasard et des circonstances. 

Il eût commencé par l’établissement des municipalités particulières, 
qui eût été bientôt suivi de celui des assemblées d’élections. Là, il se fut 
arrêté, d’abord parce que cet établissement eût suffi à l’exécution de la 
plupart de ses vues, ensuite pour laisser le temps à l’esprit public de se 
former, aux citoyens de s’instruire, et à ceux que leurs lumières, leurs 
talents, leurs intentions, rendaient dignes de fonctions plus étendues, de 



74     Condorcet    

s’y préparer et de se faire connaître. Il est facile d’établir des assemblées 
; mais leur utilité dépend uniquement de l’instruction de leurs membres, 
de l’esprit qui les anime et il s’agissait en France de donner une éduca-
tion nouvelle à tout un peuple, de lui créer de nouvelles idées en même 
temps qu’on l’appelait à des fonctions nouvelles. Les citoyens des pre-
mières classes n’avaient à cet égard aucun avantage sur le peuple ; et 
l’on pouvait craindre seulement de leur trouver plus de préjugés. Il fal-
lait donc affermir les fondements de l’édifice avant de penser à en po-
ser le comble. Avant de songer à donner des chefs aux citoyens, il fal-
lait qu’il y eut des citoyens en état de les choisir. Un autre motif 
déterminait M. Turgot à suivre cette marche. Sa politique, toute fondée 
sur la justice, lui défendait de regarder comme légitime tout abus de 
confiance, quelque utilité qui pût en résulter, ou de croire qu’il fût per-
mis de tromper un roi, même en faveur de toute une nation. Animé par 
ce principe, il croyait devoir s’arrêter après avoir formé les assemblées 
par élections, trop multipliées pour se réunir, trop faibles pour agir 
seules, et avertir le roi qu’en donnant au reste de ce plan toute son 
étendue, il ferait à sa nation un bien éternel, mais qu’il ne pouvait le 
faire sans sacrifier une partie de l’autorité royale. Il lui eût montré toute 
la gloire que pouvait mériter un sacrifice jusqu’ici sans exemple dans 
l’histoire, et une action de patriotisme supérieure à ces vertus qui ont 
acquis aux Trajan, aux Marc- Aurèle, la juste admiration de tous les 
siècles, mais qui, bornant leur influence au temps d’un seul règne, ont 
été perdues pour la postérité. 

Il lui eût dit en même temps, que dans une constitution ainsi formée 
le vœu général de la nation serait le seul obstacle à l’autorité qui, tou-
jours tranquille et assurée, ne verrait plus ni aucun corps intermédiaire, 
ni les intérêts d’aucun ordre d’hommes troubler la paix et s’élever entre 
le prince et son peuple, et n’en serait que plus absolue et plus libre pour 
faire le bien ; que ce vœu général sur lequel, avec de tels moyens, ou ne 
pourrait se tromper, et qui s’égarerait rarement, serait un guide plus sûr 
que cette opinion publique, espèce d’obstacle commun à tous les gou-
vernements absolus, dont la résistance est moins constante, mais aussi 
moins tranquille, souvent aussi puissante, quelquefois nuisible, et tou-
jours dangereuse ; qu’enfin, si l’ordre naturel des événements devait 
rendre un jour nécessaire un tel sacrifice, il ne pourrait être sans danger 
pour la nation comme pour le prince, à moins qu’il ne fût absolument 
volontaire et fait par le souverain lui même avant le moment où l’on 
commencerait à en sentir la nécessité.  

Qu’on ne nous blâme point d’être entré dans ces détails que les es-
prits serviles ou les âmes passionnées pour la liberté trouveront peut-



Vie de Monsieur Turgot     75                              

être indiscrets et déplacés. Mais pourquoi n’aurions-nous point montré 
une fois un homme vertueux placé entre le désir de faire le bien et le 
devoir que lui impose la confiance du prince, ne voulant trahir ni l’une 
ni l’autre de ces obligations, ou plutôt n’en connaissant qu’une, celle 
d’être sincère avec les autres hommes comme avec sa conscience ? 

Si le plan eût été adopté dans toutes ses parties, alors l’établissement 
des assemblées provinciales se serait formé aussitôt que les premiers 
ordres d’assemblées auraient acquis assez de consistance, et on aurait 
pu attendre d’elles des représentants choisis avec soin, et assez instruits 
pour agir par eux-mêmes, et ne pas borner leurs fonctions au triste 
plaisir d’appuyer de leurs suffrages l’opinion de quelque l’homme adroit 
et puissant. Mais pour former une assemblée nationale, il fallait plus de 
temps ; il fallait que le succès des assemblées particulières, celui des 
opérations qu’elles auraient exécutées, eût subjugué l’opinion publique, 
eût détruit les préjugés, et eût permis de donner la même constitution 
aux provinces aujourd’hui administrées par des assemblées dont la 
forme, quoique vicieuse, est encore admirée par le vulgaire, protégée 
par ceux dont elle assure le crédit, et souvent chère au peuple même qui 
est la victime des vices de ces constitutions. 

Le premier objet auquel M. Turgot croyait pouvoir employer ces as-
semblées était la réforme de l’impôt. 

Il est démontré que sous quelque forme qu’un impôt soit établi, il se 
lève en entier sur la partie de la reproduction annuelle de la terre qui 
reste après qu’on en a retranché tout ce qui a été dépensé pour 
l’obtenir. Il est également prouvé que la seule répartition juste est celle 
qui est proportionnelle à ce produit net de la terre. Il l’est encore, que la 
seule manière possible d’établir cette proportion, et même toute pro-
portion régulière, est de lever directement l’impôt sur ce produit. 

Pour se convaincre de la première de ces vérités, il suffirait d’ob-
server que le produit net du territoire étant la seule richesse qui se re-
produise annuellement, c’est sur elle seule que peut être assis un impôt 
annuel. D’ailleurs, si l’on examine les différentes formes d’impôts ou 
établis ou proposés, et qu’on cherche sur quels produits ils sont réelle-
ment levés, on trouvera en dernière analyse qu’ils portent ou sur le 
produit net de la terre, ou sur l’intérêt net des capitaux, c’est-à-dire, sur 
l’intérêt diminué de ce qui est ou la compensation du risque auquel le 
fonds est exposé, ou le salaire de la peine que donne la manière de le 



76     Condorcet    

faire valoir. 26 Supposons donc un impôt distribué sur ces deux objets, 
et qu’on le porte en totalité sur la terre ; n’est-il pas évident que chaque 
propriétaire d’argent pourra, sans perte, prêter à un intérêt plus bas ? 
Supposons ensuite tout l’impôt reporté sur l’intérêt net de l’argent ; ces 
mêmes propriétaires ne pourraient plus, sans essuyer une perte, le prê-
ter au même intérêt. Il doit donc se faire dans le taux de l’intérêt un 
changement qui tende à rétablir l’équilibre. L’intérêt net de l’argent 
peut-il même avoir une autre mesure que celui des capitaux employés à 
l’achat d’une terre affermée ? Tout ce qui excède cette proportion n’est-
il pas la compensation du risque, ou le prix de la peine ? 

La seconde proposition paraît évidente par elle-même. La justice 
semble exiger que chacun contribue au service public à proportion de 
ce dont la force publique lui assure la jouissance. Quelque petite que 
soit la propriété, elle est un avantage et un moyen de subsistance indé-
pendant du travail. 

Enfin, l’impossibilité absolue d’établir cette proportion sous une 
autre forme que l’impôt direct, ne peut être contestée ; et s’il arrivait 
qu’en substituant cet impôt direct à ceux qui sont établis, une classe de 
la société, quelle qu’elle fût, y trouvât de l’avantage aux dépens d’une 
autre, il serait clair que l’ancien impôt n’était pas distribué avec équité ; 
et loin de s’en plaindre, il faudrait se féliciter d’avoir réparé une injus-
tice. 

Mais toutes les classes y gagneraient ; car cette méthode, la seule 
juste, la seule qui ne nuise ni à la reproduction, ni à l’industrie, est en-
core celle qui entraîne moins de frais de perception, la seule où les ci-
toyens ne soient exposés à aucune gêne, à aucune vexation, où le 
peuple ne soit soumis à aucune humiliation, où l’on ne voie pas s’élever 
entre les agents de l’administration et le peuple une guerre sourde, qui 
jette la défiance entre le souverain et les sujets, qui arme une partie de la 
nation contre l’autre, emploie en pure perte le temps d’une grande 
quantité d’hommes ; corrompt également les satellites du fisc et ceux 
qui font un métier d’en braver les règlements, et oblige à faire contre 
eux des lois dont l’humanité et la justice sont également révoltées. 

                                                             

26
 Note de Condorcet. On peut en voir la preuve dans l’ouvrage de M. Smith. Nous le citons d’autant 

plus volontiers, qu’il rejette l’opinion que nous adoptons ici, quoiqu’elle soit une conséquence des 

principes établis dans son ouvrage. Mais il paraît n’avoir pas senti que l’établissement d’un impôt 

direct sur les terres, et la remise de celui qui est levé directement sur l’intérêt net des capitaux, produi-

raient une baisse dans le taux de l’intérêt. Ce taux est sans doute déterminé par la masse des capitaux 

comparée à celle des demandes ; mais c’est en supposant que les autres conditions restent les mêmes ; 

et ici elles sont changées. C’est ainsi que la suppression du droit qui se paye en achetant une terre, en 

augmenterait le prix pour le vendeur, et le diminuerait pour l’acheteur. 



Vie de Monsieur Turgot     77                              

L’impôt direct, ainsi diminué des frais de perception, et rendu faci-
lement proportionnel au revenu de ceux qui y sont assujettis, a de plus 
le double avantage de n’être jamais avancé que par celui qui peut le 
payer, et d’être mis sous une forme si simple, que la masse totale de 
l’impôt, ses diminutions, ses augmentations successives, enfin la partie 
à laquelle chacun est imposé, sont nécessairement connues de chaque 
citoyen, qui ne peut plus être trompé ni sur les intérêts publics, ni sur 
les siens propres. 

L’espèce d’anarchie qui a régné en l’Europe depuis les conquêtes des 
Romains jusqu’au milieu du siècle dernier, avait empêché d’établir cette 
forme de subvention qui maintient l’ordre dans un État, mais qui de-
mande qu’il y soit déjà établi. Il est douteux que les anciens en aient eu 
l’idée ; et elle est même si récente chez les modernes, que lorsqu’on 
établit le dixième dans la guerre de la succession, cet impôt, le seul qui 
ne renfermât point une atteinte au droit de propriété, fut précisément le 
seul pour lequel Louis XIV eut quelque scrupule de blesser ce droit. 27 
Aussi presque toutes les nations de l’Europe gémissent sous le poids 
d’impôts beaucoup plus onéreux par leur forme que par leur valeur 
réelle. 

Si quelque obstacle s’oppose à cette réforme, ce n’est pas l’excès de 
la valeur actuellement existante des contributions déjà payées réelle-
ment sur ce même produit net, et d’une manière plus onéreuse, puis 
qu’elles sont inégalement distribuées, et augmentées de toute la dépense 
que coûte leur perception. 

Mais on trouve un premier obstacle dans la nécessité qu’impose 
cette réforme d’acquérir, par la confection d’un cadastre, une connais-
sance exacte de la valeur de toutes les propriétés. On sent aisément 
qu’un impôt unique et territorial, réparti au hasard, pourrait être  plus 
onéreux que des impôts indirects, qui du moins produisent une espèce 
de compensation ; et que tout l’avantage qu’il aurait alors, serait 
l’impossibilité de le maintenir. Le second obstacle vient de la difficulté 
même de la réforme. En effet, chaque impôt indirect n’est pas payé par 
la masse entière des propriétés. Quelques-uns affectent seulement cer-
taines classes d’hommes, ou certaine nature de biens ; d’autres ne pè-
sent que sur un seul canton ; et il en résulte la nécessité d’établir 
d’abord, par le calcul, ce que chaque propriété payait réellement de 

                                                             

27
 Note de Condorcet. Le duc de Saint-Simon rapporte, dans ses Mémoires, que Louis XIV consulta sur 

cet objet le Père le Tellier, qui lui présenta un avis signé par des théologiens, où l’on établissait que le 

roi avait le droit, non seulement de lever un dixième, mais de s’emparer de toutes les propriétés de ses 

sujets. Le duc de Saint Simon tenait ce fait de Maréchal, premier chirurgien, à qui le roi l’avait conté. 



78     Condorcet    

l’impôt qu’on veut supprimer, y ajouter cette valeur, et distribuer en-
suite l’impôt territorial qu’on veut substituer à l’ancien, proportionnel-
lement à cette nouvelle valeur du produit net. Cette opération même 
serait injuste si on ne détruit qu’un impôt indirect et qu’on en laisse 
subsister beaucoup d’autres : il serait possible, en effet, que, parmi ceux 
qui resteraient, il y en eut qui n’affectassent en aucune manière les pro-
priétés sur lesquelles portait l’impôt supprimé ; et dans ce cas, la règle 
précédente introduirait une injustice en faveur de ces propriétés qu’on 
aurait soulagées aux dépens des autres. Il n’y a que deux moyens de 
remédier à ce mal : le premier, de faire le calcul dont nous venons de 
donner l’idée, pour tous les impôts indirects, comme si on voulait les 
supprimer à la fois ; de voir par là quel est le produit net réel de chaque 
terre, ce que chacune paye d’impositions en général, ce qu’elle en paye-
rait après la destruction de l’impôt qu’on veut réformer, et de distribuer 
ensuite l’impôt qu’on lui substitue, de manière à rétablir le plus d’égalité 
qu’il est possible. La seconde méthode consiste à laisser subsister 
d’abord toute la disproportion déjà existante ; ce qui n’est pas du moins 
une injustice nouvelle. On chargerait précisément chaque propriété 
d’une quantité d’impôt proportionnelle à ce qu’elle payait déjà, sans lui 
faire éprouver d’autre avantage que l’exemption des frais de perception. 
Le temps, en éclairant ensuite sur les erreurs de cette opération, rétabli-
rait peu à peu une justice plus lente à la vérité, mais qui aurait presque 
toujours commencé par être une moindre injustice. 

La première méthode exige beaucoup plus de lumières de la part du 
ministre qui voudrait la suivre ; et peut-être n’a-t-il existé qu’un seul 
homme capable de la bien employer : mais elle est plus juste en elle-
même, et les erreurs qu’on commettrait seraient beaucoup moins con-
sidérables que celles qui sont inévitables dans la seconde, dont l’ap-
plication d’ailleurs devient très difficile, si une certaine partie d’un im-
pôt affecte une masse de propriétés qui ne soient distinguées ni par leur 
position géographique, ni par la nature du terrain, ni par quelque autre 
qualité inhérente à la propriété même ; tels sont les droits d’entrées et 
les impôts particuliers mis sur une classe de citoyens. 

Le produit net auquel l’impôt doit être proportionné, est formé, 
comme on vient de le dire, en ajoutant au produit actuel tout ce que ces 
impôts indirects en ont retranché ; et il en résulte une nouvelle difficul-
té. Une partie des impôts indirects a été comptée dans les frais de cul-
ture : si les biens ont été affermés, la part du propriétaire a été dimi-
nuée ; ainsi, cette partie du produit net, abandonnée au fermier, doit 
faire partie du nouvel impôt ; le fermier devra donc payer une part de 
cet impôt égale à la valeur du produit net dont la suppression de 



Vie de Monsieur Turgot     79                              

l’impôt indirect lui laisse la jouissance ; et cette part doit être levée sur 
lui en diminution de celle que paierait le propriétaire. 

La baisse des salaires, des profits de commerce, de l’intérêt de 
l’argent, est une suite de l’établissement de l’impôt territorial. Mais les 
appointements, les pensions, les droits déterminés par la loi pour cer-
taines fonctions, doivent être regardés comme des salaires fixes qui, par 
conséquent, doivent éprouver la même baisse, ou, ce qui revient au 
même, il faut les diminuer de toute la partie de l’impôt dont la suppres-
sion d’un impôt indirect les a soulagés. 

Par une suite du même principe, les rentes non remboursables dues 
par l’État doivent être assujetties à la même diminution. 28 

Cet exposé, quoique incomplet, suffit pour faire voir que la trans-
formation de tous les impôts indirects en un seul impôt direct, n’est pas 
impossible à faire par une seule opération, mais qu’en même temps la 
prudence exige qu’elle soit faite par degrés. 

En effet, il est aisé de sentir que la baisse des salaires, des produits 
du commerce, de l’intérêt de l’argent, nécessaire pour dédommager les 
propriétaires de la nouvelle partie de l’impôt dont ils seraient chargés, 
ne peut se faire assez promptement pour qu’ils n’éprouvassent pas une 
vexation très sensible, quoique passagère, si le changement se faisait à la 
fois. 

Quelque sagacité qu’on suppose à un ministre, quelque précision 
qu’on puisse apporter dans les détails d’une telle opération, il est im-
possible qu’il ne s’y glisse des erreurs. Si on fait l’opération entière 
d’une seule fois, ces erreurs peuvent s’accumuler et produire, pour un 
grand nombre de citoyens, une surcharge vraiment onéreuse. Cet in-
convénient n’est plus à craindre en la divisant par parties ; et d’ailleurs, 
si, dans ce cas, on avait à en redouter des erreurs considérables, on y 
remédierait par le sacrifice momentané d’une partie de la valeur de 
l’impôt ; sacrifice qui deviendrait impossible si on opérait à la fois sur la 
totalité des impositions. Si cette conversion successive de tous les im-
pôts en un impôt territorial a des difficultés, elle est aussi la seule ré-
forme qui puisse produire un bien durable. À l’exception de quelques 
vexations, de quelques abus de détail, qu’on peut détruire, l’idée de 
changer la forme des impôts indirects, d’y porter l’uniformité ou des 

                                                             

28
 Note de Condorcet. Si les rentes non remboursables dues par les particuliers sont affectées sur des 

terres, elles forment une partie du produit net. Les rentes remboursables à termes fixes doivent être 

assujetties à l’impôt, si le créancier refuse le remboursement. Les rentes remboursables à volonté 

doivent rester exemptes ; cependant, comme la baisse des intérêts serait plus lente que l’opération sur 

l’impôt, on pourrait assujettir à une retenue, pour quelques années seulement, celles des rentes qui ne 

doivent pas être soumises à l’impôt. 



80     Condorcet    

formes plus simples, ne peut se présenter qu’à des hommes peu ins-
truits. Ils ne sentent pas que cette simplicité qui les a séduits sera bien-
tôt altérée par une foule de petits obstacles imprévus, qui naîtront de la 
nature de ces impositions ou que l’esprit fiscal aura l’art de produire. 
Ils ne sentent pas que la culture, l’industrie, le commerce de chaque 
province, se sont combinés d’après la nature des contributions qui s’y 
payent ; en sorte que l’augmentation d’un impôt indirect, nécessaire 
pour établir l’uniformité entre deux provinces voisines, peut ruiner celle 
qui le supporterait, sans qu’une diminution égale d’un autre tribut pût y 
rétablir l’équilibre. 

Il faut, sans doute, qu’un administrateur forme seul le plan de cette 
réforme, et qu’il dirige tous les détails d’après le même esprit, suivant 
les mêmes vues, par une même méthode. Mais la confection d’un ca-
dastre, la répartition de l’impôt entre les provinces, entre les élections, 
entre les communautés, et enfin entre les particuliers, exige des travaux 
de détail qui ne peuvent être bien exécutés que sous les yeux des as-
semblées municipales, ou chaque particulier, chaque communauté, 
chaque élection, a intérêt qu’on soit juste envers les autres, et qui peu-
vent donner à toutes leurs opérations une publicité sans laquelle il n’y a 
point de bien à espérer. D’ailleurs, cette révolution dans la forme de 
l’impôt en produirait une plus ou moins lente dans la culture, dans l’in-
dustrie, dans le commerce ; et par une suite de cette révolution, dont 
les effets ne peuvent être prévus avec précision, la proportion du pro-
duit net des différentes terres serait altérée au point d’exiger des chan-
gements successifs dans la répartition. Ainsi, en supposant même que, 
par une sorte de prodige, un ministre et ses agents fussent parvenus à 
exécuter une première opération, il faudrait, pour compléter l’ouvrage, 
que le même miracle pût se reproduire une seconde fois. 

C’était donc à la confection du cadastre, et à la répartition des impo-
sitions nécessaires pour remplacer celles qui auraient été successive-
ment détruites, que M. Turgot eut d’abord employé les nouvelles as-
semblées. 

Les deux premiers ordres eussent suffi. Le gouvernement aurait fait 
aisément la répartition, soit entre les élections, soit entre les provinces, 
du moment où celle des paroisses et des élections aurait été exécutée 
avec un peu d’exactitude, et d’après le plan uniforme qui leur aurait été 
donné par le législateur ; car tout devait partir de la même autorité ; 
tout devait être dirigé par le même esprit et réglé par les mêmes prin-



Vie de Monsieur Turgot     81                              

cipes. 29 Dans les pays d’états, les assemblées, telles qu’elles sont consti-
tuées, eussent exécuté les mêmes opérations avec une exactitude suffi-
sante. La comptabilité eût été portée en même temps au plus grand 
degré de simplicité ; une correspondance directe entre le trésor royal et 
les trésoriers particuliers de chaque élection, chargés à la fois de rece-
voir les impôts et de distribuer les fonds destinés aux dépenses locales, 
eût tenu lieu des opérations compliquées qu’exécute, avec si peu 
d’ordre et tant de dépenses, l’armée des agents du fisc. 

Ces mêmes assemblées auraient eu le soin des travaux publics ; cha-
cune, dans son territoire, en aurait fait l’adjudication et réparti le paye-
ment. Les travaux dont l’utilité eût regardé toute une province, ou 
l’État entier, auraient été réglés par le gouvernement, et répartis par lui, 
soit sur la province, soit sur le royaume, mais toujours adjugés, dirigés 
dans chaque canton par l’assemblée d’élection, qui aurait eu toujours 
assez d’intérêt de prévenir les abus, et assez de connaissance et de pou-
voir pour les empêcher de s’introduire. 

Les établissements pour l’éducation, les maisons de charité, les se-
cours à donner aux pauvres, auraient été administrés par ces assem-
blées, d’après un plan général donné par le gouvernement ; plan déjà 
préparé par M. Turgot, et qui, comme tous les autres, eût porté l’em-
preinte de son génie. Ainsi les établissements de charité n’auraient plus 
avili ou corrompu l’espèce humaine et englouti les générations futures. 
On eût soutenu les familles et secouru le malheur sans encourager 
l’oisiveté et le libertinage ; et, pour la première fois, l’éducation pu-
blique eût formé des hommes instruits de ce qu’il importe à chacun de 
savoir dans la place qu’il doit occuper et conduits à la vertu par une 
raison qui, grâce à l’habitude prise dès l’enfance, de n’adopter que des 
vérités, aurait été préservée du joug des préjugés et des pièges de 
l’erreur. 

Chaque élection eût été chargée de fournir au roi les recrues volon-
taires destinées à remplacer les milices. 

M. Turgot comptait employer encore les mêmes corps pour détruire 
graduellement les droits féodaux. Ces droits ne pouvaient être, selon 
lui, de véritables propriétés. Les uns, comme les dîmes féodales, les 
champarts, les cens, pouvaient représenter la propriété, ou bien être 
une partie du prix pour lequel elle a été aliénée. D’autres, en plus grand 
nombre, étaient de véritables impôts, dont  le souverain avait, par  son 

                                                             

29
 Note de Condorcet. Voyez, sur la confection des cadastres, les procès-verbaux de l’assemblée pro-

vinciale de la haute Guyenne, et les mémoires de l’Académie des sciences, année 1782. 



82     Condorcet    

consentement, légitimé l’usurpation. Quelques autres, comme la chasse, 
la pêche, les banalités, le droit de vent, étaient de véritables privilèges 
exclusifs. 

Enfin, il y en avait qui, comme le droit de justice, et quelques-uns de 
ceux auxquels les mainmortables sont assujettis, étaient ou une usurpa-
tion du droit de souveraineté, ou une violation du droit naturel. 

M Turgot croyait que les droits qui représentent la propriété de-
vaient être sacrés comme elle ; qu’on devait, sans se livrer à des re-
cherches sur l’origine de ces droits, regarder comme vraiment représen-
tatifs de la propriété tous ceux qui en avaient l’apparence ; mais il 
jugeait en même temps que toute convention, tout acte qui donne à la 
propriété une forme éternelle, renferme la condition implicite que le 
souverain pourra rétablir le droit commun aussitôt qu’il le jugera utile, 
parce qu’aucun propriétaire ne peut étendre à l’éternité le droit qu’il a 
sur son bien, et que ce droit s’éteignant avec lui par la nature, toutes les 
conditions qui ne s’exécutent qu’au-delà de ce terme reçoivent leur 
sanction, non du droit naturel, mais du droit civil. 

Les droits représentatifs de propriété doivent donc être rembour-
sables au taux moyen des propriétés de la même nature. 

Ceux qui représentent des impôts, ou qui sont des privilèges exclu-
sifs, espèces d’impôts presque toujours très onéreux, ne peuvent don-
ner de droit qu’à un dédommagement réglé sur le taux moyen de 
l’intérêt. Ils ne sont pas une propriété, mais un engagement pris par 
l’État ; engagement qui, par sa nature, ne peut être perpétuel. On re-
trouve ici l’application des principes exposés par M. Turgot dans 
l’article Fondation ; et son opération sur les messageries, sur les droits 
de hallage, ou de marché, nous en a fourni un autre exemple. Mais il y a 
une différence entre ces droits et ceux qui représentent la propriété. Le 
souverain, pour ceux-là, a le droit de forcer au remboursement, comme 
une conséquence de celui de changer la forme de l’impôt. Mais il n’a 
pas le même pouvoir pour les droits qui représentent la propriété ; et le 
remboursement n’en peut être que volontaire de la part de celui qui y 
est assujetti. La troisième espèce de droit doit être détruite sans qu’il 
en soit dû aucun dédommagement, parce que les usurpations de  
l’autorité  souveraine  ne  peuvent  être légitimées par la possession, et 
qu’on fait grâce à ceux qui jouissent d’un droit contraire au droit natu-
rel, en ne les condamnant pas à une restitution, et en les excusant sur 
une ignorance que le préjugé général peut rendre réellement excusable. 

C’était au législateur à poser les principes et les règles d’après les-
quels ces opérations pouvaient être dirigées, à classer les différents 
droits ; mais l’exécution de ces remboursements, les arrangements par-



Vie de Monsieur Turgot     83                              

ticuliers, ne pouvaient être faits avec justice et sans acception de per-
sonnes, que par des assemblées municipales. 

Ces assemblées auraient été encore employées à la liquidation des 
dettes de l’État. D’abord chacune d’elles aurait été chargée des em-
prunts et des remboursements nécessaires pour l’extinction de dettes 
particulières aux villes, aux provinces ; pour celle d’un grand nombre de 
charges ou inutiles, ou qui devraient n’être pas vénales. Ces sommes 
n’entrent pas dans le calcul ordinaire des dettes de l’État, parce que 
l’impôt qui les paye n’entre pas dans le trésor royal ; mais, aux yeux 
d’un administrateur éclairé, elles en font partie, comme ce qu’elles coû-
tent, sous quelque forme qu’il soit payé, est une portion du véritable 
impôt. 

Mais, indépendamment du remboursement successif de la dette gé-
nérale, que M. Turgot espérait devoir être le fruit de l’économie, de la 
diminution des intérêts, de la baisse du taux de l’argent, qui aurait été 
accélérée par la réforme de l’impôt, il envisageait de plus grandes res-
sources. Les domaines territoriaux du roi auraient été régis par les nou-
velles assemblées ; l’augmentation du produit aurait été employée par 
elles à l’extinction des dettes ; et elles auraient été chargées ensuite de 
les aliéner successivement, et par petites parties, dans des ventes pu-
bliques, lorsque des ouvrages assez faciles pour être lus, assez savants 
pour convaincre, auraient fait sentir le peu de fondement du principe 
que le domaine de la couronne est inaliénable, l’absurdité d’appliquer ce 
principe au domaine d’un roi, qui jouit du droit d’établir des impôts, et 
l’utilité que le peuple retirerait de cette aliénation ; lorsque ces vérités si 
simples, mais encore si peu répandues, seraient devenues l’opinion 
commune et générale ; et lorsqu’en même temps la confiance que les 
nouvelles assemblées commenceraient à inspirer aurait permis de se 
flatter de porter à son véritable prix la vente de ces biens, et celle du 
droit de rentrer dans les domaines engagés. 

Le clergé jouit à peu près d’un cinquième des biens du royaume ; et 
ces biens doivent être regardés comme une portion du domaine de 
l’État, employée au maintien du culte public et à l’instruction des 
peuples. 

Mais, puisque le culte est nécessairement le résultat des opinions re-
ligieuses, sur lesquelles chaque homme ne peut avoir de juge légitime 
que sa propre conscience, il paraît que les dépenses du culte doivent 
être faites volontairement par ceux qui croient les opinions sur les-
quelles le culte est fondé, et qu’il y a une espèce d’injustice à asseoir 
cette dépense sur des fonds auxquels tous les citoyens semblent avoir 
un droit égal. 



84     Condorcet    

L’instruction morale du peuple devrait être absolument séparée et 
des opinions religieuses et des cérémonies du culte. La morale de toutes 
les nations a été la même ; et presque partout elle n’a été corrompue 
que par son mélange avec la religion. On ébranle la certitude des prin-
cipes de la morale, en les liant avec des opinions qui, partout, sont ou-
vertement combattues, ou rejetées en secret par un grand nombre 
d’hommes, et surtout par ceux qui ont le plus d’influence sur le sort des 
autres. On mêle aux devoirs réels des devoirs factices, qui souvent leur 
sont opposés, auxquels cependant ceux-ci sont toujours sacrifiés ; en 
sorte que, par ce mélange, l’ordre des devoirs est interverti, et ces de-
voirs eux-mêmes éludés ou violés sous le prétexte de s’élever à des ver-
tus imaginaires. 

Mais, en convenant de ces principes, il n’en est pas moins vrai que, 
si le peuple est accoutumé à voir prendre sur les fonds publics les frais 
du culte, et à recevoir ses instructions de la bouche des prêtres, il y a du 
danger, et même une sorte d’injustice, à choquer ses habitudes par une 
réforme trop prompte ; et c’est un des cas où, pour agir avec justice, en 
suivant rigoureusement la voix de la vérité, il faut attendre que 
l’opinion commune s’y soit conformée. 

Cependant, en laissant jouir les possesseurs actuels, il est aisé de voir 
que la suppression des ecclésiastiques ou religieux des deux sexes, abso-
lument inutiles à l’instruction du peuple et au service des paroisses, 
rendrait successivement à la nation des biens immenses, dont la vente, 
en ranimant la culture, en augmentant le nombre des citoyens proprié-
taires, servirait à payer une partie de la dette publique. Il est clair en-
core, qu’en remplaçant les revenus territoriaux des évêques et des curés 
par des appointements que paieraient les communautés ou les diocèses, 
on gagnerait : 1° l’avantage de détruire les dîmes, impôt qui, levé sur le 
produit réel des terres, et non sur leur produit net, est injuste dans sa 
répartition et destructif de l’agriculture ; 2° qu’on ferait encore une 
grande économie, puisque ces appointements devraient être tels qu’il 
convient à des hommes chargés de l’instruction publique, et qui doi-
vent donner l’exemple de la simplicité et du désintéressement ; 3° 
qu’on détruirait les procès entre les communautés et leurs pasteurs, 
procès qui rendent leur ministère au moins inutile. 

Cependant, cette réforme, importante non seulement pour la ri-
chesse de la nation, mais pour perfectionner l’instruction, et mêlée pour 
le maintien de la religion, ne peut être faite d’une manière vraiment 
utile, qu’en confiant à des assemblées le soin d’en exécuter toutes les 
opérations. Sans cela, les possessions réunies au fisc seraient mal admi-
nistrées, vendues à bas prix, ou même deviendraient bientôt la proie 



Vie de Monsieur Turgot     85                              

des courtisans ; et le bien, qui doit naître de la division de ces terres, de 
leur rentrée dans l’ordre ordinaire des propriétés, ne serait sensible 
qu’au bout d’un long temps, comme celui qu’a produit, en Angleterre, 
la destruction des couvents ; destruction qui, d’abord, y fut plus nui-
sible qu’utile. 

Parmi les maux auxquels le peuple est exposé, il en est un dont M. 
Turgot n’avait pu voir toute l’étendue sans chercher les moyens d’y 
remédier. 

Dans toutes nos provinces, des cantons, plus ou moins étendus, 
sont couverts de marais dont les exhalaisons causent des fièvres épidé-
miques, altèrent la constitution, et abrègent la durée de la vie. Les ter-
rains occupés par ces marais n’ont qu’un faible produit ; tandis que, s’ils 
étaient desséchés, ils offriraient de riches moissons, des prairies abon-
dantes, et qu’en même temps l’augmentation de richesse et de popula-
tion, produite par le dessèchement, ranimerait, dans les terres voisines, 
la culture et l’industrie. Ces maux ne sont pas tant l’ouvrage de la na-
ture que celui de l’avidité des hommes. Presque partout, des retenues 
d’eau, faites par les seigneurs des rivières, par les propriétaires des 
étangs, sont la première cause de ces inondations ; et c’est pour 
l’intérêt, mal entendu, d’un faible revenu, qu’ils condamnent la terre à la 
stérilité, et des milliers d’hommes aux souffrances et à la mort. Mais 
cette cause, qui rend le mal plus cruel, en rend aussi le remède plus 
difficile. L’expérience, aussi bien que la raison, prouve l’inutilité des lois 
qu’on a cherché vainement à opposer au mal ; il n’en est point que 
l’avarice adroite ou accréditée ne sache éluder ou braver. Le seul re-
mède est l’achat de ces droits, dont l’exercice est si funeste, de ces pro-
priétés qui, par leur nature, nuisent à tout ce qui les environne. 

L’augmentation du revenu des terrains desséchés, le produit de 
moulins construits sur d’autres principes, et confiés aux soins des 
communautés intéressées elles-mêmes à prévenir le désordre, celui des 
étangs, des pêcheries, changés en terres ou en pâturages, peuvent 
presque partout indemniser, à la fois, du prix des acquisitions, des in-
demnités, et même des travaux nécessaires pour réparer les désordres 
causés par les anciens abus, ou ce qui, dans ces désordres, était 
l’ouvrage de la nature. Mais ces arrangements économiques entraînent 
des détails trop minutieux, exigent trop de connaissances locales, ont 
trop besoin qu’une impartialité, à l’abri du soupçon, une force qu’on ne 
puisse jamais regarder comme l’abus du pouvoir, résiste à toutes les 
réclamations et triomphe de tous les obstacles, pour qu’on puisse espé-
rer quelque succès, à moins que ces opérations ne soient confiées à une 
assemblée d’hommes qui, choisis librement par les propriétaires, unis-



86     Condorcet    

sent à l’autorité que le souverain leur aurait donnée, la confiance que ce 
genre de constitution peut seule inspirer. Ces travaux et ceux des 
grands chemins auraient offert au peuple une source abondante de sa-
laires, avantage immense, ou précaution nécessaire, toutes les fois qu’on 
opère de grandes réformes. 

Enfin, les assemblées municipales paraissaient utiles à M. Turgot 
pour former des citoyens éclairés, les uns propres à discuter les affaires, 
les autres à remplir les places de l’administration : elles pouvaient être 
employées à élire les sujets qui devaient occuper des emplois néces-
saires, dont il est absurde de faire des charges vénales et par là hérédi-
taires, et qu’en même temps le gouvernement ne peut remplir par de 
bons choix, soit faute de pouvoir connaître les sujets, soit parce qu’ils 
doivent avoir surtout la confiance du peuple, soit parce qu’il faut que 
leurs fonctions soient exemptes de toute influence du ministère. 

Tel était le plan également vaste et simple par lequel M. Turgot se 
proposait de détruire successivement tous les désordres de l’ad-
ministration, d’en créer une nouvelle entièrement conforme aux prin-
cipes certains de l’économie politique, et de préparer, aux ministres qui 
voudraient porter la réforme dans les autres parties du gouvernement, 
les instruments nécessaires pour assurer le succès de leurs vues et leur 
mériter la confiance de la nation. 

Nous laissons à nos lecteurs à juger ce que les bons citoyens avaient 
à espérer, ce que les autres avaient à craindre. 

 
Parmi ceux qui ont hasardé la critique de l’administration de M. 

Turgot, il en est auxquels on est dispensé de répondre. Mais il est aussi 
des reproches qui peuvent mériter une discussion, non pour l’intérêt de 
sa gloire, mais pour l’utilité de ceux que le sort destine à de grandes 
places, et auxquels il peut être bon de savoir d’avance comment ils y 
seront jugés, même par les hommes qui ont des intentions pures. 

On accusait M. Turgot de négliger ce qu’on appelle les détails de la 
finance. La réponse en est dans l’histoire de son ministère. Il est très 
vrai que M. Turgot n’attachait pas un grand prix à certains calculs qui 
n’exigent qu’une connaissance médiocre de l’arithmétique. Quelques 
autres, en petit nombre, doivent être faits par des mathématiciens, si on 
veut ne pas être trompé ; et M. Turgot, qui connaissait toute l’im-
portance de l’arithmétique politique, avait pris des mesures pour que les 
connaissances de détail qui peuvent être fournies par les bureaux, fus-
sent mises en œuvre par des mathématiciens capables d’en tirer des 
résultats utiles, et d’en déterminer à la fois l’exactitude et la probabilité. 
Il est encore vrai que M. Turgot ne traitait pas avec distinction les 



Vie de Monsieur Turgot     87                              

hommes dont le principal mérite est d’avoir amassé de grandes ri-
chesses et de les employer à en amasser encore ; cependant, il croyait 
que dans une société où il existe des différences de rang, mais où la 
richesse les fait disparaître, le ministre le plus ami de l’égalité naturelle, 
le plus convaincu que l’inégalité des rangs est inutile ou dangereuse, 
doit, par respect pour les mœurs publiques, ne pas autoriser par son 
exemple une confusion, dont tout l’effet est d’exciter l’avidité en lui 
donnant le double motif de l’avarice et de l’orgueil. 

On a dit que M. Turgot avait mis trop de précipitation dans ses opé-
rations. Un de ses amis lui en parlait un jour pendant son ministère. 
« Comment pouvez-vous me faire ce reproche ? lui répondit-il ; vous 
connaissez les besoins du peuple, et vous savez que dans ma famille on 
meurt de la goutte à cinquante ans. » 

On a dit également qu’il y avait mis trop de lenteur ; mais ceux qui le 
disaient oubliaient que si on retranche, des vingt mois qu’il a été mi-
nistre, le temps que ses attaques de goutte lui ont enlevé, celui que les 
émeutes suscitées contre lui, lui ont fait perdre, il ne reste qu’une an-
née ; ils ignoraient l’utilité de ses opérations, tandis qu’ils attachaient 
une importance exagérée à la destruction d’abus que M. Turgot ne mé-
nageait que parce qu’il voulait les attaquer dans leur source, détruire le 
mal et non le perfectionner. 30 

On prétendait qu’il ne consultait personne. Il est vrai que la fran-
chise de son caractère ne lui permettait pas d’employer ce moyen de 
flatter l’amour-propre. Il est encore vrai qu’après s’être convaincu par la 
méditation, par l’expérience, de la vérité des principes qu’il avait adop-
tés, il n’allait demander à personne ce qu’il devait croire. Mais il consul-
tait tous les hommes dont il espérait pouvoir tirer des lumières utiles ; 
et ce n’était pas toujours ceux qui se croyaient faits pour lui donner des 
avis, et encore moins ceux qui se trouvaient en position d’être consultés 
par les ministres et de les tromper. 

On lui reprochait trop de force, trop d’inflexibilité dans le caractère. 
J’oserai proposer à ceux qui lui faisaient cette objection, de réfléchir sur 
eux-mêmes, de descendre au fond de leur cœur, de voir si dans leur vie 
publique et privée la faiblesse, et non la fermeté, n’a pas été la cause de 

                                                             

30
 Note de Condorcet. C’était son expression, et elle renferme un grand sens : par exemple, n’ayant pu 

obtenir encore la suppression totale des droits de mainmorte, il ne voulut pas les abolir dans les do-

maines du roi, où le gouvernement était d’ailleurs le maître d’en adoucir l’exercice, de peur de consa-

crer, même par son silence, l’opinion qui fait regarder ces droits comme une propriété légitime. Il est 

affligeant que cette opinion, proscrite par l’ordonnance de Louis Hutin, ait été adoptée pour la première 

fois par le gouvernement, dans le préambule de l’édit de 1778. L’auteur des arrêtés de Lamoignon était 

plus instruit des principes de la justice naturelle, de ceux de notre droit public, et s’y était conformé. 



88     Condorcet    

toutes leurs erreurs. Caton lui-même, soumis à cette épreuve, eût avoué 
que la faiblesse lui a fait faire plus de fautes que son inflexibilité. La 
faiblesse est un défaut que nous a donné la nature, que nous ne pou-
vons détruire, contre lequel nous avons sans cesse à nous défendre, et 
dont aucun homme de bonne foi, et capable de quelque courage, ne se 
vantera jamais d’avoir toujours triomphé. 

On lui a reproché de la maladresse. M. Price, l’un des hommes les 
plus éclairés et les plus vertueux de l’Angleterre, avait répété cette im-
putation. « J’aurais pu la mériter lui écrivit M. Turgot, si vous n’aviez eu 
en vue d’autre maladresse que celle de n’avoir pas su démêler les res-
sorts d’intrigue que faisaient jouer contre moi des gens beaucoup plus 
adroits en ce genre que je ne le suis, que je ne le serai jamais, et que je 
ne veux l’être ; mais il m’a paru que vous m’imputiez la maladresse 
d’avoir choqué grossièrement l’opinion générale de la nation ; et à cet 
égard, je crois que vous n’avez rendu justice ni à moi ni à ma nation, où 
il y a beaucoup plus de lumières qu’on ne le croit communément chez 
vous, et où peut-être il est plus aisé que chez vous même de ramener le 
public à des idées raisonnables. » 

M. Turgot croyait que, dans une monarchie où la volonté à la fois 
bienfaisante, ferme et éclairée du prince, peut seule faire le bien, toute 
l’adresse d’un ministre doit consister à lui montrer la vérité ; et jamais il 
ne l’a déguisée. Il croyait que rien n’est à craindre avec la confiance du 
prince, et que rien de grand n’est possible sans elle. Il croyait qu’il n’est 
permis d’acheter l’amitié d’aucun particulier, d’aucun corps, par des 
sacrifices faits aux dépens de la nation. Il ne voulait pas qu’aucun mé-
lange de fausseté, que la plus légère apparence de charlatanerie souillât 
la pureté et la conduite d’un homme public ; il connaissait ces moyens, 
et dédaignait de les employer. 

Il ne dissimulait ni ses principes ni ses vues, parce qu’il était plus 
porté par son caractère à se confier sur la raison, sur la bonté naturelle 
du cœur humain, qu’à craindre les erreurs ou la perversité des hommes. 
Telle a été cette maladresse dont on a tant parlé, et qu’il serait difficile 
de ne pas regarder comme l’apanage nécessaire d’une âme forte et   
élevée. 

On disait qu’il ne connaissait pas les hommes. Cependant peu de 
philosophes ont eu une connaissance plus approfondie, soit de l’hom-
me tel qu’il serait par la nature seule, soit de l’homme modifié dans la 
société par les préjugés de religion, de nation, d’état, de corps, par tous 
les intérêts qui agissent à la fois sur lui. Mais il s’était peu occupé de 
l’art de connaître en particulier quelques hommes ; de savoir les petits 
détails de leurs intérêts, de leurs passions, de la manière dont ils les 



Vie de Monsieur Turgot     89                              

cachent ou les découvrent, des ressorts de leurs intrigues, de leur char-
latanerie. Et à quoi lui eût servi une connaissance qui ne peut souvent 
s’acquérir ni s’employer que par des moyens dont il eût rougi de se 
servir ? Ce défaut a contribué peut-être à priver la France d’un ministre 
qui en eût fait le bonheur ; mais il tenait à l’élévation de son esprit, 
comme sa prétendue maladresse à la hauteur et à la pureté de son 
âme. 31 

Enfin, on lui reprochait l’esprit de système. Si l’on entend par là que 
toutes ses opérations, jusque dans leurs détails, étaient autant de parties 
d’un plan régulier et général qu’il s’était formé ; que ce plan, et les mo-
tifs qui dictaient toutes ses décisions particulières, étaient les consé-
quences d’un petit nombre de principes liés entre eux, dont quelques-
uns lui appartenaient, mais dont aucun n’avait été adopté, par lui, 
qu’après en avoir fait une analyse exacte et développé toutes les 
preuves ; alors nous avouerons sans peine que M. Turgot a eu l’esprit 
de système et l’a porté plus loin qu’aucun autre. Il est vrai qu’alors ce 
reproche renferme l’éloge le plus grand et le plus dangereux que l’on 
puisse faire d’un ministre, puisqu’il annonce toute la force nécessaire 
pour former et exécuter un plan vaste et bien combiné, la volonté de 
préférer la vérité et son devoir à ses intérêts et à ses passions, et qu’en 
même temps il ôte l’espérance à tous ceux dont les intérêts sont oppo-
sés aux principes adoptés par le ministre. 

Si l’on entend par système le peu de respect pour les préjugés éta-
blis, pour les maximes d’une politique faible et incertaine, pour le mé-
lange simultané ou successif des principes contraires, pour les opéra-
tions faites à demi et combinées d’après des vues étroites ou inc-
ohérentes, M. Turgot eut l’esprit de système ; et c’est encore un éloge. 

Mais si l’on entend, par esprit de système, l’amour des opinions 
nouvelles et paradoxales, le goût des opérations extraordinaires, celui 
de ces principes vagues, de ces maximes générales, qu’on applique à 
tout, parce qu’elles ne décident rien, jamais homme ne mérita moins le 
nom de systématique. Il aimait la vérité, sous quelque apparence qu’elle 
se montrât, ancienne ou nouvelle, commune ou extraordinaire ; per-
sonne n’était plus ennemi des idées vagues et des prétendues maximes 
générales, et c’était précisément pour s’en préserver plus sûrement, qu’il 

                                                             

31
 Note de Condorcet. Aussi M. Turgot, qui s’est souvent trompé sur les vues, sur la conduite, sur le 

caractère de certains hommes, devinait, avec beaucoup de sagacité et de justesse, leur degré de talent, 

de capacité pour les affaires, le genre et les bornes de leur esprit. Nous lui avons vu faire en ce genre 

plusieurs prédictions très contraires à l’opinion commune, et que l’événement a vérifiées. 



90     Condorcet    

avait réduit toutes ses opinions à un système méthodique dont il avait 
analysé toutes les parties. 32 

Pendant que tous les hommes qui fondent leur puissance ou leurs 
richesses sur les ruines de la liberté ou de la fortune des citoyens, se 
félicitaient de la disgrâce d’un ministre fidèle au prince et à la patrie, ce 
même événement excitait aussi des regrets. Les hommes honnêtes vi-
rent avec peine éloigner des affaires un ministre équitable et humain, à 
qui ils pardonnaient, en faveur de sa probité, des opérations qu’ils 
n’entendaient pas ou qui blessaient leurs préjugés. Mais le petit nombre 
des citoyens éclairés et vertueux sentit seul toute l’étendue d’une perte 
irréparable. Le peuple, qui n’avait pas eu le temps de s’apercevoir du 
bien qu’on lui avait fait, ignora le malheur qu’il éprouvait ; car, en 
France, comme dans tous les pays où la presse n’est pas libre, le peuple 
n’a aucune espèce d’opinion sur les affaires publiques, à moins que des 
charlatans ou des factieux n’aient l’art, plus facile et plus dangereux 
qu’on ne croit, de lui en donner une. 

Parmi ceux à qui le déplacement de M. Turgot causa une juste dou-
leur, on doit citer M. de Voltaire. Cet homme illustre par son génie 
poétique, le charme original de son style, et l’étonnante variété de ses 
talents, s’était fait en quelque sorte l’apôtre de l’humanité, le dénoncia-
teur de tous les maux publics, et le vengeur de toutes les injustices par-
ticulières. L’entrée de M. Turgot dans le ministère avait été pour lui un 
des moments les plus délicieux de sa vie ; la France avait peu de ci-
toyens aussi attachés à leur patrie, comme le genre humain n’avait ja-
mais eu de si ardent défenseur. Il avait conçu les espérances les plus 
étendues en voyant la raison, la justice, la haine de l’erreur et de l’op-
pression appelées auprès du trône. M. Turgot avait été obligé de le prier 
de modérer les expressions de son bonheur et de ses espérances ; car, 
dans les commencements de son ministère, il lui avait fallu employer, 
pour arrêter l’enthousiasme des amis de la raison et de la prospérité 
publique, autant de soins que d’autres ministres en ont pris pour exciter 
celui de la multitude. La destruction des fermes dans le pays de Gex 

                                                             

32
 Note de Condorcet. Nous n’avons pas compris dans ces reproches celui d’aimer les innovations, 

parce que ce reproche ne peut être fait de bonne foi que par des hommes livrés à la plus honteuse 

ignorance. Il suffit de jeter les yeux autour de soi, pour voir que tous les peuples ont un intérêt pressant 

à voir s’exécuter de grandes innovations. Le goût pour les choses nouvelles est, comme l’esprit de 

système, une de ces accusations vagues, que les sots et les fripons ne se lassent de répéter contre les 

hommes qui ont de l’esprit ou des vertus. Pourquoi donc innover ? disait naïvement un fermier général 

en 1775 ; est-ce que nous ne sommes pas bien ? 



Vie de Monsieur Turgot     91                              

avait augmenté l’attachement de M. de Voltaire, qui sentit la destitution 
de M. Turgot comme on sent un malheur personnel. 33 

Nous avons été témoins en 1778 de l’enthousiasme, mêlé d’une vé-
nération tendre et profonde, que le nom, que la vue de M. Turgot exci-
taient dans cet illustre vieillard. Nous l’avons vu, au milieu des acclama-
tions publiques, accablé sous le poids des couronnes que lui prodiguait 
la nation, se précipiter au-devant de M. Turgot d’un pas chancelant, 
saisir ses mains malgré lui, les baiser et les arroser de ses larmes, en lui 
criant d’une voix étouffée : « laissez-moi baiser cette main qui a signé le 
salut du peuple ! » 

M. Turgot vit avec peine s’évanouir l’espérance qu’il avait conçue de 
réparer les maux de son pays et d’appuyer sur une base inébranlable la 
félicité d’une grande nation. Mais sa douleur fut celle d’une âme forte, 
dont la tranquillité et le bonheur ne dépendent ni des révolutions d’une 
cour, ni des jugements de la multitude. Aussi la révocation des édits sur 
les corvées et sur les jurandes l’affligea plus vivement que la perte de sa 
place. Jusque-là il avait pu croire que le bien projeté par lui ne serait que 
retardé ; et comme il avait déjà détruit ce qu’il y avait de plus insuppor-
table dans les maux du peuple, il se consolait par l’idée que le progrès 
des lumières amènerait, avec plus de lenteur seulement, des change-
ments dont l’utilité, déjà prouvée par les hommes éclairés, finirait par 
frapper enfin tous les regards. Mais il ne put que gémir lorsqu’il vit 
s’appesantir de nouveau sur le peuple le joug que sa main avait brisé. 
Ce même événement eût consolé peut-être un homme qui n’eût aimé 
que la gloire. Si sa disgrâce n’avait pas été suivie de la révocation des 
lois qu’il avait conseillées, on aurait pu l’attribuer à quelque faute invo-
lontaire (car sa vertu était au-dessus de tout autre soupçon). Mais révo-
quer ces lois, c’était annoncer qu’il n’était coupable que d’avoir voulu 
sauver son pays. Jamais la haine, si souvent aveugle, ne servit mieux 
celui qu’elle voulait détruire, et dont elle confondait ainsi la cause avec 
les intérêts de la prospérité publique, avec ceux de la liberté du peuple 
des villes et des habitants des campagnes. 

                                                             

33
 Note de Condorcet. Au milieu de la joie publique de la cour et de tous ceux dont la puissance pouvait 

être à craindre, il eut le courage d’exprimer, dans l’Épître à un homme, le sentiment dont son âme était 

pénétrée. Tel était le titre des vers qu’il adressait à M. Turgot et si on a reproché à M. de Voltaire 

d’avoir trop loué des ministres en place, et trop abandonné ceux qui n’y étaient plus, cette Épître sera sa 

meilleure apologie. Jamais il n’avait célébré un ministre tout-puissant comme il loua M. Turgot dans la 

disgrâce. On vit par là qu’il ne confondait pas le ministre, qui ne sera plus rien lorsqu’il cessera de 

l’être mais qu’il croyait permis d’exciter, par des louanges à faire un peu de bien, avec un homme 

d’État philosophe et citoyen, qui n’en paraît que plus grand lorsque, réduit a lui-même, il reste seul 

avec ses vertus, son génie et ses actions. 



92     Condorcet    

Rendu à lui-même, M. Turgot n’éprouva pas ce vide affreux, puni-
tion juste, mais terrible, des ambitieux que la fortune abandonne. Les 
sciences qu’il avait cultivées remplirent aisément toute sa vie. Il s’aper-
çut que, dans ses recherches sur la physique, des connaissances mathé-
matiques plus étendues lui seraient souvent utiles, et il résolut de les 
acquérir. Il porta dans l’étude des mathématiques cet esprit d’analyse 
métaphysique qui avait été pour lui un guide si sûr dans d’autres scien-
ces. Aussi n’était-il pas toujours satisfait des démonstrations qu’il trou-
vait dans les livres. En général, dans les mathématiques, et principale-
ment dans l’analyse, on exige seulement que les démonstrations soient 
rigoureuses ; et comme il importe surtout d’aller en avant, on ne s’ar-
rête pas à résoudre les difficultés métaphysiques qui se présentent, 
parce qu’on est sûr que l’habitude du calcul fera disparaître l’incertitude 
que ces difficultés semblent répandre. M. Turgot eut voulu qu’on dissi-
pât jusqu’aux plus petites obscurités ; il eût voulu encore que l’analyste 
rendit compte des motifs qui lui font employer les opérations qui le 
conduisent à son but ; qu’il montrât par quelle raison il les a préférées, 
et par quelle suite de raisonnements elles se sont présentées à lui. Peut-
être serait-il utile que l’on pût se conformer à ces vues dans les livres 
élémentaires. On peut sans doute se dispenser de ces discussions, si 
l’on ne regarde l’analyse que comme une science particulière, ou un 
instrument utile aux autres sciences ; mais elle cesse de l’être lorsqu’on 
la regarde comme une étude propre à former la raison, à la fortifier, et 
surtout à faire connaître la marche de l’esprit humain dans la recherche 
de la vérité. Ces mêmes détails sont inutiles aux hommes nés avec un 
vrai talent, et même peut-être à ceux qui font des mathématiques pures 
le sujet de leurs méditations ; mais le sont-ils également aux jeunes gens 
qui n’étudient ces sciences que pour en connaître les éléments ou pour 
les appliquer aux objets de leurs travaux ? Si l’on suivait les vues de M. 
Turgot, on observerait peut-être moins souvent que des hommes qui 
paraissaient dans leur éducation avoir porté très loin l’étude des ma-
thématiques, sont devenus, au bout de quelques années incapables d’en 
appliquer les éléments à la plus petite question de pratique ; on ne ver-
rait pas des savants, même justement célèbres dans d’autres genres, être 
embarrassés pour faire par eux-mêmes des calculs fort au-dessous des 
connaissances qu’ils avaient acquises dans leur jeunesse. 

M. Turgot cherchait en même temps à donner plus de précision au 
thermomètre, instrument dont il jugeait avec raison que la perfection 
serait d’une très grande importance pour la physique en général, et sur-
tout pour la météorologie. Cette science, encore très nouvelle, était une 
de celles dont il aimait le plus à s’occuper, et par cette raison, et parce 



Vie de Monsieur Turgot     93                              

qu’elle offre l’espérance d’une riche moisson de vérités importantes 
pour la connaissance des lois de la nature, et d’applications utiles pour 
l’amélioration ou la sûreté des productions de la terre, pour la conserva-
tion de la santé ou de la vie. 

Il continuait ces essais sur la distillation dans le vide dont nous 
avons parlé. 

Enfin, convaincu qu’un des plus grands services qu’on pût rendre 
aux hommes, était de faciliter et de multiplier les moyens de se com-
muniquer ses idées, et de délivrer cette communication des entraves 
que les préjugés y opposent, il s’occupait avec M. l’abbé Rochon de 
différentes méthodes expéditives, commodes et peu coûteuses, de mul-
tiplier les copies de ce qu’on écrit, de remplacer l’imprimerie, et de dé-
truire, sinon par la raison, du moins par l’impossibilité du succès, les 
gênes multipliées qui n’arrêtent pas, mais qui retardent le bien que cette 
découverte doit faire un jour à l’humanité. 

M. Turgot avait conservé toute sa passion pour la littérature et la 
poésie. Jamais il n’avait perdu l’habitude de faire des vers, amusement 
qui lui était très précieux dans ses voyages ou pendant les insomnies 
que la goutte lui causait. Mais ces vers étaient pour lui seul. A peine un 
petit nombre d’amis étaient-ils admis dans la confidence. Quelques 
fragments ont été connus du public, et ces fragments étaient attribués à 
Voltaire par tous les gens de lettres. On ne connaît de M. Turgot qu’un 
seul vers latin destiné pour le portrait de Franklin : 

 
Eripuit caelo fulmen, mox sceptra tyrannis. 
 
Les vers français métriques sont le genre de poésie que M. Turgot a 

le plus cultivé. 
Il avait fait une étude profonde de tout ce qui peut appartenir à 

notre langue, et il avait remarqué que, dans une prononciation un peu 
soutenue, il est plus facile qu’on ne croit ordinairement de distinguer les 
syllabes brèves et longues. Il en concluait que, dans les vers métriques 
français, la quantité pouvait être sensible, que leur harmonie frapperait 
des oreilles exercées et que nous aurions par là le double avantage 
d’avoir une poésie moins monotone et de fixer la prosodie de la 
langue ; ce qui aurait l’utilité réelle de procurer plus de facilité pour se 
faire entendre. Peut-être que si M. Turgot eut donné en vers métriques 
un poème rempli de ces idées grandes, de ces vérités importantes qui 
lui étaient si familières, il eût commencé cette révolution dans notre 
poésie. Mais il se borna presque à traduire, et surtout à traduire Virgile, 
parce qu’apprenant par cœur les vers de l’original, ce travail devenait 



94     Condorcet    

plus commode pour le temps que nous avons vu qu’il destinait à la 
poésie. 34 

C’était par ces occupations que M. Turgot remplissait sa vie. Un 
commerce de lettres avec  M. Smith sur les questions les plus impor-
tantes pour l’humanité ; avec le docteur Price sur les principes de 
l’ordre social, ou sur les moyens de rendre la révolution de l’Amérique 
utile à l’Europe, et de prévenir les dangers où cette république naissante 
était exposée ; avec un évêque de l’église anglicane qu’il détournait du 
projet singulier d’établir des moines en Irlande ; avec Franklin, sur les 
inconvénients des impôts indirects et les heureux effets d’un impôt 
territorial, lui offrait encore une occupation attachante et douce. Le 
désir du bien général des hommes était en lui une véritable passion. 
Des âmes étroites et froides ont nié l’existence de ce sentiment, qui, à la 
vérité, n’a jamais existé pour elles. Des esprits légers et bornés ont cru 
qu’on ne pouvait l’exercer d’une manière utile, parce qu’ils étaient inca-
pables de s’élever à ces vérités générales et simples, base éternelle et 
immuable du bonheur commun de l’humanité. 

Dans le moment où la guerre se déclara, M. Turgot vit combien il 
serait honorable à la nation française que le vaisseau de Cook fût res-
pecté sur les mers. Il dressa un mémoire pour exposer les motifs 
d’honneur, de raison, d’intérêt même, qui devaient dicter cet acte de 
respect pour l’humanité ; et c’est sur son mémoire, dont, pendant toute 
sa vie, l’auteur est resté inconnu, qu’a été donné l’ordre de ne pas traiter 
en ennemi le bienfaiteur commun de toutes les nations européennes. 

Par un bonheur bien rare aux ministres déplacés, il avait conservé 
tous ses anciens amis, et en avait acquis quelques uns. À la vérité, nous 
entendons seulement ici par ce mot, ceux qu’il regardait comme tels, et 
non ceux qui en avaient d’eux-mêmes pris le titre par intérêt ou par 
vanité. L’amitié de M. Turgot était tendre, agissante, courageuse. Il 
s’occupait des affaires, des travaux de ses amis, avec une activité que 
l’intérêt personnel ne donne point, et une délicatesse qui, dans une âme 
forte, supposait une sensibilité vive et profonde. Dans les malheurs qui 
ne regardaient que lui, il conservait ce calme que le courage, soutenu et 
guidé par la raison, rend inaltérable, mais il était troublé du malheur de 
ses amis. L’amitié ne l’aveuglait pas sur leurs défauts ; il les voyait, mais 
il les jugeait avec indulgence. La réunion de quelques qualités essen-
tielles qui méritent l’attachement et la confiance, lui paraissait tout ce 

                                                             

34
 Note de Condorcet. Il avait traduit, en vers métriques, le quatrième livre de l’Énéide, et presque 

toutes les Eglogues. 



Vie de Monsieur Turgot     95                              

qu’on peut exiger ou attendre de l’humanité ; l’étude qu’il avait faite de 
la nature humaine le portait à cette indulgence, qu’il étendait à tous les 
hommes, mais que le sentiment de l’amitié rendait plus grande encore 
en faveur de ceux qu’il aimait. Il leur donnait des conseils, mais seule-
ment dans des circonstances où ces conseils pouvaient leur être utiles, 
et en respectant également, et leurs secrets, s’ils ne les lui avaient pas 
confiés, et leur liberté ; espèce de ménagement rare dans l’amitié même 
la plus vraie, et qui cependant la rendrait plus douce et moins sujette 
aux refroidissements et aux orages. Il tolérait aisément, dans ses amis, 
des opinions contraires aux siennes, pourvu qu’ils les eussent de bonne 
foi, et qu’il ne les crût, ni incompatibles avec une probité véritable, ni 
inspirées par l’intérêt ou par la bassesse. 

Les amis de M. Turgot l’aimaient comme il méritait d’être aimé. Ja-
mais une sensibilité plus vraie et plus douce n’a mieux su se faire par-
donner une supériorité qu’on était obligé de reconnaître, qu’il ne mon-
trait point, qu’il cachait même, mais sans chercher à la cacher. Aussi 
cette supériorité ne faisait-elle que répandre sur le sentiment qu’on avait 
pour lui, un charme que l’amitié, pour un homme ordinaire, ne peut 
faire éprouver. Il a eu pour amis des hommes qui jouissaient, ou d’une 
grande existence, ou d’une célébrité méritée ; et il n’en est aucun qui ne 
comptât le nom d’ami de M. Turgot, comme un des ses premiers droits 
à la considération publique. Il a eu des amis fort inférieurs à lui en con-
naissances, en esprit, en talents ; mais il savait se proportionner à eux, 
s’en faire entendre ; et s’ils s’apercevaient quelquefois de sa supériorité, 
c’était par les ressources inattendues qu’ils trouvaient dans son esprit et 
dans ses lumières. 

Avec des occupations si attachantes et si variées, le bonheur d’aimer 
et d’être tendrement aimé, le témoignage d’une conscience toujours 
pure, le sentiment, si rare pour un ministre, de n’avoir jamais déguisé la 
vérité au prince qui l’avait choisi, de n’avoir jamais trahi le plus léger 
intérêt du peuple confié à ses soins, de n’avoir jamais souscrit à aucun 
acte d’oppression et d’injustice, de n’avoir enfin mérité des ennemis 
qu’en défendant la nation contre les préjugés ou les intérêts des 
hommes puissants, et le trésor public contre l’avidité des intrigants de 
tous les ordres ; enfin, avec ces jouissances, si douces, que donne à une 
intelligence vaste et forte le plaisir de contempler et de saisir la vérité, 
M. Turgot pouvait se promettre une carrière heureuse ; ses amis de-
vaient espérer de conserver celui dont les lumières supérieures, la douce 
société, l’amitié tendre, étaient un de leurs premiers biens, un de ces 
sentiments qui attachent à la vie, l’embellissent ou aident à la supporter. 



96     Condorcet    

Ses attaques de goutte, avant son ministère, n’avaient été que dou-
loureuses. Le travail forcé auquel il se livra au milieu des accès de cette 
maladie, en changea la nature ; et lorsqu’il fut rendu à lui-même, le re-
pos ne put réparer les désordres que son zèle pour ses devoirs avait 
causés. Les accès devinrent de plus en plus dangereux, et il finit par être 
la victime de son patriotisme et de son courage. Sa dernière attaque, qui 
fut si longue et si cruelle, n’altéra ni son âme, ni même son humeur ; 
toujours occupé dans les intervalles de ses douleurs, tantôt d’un ou-
vrage qu’un de ses amis venait de publier et au succès duquel il prenait 
intérêt, tantôt du sort d’un homme de lettres alors malheureux, tantôt 
de suivre ses pensées, de rassembler quelques observations métaphy-
siques sur la liaison de nos idées avec l’état de nos organes, il ne laissait 
rien apercevoir à ses amis, qu’une sensibilité plus touchante, qui ne 
paraissait excitée que par les soins qu’ils lui rendaient ; et son âme vit 
arriver avec tranquillité le moment où, suivant les lois éternelles de la 
nature, elle allait remplir dans un autre ordre, la place que ces lois lui 
avaient marquée. 35 

Depuis sa retraite du ministère, il s’était moins occupé d’objets poli-
tiques, et surtout de ceux qui pouvaient avoir quelque liaison avec 
l’administration ou les lois de la France. Cette occupation lui eût rap-
pelé, d’une manière trop douloureuse, l’espérance qu’il avait eue 
d’exécuter des idées si salutaires, de faire le bien que ses lumières lui 
montraient ; et la conduite de ses successeurs n’était pas propre à le 
consoler. 

D’ailleurs, il sentait qu’on était en droit d’exiger de lui des détails 
particuliers, des applications de ses principes au pays qu’il avait admi-
nistré, des moyens d’y mettre en action les vérités qu’il aurait établies : il 
était impossible d’exécuter ce plan, sans donner lieu à des interpréta-
tions injurieuses, et sans encourir le soupçon d’avoir cherché une ven-
geance trop au- dessous de lui. 

Personne ne méprisait plus les petits secrets auxquels, dans toutes 
les administrations, les hommes médiocres attachent une importance si 
puérile. La connaissance de tout ce qui peut influer sur le bonheur pu-
blic doit être un bien commun à tous, et la publicité des opérations du 
gouvernement lui paraissait le frein le plus sûr à tous les abus. Tout 
particulier a, sans doute, le droit de publier ces mêmes secrets, s’il les a 
découverts ; mais l’homme en place, à qui on les a confiés, n’a plus 
celui d’en disposer ; ce droit cesse d’exister pour lui seul. Ce n’était 

                                                             

35
 Note de Condorcet. Le 20 mars 1781 [date du décès de Turgot. Ed.]. 



Vie de Monsieur Turgot     97                              

donc qu’à la postérité que M. Turgot eût pu dire la vérité tout entière ; 
car il ne voulait point la dire à demi ; il ne voulait point souiller par des 
mensonges, ni même par des réticences, un ouvrage consacré à sa pa-
trie, à l’humanité. Il avait formé le projet de cet ouvrage ; il devait y 
développer, dans un ordre méthodique, toutes ses idées sur l’âme hu-
maine, sur l’ordre de l’univers, sur l’Être suprême, sur les principes des 
sociétés, les droits des hommes, les constitutions politiques, la législa-
tion, l’administration, l’éducation physique, les moyens de perfection-
ner l’espèce humaine relativement au progrès et à l’emploi de ses 
forces, au bonheur dont elle est susceptible, à l’étendue des connais-
sances où elle peut s’élever, à la certitude, à la clarté, à la simplicité des 
principes de conduite, à la délicatesse, à la pureté des sentiments qui 
naissent et se développent dans les âmes, aux vertus dont elles sont 
capables. 

Toutes les opinions philosophiques de M. Turgot formaient un sys-
tème également vaste et enchaîné dans toutes ses parties. Souvent, 
lorsqu’on agitait devant lui une question particulière d’administration, 
de législation, de jurisprudence, on voyait, avec étonnement, qu’il avait 
sur cette question, non une de ces opinions vagues, fondées sur un 
premier aperçu, inspirées par une espèce d’instinct, qu’on adopte au 
hasard, et qu’on défend ensuite par vanité, mais une opinion arrêtée, 
qui se liait d’elle même à son système général. Lui parlait-on d’un abus, 
d’un désordre, quel que fût le pays de l’Europe où il régnât, quelle que 
fût la branche de la législation qu’il eût infectée, il connaissait l’origine 
du mal, ses effets, les causes qui en prolongeaient la durée, et les 
moyens de le détruire. On eût cru qu’il en avait fait l’objet particulier de 
ses réflexions, s’il n’eût été facile de reconnaître l’application simple et 
naturelle de ses principes généraux. 

« Il ne s’est encore trouvé personne, disait Bacon, doué d’assez de 
constance et de force de tête pour oser s’imposer la loi de renoncer à 
toutes les théories, de détruire toutes les notions que son esprit a re-
çues, et de se préparer ainsi un entendement qui, comme une table rase, 
soit disposé à recevoir les idées plus précises que l’observation et 
l’expérience lui présenteront. Aussi la raison humaine n’est-elle qu’un 
amas indigeste de notions reçues dans l’enfance, adoptées sur parole et 
rassemblées au hasard. Si un homme, dégagé des préjugés, d’un âge 
mûr, dans la vigueur de ses sens, osait entreprendre ce travail, que ne 
devrait-on pas en attendre ? Mais aucun homme ne l’a exécuté, per-
sonne n’en a même eu l’idée. » 

Turgot, et jusqu’ici M. Turgot seul, a été cet homme. Combien n’au-
rait-il pas été utile de pouvoir connaître dans ses principes, dans son 



98     Condorcet    

enchaînement, dans toutes ses parties, ce système si fortement combi-
né, si dégagé de toute opinion reçue sans examen ! Mais M. Turgot 
n’avait pas même commencé à écrire ce grand ouvrage ; et c’est d’après 
ses conversations et quelques idées répandues dans le petit nombre 
d’écrits qu’il a laissés, que je vais essayer d’en tracer une légère esquisse. 

La mémoire de nos sensations, et la faculté que nous avons de réflé-
chir sur ces sensations passées, et de les combiner, sont le seul principe 
de nos connaissances. La supposition qu’il existe des lois constantes 
auxquelles tous les phénomènes observés sont assujettis de manière à 
reparaître dans tous les temps, dans toutes les circonstances, tels qu’ils 
sont déterminés par ces lois, est le seul fondement de la certitude de ces 
connaissances. 

Nous avons la conscience d’avoir observé cette constance, et un 
sentiment involontaire nous force de croire qu’elle continuera de sub-
sister. La probabilité qui en résulte, quelque grande qu’elle soit, n’est 
pas une certitude. Aucune relation nécessaire ne lie pour nous le passé 
à l’avenir, ni la constance de ce que j’ai vu à celle de ce que j’aurais con-
tinué d’observer, si j’étais resté dans des circonstances semblables ; 
mais l’impression qui me porte à regarder comme existant, comme réel, 
ce qui m’a présenté ce caractère de constance, est irrésistible. 

Dès l’instant où je ne dois l’idée d’existence et l’opinion qu’une 
chose quelconque existe, qu’à la constance avec laquelle j’ai vu certaines 
combinaisons de sensations reparaître et suivre des lois régulières ; si, 
dans l’ensemble de la nature, je parviens à saisir un ordre général dont 
rien ne s’écarte ; si j’aperçois dans cet ordre une intention, un plan qui 
suppose une intelligence, une puissance active ; dès lors, j’ai l’idée de 
l’existence d’un Être suprême, principe de cet univers, et la même force 
m’oblige à croire à cette existence. 

Or, M. Turgot avait cru apercevoir dans tout ce que nous connais-
sons de l’univers les traces indubitables, non seulement d’un ordre, 
mais d’une intention bienfaisante et conservatrice. Il ne voyait dans le 
mal physique, dans le mal moral, qu’une conséquence nécessaire de 
l’existence d’êtres sensibles, capables de raison et bornés. La perfectibi-
lité dont sont douées quelques espèces, et en particulier l’espèce hu-
maine, est à ces maux un remède lent, mais infaillible. Il croyait que, 
puisque l’ensemble des phénomènes annonçait des vues bienfaisantes 
avec une puissance au-dessus des forces de notre intelligence, nous 
devions croire que le même ordre subsiste dans les parties de l’univers 
cachées à nos regards, sans être arrêtés par l’impossibilité d’expliquer 
pour quelle cause il ne nous présente pas un ordre plus parfait suivant 
nos idées, nécessairement trop bornées pour en saisir tout l’ensemble. 



Vie de Monsieur Turgot     99                              

Il regardait cette opinion comme démontrée, c’est-à-dire comme fon-
dée sur une probabilité dont la très grande supériorité, à l’égard de la 
probabilité contraire, était démontrée ; car, si on en excepte la proposi-
tion ou la combinaison de propositions de l’évidence desquelles nous 
avons actuellement une conscience intime, il ne peut, dans aucun genre, 
exister pour nous de démonstration que dans ce premier sens. 

Puisque l’existence des corps n’est pour nous que la permanence 
d’êtres dont les propriétés répondent à un certain ordre de nos sensa-
tions, il en résulte qu’elle n’a rien de plus certain que celle d’autres êtres 
qui se manifestent également par leurs effets sur nous ; et, puisque nos 
observations sur nos propres facultés, confirmées par celles que nous 
faisons sur les êtres pensants qui animent aussi des corps, ne nous 
montrent aucune analogie entre l’être qui sent ou qui pense et l’être 
qui nous offre le phénomène de l’étendue ou de l’impénétrabilité, il n’y 
a aucune raison de croire ces êtres de la même nature. Ainsi la spiritua-
lité de l’âme n’est pas une opinion qui ait besoin de preuves, mais le 
résultat simple et naturel d’une analyse exacte de nos idées et de nos 
facultés. 36 

M. Turgot croyait qu’on s’était trompé, en imaginant qu’en général 
l’esprit n’acquiert des idées générales ou abstraites que par la comparai-
son d’idées plus particulières. Au contraire, nos premières idées sont 
très générales, puisque, ne voyant d’abord qu’un petit nombre de quali-
tés, notre idée renferme tous les êtres auxquels ces qualités sont com-
munes. En nous éclairant, en examinant davantage, nos idées devien-
nent plus particulières, sans jamais atteindre le dernier terme ; et, ce qui 
a pu tromper les métaphysiciens, c’est qu’alors précisément nous ap-
prenons que ces idées sont plus générales que nous ne l’avions d’abord 
supposé. 

M. Turgot ne regardait point les définitions de termes, celles qui 
fixent le sens des mots, comme rigoureusement arbitraires. En effet, les 
mots sont destinés à exprimer des idées complexes. C’est à celles de ces 
idées qu’il peut être utile de combiner et d’examiner, à celles qui, par 
une suite nécessaire de l’ordre des choses, existent dans l’entendement 
d’un grand nombre d’hommes, qu’on doit attacher des signes ; et la 
définition doit servir non seulement à bien déterminer les idées com-

                                                             

36
 Note de Condorcet. M. Turgot disait souvent qu’un homme qui n’avait jamais regardé la question de 

l’existence des objets extérieurs comme un objet difficile et digne d’occuper notre curiosité, ne ferait 

jamais de progrès en métaphysique. Il ajoutait que tout homme qui croyait de bonne foi l’impôt territo-

rial impraticable ou injuste, ne pouvait avoir de véritables lumières en administration. Cette observation 

était aussi juste que fine : on pourrait l’appliquer à toutes les sciences, à toutes les occupations de la vie, 

et former ainsi pour chacune une espèce de critérium assez certain pour l’employer dans la pratique. 



100     Condorcet    

plexes, mais aussi à bien classer les idées simples qui les composent, et 
qui doivent les composer. 

Tout être sensible et capable de raisonner doit acquérir des idées 
morales. Ces idées doivent être les mêmes ; elles ne sont donc pas arbi-
traires ; et les propositions qu’on en peut former, indépendamment de 
la vérité de définition, ont une vérité réelle. Les motifs qui nous font 
préférer, soit relativement à notre satisfaction, soit relativement à notre 
existence sociale, ce qui est juste à ce qui est injuste, naissent également 
de la nature de tous les êtres sensibles et capables de réflexion. C’est 
donc de la nature même de notre être que dérivent et la connaissance 
des vérités morales, et les motifs d’y conformer sa conduite, aussi bien 
que les motifs d’intérêt qui y font manquer. 

La vérité de ces principes de morale est donc à la fois et réelle et in-
dépendante de toute opinion spéculative, et il existe des motifs d’as-
sujettir ses actions à ces principes suffisants, dans presque toutes les 
circonstances, pour l’homme né dans un pays où la civilisation a fait 
des progrès, et où des lois injustes ne conduisent pas à l’immoralité et 
au crime. 

Parmi les sentiments moraux qui naissent nécessairement dans le 
cœur de l’homme, le respect pour la vérité est un des plus utiles et un 
de ceux que la nature inspire le plus fortement, mais qui s’altère le plus 
dans la société. M. Turgot regardait ce respect pour le vrai comme un 
des principaux devoirs de la morale ; mais, comme il n’exagérait rien, il 
convenait, avec les moralistes éclairés, que le mensonge cesse d’être 
coupable dès que la vérité ferait, soit aux autres, soit à nous-mêmes, 
non du mal, mais un véritable tort, c’est-à-dire un mal injuste. Il faut, de 
plus, que le silence ou le refus de répondre soit lui-même une réponse 
claire ou exposé à une injustice réelle. Cependant il pensait que rare-
ment celui qui dit une chose contraire à la vérité est absolument exempt 
de blâme. S’il ne doit pas cette vérité, son tort n’est plus de l’avoir alté-
rée, mais de s’être placé plus ou moins volontairement dans l’obligation 
d’y manquer. C’est ainsi qu’un homme qui a promis de faire une injus-
tice, est coupable en ne tenant point sa parole, non de l’avoir violée, 
mais de l’avoir donnée. C’est ainsi encore qu’un homme qui en blesse 
un autre, même dans le cas de la défense naturelle, n’est pas coupable 
pour s’être défendu, mais pour s’être exposé à l’extrémité qui a rendu 
cette défense nécessaire. Les institutions sociales, en accablant les 
hommes sous des lois injustes, en les forçant de ménager à l’extérieur 
des opinions qu’ils méprisent au fond du cœur, et qu’ils bravent dans 
leur conduite, ont détruit ce respect de la vérité, l’un des premiers liens 



Vie de Monsieur Turgot     101                              

de la société, l’une des premières sources du bonheur que les hommes 
peuvent devoir à leur union avec leurs semblables. 

M. Turgot pensait qu’on peut parvenir à fortifier dans les hommes 
leurs sentiments moraux, à les rendre plus délicats et plus justes, soit 
par l’exercice de ces sentiments, soit en apprenant à les soumettre à 
l’analyse d’une raison saine et éclairée. C’est par ce motif qu’il regardait 
les romans comme des livres de morale, et même, disait-il, comme les 
seuls où il eût vu de la morale. D’ailleurs, c’est là surtout que l’on voit le 
mieux l’influence de nos actions sur le bonheur et sur la conduite de 
ceux qui nous environnent, partie de la morale la plus importante et la 
plus négligée. Enfin, on chercherait vainement, dans les autres livres, 
des recherches faites avec une sorte de scrupule sur les moyens de ré-
parer les fautes qu’on a pu commettre, autre partie de la morale non 
moins importante, puisque les crimes vraiment irréparables sont très 
rares, et encore plus négligée, parce que, dans presque tous les pays, 
l’avarice et l’ambition des prêtres ont imaginé de suppléer à ce devoir 
par de vaines et ridicules expiations. 

L’âme périt-elle avec le corps ? M. Turgot ne le croyait pas. L’espèce 
de dépendance où le principe pensant et sentant paraît être du corps 
qui lui est uni, indique, sans doute, qu’à la destruction du corps, l’âme 
doit changer d’état ; mais rien, dans cet événement, ne paraît indiquer la 
destruction d’un être simple, dont toutes les opérations, il est vrai, ont 
été longtemps liées avec les phénomènes de l’organisation, mais n’of-
frent aucune analogie avec ces mêmes phénomènes. Il paraît prouvé 
par l’observation qu’aucun corps ne se détruit : les diverses combinai-
sons de leurs éléments les font changer de forme, et même disparaître à 
nos sens ; mais nous n’en croyons pas moins qu’ils n’ont pas cessé 
d’exister. Par quel singulier privilège l’être pensant serait-il seul assujetti 
à la destruction ? Mais que devient-il ? La sagesse, qui paraît régner 
dans l’économie du monde, doit nous faire croire que cet être suscep-
tible d’acquérir tant d’idées, de réfléchir sur ses sentiments, en un mot, 
de se perfectionner, peut ne pas perdre le fruit de ce travail exercé sur 
lui par lui-même ou par des forces étrangères ; qu’il peut éprouver, 
après la mort, des modifications dont celles qu’il a reçues pendant la 
vie soient la cause, et que c’est peut-être dans ce nouvel ordre dont 
nous ne pouvons nous former une idée, qu’existe la réponse aux plus 
grandes difficultés qu’on puisse faire contre la sagesse qui règne dans 
l’arrangement de l’univers. Cet ordre, en effet, peut offrir et un dé-
dommagement des douleurs souffertes, et des récompenses à la Vertu. 
Mais M. Turgot n’allait pas plus loin. Autant il trouvait ridicule de re-
garder le directeur de tant de mondes comme un monarque occupé à 



102     Condorcet    

distribuer des cordons, ou à condamner à des tortures, ayant une cour, 
une bastille et des bourreaux ; autant il lui paraissait insensé de vouloir 
se mettre à sa place, et créer un nouvel univers pour se consoler de 
n’avoir pu connaître qu’une bien faible partie de celui qui existe. 

Ces vues d’une métaphysique générale, dont nous ne pouvons offrir 
qu’une petite partie, occupèrent longtemps M. Turgot. Il n’aimait pas 
en parler, même à ses amis les plus chers. Persuadé qu’il pouvait ré-
pandre une véritable lumière sur ces questions, aliments éternels de 
disputes chez presque tous les peuples, se flattant de l’avoir entrevue, il 
croyait qu’un ouvrage méthodique et approfondi était le seul moyen de 
dissiper une obscurité qui tient uniquement à la difficulté de soumettre 
à une analyse exacte des idées fines et compliquées, et il était persuadé 
qu’il ne pouvait rien détacher de cet ensemble sans affaiblir, sans 
presque anéantir la force des preuves qui en résultaient. Aussi, de tous 
les hommes qui ont eu sur ces mêmes questions une opinion arrêtée, 
aucun n’a eu peut-être une conviction plus forte, plus inébranlable, et, 
seul, il a été vraiment tolérant. Il tolérait également et le pyrrhonisme et 
la croyance la plus ferme des opinions opposées aux siennes, sans 
même que cette opposition altérât en rien, ni son estime pour les ta-
lents, ni sa confiance pour les vertus de ceux qui les avaient embrassées. 

Les hommes n’ont pu former des associations régulières, que pour 
la conservation de leurs droits naturels. Ces droits sont la sûreté de leur 
personne et de leur famille, la liberté et surtout la propriété. L’homme a 
sur les fruits du champ qu’il a défriché, sur le logement qu’il a construit, 
sur les meubles ou les instruments qu’il a fabriqués, sur les provisions 
qu’il a rassemblées, un droit qui est le prix de son travail ; et l’espérance 
qu’il a nourrie de conserver ce fruit de ses peines, la douleur de les 
perdre, plus grande qu’une simple privation, donne à ce droit une sanc-
tion naturelle qui oblige tout autre homme à le respecter. Dans une 
société naissante et déjà au-dessus de l’état de sauvage, chaque homme 
sait assez veiller sur sa sûreté, et il ne la met sous la protection des lois 
qu’avec une sorte de répugnance. Il a peu à craindre pour sa liberté. 
L’esclavage suppose une société déjà formée et même assez compli-
quée. Enfin, les autres outrages à la liberté sont une suite de l’état so-
cial. Ainsi, de tous les droits de l’homme, la propriété est celui pour 
lequel il a le plus besoin de s’associer avec ses semblables, qui prennent 
avec lui l’engagement réciproque de la défendre, et en rendent, par 
cette association, la conservation assurée et moins périlleuse. On a 
donc pu, sans injustice, regarder les propriétaires comme formant es-
sentiellement la société : et si on ajoute que chez tous les peuples culti-
vateurs, les limites du territoire sont celles où s’arrêtent les droits de la 



Vie de Monsieur Turgot     103                              

société ; que les propriétaires de fonds sont les seuls qui soient attachés 
à ce territoire par des liens qu’ils ne peuvent rompre sans renoncer à 
leur titre ; qu’enfin eux seuls portent réellement le fardeau des dépenses 
publiques, il sera difficile de ne pas les regarder comme étant seuls les 
membres essentiels de cette même société. 

La propriété n’est autre chose que la libre disposition de ce qu’on 
possède légitimement. Dans l’état naturel, tout ce dont on jouit sans 
l’avoir enlevé à un autre, forme cette propriété ; dans l’état social elle 
devient ce qu’on a reçu de sa famille, ce qu’on a pu acquérir par son 
travail, ce qu’on a obtenu par une convention. Les lois règlent la ma-
nière d’exercer ce droit, mais ce n’est pas des lois qu’on le tient. 

La libre disposition de la propriété renferme le pouvoir de vendre, 
de donner, d’échanger ce qui est à soi, et, si cette propriété consiste 
dans les denrées qui se reproduisent, de régler cette reproduction à son 
gré, et de jouir, comme on le voudra, du produit. 

La seule borne à cette libre disposition, est de ne rien faire qui puisse 
nuire à la sûreté, à la liberté, à la propriété, et en général aux droits d’un 
autre. 

La liberté naturelle consiste dans le droit de faire tout ce qui ne nuit 
pas au droit d’autrui. Il ne faut pas confondre cette liberté avec la liber-
té civile, qui consiste à n’être forcé d’obéir qu’à des lois, car les lois 
peuvent violer la liberté naturelle ; ni avec ce qu’on appelle la liberté 
politique, qui consiste à n’obéir qu’aux lois auxquelles on a donné sa 
sanction, soit par soi- même, soit par ses représentants. La liberté civile 
n’est qu’une jouissance, confirmée par l’autorité des lois, d’une partie, 
et souvent d’une très petite partie de la liberté naturelle, même dans les 
pays où l’on se vante le plus d’être libre. La liberté politique n’est véri-
tablement que l’exercice du droit de souveraineté, droit qui n’a dû son 
existence qu’à la société, et qu’il ne faut pas confondre avec ceux pour 
le maintien desquels elle a été établie. 

Comme le droit de propriété, quoique antérieur à la société, se 
trouve modifié dans l’ordre social, de même la liberté naturelle y de-
vient sujette à certaines limitations qui naissent de la même cause, la 
nécessité où est l’homme en société d’assujettir à une forme régulière et 
commune pour tous une partie de ses actions. C’est la nature elle-
même qui marque encore quelles doivent être ces actions ; et la loi 
ne pourrait, sans attaquer la liberté, en astreindre d’autres à cette uni-
formité. 

Ces limitations peuvent être de deux espèces : dans l’une, elles res-
treignent la liberté, même sur des objets où l’on pourrait avoir un motif 
réel et juste de ne pas se conformer à la loi ; dans l’autre, elles ne les 



104     Condorcet    

restreignent que sur des objets indifférents, et semblent n’ôter que la 
liberté de suivre ses caprices. Plus une législation approchera de l’es-
pèce de perfection compatible avec la nature humaine, moins on y ob-
servera de ces limitations à l’exercice motivé de la liberté : peut-être 
disparaîtraient-elles même absolument des lois qui obligent à la fois 
l’universalité des citoyens ; et les limitations qui semblent n’assujettir 
que le caprice, y deviendront aussi de plus en plus rares. 

On peut déjà tirer de ces vérités deux conséquences importantes. 
D’abord, puisque l’objet de la société est partout le même, que partout 
elle a été instituée pour le maintien des droits qui appartiennent égale-
ment à tous les hommes, pourquoi les lois destinées à remplir un même 
objet, à exercer leur autorité sur des êtres d’une même espèce, seraient-
elles différentes ? Toutes ont le même but, et le système de lois qui le 
remplira le mieux, sera le meilleur pour toutes les nations. S’il peut y 
avoir des différences, ce n’est point dans les lois qu’il convient de don-
ner à différents peuples, mais dans les moyens de ramener à ces mêmes 
lois ceux que des législations différentes entre elles, mais toutes vi-
cieuses, en ont écartés. 

En second lieu, les lois ne peuvent être que des règles générales 
auxquelles tous les membres d’une société doivent se conformer, pour 
se procurer une jouissance plus certaine et plus entière de leurs droits. 
Elles ne peuvent donc être légitimes qu’en remplissant ces deux condi-
tions : l’une, d’émaner d’un pouvoir légitimement institué ; l’autre, de 
ne violer en aucun point les droits naturels qu’elles doivent conserver. 
Cette erreur, que toute loi faite par un pouvoir légitime est juste, n’a pu 
naître que dans les républiques, dans celles même qui avaient l’appa-
rence de la démocratie. Partout ailleurs, elle eût paru l’expression de la 
flatterie la plus abjecte. Mais cette opinion, quoique adoptée par les 
anciennes républiques et renouvelée de nos jours par les plus fougueux 
partisans de la liberté, n’en est pas moins une erreur. Quoi ! lorsque le 
peuple d’Athènes eut décerné, par une loi, la peine de mort contre ceux 
qui briseraient les statues de Mercure, une telle loi pouvait être juste ! 
Quoi ! la loi en vertu de laquelle il bannissait de la ville tout homme 
dont les talents lui faisaient ombrage, pouvait être une loi légitime ! 
D’autres violations des droits de la nature peuvent être moins odieuses 
ou moins ridicules ; mais la raison qui doit les faire condamner reste 
dans toute sa force. Cette seconde condition est même bien plus essen-
tielle que la première. En effet, si l’on suppose des hommes soumis à 
des lois, dont aucune ne viole aucun de leurs droits, et que toutes, au 
contraire, concourent à leur en assurer la jouissance, il importera bien 
peu à leur bonheur que ces lois aient reçu leur sanction sous une forme 



Vie de Monsieur Turgot     105                              

publique, ou seulement par le consentement tacite qu’ils leur auraient 
donné. On a confondu souvent ces deux conditions, moins encore 
parce qu’on a vu souvent de mauvaises lois naître dans les constitutions 
absolues (car il en a existé d’aussi mauvaises dans d’autres gouverne-
ments), mais parce que les lois injustes émanées d’un seul homme, pa-
raissent telles aux yeux de la multitude, tandis que les injustices du 
peuple ne sont des injustices qu’aux yeux des sages. D’ailleurs, dans les 
unes, c’est à quelques individus que tout un peuple paraît sacrifié ; dans 
les autres, ce sont quelques hommes qu’on a l’air d’immoler à l’intérêt 
ou au salut général. 

Si on suit les sociétés dans leurs progrès, si l’on examine suivant quel 
ordre et par quel moyen les richesses s’y forment et s’y distribuent, on y 
verra l’intérêt particulier de chaque individu le porter à s’occuper 
d’améliorer sa fortune. S’il est agriculteur, ses épargnes, employées à 
des entreprises de culture, serviront à augmenter le produit de ses ter-
res, à multiplier, par conséquent, la masse des denrées, à en procurer 
l’abondance, à en diminuer le prix. Est-ce par son travail, par son in-
dustrie qu’il peut acquérir des richesses ? Il cherchera les moyens de 
pouvoir dans un même temps, ou produire plus d’ouvrage, ou faire des 
ouvrages plus parfaits et d’une plus grande valeur, et par conséquent à 
augmenter la somme totale de ces valeurs et à faire baisser le prix parti-
culier de chaque objet. Le commerçant cherchera, par des spéculations 
plus adroites, à se procurer la facilité de vendre à plus bas prix les 
mêmes denrées ou d’en fournir de meilleures au même prix ; il tâchera 
de prévoir les besoins des habitants des pays où s’étend son commerce, 
et de fournir à ces besoins pour un prix qui lui fasse obtenir la préfé-
rence. Les capitalistes, pour tirer de leurs fonds un plus grand revenu, 
les emploieront dans les entreprises de commerce et d’industrie, et leur 
donneront une activité utile au bien général. Mais plus ils assembleront 
de capitaux, plus la concurrence et la nécessité de ne pas laisser leurs 
fonds oisifs, doivent les obliger à baisser cet intérêt. 

Ainsi, dans toutes les classes de la société, l’intérêt particulier de 
chacun tend naturellement à se confondre avec l’intérêt commun ; et 
tandis que la justice rigoureuse oblige de laisser jouir chaque individu 
de l’exercice le plus libre de sa propriété, le bien général de tous est 
d’accord avec ce principe de justice. 

L’agriculture doit être libre, parce que le cultivateur cherche néces-
sairement à produire le plus de denrées, et à produire celles qui, pour 
une peine et des avances égales, donnent le plus grand produit. Toute 
gêne est donc inutile, si elle ne dérange point les spéculations des agri-
culteurs ; et elle nuit à la reproduction si elle les contrarie. 



106     Condorcet    

L’industrie doit être libre, puisque l’intérêt de tous ceux qui s’y li-
vrent est de mériter la préférence par la bonté du travail, ou d’en aug-
menter la masse. Tout privilège en ce genre est à la fois une injustice 
envers ceux qui ne le partagent pas, et une mesure contraire à l’intérêt 
général, puisqu’elle diminue l’activité de l’industrie. 

Le commerce doit être libre, parce que l’intérêt du commerçant est 
de vendre beaucoup, et d’avoir à vendre tout ce dont les acheteurs ont 
besoin, et que la concurrence née de la liberté est le seul moyen 
d’enlever aux négociants l’intérêt et le désir de hausser les prix. Toute 
gêne est donc nuisible, parce qu’elle diminue à la fois et l’activité et la 
concurrence. 

L’intérêt de l’argent doit être libre, parce qu’alors il se règle toujours 
sur le profit qu’il rapporte à l’emprunteur, et sur la probabilité de retirer 
ses fonds. Si on le fixe par une loi, en soumettant à des pertes ou à des 
peines ceux qui s’en écartent, on nuit à l’activité du commerce, et l’on 
augmente le taux de cet intérêt qu’on voulait diminuer. 

Quel droit peut donc avoir la société sur ces objets ? Instituée pour 
conserver à l’homme ses droits naturels, obligée de veiller au bien 
commun de tous, la justice, l’intérêt public, lui prescrivent également de 
borner la législation à protéger l’exercice le plus libre de la propriété de 
chacun, à n’établir aucune gêne, à détruire toutes celles qui subsistent, à 
empêcher que la fraude ou la violence n’en imposent de contraire aux 
lois. 

Pour procurer aux hommes l’exercice paisible et libre de leur pro-
priété, il faut nécessairement former un fonds destiné aux dépenses 
nécessaires pour la défense commune, et pour l’exécution des lois. 
D’ailleurs, l’état de société exige nécessairement des travaux publics, 
utiles à tous les citoyens ou aux habitants d’une ville, d’un village, d’un 
canton. Ils ne doivent être faits qu’aux dépens de tous ceux qui en pro-
fitent. Mais ces mêmes travaux ne peuvent être bien exécutés, ou même 
le seraient souvent d’une manière nuisible au droit ou à l’intérêt 
d’autrui, si on leur en abandonnait arbitrairement la direction. Enfin, il 
peut être utile d’encourager par des récompenses des services rendus à 
tous. De là naît la nécessité d’une subvention. Quel sera donc à cet 
égard le droit de la société sur les individus ? On voit d’abord que la 
valeur de cette subvention ne doit pas aller au-delà de ce qui est rigou-
reusement nécessaire au maintien et à la prospérité du peuple, ou plutôt 
qu’elle doit s’arrêter précisément au point où il est en général plus utile 
à chaque individu de payer cette subvention que de ne pas la payer. 
À cette raison de justice, il s’en joint une autre d’utilité publique. En 
effet, cette proportion excédante d’impôt, distribuée à des consomma-



Vie de Monsieur Turgot     107                              

teurs, est absolument perdue pour la culture et pour l’industrie, tandis 
qu’au moins une partie de cet excédant y aurait été employée, si l’impôt 
ne l’eût pas enlevée aux citoyens. On doit observer ensuite, que si la 
société a le droit de lever une subvention et d’exiger de chacun une 
partie de sa propriété, celui de gêner les individus dans la disposition de 
ce qui leur reste, ou dans l’usage de leur liberté, n’en est pas une consé-
quence. On voit, enfin, que cette subvention, pour être juste doit être 
distribuée proportionnellement aux avantages qu’on retire de la société. 
Elle doit donc être imposée sur les propriétés, l’être directement, et 
l’être proportionnellement au produit net. Toute autre forme d’impo-
sition entraînera des atteintes à la liberté des citoyens et à l’exercice du 
droit de propriété. Elle serait donc essentiellement injuste. 

Les règles qui déterminent la distribution des propriétés que la mort 
fait vaquer, les lois relatives aux conventions qui forment les échanges, 
les transports ou de la propriété ou de la jouissance pour un temps, les 
règlements nécessaires pour empêcher que dans l’exercice de la pro-
priété le droit d’un autre ne soit lésé ; tels sont les objets du droit civil. 

Dans ces lois, rien ne doit donc être arbitraire ; tout doit tendre, non 
à la plus grande utilité de la société, principe vague et source féconde de 
mauvaises lois, mais au maintien de la jouissance des droits naturels. 
Dans l’état de nature, la propriété du père, fruit de son industrie et de 
son travail, doit être également partagée entre ses enfants ; et si un des 
enfants meurt sans postérité, le père seul a des droits sur cet héritage. 
Ce principe suffit pour régler, dans l’état social, l’ordre des successions. 
Il s’agira seulement de reporter chaque  bien, suivant que la transmis-
sion héréditaire en est connue, ou qu’elle ne l’est pas, à la tige ou aux 
tiges les plus prochaines qui subsistent, et dont il reste des descendants, 
et de le distribuer ensuite suivant l’ordre naturel. 37 Mais quels sont les 
enfants d’un homme, d’une femme ? Si, dans la réponse à cette ques-
tion, on veut bien consulter la seule raison, et n’écouter de préjugés 
d’aucune espèce ; si ensuite on veut bien convenir que la femme, égale 

                                                             

37
 Note de Condorcet. Supposons, 1° un homme laissant de la postérité : on cherchera d’abord à quel 

degré il a des descendants encore vivants : on partagera le bien en autant de parts égales qu’il a eu de 

descendants de ce degré vivants ou ayant laissé postérité, et la part de ceux qui ont laissé postérité sera 

distribuée de la même manière à leurs descendants. 2° Un homme laisse un bien dont il a lui-même 

hérité : on cherchera le possesseur en ligne directe le plus prochain qui laisse une descendance ; s’il vit, 

le bien lui appartiendra ; sinon, il sera distribué comme s’il était au même moment vacant par sa mort. 

3° Un homme laisse un bien acquis, ou des effets mobiliers : on remontera au degré direct le plus 

proche dont il reste des personnes vivantes ou des descendants, comme dans l’article premier. 4° Un 

homme laisse-t-il un bien qui n’a été transmis qu’en ligne collatérale : on commencera par remonter au 

premier possesseur, et on le distribuera comme un bien meuble que le possesseur aurait laissé vacant au 

moment même. Par ce moyen on aurait des lois justes, et tellement simples et claires, que l’application 

ne serait jamais qu’une opération de combinaisons et de calcul. 



108     Condorcet    

en tout de l’homme, doit jouir absolument des mêmes droits ; si on se 
rappelle dans quelles limites étroites le droit de la société sur la liberté 
des individus doit être resserré, on trouvera facilement quelle législation 
sur les mariages et sur les droits des enfants nés hors du mariage, sera la 
plus conforme à la justice, et concourra le mieux à remplir l’objet pri-
mitif de toute association politique. On verra que rien, dans cette partie 
comme dans aucune autre, ne doit être arbitraire, ne doit dépendre de 
la constitution, du climat, des mœurs, ou des opinions du peuple. 

Le droit de propriété n’est, pour chaque individu, que celui d’user li-
brement de ce qui lui appartient. On ne peut regarder le droit de tester, 
c’est-à-dire d’avoir une volonté toujours révocable, de disposer de ce 
qu’on possède au moment où on cesse de le posséder, comme une 
suite de la propriété. Ainsi, point de testaments, point même de ces 
dispositions qui, en cédant une propriété, règlent pour un temps indé-
fini, la forme, l’emploi qu’on en doit faire. Toute fondation, toute pro-
priété appartenant à un corps, à une communauté, doit être à la disposi-
tion de l’État quant à la manière d’en jouir et de l’employer. 

C’est de la nature que naît le droit de propriété : toutes les propriétés 
fictives ne doivent être que des représentations des propriétés réelles ; 
et la société ne doit pas en créer arbitrairement, comme elle le fait, en 
donnant des privilèges dans la librairie ou dans les arts, des droits de 
chasse, d’usine ou de pêche sur les rivières. 

Suivant le droit naturel, la chasse appartient à chaque propriétaire 
sur son terrain ; la pêche, aux propriétaires riverains, et à tous ceux qui 
ont le droit de parcourir la rivière ; les usines, à ces mêmes propriétaires 
pris collectivement, parce que chacun d’eux n’en peut jouir séparément 
sans nuire à l’exercice de la propriété des autres. 

Nous voyons ici naître la nécessité des lois de police, c’est-à-dire des 
règles auxquelles doivent être assujettis les hommes dont les habita-
tions, les propriétés, se mêlent et se touchent, pour que la libre jouis-
sance de leurs droits ne nuise ni aux droits, ni à la sûreté, ni à la santé, 
ni au bien-être de leurs voisins. 

Toute distinction héréditaire, si elle a quelque effet civil, si elle 
donne quelque droit ; toute prérogative personnelle, si elle n’est pas la 
suite nécessaire de l’exercice d’une fonction publique, est une atteinte 
au droit naturel des autres hommes, un pas fait contre le but primitif de 
la société, et par conséquent une véritable injustice. 

C’est ainsi qu’en ne s’écartant jamais de l’équité, en se conformant à 
l’objet de la société, on parviendrait à une législation simple, déduite 
tout entière des principes de la raison universelle, et à détruire cette 



Vie de Monsieur Turgot     109                              

complication des lois, qui n’est pas un des moindres fléaux de l’hu-
manité. 

Le droit qu’a la société de punir les coupables, doit être regardé 
comme une condition des avantages que la société leur a procurée ; 
sans cela, il se bornerait, comme celui de la guerre, à ce qui est stricte-
ment nécessaire pour ôter à l’ennemi les moyens de nuire. Les peines 
ne sont légitimes qu’autant qu’elles n’excéderont pas ce qui paraîtra 
suffisant pour détourner du crime, dans le cas où il n’est commis que 
par des motifs communs à la plupart des individus ; et elles doivent, 
autant qu’il est possible, punir dans les mêmes passions qui les font 
commettre. Enfin, elles doivent être proportionnées aux crimes, c’est-à-
dire diminuer et croître en même temps que l’importance du tort fait à 
l’individu qui en a été la victime, ou l’intérêt qu’a la société de les ré-
primer. 

Mais il ne faut pas perdre de vue que la certitude de la punition fait 
plus d’impression sur celui qui est tenté de commettre des crimes, et 
donne un exemple plus propre à les prévenir, que la sévérité des lois et 
l’atrocité des supplices. 

La forme des jugements doit être telle que tout homme de sang-
froid et doué de raison puisse dire : « Je consens à me soumettre à une 
législation où l’on a pris toutes les précautions possibles pour me 
mettre à l’abri du crime d’un autre ; qui, si je suis accusé injustement, ne 
m’expose à aucun danger sensible, à aucune gêne, à aucune privation 
inutile ; qui, enfin, si je suis coupable, ne me fait éprouver qu’un traite-
ment dont je sens aujourd’hui la justice ».  

Qu’ainsi, l’accusé soit traité avec la même humanité, les mêmes 
égards qu’on lui devrait si son innocence était prouvée. 

Qu’il ne soit privé de la liberté que dans le cas où le crime dont on 
l’accuse serait puni d’une peine plus grave que l’expatriation ; qu’alors 
même, s’il n’est que soupçonné, on se contente de le citer, de l’obliger à 
une résidence fixe, et de le veiller, en sorte qu’il soit arrêté seulement 
dans le cas où il chercherait à s’échapper ; qu’autrement, il ne soit con-
damné à la prison qu’à l’instant où des preuves apportées contre lui 
seront suffisantes pour le déclarer coupable, si dans la suite de l’ins-
truction il ne parvenait à les détruire. 

Que pour enlever au crime l’espérance d’échapper à la poursuite des 
lois, pour mettre les citoyens à l’abri de celle de la vengeance, un accu-
sateur public soit seul chargé de poursuivre les crimes ; mais que la loi 
accorde à l’accusé pauvre et privé d’appui le secours d’un défenseur 
public, sans lui ôter cependant le droit de se choisir d’autres conseils. 



110     Condorcet    

Que le témoin qui a fait un faux témoignage ne soit exposé à aucune 
peine s’il se rétracte avant l’exécution du jugement. 

Que durant toute l’instruction, l’accusé soit admis à donner des 
preuves de son innocence. Que l’instruction soit absolument publique, 
et que les procédures soient imprimées  aux dépens de l’État, à une 
époque fixée avant le jugement. 38 

Qu’il soit établi par la loi quelles preuves sont nécessaires pour con-
damner, de peur que, dans une circonstance particulière, la raison des 
juges ne soit la dupe des apparences ; mais que ces mêmes preuves ne 
soient pas regardées comme suffisantes si elles ne le parussent pas à la 
raison des juges, afin que l’innocent ne soit pas la victime ou du hasard 
qui aurait rassemblé ces preuves contre lui, ou des erreurs que le législa-
teur a pu commettre en regardant ces preuves comme devant toujours 
produire une conviction complète. 

Que la loi détermine ce qui est véritablement un crime ; qu’elle in-
dique, d’une manière précise, et chaque espèce de crime, et la peine qui 
doit y être attachée, sans qu’il y ait jamais rien à prononcer dans le tri-
bunal, ni sur la qualification des actions, ni sur l’étendue de la peine, 
mais seulement sur le fait allégué. 

Que le tribunal qui juge soit formé d’hommes éclairés, choisis dans 
les classes qui ne partagent pas les préjugés populaires, afin que ni la 
nature du crime, ni l’impression qu’il produit sur les esprits, ne les ex-
posent pas à condamner un innocent. Que le tribunal ne soit chargé 
que de cette fonction seule ; qu’il ne soit pas formé de membres perpé-
tuels, afin que les intérêts de leur compagnie ou l’esprit corps ne puis-
sent les égarer dans leurs jugements. L’intérêt qu’ont tous les individus 
à ce qu’aucun crime ne soit impuni, rend ces deux conditions néces-
saires ; et il faut éviter également ou l’ignorance et les préjugés de jurés 
appelés au hasard à ces fonctions importantes, ou l’indifférence et 
l’esprit de routine de juges qui en feraient un métier. 

Que le tribunal soit assez nombreux pour qu’un nombre suffisant de 
récusations non motivées mette l’accusé à l’abri des influences se-
crètes ; et qu’en même temps les membres du tribunal soient choisis 
avec assez de soin, pour que ces récusations ne puissent donner à au-
cun coupable l’espérance de l’impunité. 

                                                             

38
 Note de Condorcet. M. Turgot croyait que l’impression de toutes ces procédures était le moyen le 

plus sûr d’épargner aux citoyens le danger et aux juges le malheur ou le crime d’une condamnation 

injuste. Il avait fait le calcul de la dépense de cette impression, et avait trouvé qu’elle était fort éloignée 

de pouvoir être un motif suffisant de se priver d’une institution si utile. 



Vie de Monsieur Turgot     111                              

Qu’on exige, pour condamner, une très grande pluralité, et qu’on 
renvoie l’accusé si cette pluralité est moindre ; sans obliger les juges à 
changer  d’avis, puisque leur décision doit être inspirée par la vérité 
seule. 

Que si, malgré toutes ces précautions, il existe encore quelque doute, 
ce soit toujours en faveur de l’accusé qu’il s’interprète ; et que, pour les 
peines les plus graves, et surtout pour celle de mort, si jamais elle peut 
être juste, l’exécution n’ait lieu qu’après le consentement du magistrat 
suprême, afin de laisser un dernier recours à l’innocence opprimée. 

Maintenir la libre jouissance des droits naturels des hommes contre 
la fraude et contre la violence ; soumettre à des formalités légales les 
conventions naturellement légitimes qu’ils peuvent former entre eux ; 
établir des formes régulières d’acquérir, de transmettre, de recevoir la 
propriété ; assujettir à des règles communes celles des actions des 
hommes que dans l’état social le maintien des droits de chacun exige 
qu’on y soumette ; c’est là que finissent les droits de la société sur les 
individus. Le reste des lois ne peut avoir pour objet que de régler la 
manière dont la puissance publique doit exercer ses fonctions. La reli-
gion ne doit pas plus être l’objet des lois que la manière de s’habiller ou 
de se nourrir. 

La société, en rapprochant les hommes les uns des autres, augmente 
l’influence de chacun sur le bonheur d’autrui ; et quoique dans un sens 
rigoureux les devoirs puissent se réduire à la justice, c’est-à-dire, à ne 
violer aucun des droits naturels d’aucun autre homme, cependant il a 
dû naître de cette influence des devoirs d’une autre nature, qui consis-
tent à diriger notre conduite de manière à contribuer au bonheur des 
autres. La récompense de ces vertus est au fond de notre cœur et dans 
la bienveillance de ceux qui nous entourent. Bien peu d’hommes sont 
appelés aux vertus publiques qui exigent de grands sacrifices. Dans un 
État soumis à des lois sages, rarement ces vertus seraient nécessaires, et 
dans les autres elles sont encore plus rarement utiles. Ce sont donc les 
vertus domestiques, celles qui conviennent à tous les hommes, celles 
par lesquelles chacun influe sur le bien-être de ceux qui ont avec lui des 
relations particulières ; ce sont ces vertus qui, si elles étaient communes, 
contribueraient le plus au bonheur général d’une grande société. 

Mais ces mêmes vertus privées qui renferment ce qu’on appelle les 
mœurs, n’ont été généralement pratiquées chez aucun peuple. Elles 
sont incompatibles avec l’esclavage domestique et les outrages à la na-
ture humaine qui en sont la suite nécessaire, avec le mépris barbare 
pour les nations étrangères ; en un mot, avec les usages et l’esprit des 
nations anciennes. On les chercherait aussi vainement chez les nations 



112     Condorcet    

féroces et superstitieuses qui ont succédé aux Romains, ou chez les 
peuples esclaves de l’Asie. Elles sont rares encore parmi nous qui avons 
ajouté toute la corruption de l’esprit mercantile aux restes honteux des 
préjugés de nos pères. Mais pourquoi chez aucun peuple n’a-t-il donc 
existé de bonnes mœurs ? C’est qu’aucun n’a eu de bonnes lois ; c’est 
que partout les lois ont flatté les vices de l’humanité au lieu de les ré-
primer ; c’est que partout, faites au gré de la volonté du plus fort, elles 
ont consacré le despotisme des hommes sur les femmes, des pères sur 
les enfants, des maîtres sur les esclaves, des riches sur les pauvres, des 
grands sur les petits, ou de la populace sur les citoyens. Interprètes fi-
dèles de la vanité, elles ont séparé les hommes en ordres, en classes, et 
contrarié la nature qui tend à les réunir. Partout elles ont prêté l’appui 
de la force à la charlatanerie, au monopole, qui cherchent à étouffer 
l’honnête et paisible industrie ; partout elles ont violé dans les lois cri-
minelles les droits de l’humanité, offensé dans les lois civiles ceux de la 
propriété, ceux de la liberté dans la législation des impôts et de 
l’administration. Partout leur complication, comme leurs dispositions 
injustes, tendent à inspirer le désir de la fraude, à rendre les hommes 
ennemis, à leur créer des intérêts opposés. Partout elles ont favorisé 
l’inégalité des fortunes qui plonge une petite partie des citoyens dans la 
corruption, pour condamner le reste à l’avilissement et à la misère. 

Supposons maintenant ces législations remplacées par celle que la 
nature et la raison nous indiquent. Tout doit nécessairement changer. 
Des lois sur les mariages, plus conformes à la nature, et des lois qui 
partageraient les successions entre tous les enfants, tendraient égale-
ment à faire régner la paix dans les familles, et à diviser les fortunes 
avec plus d’égalité. La liberté du commerce et de l’industrie favoriserait 
cette distribution plus égale, et empêcheraient en même temps la por-
tion la plus pauvre et la plus faible de la société d’éprouver l’oppression 
et de gémir dans la dépendance des commerçants riches, des fabricants 
privilégiés. Un ordre d’impositions toujours simple, toujours exempt de 
vexation, rendrait à la fois de la douceur et de l’énergie à l’âme du 
peuple, dégradée ou révoltée par l’action toujours présente de la tyran-
nie fiscale. Alors on ne verrait plus ces fortunes de finance et de 
banque, source de luxe et de corruption pour celui qui les possède, et 
d’avilissement pour ceux qui lui portent envie ou qui se vendent à ses 
passions. La suppression de ces distinctions humiliantes entre les 
classes de citoyens qui perpétuent les richesses et l’orgueil de quelques 
familles, empêcherait une partie de la société de se croire née pour se 
soumettre à l’orgueil et aux caprices de l’autre, ou pour se venger de 
l’oppression par la fraude. Les mœurs gagneraient encore à la destruc-



Vie de Monsieur Turgot     113                              

tion de cette foule de petites places inutiles dans une administration 
bien ordonnée, qui, données à la protection, ne servent qu’à nourrir 
l’oisiveté, l’intrigue, l’esprit de servitude ; et les vices disparaîtraient 
parce qu’on aurait détruit les causes qui les produisent. 

C’est par des lois sages, qui tendent à diviser les propriétés, que le 
luxe doit être attaqué. Il naît des inégalités de fortune, et il en est la 
suite nécessaire. Les lois somptuaires sont injustes, nuisent à l’industrie 
; elles sont éludées, ou, en assurant la durée des fortunes dans  les fa-
milles, elles servent à maintenir cette inégalité dont les effets sont plus 
dangereux que ceux du luxe. 

C’était dans les mauvaises lois que M. Turgot voyait la source des 
mauvaises mœurs39, et c’est par cette raison qu’ayant des principes de 
morale très purs, auxquels il avait religieusement soumis sa conduite, il 
avait tant d’indulgence dans ses jugements. Tout ce qui ne portait point 
le caractère de la bassesse, de la fausseté, de la dureté, du mépris pour 
les droits des hommes, de la tyrannie, trouvait facilement grâce à ses 
yeux éclairés ; il y voyait la faute des institutions sociales plus que celle 
des hommes, et, lorsque ces faiblesses et ces vices étaient joints à des 
qualités estimables ou à des vertus réelles, il croyait que ces vertus ap-
partenaient à l’homme même, et que le reste ne lui était qu’étranger. 

Le véritable intérêt des peuples est donc d’être assujettis à une légi-
slation qui, respectant tous les droits des hommes, soit uniquement 
occupée de les en faire jouir, et qui, fidèle aux principes d’une raison 
éclairée, ait cherché les moyens les plus sûrs et les plus simples de par-
venir à ce but. 

Quelle que soit la constitution à laquelle le peuple est soumis, un 
commerce libre, une industrie sans entraves, un impôt levé directement 
sur les terres, des lois civiles simples, des lois criminelles humaines et 
justes, qui, toutes fondées sur la nature de l’homme et des sociétés, et 
déduites de ces principes par la raison, doivent être partout les mêmes ; 
voilà ce qui partout fera le bien du peuple, ce qui partout peut faire 
naître le bonheur et les vertus. 

Si l’on s’est écarté de ces principes, l’intérêt du peuple est encore 
qu’on s’en rapproche, quels que soient son gouvernement, ses mœurs, 
sa religion, ses usages, ses opinions. C’est donc à établir quelles doivent 
être ces lois, à trouver les moyens de les rendre aussi simples, aussi par-
faites, qu’on peut l’espérer, que doivent s’exercer les écrivains politiques 

                                                             

39
 Note de Condorcet. On a beaucoup répété le mot d’un ancien, quid vanae sine moribus loges profi-

cient ? Il y a peu de maximes plus anti-philosophiques, et qui aient fait plus de mal. La maxime con-

traire, quid vani sine legibus mores proficient ? serait plus vraie. 



114     Condorcet    

et non à chercher quelles lois conviennent à un degré de latitude plutôt 
qu’à un autre, quelles institutions sont plus propres à exalter certaines 
passions, à favoriser les intérêts de quelques classes, à soutenir diffé-
rentes espèces de tyrannies, et à perpétuer des préjugés plus ou moins 
absurdes. 

En supposant des lois faites sur ces principes, malgré quelques abus 
particuliers d’autorité, le sujet d’un monarque serait encore réellement 
plus libre qu’il ne l’est dans la plupart des constitutions prétendues ré-
publicaines où l’on se vante de jouir de la liberté. En effet, si l’on exa-
mine les gouvernements qui osent se dire libres, on y verra les hommes 
soumis à une foule de gênes réelles qu’ils sentent, dont ils gémissent, 
mais contre lesquelles ils ne réclament point, parce qu’elles n’entrent 
pas dans l’idée d’esclavage, telle que leurs préjugés la leur donnent. Si 
on considère ensuite les États où la liberté politique n’existe pas même 
en apparence, on verra que la plupart des vexations dont on s’y plaint, 
naissent des défauts de la législation et non de la privation de cette li-
berté. 

Si des lois justes y étaient établies, si elles étaient consacrées par 
l’opinion commune comme les seules qui soient conformes à la raison 
et à la nature, ces lois seraient respectées. Il suffit, pour le prouver, de 
jeter les yeux sur cette foule de lois absurdes qui ont avili ou tourmenté 
l’espèce humaine, et dont aucune n’a été rendue sans un motif fondé 
sur quelque erreur populaire. Avec des lois simples, on aurait bien peu 
à craindre d’un gouvernement devenu presque sans action, puisqu’il 
aurait renoncé à la manie de tout régler, de tout diriger. On n’aurait 
plus à redouter cette aristocratie qui domine partout et qui n’est née 
que de l’inégalité des richesses. Tous les moyens indirects d’opprimer 
seraient détruits, et des abus d’autorité directs et faits à découvert ne 
peuvent qu’être très rares, n’attaquent qu’un petit nombre d’individus, 
n’ont lieu enfin que dans des circonstances extraordinaires. 40 

Si l’on considère les rapports d’un peuple à un autre, on peut dire 
que l’intérêt national n’existe pas dans ce sens où l’on suppose ces inté-
rêts opposés. En effet, si les chefs d’une nation peuvent trouver un 
avantage réel à soumettre un autre peuple, cet avantage ne peut s’éten-
dre sur le corps entier de la nation. Plus un peuple sera entouré de voi-
sins riches, puissants, ayant de l’industrie, plus il trouvera chez eux de 

                                                             

40
 Note de Condorcet. Un prince a très rarement un intérêt réel d’abuser du pouvoir, et il est le seul, 

dans un État monarchique, qui puisse en abuser d’une manière directe. Les ministres peuvent avoir plus 

que lui l’intérêt d’opprimer, et les grands ou les agents subalternes du gouvernement plus que les 

ministres ; mais ni les uns ni les autres ne peuvent exercer qu’une oppression indirecte. 



Vie de Monsieur Turgot     115                              

ressources pour ses besoins, d’encouragement pour son industrie. Il 
sera sans doute obligé de ne cultiver que les denrées auxquelles son sol 
est le plus propre, de n’exercer que les genres d’industrie où il peut 
soutenir la concurrence ; mais loin que ce soit une perte pour lui, c’est 
au contraire un bien pour tous. La liberté du commerce étranger est 
pour un peuple le seul moyen de mettre le commerce à l’abri du mono-
pole. Il lui importe également que dans la vente de ses denrées la con-
currence étrangère le rende indépendant des commerçants nationaux, 
et que cette même concurrence, en lui apportant les marchandises 
étrangères, le défende contre l’avidité de ses manufacturiers. Quand 
même les autres nations rejetteraient ses denrées, lui fermeraient leurs 
ports, son intérêt serait encore que les siens leur restassent ouverts ; 
une réciprocité de prohibitions ne servirait qu’à le priver du secours des 
étrangers, et le condamner à payer plus cher ses besoins. L’intérêt com-
mun des peuples est d’être bien gouvernés chez eux, d’être justes en-
vers les étrangers comme envers les citoyens, de conserver la paix avec 
les nations voisines. Les guerres de vanité, les guerres d’ambition, les 
guerres de commerce, sont également sans objet. Jamais un peuple ne 
peut avoir intérêt ni d’en attaquer un autre, ni de gêner sa liberté, ni de 
s’emparer, à son exclusion, d’une branche de commerce ; et l’on peut 
dire en général et dans le même sens, que l’intérêt d’une nation est 
d’accord avec l’intérêt commun de toutes, comme on a dit que l’intérêt 
bien entendu de chaque individu s’accordait avec l’intérêt commun de 
la société. Plus les peuples auront de bonnes lois, plus les guerres se-
ront rares. Ce sont les mauvaises lois qui produisent et les haines natio-
nales, et ces passions inquiètes et turbulentes qui ont agité tant de na-
tions. 

Que des idées si simples et si naturelles aient été si longtemps igno-
rées, on ne doit pas en être surpris, si on songe combien, depuis les 
temps historiques, il y a eu peu de pays où quelques hommes aient cul-
tivé leur raison, et pendant combien peu de temps ils ont pu la cultiver 
librement. La méthode qui nous conduit à des vérités précises par 
l’analyse de nos idées, n’a été connue que pour les sciences mathéma-
tiques avant le dernier siècle. C’est à la fin du même siècle, et dans ce-
lui-ci, qu’elle s’est étendue sur toutes les parties des connaissances hu-
maines, et qu’en même temps elle s’est répandue dans presque toutes 
les nations de l’Europe. Mais il paraîtra peut-être plus étonnant que la 
plupart de ces vérités de l’économie politique n’aient pas été adoptées 
par tous les esprits dans le moment où elles leur ont été présentées. On 
peut en accuser sans doute, jusqu’à un certain point, l’intérêt et les pas-
sions ; mais cette cause ne suffirait pas. Ceux qui ont un intérêt du 



116     Condorcet    

moins momentané de combattre ces vérités, ne forment ni la partie la 
plus nombreuse de la société, ni celle qui exerce le plus d’empire sur 
l’opinion générale. Quelle est donc la cause du peu de progrès qu’ont 
fait jusqu’ici des vérités si simples et si importantes ? 

La plupart des hommes, soit par le vice de leur éducation, soit pour 
n’avoir pas contracté l’habitude de réfléchir, ne jugent point par eux-
mêmes et reçoivent d’autrui toutes leurs opinions. Pour juger par soi-
même, il faut savoir analyser les propositions qu’on examine, et les 
preuves sur lesquelles on les appuie, examen qui exige du temps, du 
travail et pour presque toutes les questions, des études préliminaires. 
Dans les sciences physiques, on convient sans peine de son ignorance ; 
on avoue que pour les entendre on a besoin de les étudier ; on connaît 
ceux qui passent pour être instruits, on s’en rapporte à eux ; et il suffit 
que les gens éclairés conviennent d’une vérité pour que le reste la croie 
et la professe. Il n’en est pas de même dans l’économie politique. Cha-
cun s’y croit juge ; on n’imagine pas qu’une science qui n’emploie que 
des mots de la langue usuelle ait besoin d’être apprise ; on confond le 
droit social d’avoir un avis sur ce qui intéresse la société, avec celui de 
prononcer sur la vérité d’une proposition, droit que les lumières seules 
peuvent donner. On veut juger, et on se trompe. 41 

Connaître la vérité pour y conformer l’ordre de la société, telle est 
l’unique source du bonheur public. Il est donc utile, nécessaire même, 
d’étendre les lumières, et surtout de les répandre. Dans une nation où le 
grand nombre serait véritablement éclairé et libre de préjugés, il ne 
pourrait s’établir que des lois justes et sages ; et en même temps une 
nation qui aurait reçu ces lois du génie d’un homme supérieur, ne pour-
rait rester longtemps dans l’ignorance. Sans doute la plupart des hom-
mes, obligés d’embrasser pour vivre une profession qui remplit tout 
leur temps, ne peuvent employer à s’instruire qu’un espace très court ; 
mais d’abord il est aisé de sentir que si les lois étaient bonnes, si elles ne 
condamnaient aucune classe de citoyens à l’humiliation, si elles favori-
saient la division des propriétés et des richesses, le nombre des pauvres 
serait moindre, et le temps que, dans chaque famille, on pourrait consa-
crer à l’éducation, serait moins resserré. 

                                                             

41
 Note de Condorcet. M. Turgot disait souvent que si une assemblée d’états, une compagnie de magis-

trature, un corps de prélats et de docteurs, voulaient juger, d’après eux-mêmes, des questions 

d’astronomie et de physique, et croyaient avoir le droit de les décider, ils se tromperaient aussi souvent 

que sur les objets d’administrations, de commerce, de législation, etc., et il eût pu en citer plus d’un 

exemple. Dans ce moment, l’histoire du magnétisme ou du blétonisme ne prouve-t-elle pas également à 

quel point l’opinion peut s’égarer lorsque les ignorants cessent en physique de croire les savants sur 

leur parole ? 



Vie de Monsieur Turgot     117                              

En examinant les connaissances physiques, morales, politiques, qu’il 
serait à désirer de donner à tous les hommes, qui suffiraient à tous pour 
l’usage commun de la vie, qui ne sont pas au-dessus de la portée des 
esprits les moins propres à l’étude, qui développeraient le germe des 
talents dans ceux en qui la nature l’a placé, qui serviraient enfin à dimi-
nuer l’inégalité entre les hommes des différentes classes, et même ceux 
des effets de l’inégalité naturelle ou de l’inégalité d’instruction qui peu-
vent être nuisibles, M. Turgot avait observé que l’obstacle qui s’op-
posait à ce que tous les hommes puissent acquérir ces connaissances ne 
venait pas de la nature, mais de nos institutions arbitraires. 

Si l’on n’enseignait aux enfants que des vérités, si on ne leur parlait 
que de ce qu’ils peuvent entendre, il n’y aurait presque plus d’esprits 
faux. 

On apprendrait plus aisément à lire et a écrire correctement une 
langue dont l’orthographe répondrait exactement à la prononciation. 42 

Si les poids, les mesures étaient partout uniformes, si leurs divisions 
étaient formées d’après une méthode simple et commode ; outre les 
avantages qu’en retirerait le commerce, la facilité d’acquérir des idées 
justes et nettes sur un objet important dans toute la conduite de la vie, 
aurait encore plus d’un genre d’utilité. 

Une morale, fondée sur la nature de l’homme et sur la raison, où 
l’on commencerait l’instruction par l’analyse et le développement des 
idées morales, trouverait un accès facile dans tous les esprits. 

Si les lois étaient de simples conséquences des principes généraux du 
droit naturel, presque tous les hommes en pourraient acquérir une con-
naissance suffisante pour régler leur conduite ; non seulement parce 
que ces lois seraient plus simples, qu’elles embrasseraient moins d’ob-
jets, qu’elles pourraient être écrites dans un style plus intelligible, mais 
encore parce qu’étant liées entre elles et déduites des mêmes principes, 
elles se graveraient plus aisément dans la mémoire. 43 

                                                             

42
 Note de Condorcet. M. Turgot avait formé une liste complète de tous les sons de la langue, à chacun 

desquels il proposait d’attacher un caractère, Comme toutes les nuances de la prononciation entraient 

dans cette liste, il avait porté à trente huit au moins le nombre de ces caractères, au moyen desquels on 

aurait appris à lire et à écrire en même temps avec beaucoup de facilité. Ce travail ne s’est pas retrouvé 

dans ses papiers. 
43

 Note de Condorcet. On doit être effrayé sans doute, lorsqu’on voit dans l’Europe entière les hommes 

assujettis à une foule de lois civiles et politiques qu’ils ne peuvent entendre. L’Angleterre n’est pas 

exceptée du malheur général. 1° Dans ses lois criminelles, tout ce qui ne tient pas à la procédure est 

presque  aussi embarrassé, aussi obscur, que chez les autres peuples. 2° Ses lois civiles sont un chef-

d’œuvre de subtilité juriste, et prouvent combien est défectueuse cette constitution si vantée, qui n’a pas 

même songé à réformer cet abus. 3° Sa législation du commerce, des manufactures, des finances, ne le 

cède, ni en complication ni en déraison, à celle d’aucun peuple connu. 4° Sa législation politique n’est 



118     Condorcet    

Si enfin on avait mis dans les sciences physiques et dans l’application 
de ces sciences aux arts plus de philosophie et de méthode, on sent 
combien leurs éléments seraient plus faciles à apprendre. Puis donc que 
l’établissement d’une éducation publique vraiment digne de ce nom 
n’est pas une chimère, le soin de l’établir et de la perfectionner devient 
un des premiers devoirs des chefs d’une nation, et ils doivent se garder 
surtout de l’abandonner aux prêtres, dont l’influence directe sur la mo-
rale du peuple est incompatible avec le bon ordre les sociétés. 

M. Turgot regardait comme très importante toute méthode de sim-
plifier, de rendre plus faciles les opérations de l’esprit quelles qu’elles 
fussent. On ne peut détruire l’inégalité d’intelligence, de lumière, entre 
les individus de l’espèce humaine ; elle est une suite de la nature comme 
de l’état de société ; il serait nuisible d’arrêter les efforts des hommes 
supérieurs ; mais (et c’est le but que l’on doit se proposer dans la socié-
té), il est possible de faire en sorte que tous les hommes, étant instruits 
de ce qu’ils doivent savoir, étant préservés des erreurs par l’éducation, 
étant à l’abri des prestiges de la charlatanerie dans tous les genres, la 
supériorité de connaissances ou de talent, soit un avantage pour ceux 
qui la possèdent, sans qu’ils puissent trouver dans cette supériorité le 
moyen de tenir les autres dans la dépendance, ou de les rendre victimes 
de leur adresse. C’est surtout en facilitant l’instruction par la simplicité 
et la netteté des méthodes ; en faisant naître, en fortifiant l’habitude de 
recevoir, d’adopter des notions claires, que l’on peut parvenir à ce but. 
La justesse de l’esprit suffirait alors pour que les hommes n’eussent 
aucun avantage sensible les uns sur les autres dans les fonctions com-
munes de la vie ; car la justesse est, de toutes les qualités, celle qui in-
flue le plus sur les détails de la conduite, et celle que la nature a le plus 
universellement et le plus également répandue. 44 

Tout obstacle au progrès des lumières est un mal. Que l’impression 
soit donc  libre. D’abord on ne peut restreindre cette liberté sans gêner 
l’exercice des droits naturels. Qu’est-ce en effet qu’imprimer ? C’est 
soumettre aux yeux des autres hommes ses opinions, ses idées. Or, qu’y 
a-t-il dans cette action de contraire aux droits d’autrui ? D’ailleurs, 
l’examen des opinions, des pensées d’un autre, n’est-il pas une des 
routes qui peuvent conduire à la vérité ? Elle est un bien réel ; et dès 

                                                                                                                                            

pas même exempte de ce défaut ; et la dernière querelle sur la légitimité de l’élection de Westminster, 

c’est-à-dire, sur la question la plus importante pour la liberté du peuple, en est une preuve sensible. 
44

 Note de Condorcet. Si on songe que chez tous les peuples, sans exception, l’éducation a consisté et 

consiste encore en très grande partie à remplir d’absurdités la tête des enfants, on conviendra que les 

faits sont plus favorables que contraires à cette opinion. 



Vie de Monsieur Turgot     119                              

lors la société ne peut avoir le droit de priver aucun individu d’un 
moyen de la connaître. Le danger de l’abus de l’imprimerie est nul. S’il 
s’agit d’opinions générales, toute vérité est utile, et une erreur imprimée 
ne peut être dangereuse, à moins qu’on ne soit pas libre de l’attaquer. 
S’agit-il de discuter des droits particuliers, des actions qui ont quelque 
influence sur l’ordre public ? Ce serait alors que les restrictions à la li-
berté d’imprimer deviendraient plus tyranniques encore puisqu’au droit 
général d’exposer ses idées, se joint ici le droit non moins sacré de dis-
cuter ses intérêts. 

Qu’on examine donc, d’après les principes du droit naturel, dans 
quel cas un imprimé peut être un crime ; qu’alors, comme pour les 
autres délits, on fixe en quoi il consiste ; qu’on détermine les moyens de 
le constater, et qu’on le soumette à une peine. Mais que chaque citoyen 
conserve le droit d’imprimer, comme celui d’employer à son usage un 
instrument utile, dont il pourrait abuser pour commettre un crime. 45 

M. Turgot regardait l’imprimerie comme l’invention la plus utile aux 
hommes. C’est elle qui leur assure la jouissance de la vérité, et ces avan-
tages précieux que recevra chaque génération nouvelle, du progrès tou-
jours croissant des lumières. Partout où la liberté de la presse sera éta-
blie, la vérité finira par triompher de l’erreur, et les abus disparaîtront à 
la longue. Les grandes injustices particulières seront plus difficiles, car 
l’opinion générale dirige l’autorité, quels qu’en soient les dépositaires ; 
mais, pour qu’elle ait toute sa force, et pour que sa force soit bien em-
ployée, il faut que cette opinion soit publique et prononcée. 

Il y a loin des principes politiques de M. Turgot, à ce qu’il trouvait 
établi chez la plupart des nations, et l’espérance de les voir s’en rappro-
cher est encore bien éloignée. Toutes, peut-être, y parviendront un 
jour ; mais, si la sagesse des gouvernements, si les efforts des hommes 
éclairés doivent hâter ce moment dans les différents pays, ce ne doit 
pas être par les mêmes moyens : et c’est surtout relativement à la fa-
cilité plus ou moins grande de se rapprocher du véritable bien, qu’il 
faut examiner les constitutions, les usages, les préjugés des différents 
peuples. 

Une constitution républicaine est la meilleure de toutes. C’est celle 
où tous les droits de l’homme sont conservés, puisque celui d’exercer le 

                                                             

45
 Note de Condorcet. M. Turgot avait formé le plan de cette partie importante de la législation. Dans 

aucun pays de l’Europe la liberté de la presse n’existe réellement ; partout elle est restreinte par des 

lois. A la vérité, en Angleterre, ces lois sont tombées en désuétude, ou plutôt sont exécutées arbitraire-

ment ; et comme l’opinion publique est pour la liberté, les décisions des jurés sont presque toujours en 

sa faveur. Il en résulte un inconvénient : les libelles y sont tolérés au delà des justes bornes, ce qui a 

beaucoup contribué à diminuer en Angleterre le ressort de l’honneur. 



120     Condorcet    

pouvoir législatif, soit par lui-même, soit par ses représentants, est un 
de ces droits. M. Turgot disait souvent : « Je n’ai jamais connu de cons-
titution vraiment républicaine »46, c’est-à-dire, de pays où tous les pro-
priétaires eussent un droit égal de concourir à la formation des lois, de 
régler la constitution des assemblées qui rédigent et promulguent ces 
lois, de leur donner la sanction par leur suffrage, et de changer, par une 
délibération régulière, la forme de toutes les institutions publiques. Par-
tout où ces droits n’existent pas d’une manière légale, il n’y a pas de 
république, mais une aristocratie plus ou moins vicieuse à laquelle on 
en a donné le nom : et on regardera comme les plus nuisibles au bon-
heur commun celles où les hommes qui exercent l’autorité ont un inté-
rêt contraire à l’intérêt général, parce qu’alors ce sont celles où volon-
tairement on fait le plus de mal. Ensuite viennent celles qui opposent le 
plus d’obstacles aux lumières, où il faut plus d’efforts et de temps pour 
ramener l’opinion publique à la vérité, celles où cette opinion publique 
a moins de puissance, celles enfin où il est le plus difficile de former et 
de suivre un plan régulier de réformation. 

Le droit de contribuer avec égalité à la formation des lois est, sans 
doute, un droit essentiel, inaliénable et imprescriptible, qui appartient à 
tous les propriétaires. Mais, dans l’état actuel des sociétés, l’exercice de 
ce droit serait presque illusoire pour la plus grande partie du peuple, et 
la jouissance libre et assurée des autres droits de la société a une in-
fluence bien plus étendue sur le bonheur de presque tous les citoyens. 
D’ailleurs, ce droit n’a plus la même importance, si l’on regarde les lois, 
non comme l’expression de la volonté arbitraire du plus grand nombre, 
mais comme des vérités déduites par la raison des principes du droit 
naturel, et adoptées comme telles par la pluralité. La seule différence 
alors est que le consentement à ces vérités est tacite dans une constitu-
tion, tandis que, dans une autre, il est public et assujetti à des formes 
légales et régulières ; ainsi, au lieu de l’intérêt très grand de n’être pas 
soumis à la volonté arbitraire d’un autre, on a celui de n’être soumis 
qu’à une raison éclairée qui n’impose que des lois utiles au bonheur 
général, et de vivre sous une constitution qui puisse donner une espé-
rance bien fondée de voir s’établir de telles lois. 

                                                             

46
 Note de Condorcet. M. Turgot avait cessé de vivre avant la fin de la guerre, et, il craignait pour les 

États- Unis d’Amérique l’influence de l’esprit mercantile et celle des préjugés anglais, relativement à la 

constitution des États, à l’impôt, aux lois prohibitives, aux commerces exclusifs, etc. Voyez sa lettre à 

M. Price. L’époque de la paix était pour ces États un moment de crise, et il était difficile d’en prévoir 

les suites. Même aujourd’hui il le serait encore de prononcer sur leur avenir, puisque le sort de la liberté 

américaine est attaché à l’existence de l’aristocratie héréditaire et militaire que les officiers de l’armée 

ont essayé d’établir sous le nom d’Ordre de Cincinnatus. 



Vie de Monsieur Turgot     121                              

Sous ce point de vue, les monarchies ont de grands avantages : 1° Le 
monarque n’a et ne peut avoir aucun intérêt de faire de mauvaises lois, 
avantage qui n’existe dans aucune aristocratie, c’est-à-dire, dans aucun 
des gouvernements républicains anciens et modernes de notre hémis-
phère. 2° Souvent il peut agir conformément à l’opinion des hommes 
éclairés, sans attendre qu’elle ait entraîné l’opinion générale, et il doit 
opposer moins de résistance à l’ordre naturel qui tend à rendre cette 
opinion de plus en plus conforme à la vérité. 3° Enfin, on peut espérer 
dans cette constitution, que les mauvaises lois seront attaquées avec 
moins de ménagement, et suivant un plan plus régulier et mieux com-
biné. Des peuples naissants ou peu nombreux peuvent seuls avoir un 
législateur qui ne soit pas un monarque. 

On ne peut pas dire qu’un monarque soit intéressé à défendre la dis-
cussion des principes de la législation, et à empêcher sa nation de con-
naître quelles lois contribueraient le plus au bonheur public. En effet, si 
la félicité du peuple dépend plus de la sagesse des lois, que de la  forme  
sous  laquelle  elles  reçoivent  leur  sanction,  il  est  clair  que  plus  un  
monarque emploiera son autorité à donner de bonnes lois, plus cette 
autorité sera sacrée, et moins le peuple même aura d’intérêt à regretter 
une constitution libre. 

On doit éviter dans la réforme des lois : 1° tout ce qui peut troubler  
la  tranquillité publique ; 2° tout ce qui produirait des secousses trop 
vives dans l’état d’un grand nombre de citoyens ; 3° tout ce qui heurte-
rait de front des préjugés ou des usages généralement reçus. Quelque-
fois une loi ne peut produire tout le bien qu’elle promet, ou même ne 
peut être exécutée tant que l’opinion s’élèvera contre elle ; et il faut 
alors commencer par changer l’opinion. Les lois qui préparent des 
changements nécessaires peuvent être différentes pour les différents 
peuples, parce que ces lois sont faites contre des préjugés, des abus qui 
n’ont ni la même origine ni les mêmes effets ; mais les lois qui établis-
sent ensuite l’ordre le plus utile à la société doivent être les mêmes par-
tout, puisqu’elles doivent être fondées sur la nature de l’homme, sur ses 
droits, qui partout sont les mêmes. 

C’est dans le moment de cette réforme que l’impossibilité de faire 
des lois rigoureusement justes, réduit les obligations du législateur à ne 
faire que des lois dont il résulte une moindre injustice. 

Les principes de la politique extérieure sont sujets aux mêmes modi-
fications. Si les vrais intérêts communs à tous les peuples sont mécon-
nus par vos voisins, alors la perte d’une puissance qu’ils employaient 
contre vous peut être pour vous un avantage réel ; alors, quoique le 
maintien de la tranquillité générale soit l’intérêt commun de tous les 



122     Condorcet    

peuples, on peut regarder certaines révolutions comme avantageuses. 
C’est ainsi que la destruction de l’empire ottoman serait un bien réel 
pour toutes les nations de l’Europe, en ouvrant au commerce des 
routes nouvelles, en détruisant le monopole de celui de l’Inde ; et un 
bien pour l’humanité entière en entraînant l’abolition de l’esclavage des 
nègres ; et parce que dépouiller un peuple oppresseur, ennemi de ses 
propres sujets, ce n’est point attaquer, mais venger les droits communs 
de l’humanité. Ainsi, ce qui semblerait au premier coup d’œil être une 
exception aux principes généraux, n’est au contraire qu’un moyen de 
détruire les obstacles qui empêchent de les adopter dans toute leur in-
tégrité ; et il n’en est ni moins généralement ni moins strictement vrai, 
qu’il n’existe jamais aucune raison pour la puissance souveraine, de 
gêner les citoyens dans l’exercice de leurs droits, ni de violer la justice à 
l’égard des étrangers. 

Les républiques fédératives paraissaient à M. Turgot un des meil-
leurs moyens de concilier la sûreté d’un État contre les invasions étran-
gères, et sa puissance pour se défendre, avec la tranquillité intérieure, et 
enfin d’assurer l’indépendance des États qui n’ont pas une vaste éten-
due. Il croyait que tous les peuples voisins qui ont la même langue, la 
même manière de vivre, les mêmes usages, devaient naturellement for-
mer ces associations ; et il avait médité longtemps sur les moyens de 
donner à ces ligues une consistance solide et durable, et de les établir 
sur des principes fixes. Celles qui existent en Europe ont été formées 
au hasard et d’après les circonstances mais grâce aux lumières et à 
l’esprit qui règnent dans ce siècle, l’Amérique pouvait se créer un sys-
tème de constitution plus régulier, plus simple, mieux combiné ; et 
cette espérance avait engagé M. Turgot à s’occuper avec plus d’intérêt 
encore de cet objet presque neuf en politique. 

La seule difficulté qui se présente dans ces constitutions, consiste à 
trouver les moyens de former une union que rien ne puisse altérer, et 
de se procurer dans les affaires extérieures des forces suffisantes qu’on 
puisse employer avec célérité, sans nuire cependant à l’indépendance 
que chaque république particulière doit conserver dans son intérieur, et 
sans que les forces préparées pour leur défense commune puissent ja-
mais être employées contre elles. 

Si chaque État adoptait une législation conforme aux principes du 
droit naturel ; si par conséquent la liberté du commerce et de l’industrie 
n’était gênée ni par des prohibitions, ni par des privilèges, ni par les 
droits fiscaux, on aurait déjà aplani une grande partie de ces obstacles, 
et tari les sources de désunion les plus dangereuses. 



Vie de Monsieur Turgot     123                              

La manière de se rendre les hommes accusés d’un délit sur un terri-
toire et réfugiés sur un autre, deviendrait encore très simple, si, en se 
conformant aux mêmes principes, la loi ne mettait au nombre des délits 
que de véritables crimes. Ils seraient les mêmes partout, les peines se-
raient peu différentes ; ainsi, aucune raison tirée de l’humanité ou de la 
justice ne pourrait s’opposer à ce que ces accusés fussent rendus. Mais 
l’État où ils ont cherché un refuge doit offrir une protection à l’in-
nocence opprimée ; l’accusé ne doit donc être rendu que dans le cas où, 
d’après un examen scrupuleux du crime et des preuves déjà acquises 
contre lui, un tribunal de l’État où il a cherché un asile aurait jugé qu’il 
est prouvé que l’accusation n’est pas l’ouvrage de la vengeance, de 
l’intérêt, des préjuges du moment ; et que l’instruction faite contre l’ac-
cusé en son absence suffirait pour prononcer qu’il est coupable, si ses 
défenses ne pouvaient affaiblir les preuves qui en résultent. 

Les disputes sur les limites doivent être décidées avant la confédéra-
tion ; et le peu d’importance d’attacher un canton de plus ou de moins 
à chaque république rendrait presque toujours cette décision facile, si le 
commerce était partout également libre ; si partout les charges pu-
bliques, levées directement sur les terres, ne s’étendaient qu’aux dé-
penses nécessaires. Il ne resterait donc que les disputes sur des terrains 
nouvellement acquis, sur des changements produits dans le cours des 
rivières ; et pour ces différends, il serait facile de convenir d’une législa-
tion d’après laquelle le conseil suprême de la confédération déciderait 
chaque question particulière et où, quant aux nouvelles possessions, on 
laisserait chaque propriétaire ou l’assemblée des propriétaires de chaque 
canton, libre de s’associer à celui des États voisins qui lui paraîtrait mé-
riter la préférence. 

Le même conseil déciderait également les contestations sur le tort 
que les travaux publics, entrepris pour le bien d’un État, peuvent faire 
aux États voisins. 

Les objets qui restent à régler sont le droit de faire la guerre ou la 
paix : l’administration du militaire et celle de l’impôt destiné pour être 
employé à la défense ou à l’avantage commun de la confédération. 

Il paraît d’abord nécessaire que chaque État renonce au droit de 
faire la guerre ou la paix, de former des traités, et qu’il faut laisser ce 
droit en entier au corps qui représentera la totalité de la confédération. 
On peut, pour éviter les inconvénients de ce pouvoir, établir : 1° que ce 
corps n’aura le droit de déclarer la guerre qu’à une grande pluralité de 
ses membres, et seulement dans le cas d’invasion ; 2° que, dans tout 
autre cas, il faudra nécessairement une pluralité, non des voix des 
membres de ce conseil, mais des États, dont les représentants seront 



124     Condorcet    

alors obligés de se conformer au vœu de leurs commettants. Mais les 
détails de la conduite de la guerre seraient toujours réglés à la pluralité 
des voix. 

Les traités doivent, par les mêmes raisons, être rédigés seulement 
d’après le vœu de la pluralité des membres, excepté le cas où il s’agirait 
de faire le sacrifice d’un territoire appartenant à un des membres de la 
confédération ; ce qui ne pourrait avoir lieu que de son consentement 
ou de l’avis d’une très grande pluralité des autres États. 

L’administration du militaire présente de beaucoup plus grandes dif-
ficultés. En effet, on ne peut, sans exposer la liberté commune, mettre 
l’armée dans la dépendance du conseil suprême, ni laisser la liberté à 
chaque État d’en former une suivant sa volonté. Mais on pourrait éviter 
ces inconvénients par des précautions très simples : 1° le conseil su-
prême déciderait des places fortes qu’il conviendrait d’établir dans 
chaque État aux dépens du trésor commun ; mais la garnison de ces 
places en temps de paix serait formée des milices de l’État particulier 
qui en nommerait tous les officiers ; 2° il n’y aurait de troupes réglées, 
en temps de paix, que ces milices régulières formées par chaque État et 
destinées à ces garnisons ; mais, dans chaque canton, les citoyens en 
état de porter les armes formeraient des espèces de milices, éliraient 
leurs officiers, et se rassembleraient librement, chaque année, pour 
quelques exercices. Chaque État se chargerait d’établir une ou plusieurs 
écoles de génie, d’artillerie et de tactique, où l’on enseignerait ces par-
ties de l’art militaire aux citoyens qui voudraient les apprendre et où 
l’on donnerait des encouragements à ceux qui se distingueraient. Par ce 
moyen, on aurait en grande partie les avantages d’une armée sur pied, 
sans en avoir les dangers, et au moment de la guerre, chaque État trou-
verait prêts ses officiers et les soldats nécessaires pour former son con-
tingent. On pourrait ne lever l’armée qu’à la déclaration de guerre et la 
licencier au moment de la paix ; l’état actuel des lumières permettant de 
suppléer à des connaissances pratiques dont l’acquisition exposerait à 
quelque danger, par une théorie qui n’en peut avoir aucun. Le soin de 
former les arsenaux, tant pour l’armée de terre que pour la marine, se-
rait également remis à chaque État, mais d’après la décision de l’as-
semblée générale ; en sorte que, pendant la paix, chaque État serait 
chargé de l’administration, et qu’en temps de guerre, au contraire, 
tout dépendrait du conseil suprême, qui, par les moyens déjà exposés, 
n’ayant le pouvoir de faire la guerre, hors le cas d’invasion, que par le 
consentement d’une grande pluralité des États particuliers, ne pourrait 
jamais acquérir une autorité militaire ni longue, ni dangereuse. 



Vie de Monsieur Turgot     125                              

Quant à l’administration des finances, chaque État lèverait l’im-
position qui serait nécessaire à ses dépenses particulières ; et, pour les 
dépenses générales, on les distinguerait en dépenses annuelles et de 
paix, telles que les frais du conseil suprême, les dépenses des affaires 
étrangères, l’entretien des places fortes et des arsenaux ; enfin, quelques 
établissements généraux qu’on peut regarder comme utiles à tous. La 
somme nécessaire à ces dépenses serait fixée chaque année ; on impri-
merait le tableau de cette dépense, et, l’année d’après, on déciderait, 
d’après ce tableau, à la pluralité des voix des États, et d’après leurs ins-
tructions, s’il faut augmenter ou diminuer cette somme, en exigeant, si 
les États sont un peu nombreux, une plus grande pluralité, tant pour 
augmenter que pour diminuer. 

Pour les dépenses pendant la guerre, on ne peut prendre qu’un de 
ces quatre partis, ou une imposition suffisante, ou un trésor rassemblé 
d’avance, ou un papier-monnaie, ou des emprunts. 

Le premier de ces moyens est insuffisant dans un grand nombre de 
circonstances. 

Le second a l’inconvénient d’enlever à la circulation des capitaux qui 
pourraient être utiles : on ne pourrait y remédier qu’en partie, en prê-
tant ces fonds à des particuliers, opération qui exposerait à des pertes, 
et ouvrirait une source d’abus et de désordres. 

La ressource de multiplier le papier-monnaie pendant la guerre, ne 
peut être sans danger que dans le cas où il serait retiré successivement à 
la paix ; or, ce moyen produirait alors précisément le même effet que 
des emprunts en annuités ; et on serait, de plus, exposé au danger des 
pertes causées par le manque de confiance, danger plus grand et moins 
borné que celui de l’augmentation d’intérêt dans les emprunts. Ces em-
prunts, s’ils sont remboursés par des annuités fixes plus ou moins 
longues, sont donc le meilleur moyen de pourvoir à des dépenses ex-
traordinaires. 

La répartition des impositions entre les États est peut-être impos-
sible à faire d’une manière équitable, s’il n’est pas convenu dans la con-
fédération que, sous aucun prétexte, il n’y aura d’autre taxe que celle qui 
doit être regardée comme la seule juste, une taxe directe sur le produit 
net des terres. En effet, chaque État contribuerait à raison de ses facul-
tés, qui ne peuvent être alors un secret ; et il suffirait d’établir un moyen 
de corriger les défauts de proportion  à  certaines  époques  fixes.  C’est  
aux  préjugés,  qui  ont  empêché  d’établir exclusivement cette forme 
d’impôt, que sont dus les troubles qui divisent aujourd’hui l’Angleterre 
et l’Irlande. On peut attribuer presque uniquement à la même cause et 
aux mauvaises lois de commerce la séparation de l’Angleterre d’avec ses 



126     Condorcet    

colonies ; car, en politique comme pour les autres sciences, l’erreur et la 
vérité, et par conséquent le bien et le mal qui en résultent, se tiennent et 
s’enchaînent mutuellement et un seul principe faux sur une seule partie, 
suffit pour porter dans toutes l’erreur et le désordre. 

Il y a, comme nous l’avons déjà observé, deux manières de compter 
les voix dans le conseil suprême de la confédération : l’une par la plura-
lité des députés ; l’autre, par celle des cantons. La première doit être 
adoptée pour tout ce qui demande à la fois de la célérité et de la discus-
sion. Dans les autres cas, il faut prendre la pluralité des cantons, dont 
les députés voteront alors suivant le vœu de leurs commettants. Enfin, 
pour que, dans les cas où ces députés votent d’après leur vœu particu-
lier, ils n’abusent point de leur pouvoir, il faut que le corps chargé de 
les élire conserve le droit de les révoquer, sans alléguer aucune autre 
cause que sa volonté, mais en assujettissant cette volonté à des formes, 
et surtout en exigeant une grande pluralité, afin de rendre très rares ces 
destitutions, qui affaibliraient le pouvoir et l’union du corps fédératif. 
Cette loi suffirait en même temps pour enlever à ce conseil suprême le 
droit si dangereux de prolonger la guerre. 

Telles étaient les principales vues de M. Turgot sur cet objet ; et on 
voit combien elles étaient liées avec le reste de ses principes, et com-
bien la constitution d’un grand État républicain devrait différer peu de 
celle d’une république fédérative, combien même, aux formes près, 
destinées à limiter le pouvoir du conseil suprême, cette administration 
se trouverait rapprochée de celle qui convient à toutes les grandes na-
tions.  

Mais est-il possible que jamais les hommes se conforment, en géné-
ral, à des vues dictées par la saine raison ? Non seulement M. Turgot 
l’espérait, mais il regardait une perfectibilité indéfinie comme une des 
qualités distinctives de l’espèce humaine. Les effets de cette perfecti-
bilité toujours croissante lui paraissaient infaillibles. L’invention de 
l’imprimerie en a sans doute avancé les progrès, et même a rendu im-
possible toute marche rétrograde ; mais cette invention était elle-même 
une suite de l’usage de la lecture répandu dans un grand nombre de 
pays. L’imprimerie, telle qu’elle est en usage, n’est pas le seul moyen de 
multiplier les copies, et si celui-ci avait échappé, il s’en serait nécessai-
rement présenté d’autres. Cette perfectibilité lui paraissait appartenir et 
au genre humain en général, et à chaque individu en particulier. Il 
croyait, par exemple, que les progrès des connaissances physiques, ceux 
de l’éducation, ceux de la méthode dans les sciences, ou la découverte 
de méthodes nouvelles, contribueraient à perfectionner l’organisation, à 
rendre les hommes capables de réunir plus d’idées dans leur mémoire 



Vie de Monsieur Turgot     127                              

et d’en multiplier les combinaisons ; il croyait que leur sens moral était 
également capable de se perfectionner. 

Selon ces principes, toutes les vérités utiles devaient finir un jour par 
être généralement connues et adoptées par tous les hommes. Toutes les 
anciennes erreurs devaient s’anéantir peu à peu, et être remplacées par 
des vérités nouvelles. Ce progrès, croissant toujours de siècle en siècle, 
n’a point de terme, ou n’en a qu’un absolument inassignable dans l’état 
actuel de nos lumières. 

Il était convaincu que la perfection de l’ordre de la société en amè-
nerait nécessairement une non moins grande dans la morale ; que les 
hommes deviendraient continuellement meilleurs à mesure qu’ils se-
raient plus éclairés. Il voulait donc qu’au lieu de chercher à lier les ver-
tus humaines à des préjugés, à les appuyer sur l’enthousiasme ou sur 
des principes exagérés, on se bornât à convaincre les hommes par rai-
son, comme par sentiment, que leur intérêt doit les porter à la pratique 
des vertus douces et paisibles ; que leur bonheur est lié avec celui des 
autres hommes. Le fanatisme de la liberté, celui du patriotisme, ne lui 
paraissaient pas des vertus, mais, si ces sentiments étaient sincères, des 
erreurs respectables d’âmes fortes et élevées qu’il faudrait éclairer et 
non exalter. Il craignait toujours que, soumises à un examen sévère et 
philosophique, ces vertus ne se trouvassent tenir à l’orgueil, au désir de 
l’emporter sur les autres ; que l’amour de la liberté ne fût celui de la 
supériorité sur ses concitoyens, l’amour de la patrie, le désir de profiter 
de sa grandeur ; et il le prouvait, en observant combien il importait peu 
au plus grand nombre ou d’avoir de l’influence sur les affaires pu-
bliques, ou d’appartenir à une nation dominatrice. 

Il ne doutait pas que chaque siècle, par les progrès de l’agriculture, 
ceux des arts, ceux de toutes les sciences, n’augmentât, pour toute 
classe d’hommes, leurs moyens de jouissance, ne diminuât leurs maux 
physiques, ne leur apprît à prévenir ou à détourner quelques-uns des 
fléaux qui les menacent. Les nations tendent à se rapprocher : bientôt 
tout ce que le sol produit, tout ce que l’industrie a créé dans les diffé-
rents pays, deviendra un bien commun à l’espèce humaine. Tous les 
peuples doivent finir par reconnaître les mêmes principes, par employer 
les mêmes connaissances, par se réunir pour les progrès de la raison et 
du bonheur commun. 

M. Turgot voyait que les principes fondamentaux de la législation et 
ceux de l’administration avaient déjà frappé les regards de quelques 
hommes, en trop petit nombre, à la vérité. Il voyait que l’objet et les 
droits de la société, les devoirs des chefs qui la gouvernent, les droits 
des citoyens qui la composent avaient été fixés. Mais il était loin de 



128     Condorcet    

penser qu’une législation dirigée d’après ces principes, où cet objet se-
rait rempli, où ces droits seraient conservés, fût dès lors parvenue au 
dernier terme de la perfection. Le temps seul et les progrès des lumières 
pouvaient conduire non pas à atteindre ce point, mais à s’en approcher 
sans cesse. Il espérait qu’un jour viendrait où les hommes, désabusés du 
projet fantastique d’opposer les nations aux nations, des pouvoirs à 
d’autres pouvoirs, des passions à des passions, des vices à des vices, 
s’occuperaient à écouter ce que la raison leur dicterait pour le bonheur 
de l’humanité. Pourquoi la politique, fondée, comme toutes les autres 
sciences, sur l’observation et le raisonnement, ne se perfectionnerait-
elle pas à mesure que l’on porterait dans les observations plus de fi-
nesse et d’exactitude, dans le raisonnement plus de précision, de pro-
fondeur et de justesse ? Oserons-nous fixer jusqu’où pourraient at-
teindre en ce genre des esprits fortifiés par une meilleure éducation, 
exercés de bonne heure à des combinaisons d’idées plus variées et plus 
étendues, accoutumés à manier des méthodes à la fois plus générales et 
plus faciles ? Gardons-nous de désespérer du sort de l’espèce humaine ; 
osons envisager dans l’immensité des siècles qui nous suivront, un 
bonheur et des lumières dont nous ne pouvons même nous former 
qu’une idée vague et indéterminée. Comptons sur cette perfectibilité 
dont la nature nous a doués, sur le pourvoir du génie, dont une longue 
expérience nous met en droit d’attendre des prodiges, et consolons-
nous de ne pas être témoins de ces temps plus heureux, par le plaisir de 
les prévoir, d’en jouir d’avance, et peut- être par la satisfaction plus 
douce encore d’en avoir accéléré de quelques instants l’époque trop 
éloignée. 

Ainsi, loin de croire les lumières funestes au genre humain, M. Tur-
got regardait la faculté de les acquérir comme le seul remède à ses 
maux, et comme la véritable justification de l’ordre, imparfait à nos 
yeux, mais tendant toujours à se perfectionner, qu’il observait dans les 
choses humaines, dans l’univers considéré par rapport à nous. 

L’histoire le confirmait dans son opinion. Sans être ébranlé par les 
déclamations des adorateurs de tout ce qui est ancien, il jugeait son 
siècle, et le croyait supérieur à ceux qui l’ont précédé, en raison, en lu-
mières, et même en vertu. « Nos gens corrompus d’aujourd’hui disait-il 
souvent, auraient été des capucins il y a cent ans. » 

Il regardait l’amour de la gloire comme un ressort utile ; mais il 
voyait plus d’un inconvénient dans ses effets. D’abord, si on excepte 
celle qu’un homme doit à ses ouvrages dans les lettres, à ses progrès 
dans la philosophie, à ses découvertes dans les sciences et dans les arts, 
elle lui paraissait presque toujours distribuée au hasard. L’opinion du 



Vie de Monsieur Turgot     129                              

vulgaire la répand avec injustice, la prodigue à ceux qui savent le sé-
duire, la refuse aux véritables talents et aux vertus réelles. En lisant 
l’histoire, M. Turgot voyait les historiens, dont la postérité est presque 
toujours l’écho servile, célébrer tantôt des tyrans, tantôt des ministres 
oppresseurs. Quelquefois les monuments nous permettent de démêler 
la vérité et de rendre une justice tardive ; mais souvent ils nous man-
quent, ou même l’erreur se perpétue en dépit d’eux, et l’amour d’une 
fausse gloire fait commettre des injustices aux conquérants, ou apprend 
à un ministre habile l’art d’acquérir à peu de frais une réputation usur-
pée. M. Turgot voyait aussi dans l’amour de la gloire un obstacle au 
progrès de quelques parties des connaissances humaines : il croyait que 
l’amour de l’étude et le plaisir de s’occuper avaient eu autant de part 
aux grandes découvertes que le désir de s’illustrer ; et il voyait en même 
temps, qu’aussi longtemps que la plupart des hommes travailleraient 
dans la vue d’obtenir quelque renommée, les recherches qui demandent 
de longues observations, et où des vérités importantes ne peuvent être 
que le prix de travaux continués pendant plusieurs générations, seraient 
nécessairement négligées. Mais dans une législation plus conforme au 
vœu de la nature, aux lois de la raison, les hommes employés aux af-
faires publiques étant en moindre nombre, les grandes fortunes deve-
nant plus difficiles, et le luxe disparaissant par une distribution plus 
égale des richesses, les occupations de l’esprit, les recherches utiles  
deviendront une occupation  plus  générale.  On  n’aura  plus  besoin  
d’être  excité,  pour  s’y  livrer,  ni  par l’espérance de la gloire, ni par les 
récompenses littéraires. 47 

C’était par ce même principe de la perfectibilité de l’espèce humaine, 
que M. Turgot ne regardait ni aucun objet d’étude comme assez minu-
tieux pour être négligé, ni aucune spéculation comme inutile. 

Tout ce qui pouvait conduire un jour à la découverte d’une vérité, 
ou contribuer à former un chaînon dans le système entier des connais-
sances humaines, tout ce qui pouvait un jour être susceptible de quel-
que application, lui paraissait mériter d’occuper les hommes. Il regardait 
même l’occupation, l’habitude de cultiver son esprit par le travail et par 
l’étude, comme un bien réel et comme un préservatif contre les vices 

                                                             

47
 Note de Condorcet. M. Turgot pensait sur les académies comme sur tous les établissements qui ne 

sont pas nécessaires à l’ordre de la société. Il ne les croyait que d’une utilité momentanée. Mais, par 

exemple, il pensait que les académies seraient utiles tant que les encouragements qu’elles donnent 

seraient nécessaires aux sciences, et surtout tant que les lumières étant peu répandues, et les préjugés 

subsistant encore en grand nombre, on aurait besoin de ces compagnies pour opposer une barrière aux 

charlatans ; et qu’en même temps elles conserveraient assez de pouvoir sur l’opinion pour que cette 

barrière fût respectée. 



130     Condorcet    

du désœuvrement. Celui qui n’a besoin de places, ni de fortune, ni de 
considération, pour trouver, d’une manière douce, la fin de chaque 
jour, est bien près d’être vertueux ; et M. Turgot était convaincu que la 
nature a mis dans le cœur de tous les hommes les sentiments qui peu-
vent leur faire aimer la vertu, et qu’il faut surtout travailler à empêcher 
qu’ils n’aient un intérêt trop grand d’être vicieux. 

Avoir exposé les opinions et les principes de Turgot, c’est avoir 
peint son caractère. S’il est rare que dans les hommes le caractère et la 
conduite soient conformes à leurs principes, c’est que presque jamais ils 
n’ont réellement les principes qu’ils affectent par l’hypocrisie ou par 
vanité ; c’est que leurs principes sont presque toujours préjugés qu’ils 
ont reçus, et non des vérités dont ils sentent les preuves ; c’est que leur 
raison n’est point à eux. Comme M. Turgot, au contraire, n’avait adop-
té aucun principe sans l’avoir analysé, sans être parvenu à en avoir une 
conviction intime, tous ses sentiments étaient une suite de ses opinions, 
toutes ses actions étaient dirigées par sa raison. Des lors on voit pour-
quoi, sévère pour sa morale, il était indulgent sur la conduite des autres, 
qu’il croyait souvent moins coupables que les institutions sociales ; 
pourquoi, de toutes les actions des hommes, celles qui tenaient à l’abus 
de la force et au mépris pour la vérité excitaient le plus son indignation, 
parce qu’il croyait que la connaissance de la vérité était le fondement de 
leur bonheur, et un sentiment de bienveillance pour les autres la source 
des vertus ; pourquoi, enfin, convaincu que les lumières répandues dans 
de bons ouvrages étaient un des plus grands services qu’on pût rendre à 
la société, il ne pouvait pardonner ni à ceux qui, par des atteintes à la 
liberté d’écrire, nuisaient aux progrès des lumières, ni à ceux qui osaient 
soutenir dans leurs ouvrages des opinions qu’ils ne pouvaient croire. 
Les charlatans, quel que fût leur habit et leur masque, lui inspiraient une 
aversion mêlée de dégoût, parce que tromper les hommes, ou leur faire 
du mal, était une même chose à ses yeux. Cette conviction forte de 
l’esprit, si elle s’unit au courage, produit la force de caractère ; et on 
sent combien elle doit être rare. M. Turgot la possédait, et ne pouvait 
s’empêcher de mépriser les hommes qui en étaient privés. Aussi, très 
indulgent pour ceux qui se livraient ou qui cédaient à leur penchant 
pour la volupté, devenait-il inexorable lorsqu’ils mêlaient à leurs plaisirs 
des pratiques religieuses, parce que ce mélange prouvait ou une pusilla-
nimité honteuse, ou une coupable hypocrisie. Sa haine contre les mé-
chants était franche et irréconciliable ; il prétendait même que les hon-
nêtes gens étaient les seuls qui ne se réconciliassent jamais, et que les 
fripons savaient nuire ou se venger, mais ne savaient point haïr. La 
satire, si elle était vraie, si elle avait pour objet le vice et surtout des 



Vie de Monsieur Turgot     131                              

crimes publics, ne lui paraissait qu’une action de justice. Il croyait qu’on 
pouvait cacher son nom, parce qu’il ne fallait pas que, pour montrer 
son courage, un homme honnête s’exposât à une oppression injuste ; et 
l’homme le plus vertueux qui peut-être ait jamais existé a fait des vers 
satiriques. 

Il ne pouvait dissimuler sa haine pour les méchants, son mépris pour 
la lâcheté ou les bassesses : ces sentiments se peignaient involontaire-
ment sur son visage, dans ses regards, dans sa contenance. Ce défaut 
d’empire sur son extérieur, qui tenait à la candeur de son âme, contri-
buait, autant que l’éducation contrainte qu’il avait reçue, à l’espèce de 
timidité et d’embarras qu’il avait dans le monde. Il était parvenu à lais-
ser avancer devant lui un mauvais raisonnement, et même, quoique 
rarement, de mauvais principes sans les combattre, et à ne plus disputer 
en faveur de la vérité : mais il n’avait pu commander le silence à sa phy-
sionomie. Comme cette haine pour les méchants n’était que la suite de 
son amour pour l’humanité, elle ne lui a inspiré ni injustice, ni ven-
geance. Elle n’influait pas même sur ses jugements. Il louait son ennemi 
le plus acharné d’une chose louable, le défendait d’une imputation in-
juste, lui accordait le mérite ou les qualités qu’il avait réellement ; mais il 
ne se croyait pas obligé de trahir la vérité pour faire louer sa grandeur 
d’âme, ni d’épargner le vice ou le crime, parce qu’il en avait été la vic-
time. 

Son désintéressement était celui que donnent un esprit de justice ri-
goureuse, une appréciation exacte des avantages de la richesse et la 
véritable élévation de l’âme. Aussi le désintéressement qui tient à la 
vanité, dont on veut se faire un mérite, n’excitait que sa compassion 
ou son mépris. Portant la vertu de l’humanité au plus haut degré, il 
l’exerçait avec toute la délicatesse, et, si j’ose le dire, avec tout le raffi-
nement dont elle est susceptible. Il devait être bienfaisant, mais il l’était 
sans ostentation, et il croyait que cette vertu n’est qu’une faiblesse, à 
moins qu’en la soumettant à la raison, on ne la fasse servir à l’utilité 
commune. Tous ses sentiments étaient purs, tous ses premiers mouve-
ments étaient doux ou courageux, et son âme calme, pleine de candeur 
et de justice, offrait à ceux qui pouvaient la contempler, un spectacle à 
la fois délicieux et sublime.  

Cet accord constant entre sa conduite et ses principes, ses senti-
ments et sa raison ; cette réunion d’une justice inébranlable à la plus 
douce humanité, des vertus les plus fortes aux qualités les plus ai-
mables, de la sensibilité à la fermeté du caractère, de la justesse d’esprit 
à la subtilité, de la méthode dans les raisonnements à la hardiesse dans 
les idées, d’une analyse fine à des vues vastes, de la profondeur à 



132     Condorcet    

l’exactitude dans les détails ; ce mérite si rare d’avoir tout embrassé 
dans ses connaissances, et le mérite plus rare encore d’avoir porté dans 
ce vaste ensemble tant de netteté et de justesse ; cette constance iné-
branlable dans ses opinions sans les exagérer jamais : toutes ces qualités 
formaient un ensemble unique peut-être dans l’histoire des hommes, et 
qui ne pouvait se montrer que chez une nation paisible et cultivée que 
dans un siècle éclairé. Quelques hommes ont exercé de grandes vertus 
avec plus d’éclat, ont eu des qualités plus brillantes, ont montré dans 
quelques genres un plus grand génie, mais peut-être jamais aucun 
homme n’a-t-il offert à l’admiration un tout plus parfait et plus impo-
sant. Il semblait que sa sagesse et sa force d’âme, en secondant les dons 
heureux de la nature, ne lui avaient laissé d’ignorance, de faiblesse et de 
défauts, que ce qu’il est impossible à un être borné de n’en pas conser-
ver. C’est dans cette réunion si extraordinaire, que l’on doit chercher 
la cause, et du peu de justice qu’on lui a rendu et de la haine qu’il a  
excitée. 

L’envie semble s’attacher encore plus à ce qui approche de la perfec-
tion, qu’à ce qui, en étonnant par la grandeur, lui offre par un mélange 
de défauts et de vices, une consolation dont elle a besoin. On peut se 
flatter d’éblouir les yeux, d’obtenir le titre d’homme de génie en com-
battant ou en flattant avec adresse les préjugés populaires ; on peut 
espérer de couvrir ses actions du masque d’une vertu exagérée : mais la 
pratique constante de la vertu simple et sans faste, mais une raison tou-
jours étendue, toujours inébranlable dans la route de la vérité, voilà ce 
que l’hypocrisie, ce que la charlatanerie désespéreront toujours d’imiter, 
ce qu’elles doivent tâcher d’étouffer et de détruire. 

Pour bien juger M. Turgot, il fallait le connaître tout entier. On pou-
vait le trouver froid, et sa raison seule l’avait préservé d’être un homme 
très passionné ; on le jugeait dédaigneux, et jamais homme ne sentit 
une estime plus profonde pour les talents et les vertus, et ne mit pas de 
prix aux efforts de la médiocrité modeste et utilement employée. Il 
paraissait minutieux, et c’était parce qu’il avait tout embrassé dans de 
vastes combinaisons, que tout était devenu important à ses yeux par 
des liaisons que lui seul souvent avait su apercevoir. On le croyait sus-
ceptible de prévention, parce qu’il ne jugeait que d’après lui-même, et 
que l’opinion commune n’avait sur lui aucun empire. On lui croyait de 
l’orgueil, parce qu’il ne cachait ni le sentiment de sa force, ni la convic-
tion ferme de ses opinions, et que sentant combien elles étaient liées 
entre elles, il ne voulait ni les abandonner dans la conversation, ni en 
défendre séparément quelque partie isolée. Ces opinions elles-mêmes 
n’étaient pas connues ; il n’existait en Europe qu’un très petit nombre 



Vie de Monsieur Turgot     133                              

d’hommes en état d’en saisir l’ensemble et de les juger ; et comme il ne 
s’agissait pas de découvertes isolées sur une seule science, d’ouvrage 
soumis au public, comment l’opinion entraînée par le préjugé aurait-elle 
pu le juger avec justice ? 

Ainsi, l’homme qui n’a fait que du bien put avoir encore beaucoup 
d’ennemis ; et la réputation d’un citoyen vertueux, intrépide, ayant de 
l’esprit et des connaissances étendues, était auprès du vulgaire tout ce 
qu’on accordait à un des hommes les plus extraordinaires que la nature 
ait produits, à celui qui, peut-être, a été le moins éloigné de la perfec-
tion à laquelle la nature humaine peut s’élever. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



134     Condorcet    

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 



Vie de Monsieur Turgot     135                              

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


