Le despotisme démocratique et ses remédes
selon Tocqueville

Damien Theillier

8 mai 2014

Par Damien Theillier (voir aussi la vidéo en bas de [’article, traduite par I’Institut Coppet)

« Le plus grand soin d’'un bon gouvernement devrait étre d’habituer peu a peu les peuples a se
passer de lui. »

On ne le dira jamais assez, Alexis de Tocqueville est un de nos plus grands écrivains du XIXe
siécle. Non seulement par le style mais aussi par I’extraordinaire clairvoyance de sa pensée.

I] Le despotisme doux selon Tocqueville, une nouvelle physionomie de la servitude
De la démocratie en Amérique se présente sous la forme deux livres :

— Le premier est consacré au principe de la souverainet¢ du peuple, son mode de
fonctionnement. Tocqueville analyse les institutions politiques américaines, 1’équilibre des
pouvoirs, le suffrage universel, etc.

— Le second livre est consacré a la société démocratique, c’est-a-dire aux nouvelles manicres
de penser et d’étre engendrées par 1’égalisation des conditions. Il est question notamment de
I’individualisme, de ses conséquences et des moyens de le combattre.

Le pire des périls qui guettent la démocratie, selon Tocqueville, n’est pas le désordre, mais
« I’avénement d’un ordre régi par 1’Etat-Providence, enfermant I’homme dans un réseau de
réglementations oppressives et le réduisant a n’€tre qu’un matricule anonyme, sans initiatives
ni grandeur, au sein d’une masse domestiquée » (PhilippeBraud, Histoire des Idées Politiques
depuis la Révolution, Paris, Montchrétien, p. 190). Le despotisme que Tocqueville discerne a
I’horizon des ages égalitaires a beau €tre un « doux » despotisme, selon son expression, il n’en
est pas moins terrifiant.

Pourquoi les hommes se laissent-ils entrainer dans la servitude douce de I’étatisme ?
Tocqueville en donne deux raisons : la crainte du désordre et ’amour du bien-étre, ce qu’il
résume finalement dans une expression encore plus évocatrice, « 1’apathie générale, fruit de
I’individualisme ».

De I’individualisme comme conséquence de I’égalité

Tocqueville voit la marche vers I’égalité des conditions comme une évolution inéluctable et
irréversible mais inquiétante, car avec elle les libertés individuelles disparaissent. En effet,
I’égalité tend a dissoudre 1’idée de supériorité naturelle ainsi que I’influence des traditions, ou
des anciens. L’homme démocratique en vient alors a considérer que son opinion vaut celle de
tout autre et qu’il n’y a aucune raison de croire un homme sur parole. Chacun veut donc se faire
son opinion et ne se fier qu’a sa propre raison. D’ou ce sentiment d’autosuffisance que
Tocqueville appelle I’individualisme.



Mais I’égalisation s’accompagne d’une fragilité plus grande des individus qui deviennent isolés
et séparé les uns des autres. En se repliant sur lui, il sent sa faiblesse et son isolement. Il se
tourne alors naturellement vers la masse en pensant que la vérité réside dans le plus grand
nombre. D’autre part, pour éviter 1’anarchie et protéger leurs biens, ils s’en remettent a un
pouvoir unique et central auquel ils déléguent tous leurs droits.

\

L’individualisme rend les hommes indifférents a autrui et craintifs en méme temps. Il les
prépare a consentir au despotisme de I’Etat tutélaire, ce que Tocqueville appelle le despotisme
doux. Ils sont préts a sacrifier leur liberté a leur tranquillité, a leurs petits et vulgaires plaisirs.

La peur de la liberté

L’homo democraticus est donc un homme contradictoire. Par amour de 1’égalité, il refuse de
s’appuyer sur la tradition ou la raison d’hommes supérieurs, mais il n’ose pas s’appuyer sur sa
propre raison. Il éprouve au fond la difficulté d’assumer sa liberté.

Chaque étre humain tend alors & se soumettre a 1’autorité supérieure impersonnelle de 1’Etat.
Cette soumission apporte une sécurité compatible avec 1’égalité et plus facile a vivre que la
liberté.

Dans la légende du grand inquisiteur des Fréres Karamazov, Dostoievski a écrit des pages
remarquables sur ce sujet. Les hommes ne recherchent pas tant la liberté que la sécurité. C’est
pourquoi ils préférent déléguer leur capacité d’agir a d’autres qui joueront un role d’autorité
vis-a-vis d’eux, mais qui surtout devront assumer a leur place la responsabilité de leurs
décisions.

On retrouve également cette problématique dans Le Discours de la servitude
volontaire d’Etienne de la Boétie. Ce texte, rédigé en 1549 par son auteur a I’age de dix-neuf
ans, dénonce la fascination imbécile des hommes pour le pouvoir. Personne ne les contraint
mais ils adorent leurs maitres. Et ces derniers « ne sont grands que parce que nous sommes a
genoux », disait-il.

« Pour le moment, je désirerais seulement qu’on me fit comprendre comment il se peut que tant
d’hommes, tant de villes, tant de nations supportent quelquefois tout d’un tyran seul, qui n’a
de puissance que celle qu’on lui donne, qui n’a de pouvoir de leur nuire, qu’autant qu’ils
veulent bien [’endurer, et qui ne pourrait leur faire aucun mal, s’ils n’aimaient mieux souffrir
de lui, que de le contredire. Chose vraiment surprenante (et pourtant si commune, qu’il faut
plutot en gémir que s’en étonner) ! c’est de voir des millions et de millions d’hommes,
misérablement asservis, et soumis téte baissée, a un joug déplorable, non qu’ils y soient
contraints par une force majeure, mais parce qu’ils sont fascinés et, pour ainsi dire, ensorcelés
par le seul nom d’un, qu’ils ne devraient redouter, puisqu’il est seul, ni chérir, puisqu’il est,
envers eux tous, inhumain et cruel. »

Dans un passage fameux de La démocratie en Amérique, Tocqueville décrit les hommes en
démocratie comme un « troupeau d’animaux timides et industrieux, dont le gouvernement est
le berger ». Les partis qui s’opposent partagent en réalité¢ les mémes choix idéologiques et les
électeurs croient encore exercer leur pouvoir en votant tantdt pour 1’'un puis pour 1’autre,
explique Tocqueville. « Ils se consolent d’étre en tutelle, en songeant qu’ils ont eux-mémes
choisi leurs tuteurs. [...] Dans ce systéme, les citoyens sortent un moment de la dépendance
pour indiquer leur maitre, et y rentrent. »



Et Tocqueville de conclure : « Il est, en effet, difficile de concevoir comment des hommes qui
ont enticrement renoncé a I’habitude de se diriger eux-mémes pourraient réussir a bien choisir
ceux qui doivent les conduire ». (De la Démocratie en Amérique, vol 11, quatriéme partie,
chapitre VI, 1840)

. I1] Des moyens de combattre ’individualisme et
le despotisme démocratique

Précédemment, nous avons analysé le « despotisme doux », ce processus par lequel la
démocratie transforme les hommes en un « troupeau d’animaux timides et industrieux, dont le
gouvernement est le berger ». Pour contrecarrer ce phénomene, il faut combattre
I’individualisme, qu’Alexis de Tocqueville définit comme un sentiment d’autosuffisance qui
conduit le citoyen a s’isoler de la masse et a se replier sur lui-méme.

Et le remede a cet individualisme, explique 1’auteur de La démocratie en Amérique, c’est le
renforcement de la société civile. La société civile, en tant que distincte de I’Etat, est un tissu
de communautés et d’institutions au sein desquelles I’individu peut apprendre a exercer sa
liberté et sa responsabilité. Une société civile pluraliste et dynamique permet donc d’éviter les
empiétements du pouvoir dans la sphére privée. Pour libérer la société civile et empécher ainsi
’Etat de s’étendre inexorablement, il faut développer simultanément les libertés locales, les
associations libres et la liberté de religion.

1° La décentralisation par les libertés locales

On intéresse difficilement un homme aux affaires nationales, dit Tocqueville, « parce qu’il
comprend mal I’influence que la destinée de I’Etat peut exercer sur son sort ». C’est pourquoi
il convient, dit-il, de « donner une vie politique a chaque portion du territoire, afin de multiplier
a ’infini, pour les citoyens, les occasions d’agir ensemble, et de leur faire sentir tous les jours
qu’ils dépendent les uns des autres ».


https://web.archive.org/web/20250622172909/https:/nicomaque.files.wordpress.com/2014/04/statue_liberte_bartholdi2.gif

Ainsi, par exemple, la commune est I’école de la liberté, le lieu ou les citoyens apprennent a
faire un usage concret de leur liberté. C’est le lieu ou se forment un esprit civique, un sens de
I’intérét général. « Les libertés locales (...) ramenent donc sans cesse les hommes les uns vers
les autres, en dépit des instincts qui les séparent, et les forcent a s’entraider ».

2° L’essor des associations libres

Par « libres », Tocqueville entend ici des associations volontaires, issues de la société civile :
familles, églises, voisinage, communautés, associations professionnelles ou sportives,
scoutisme, aide aux plus démunis, etc. Et c’est le lieu ou peuvent se tisser des liens de
coopération et de solidarité. Les associations contribuent a désenclaver I’individu, a le rendre
moins isolé, moins fragile et moins tenté de recourir a 1’Etat pour sa protection. Elles permettent
a I'individu et aux citoyens de se prendre en charge et de réduire 1’emprise du pouvoir
central. La science des associations est donc la « science mére » de la démocratie, dit
Tocqueville :

« Parmi les lois qui régissent les sociétés humaines, il y en a une qui semble plus précise et plus
claire que toutes les autres. Pour que les hommes restent civilisés ou le deviennent, il faut que
parmi eux ’art de s’associer se développe et se perfectionne comme dans le méme rapport que
dans I’¢galité des conditions. »

Ce que Tocqueville admire en Amérique, c’est la capacité des citoyens a s’associer pour tout :

« Les Américains de tous les ages, de toutes les conditions, de tous les esprits, s unissent sans
cesse. Non seulement ils ont des associations commerciales et industrielles auxquelles tous
prennent part, mais ils en encore mille autres especes: de religieuses, de morales, de graves,
de futiles, de fort générales et de tres particulieres, d’ immenses et de fort petites; les Américains
s associent pour donner des fétes, fonder des séminaires, batir des auberges, ¢lever des églises,
répandre des livres, envoyer des missionnaires aux antipodes; ils créent de cette maniere des
hopitaux, des prisons, des écoles. S’agit-il enfin de mettre en lumiére une vérité ou de
developper un sentiment par [’appui d 'un grand exemple, ils s associent. » (Tome II, Deuxiéme
partie, Influence de la démocratie sur les sentiments des Américains, Chapitre V, De ['usage
que les Américains font de [’association dans la vie civile)

En France, dit Tocqueville, deés qu’il est question d’un nouveau projet, vous voyez le
gouvernement. En Angleterre, vous verrez plutét un aristocrate. Aux Etats-Unis, vous
apercevrez une association.

3° La liberté de religion.

Selon Tocqueville, la communauté religieuse, comme les associations, constitue un échelon
intermédiaire entre I’individu et 1’Etat.

Par ailleurs la religion facilite le détachement a 1’égard des biens matériels. En offrant d’autres
objectifs aux hommes que les jouissances matérielles et en imposant des devoirs a chacun vis-
a-vis des autres, elle offre une alternative a I’individualisme et au matérialisme démocratique.

Toute religion, écrit Tocqueville, place « I’objet des désirs de I’homme au-dela des biens de la
terre ». C’est pourquoi toute religion a pour vertu de soutenir le sens moral d’un peuple, et sans
peuple vertueux, il n’y a pas de liberté. « Quand la religion est détruite chez un peuple, le doute
s’empare des portions les plus hautes de 1’intelligence et il paralyse a moitié toutes les autres.



Chacun s’habitue a n’avoir que des notions confuses et changeantes sur les matieres qui
intéressent le plus ses semblables et lui-méme. »

La religion facilite donc I"usage de la liberté. Elle fournit un élément de stabilité morale dans
ce nouveau monde démocratique qui est en mouvement perpétuel.

La conclusion de Tocqueville est claire. C’est par la liberté qu’il faut lutter contre les dérives
de la démocratie : « les Américains ont combattu par la liberté 1’individualisme que 1’égalité
faisait naitre, et ils ’ont vaincu ». (De la Démocratie en Amérique, vol 11, quatriéme partie,
chapitre VI, 1840)

Publié sur 24hGold



	Le despotisme démocratique et ses remèdes selon Tocqueville

