Bastiat philosophe. Par Damien Theillier (1/3)

Damien Theillier

17 avril 2016

Bastiat philosophe

Par Damien Theillier

Plan de I’étude :
Introduction
I) La philosophie de Bentham
1° Apercu général
2° Un principe descriptif : I’intérét comme moteur de 1’action humaine
3° Un principe normatif : le principe d’utilité
4° La critique des sophismes politiques
5° L’harmonisation des intéréts et le role de la loi
6° L’ héritage controversé de Bentham
IT) Bastiat lecteur de Bentham
1° Un héritage assume
2° Le moteur social ou la grande loi de I’intérét personnel
3° Les deux grandes tendances de 1’intérét : la production et la spoliation
4° L’articulation du juste et de 1’utile
III) Bastiat et Rousseau

1° La philosophie du contrat, de Hobbes & Rousseau


https://web.archive.org/web/20250910133452/https:/www.institutcoppet.org/author/nicomaque/

2° La philosophie politique des Physiocrates : le marché comme réponse au contrat
3° L’harmonie naturelle des intéréts selon Bastiat
Conclusion

Bibliographie

Introduction

Il y a deux grandes traditions philosophiques modernes en morale et en politique :
I’utilitarisme, qui se rattache 8 Hume et a Jeremy Bentham et le contractualisme de Jean-
Jacques Rousseau et d’Emmanuel Kant. Ces deux philosophies répondent a la question :
qu’est-ce qui fait une bonne société ? Le marché ? La loi ? L’utilit¢ ? L utilitarisme,
comme le libéralisme classique auquel il est souvent associé, a une réputation
épouvantable en France, on 1’assimile au matérialisme, a 1’égoisme, a la loi du plus fort,
a la marchandisation. Cette mauvaise réputation lui vient en partie du succes de la
critique de I'utilitarisme par John Rawls dans nos universités. La théorie de la justice de
Rawls[2] (1971) est le livre de philosophie politique le plus lu au XXe siecle. Il passe
pour étre I’alpha et I’oméga de la théorie sociale.

La principale cible de Rawls est 'utilitarisme de Bentham, accusé de justifier les
inégalités et les oppressions en tout genre. En réalité, la théorie de Rawls n’est qu’une
réactualisation du contractualisme de Rousseau dans le cadre de la social-démocratie
moderne. C’est une brillante justification de la redistribution forcée et de I’Etat-
providence au nom de la justice sociale. Mais on ne trouvera rien de nouveau qui n’ait
déja éteé dit au XIXe siecle par Louis Blanc ou Alphonse de Lamartine... et réfuté par
de bons auteurs comme Frédéric Bastiat !

Il est fréquent d’entendre les mémes accusations portées contre le libéralisme classique
ou le libertarianisme. On I’accuse d’étre un économisme étroit, un matérialisme
individualiste qui sacrifie les pauvres aux riches. En fait, on préte faussement aux
libéraux une philosophie extrémement naive et utopique : il suffirait de comprendre
comment produire de la richesse pour que cette science de la croissance matérielle
suffise a instaurer une société harmonieuse et pacifique. La croissance économique
serait le moteur du progres social et moral de ’humanité.

En ce qui concerne Bastiat, 1’accusation est risible. Qui a un peu lu notre auteur, sait
qu’elle ne tient pas une seule minute. L’économie politique pour lui ne se réduit pas a
I’étude de la richesse. Elle est avant tout une science de 1’action humaine et par extension
une science de la société et des institutions qui la composent. La grande question de
Bastiat est la suivante: quelle organisation sociale est la plus favorable au
développement de la paix et de la justice ou favorise le mieux 1’épanouissement
humain ?

Pour répondre a cette question, Bastiat part de ce qui est essentiel : 1’étude de I’homme,
I’anthropologie et la morale. Aucune science économique ne peut se dispenser d’une



certaine idée de ’homme et du bien. Il y a donc une dimension philosophique de la
pensée de Bastiat, dans laquelle se trouvent sans cesse reprises a nouveaux frais des
problématiques majeures comme celles du bonheur et du malheur des hommes en
société, de la justice et de I’injustice, du sens de I’histoire. « Nous devons d’abord
connaitre les lois du libre et naturel développement des sociétés humaines. Plus tard,
nous aurons a en €tudier les perturbations », €crit-il.

Et son grand disciple, Gustave de Molinari, explique : « Aprés avoir exposé les
harmonies bienfaisantes des lois économiques, Bastiat voulait faire le tableau des
perturbations funestes que ces lois ont, de tout temps, subies ; il voulait démontrer que
les maux qui affligent I’humanité proviennent, non pas des lois de la nature, mais des
infractions que les hommes, dans leur ignorance ou dans leur perversité, ont commises
a ces lois[3] ».

On trouve également un théme récurrent, chez Bastiat, qui est celui de la critique de la
philosophie et des philosophes. Rousseau est le philosophe le plus cité dans son ceuvre
et c’est toujours pour le critiquer. C’est par rapport a la perspective rousseauiste du
législateur et de la loi que Bastiat construira une part importante de son ceuvre,
notamment sa réflexion sur la loi et le droit. Mais d’autres philosophes sont la cible des
attaques de Bastiat : Platon, Montaigne, Montesquieu

Enfin, Bastiat emprunte des concepts a certains philosophes et une méthode pour penser
la morale et la politique. C’est le cas notamment de Bentham, auquel Bastiat dédie
ses Sophismes économiques et qu’il cite a plusieurs reprises comme un penseur de
référence.

Cette référence au fondateur de la doctrine utilitariste pourrait semble surprenante chez
notre auteur qui penche davantage pour une philosophie du droit naturel, socle des
institutions libres. Mais nous montrerons que Bastiat ne sépare jamais le juste et 1’utile.
En dernicre analyse, une philosophie de la liberté et des droits de propriété se justifie
par ses conséquences bonnes pour I’ensemble de la société (utilitarisme indirect).

1) La philosophie de Bentham

1° Apercu général

Jeremy Bentham est né a Londres en 1748. Il étudie le droit au Queen’s College
d’Oxford, ou il suit les cours de Blackstone, I’'un des plus grands juristes de son temps.
Il devient avocat en 1769. Mais Bentham va consacrer la majeure partie de son temps a
la philosophie juridique et politique et en particulier a la réforme du droit.

Bentham était horrifié par le systéme juridique de son temps, en particulier par la dureté
des peines encourues, injustifiables selon lui au regard des régles élémentaires de la
morale. En effet, remarque-t-il, un grand nombre de criminels ne font pas de victimes
autres qu’eux-mémes. Par exemple les homosexuels, dit-il, ne nuisent a personne et ils
agissent en adultes consentants. Bentham est le précurseur de la notion libertarienne de
« crime sans victime ».



Deux dates sont faciles a retenir. En 1776, il écrit ses Fragments sur le gouvernement et
en 1789 son Introduction aux principes de morale et de législation. 11 faut retenir
¢galement la publication de Defence of Usury, en 1787, une critique des lois relatives
au taux d’intéréts alors en vigueur en Angleterre qui prohibaient tout prét a intérét au-
dessus d’un certain taux fixé légalement. C’est en méme temps une critique de Smith
qui défendait ces lois. Bentham reprend et développe I’argumentation des francais
Quesnay et Turgot visant a montrer I’inefficacité de ’intervention de I’Etat. Adam
Smith a déclaré par la suite avoir été convaincu par le livre de Bentham. Pourtant, a la
fin de sa vie ce dernier va préconiser I’intervention de la loi dans le blocage des prix du
pain.

Il meurt a Londres en 1832. Selon ses derniéres volontés, son corps est donné a la science
pour étre disséqué. Il repose a I’University College of London, ou il est embaumé et
toujours exposé au public.

La philosophie de Bentham est appelée « radicale ». Le radicalisme désigne en
Angleterre le parti des réformateurs, ceux qui deviendront les libéraux. Dans un monde
qui n’est plus fondé sur des croyances partagées et dans lequel il existe une grande
variété de moeurs, les radicaux se demandent comment concevoir un ordre moral et
politique qui convienne au plus grand nombre. Pour Bentham, au lieu de s’adresser a un
petit nombre d’hommes, a une élite éduquée dans les préceptes de la foi chrétienne, il
faut tenter de trouver un principe commun a tous pour fonder un systéme de lois et de
meeurs. Mais ou trouver ce principe invariable et universel ?

2° Un principe descriptif : l'intérét comme moteur de l'action humaine

La réponse de Bentham, que partage pleinement Bastiat, est qu’il faut partir de la force
qui habite chaque homme et qui le guide vers son bonheur : I’intérét personnel.

Qu’est-ce que I’intérét ? C’est le désir du bonheur et la fuite du malheur. Le bonheur est
alors identifi¢ au plaisir et a 1’absence de douleur. Selon lui, « la nature a placé
I’humanité sous I’empire de deux maitres, la peine et le plaisir. C’est a eux seuls
qu’appartient de nous indiquer ce que nous devons faire comme de déterminer ce que
nous ferons. D’un co6té les critéres du bien et du mal, de I’autre, la chaine des effets et
des causes sont attachés a leur trone. IIs nous gouvernent dans tous nos actes, dans toutes
nos paroles, dans toutes nos pensées (...) Le principe d’utilité reconnait cette sujétion et
la prend pour fondement de ce systéme dont 1’objet est de construire 1’édifice de la
félicité au moyen de la raison et du droit[4]. »

Toutes les actions humaines s’expliquent par la tendance a rechercher le plaisir et a
¢viter la douleur qui est le principe déterminant de 1’action humaine. Ainsi pour exercer
une influence sur I’action d’un individu, il faut pouvoir lui parler le langage de son
intérét et lui montrer les conséquences utiles d’une décision ou d’un projet.

Réaliste en économie comme en politique, Bentham écrit : « L’intérét personnel est le
motif dont I’influence est la plus puissante, la plus constante, la plus uniforme, la plus
durable et la plus générale parmi les hommes. Un systéme d’économie qui serait
construit sur autre chose reposerait sur des sables mouvants[5]. » Marx, qui qualifiait la



pensée de Bentham de « philosophie d’épicier », avait une autre idée de I’homme et de
I’économie. En revanche, Bastiat partageait entierement le point de vue de Bentham.

3° Un principe normatif : le principe d'utilité

La philosophie de Bentham est téléologique d’une part et conséquentialiste d’autre part.
Cela signifie d’abord que la fin de toute connaissance et de toute action est définie
comme le plus grand bonheur pour le plus grand nombre. De plus, toute action doit étre
jugée, non a son intention mais a ses effets. Le principe d’utilit¢ est ainsi formulé ainsi
par Bentham : « Une action est dite conforme au principe d’utilité [...] lorsque sa
tendance a augmenter le bonheur de la communauté est plus grande que sa tendance a
le diminuer[6]. »

Ce que soutient Bentham n’est pas que chaque action doit étre jugée en fonction de ses
conséquences pour soi-méme mais qu’elle doit 1’étre selon les conséquences
qu’elle tend a produire pour toutes les parties concernées. La morale benthamienne est
exigeante en ce qu’elle requiert une observation impartiale, insiste Bentham. Une action
n’est juste que si elle est utile pour le plus grand nombre, ou si elle tend vers ['utilité
sociale, c’est-a-dire le plus grand bonheur des membres de la société. A ce titre on peut
donc considérer I’utilitarisme comme une morale sociale ou politique.

Ceci va conduire Bentham a critiquer la morale de I’ascétisme qui consiste a approuver
toutes les actions qui diminuent les plaisirs ou qui augmentent les douleurs des
personnes qu’elles affectent. Une telle morale est impuissante a susciter I’adhésion au
bien et a la vertu. De plus la rhétorique altruiste du désintéressement est le masque d’une
mauvaise foi religieuse.

Pour Bentham I’appel a 1’abnégation est la matrice de nombreuses manipulations
destinées a acquérir le pouvoir sur la conscience des plus crédules. En effet, dit-il,
nombreux sont ceux qui prétendent agir de fagon désintéressée. Mais ce discours
procede d’une stratégie destinée a tromper les autres pour mieux servir ses propres
desseins. Chacun a en effet intérét a louer I’esprit d’abnégation et de sacrifice, afin de
tirer profit de la pratique de ces vertus par autrui, sans pour autant les cultiver lui-
meéme|[7].

4° La critique des sophismes politiques

En 1824, Bentham publie le Handbook of Fallacies, traduit en francais par Etienne
Dumont sous le titre : Les sophismes parlementaires. Le philosophe anglais est soucieux
de limiter Darbitraire juridique et politique. A I’instar de Hume, son devancier, il
pratique le « rasoir d’Occam » : il faut supprimer toutes les entités fictives, qui reposent
sur des fausses justifications : ce sont les sophismes.

En effet, pour lui le droit réel (et non fictionnel) se justifie par ses conséquences utiles
et non par sa conformité a un idéal ou a une autorité. Le droit est donc illégitime quand
il consiste a €ériger en normes universelles du bien et du mal, les sentiments particuliers
de I’individu qui en juge, au lieu de se fonder sur I’utilité. Bentham s’efforce alors de
mettre en évidence et de critiquer ce procédé dans différents systémes de 1égislation et



de morale, notamment dans I’appel au droit naturel, aux droits de ’homme ou au contrat
social.

Selon lui, derriere le droit naturel se dissimule toujours I’arbitraire et la subjectivité de
ceux qui I’invoquent. L appel a la nature est, selon Bentham, destiné a masquer 1’appel
aux sentiments particuliers d’un individu, érigés en normes universelles du juste et de
I’injuste.

Selon lui, la Déclaration des droits de I’Homme de 1791 ne fournit aucun critére objectif
pour juger les actions. Il prend pour exemple 1’article II de la Déclaration de 1791.
Celui-ci établit le droit de résister a I’oppression sans définir I’oppression. Il ne formule
aucun critére permettant de la reconnaitre avec toute la précision et la certitude requises.
Cette indétermination autorise alors 1’individu a considérer comme oppression, toute
décision ou action du gouvernement qui lui serait désagréable. Ce sont inévitablement
les sentiments et les préjugés qui déterminent le jugement. Le principe d’utilité, au
contraire, permet de définir clairement et distinctement 1’ oppression, comme utilisation
du pouvoir contraire a la maximisation du plaisir.

Bentham se livre également a une critique radicale du contrat social. Selon lui, le contrat
social est avant tout un procédé¢ idéologique pour justifier les appels a I’obéissance ou a
la rébellion. Son usage est donc relatif aux intéréts dominants. C’est une fable qui ne
sert qu’a fixer les citoyens dans la soumission.

On trouve également une critique tres intéressante de Rousseau par Bentham. Rousseau
écrit : « La ou il n’y a pas de loi, il n’y a pas de liberté ». Bentham répond « La liberté
n’est pas ’enfant de la loi [...] Ce n’est rien qui soit produit par la loi positive. Elle
existe sans la Loi et non par le biais de la Loi[8] ». Au contraire, Bentham défend une
conception négative de la liberté : « La liberté n’est ni plus ni moins que 1’absence de
coercition » et « L’idée que suggere le mot liberté n’est qu’une idée négative[9] ». Pour
Bentham, ce que la loi produit, ce n’est pas la liberté, ¢’est la sécurité. Selon lui la liberté
politique n’est que la sécurité, ce n’est pas la vraie liberté. A chaque fois, on donne a
des sentiments particuliers et changeants 1’apparence d’une norme objective.

Le principe d’utilité s’affirme donc, dans un premier moment, comme essentiellement
critique, et aboutit au rejet de toute fiction. Les seules entités réelles sont le plaisir et la
douleur. C’est sur elles seules qu’il faut batir une science de ’action humaine et un
systéme juridique.

C’est pourquoi le calcul d’utilité est le seul véritable outil d’évaluation objective des
actions humaines. Si aucun plaisir n’est en lui-méme supérieur ou préférable a un autre,
selon Bentham, un plaisir s’accompagne toujours de douleurs plus ou moins grandes.
Une quantification des différents plaisirs et des différentes douleurs produits par une
action est donc nécessaire pour évaluer moralement celle-ci.

5° L'harmonisation des intéréts et le réle de la loi

Toute personne dit Bentham est habituellement le meilleur juge de ses propres intéréts.
Toute personne a un droit d’agir selon son propre jugement, tant qu’elle respecte les



droits égaux des autres. L autorité n’a pas a juger de I’intérét de chacun tant qu’il ne nuit
pas aux autres. Mais que faire en cas de conflit ?

C’est ici qu’intervient la loi. Le r6le de la loi est de contraindre I’individu a ne pas faire
ce qui nuit aux autres. Son rdle est donc la siret¢ dont Bentham dit : « ce bien
inestimable est 1a marque de la civilisation : il est tout entier I’ceuvre des lois. Sans loi,
il n’y a pas de sécurité et, par conséquent, pas d’abondance, ni méme de subsistance, qui
puisse Etre assurée. Et la seule égalité qui puisse exister dans de telles circonstances est
I’¢égalité devant la misere. »

Le législateur doit avoir toujours a 1’esprit que 1’intérét est le ressort de la conduite
humaine. Il doit donc, par des récompenses et des chatiments proportionnés, inciter les
hommes a agir dans le sens de I’'intérét général en poursuivant leurs intéréts
particuliers. Est utile ce qui conduit au bonheur. Pour étre heureux, les hommes doivent
pouvoir rechercher librement leur intérét. Il faut donc laisser aux hommes un maximum
de liberté compatible avec le bien général, avec 1’intérét de tous.

C’est le role du législateur que de veiller a cette harmonie. Favoriser I’épanouissement
de I’individu, dans les limites de sa compatibilité¢ avec I’intérét commun. Comme nous
I’avons vu, pour Bentham I’homme est exclusivement dirigé par deux « souverains
maitres : la douleur et le plaisir » Donc pour qu’une loi soit efficace, il lui faut une force
dissuasive : ¢’est la peur de la douleur infligée par le biais d’une punition.

6° L'héritage controversé de Bentham

Bien entendu, la pensée de Bentham n’est pas sans ambiguité. Benjamin Constant
reconnait que 'utilitarisme de Bentham débouche sur les « mémes conséquences que
celles qui découlent du droit naturel » et ne se distingue de celui-ci que par sa «
terminologie ». Toutefois, ajoute Constant, et c’est un point avec lequel Bastiat pourrait
s’accorder, la notion d’utilité peut fragiliser la liberté, si on la met au-dessus de tout. «
Le droit est un principe, I’utilité n’est qu’un résultat. [...] Vous détruisez 1’utilité par
cela seul que vous la placez au premier rang[10]. » Ou s’arréte la liberté et ou commence
la contrainte ? Quelle est exactement la frontiere entre sphére privée et sphere publique ?

La question se pose en effet de savoir si pour Bentham I’intérét général résulte
naturellement de la libre poursuite par chacun de son intérét particulier ou s’il faut des
artifices juridiques pour harmoniser ces intéréts particuliers. Selon Elie Halévy,
I’historien francais du radicalisme philosophique, dans un cas on parle « d’identification
naturelle » des intéréts, et dans 1’autre « d’identification artificielle », facon de désigner
de I’interventionnisme 1égislatif.

Or si Bentham lui-méme était démocrate, favorable au gouvernement limité et enclin au
laissez-faire économique, la lecture de son ceuvre n’est pas toujours claire. Selon Elie
Halévy, la doctrine de Bentham « fait appel incessamment a deux principes distincts,
qui se font en quelque sorte concurrence a I’intérieur du systéme : 1’'un en vertu duquel
il faut que la science du législateur intervienne pour identifier des intéréts naturellement
divergents ; D’autre en vertu duquel ’ordre social se réalise spontanément, par



I’harmonie des égoismes[11]. » Autrement dit, 1’utilitarisme peut tout aussi bien servir
a justifier I’Etat-providence que I’Etat-minimal.

C’est pourquoi deux tendances trés opposées vont se développer aprés la mort de
Bentham. Au libéralisme auquel mene Daffirmation de « I’identité naturelle des
intéréts » va s’opposer le socialisme qui voit dans 1’Etat D’instrument de
« I’1identification artificielle des intéréts ».

L’une, avec John Stuart Mill, va explicitement établir que si la production de richesses
est gouvernée par des lois économiques, sa distribution est du ressort de la société.
L’utilitarisme de Mill et des « nouveaux libéraux » (ou libéraux sociaux), a beaucoup
fait pour légitimer cette redistribution et la rendre obligatoire. C’est la tendance pré-
keynésienne de ’utilitarisme, que I’on retrouve également chez Saint-Simon, Auguste
Comte, Thomas H. Green, Leonard T. Hobhouse, John A. Hobson et Herbert Samuel.

L’autre héritage de la pensée de Bentham est celui de 1’école de Manchester, de Jean-
Baptiste Say, de Charles Comte et enfin de Frédéric Bastiat. L’école de Manchester,
conduite par Richard Cobden et John Bright, se développe vingt ans aprés la mort de
Bentham sur une base utilitariste simplifiée. Cette école est hostile a toute forme
d’économie administrée et défend le libre-échange. Elle repose sur cette identification
naturelle des intéréts qui correspond a la fameuse « main invisible » de Smith. C’est
précisément cette thése de I’harmonie naturelle des intéréts que Bastiat va développer
dans le cadre de son ceuvre.

[1] Version écrite d’une conférence donnée au « Printemps des libertés » a Bordeaux le
2 avril 2016. A paraitre dans les actes du colloque, aux éditions Libre-échange.

[2] J. Rawls, Théorie de la justice, trad. C. Audard, Paris, Seuil, 1997
[3] Gustave de Molinari, Nécrologie de Frédéric Bastiat, Journal des Economistes
[4] Jeremy Bentham, Introduction aux principes de la morale et du droit.

[5] Jeremy Bentham, Tracts on Poor Laws and Pauper Managementin Works, éd.
Bowring, Edimbourg, 1843, vol. VIII, p. 381

[6] Jeremy Bentham, Introduction aux principes de la morale et du droit.

[7] Cf. Marie-Laure Leroy, « L’éducation a la sociabilit¢ selon Jeremy
Bentham », Revue d’études benthamiennes, 2, 2007.

[8] The Gazetteer, 13 juillet 1776. Cité in Emmanuelle de Champs, “La déontologie
politique”, ou, La pensée constitutionnelle de Jeremy Bentham, p. 117, Genéve ; Paris,
Droz, 2008

[9] Thid.



[10] B. Constant, « Des droits individuels », in De la liberté chez les modernes, éd. M.
Gauchet, Paris, Hachette, « Pluriel », 1988, p. 433-435 :

[11] Elie Halévy, La formation du radicalisme philosophique, Tomes III, (Premiére
édition, 1901).



Bastiat philosophe. Par Damien Theillier (2/3)

Damien Theillier

24 avril 2016

Bastiat philosophe

Par Damien Theillier

Plan de I’étude :
Introduction
I) La philosophie de Bentham
1° Apergu général
2° Un principe descriptif : I’intérét comme moteur de 1’action humaine
3° Un principe normatif : le principe d’utilité
4° La critique des sophismes politiques
5° L’harmonisation des intéréts et le role de la loi
6° L’ héritage controversé de Bentham
IT) Bastiat lecteur de Bentham
1° Un héritage assumé
2° Le moteur social ou la grande loi de I’intérét personnel
3° Les deux grandes tendances de 1’intérét : la production et la spoliation
4° L’articulation du juste et de 1’utile
III) Bastiat et Rousseau
1° La philosophie du contrat, de Hobbes & Rousseau

2° La philosophie politique des Physiocrates : le marché comme réponse au contrat


https://web.archive.org/web/20250910144736/https:/www.institutcoppet.org/author/nicomaque/

3° L’harmonie naturelle des intéréts selon Bastiat
Conclusion

Bibliographie

1) Bastiat lecteur de Bentham

1° Un héritage assumé

Parmi les maitres de Bastiat, on retrouve des disciples et amis de Bentham. C’est le cas
de Cobden mais aussi de Jean-Baptiste Say et de Charles Comte.

C’est Say qui a recommandé Bentham a son beau-frére, Charles Comte, dans son exil
londonien. Par suite, Charles Comte affirmera dans son Traité de législation
que Bentham a jeté les bases d’une science de la 1égislation adaptée a 1’ére industrielle.
Selon Comte, la société de 1’eére industrielle requiert une nouvelle organisation sociale,
politique et morale.

Il n’est donc pas surprenant de voir que Bastiat cite souvent Bentham ou bien qu’il
reprend les mémes termes que lui sans le citer. Par exemple, dans son petit journal La
république francaise, créé au début des événements de février 48, il écrit :

« Le bien général, la plus grande somme possible de bonheur pour tous, le soulagement
immeédiat des classes souffrantes — c’est 1’objet de tous les désirs, de tous les veeux, de
toutes les préoccupations. C’est aussi la plus grande garantie de I’ordre. Les hommes ne
sont jamais mieux disposés a s’entraider que lorsqu’ils ne souffrent pas, ou du moins
quand ils ne peuvent accuser personne, ni surtout le gouvernement, de ces souffrances
inséparables de I’imperfection humaine[1]. »

C’est ainsi qu’il écrit a Victor Calmette, son ami de Bayonne, ce qui deviendra, vingt
ans plus tard, la doctrine de I’harmonie des intéréts : « Le dévouement, le renoncement
de soi-méme ; vertus antiques que 1’on voudrait voir renaitre parmi nous ! Puérile
illusion .... Qu’est-ce qu’une politique fondée sur un principe qui répugne a
I’organisation humaine ? Dans aucun temps, les hommes n’ont eu du renoncement a
eux-mémes, et selon moi, ce serait un grand malheur que cette vertu prit la place de
I’intérét personnel. Généralise par la pensée le renoncement a soi-méme et tu verras que
c’est la destruction de la société. L’intérét personnel, au contraire, tend a la perfectibilité
des individus et par conséquent des masses qui ne se composent que d’individus.
Vainement, dira-t-on que I’intérét d’un homme est en opposition avec celui d’un autre.
Selon moi, c’est une erreur grave et antisociale[2]. »

Par ailleurs, Bastiat a consacré son premier ouvrage a Richard Cobden, le chef de fil
anglais de la Ligue contre les lois sur les céréales (« anti Corn Laws »). Il a réalisé la
traduction de ses discours, apportant de longs commentaires explicatifs. Dans
I’introduction, il rend hommage au réformateur, disciple de Bentham : « Qui a entendu
parler en France de Cobden ? Il est vrai que la postérité attachera son nom a une de ces



grandes réformes sociales qui marquent de loin en loin les pas de I’humanité dans la
carriere de la civilisation : la restauration, non du droit au travail, selon la logomachie
du jour, mais du droit sacré du travail a sa juste et naturelle rémunération. (...) Il a
préparé aux hommes un avenir de paix et de fraternit¢ fondé, non sur un chimérique
renoncement a soi-méme, mais sur 1’indestructible amour de la conservation et du
progres individuels, sentiment qu’on a essay¢ de flétrir sous le nom d’intérét bien
entendu, mais auquel, il est impossible de ne pas le reconnaitre, il a plu a Dieu de confier
la conservation et le progres de 1’espece[3]. »

Bentham visait les fictions politiques et juridiques. Bastiat, lui, appliquera le principe
benthamien aux politiques économiques.

Dans les Sophismes économiques, il rend hommage a Bentham en le citant en épigraphe
de la premicre série des Sophismes : « En économie politique, il y a beaucoup a
apprendre et peu a faire.» (Bentham). Puis, la seconde série des Sophismes
economiques porte en exergue du premier chapitre la citation suivante : « La requéte de
I’industrie au gouvernement est aussi modeste que celle de Diogéne & Alexandre : Ote-
toi de mon soleil. » (Bentham)

Dans Ce qu’on voit et ce qu’on ne voit pas, il propose une méthodologie que les
¢économistes mais aussi les philosophes peuvent utiliser pour juger les politiques
interventionnistes étatiques. Pour cela, dit Bastiat, il suffit de les juger d’apres leurs
effets et non en vertu de I’intention qui les a inspirées. Quelles sont les victimes, quels
sont les bénéficiaires de ces politiques ? Quelles sont les nuisances d’une loi ou d’une
décision politique, non seulement a court mais aussi a long terme et pour I’ensemble de
la société ? Quels sont les cotts cachés de telle ou telle mesure ? Qu’auraient fait les
contribuables a la place du projet gouvernemental, avec I’argent qu’on leur a enlevé en
imp6t 7 Le libre-échange fait-il plus de gagnants que de perdants ? Telles sont les
questions posées par le bon économiste selon Bastiat, qui joue le role de I’observateur
impartial de Bentham.

Le pamphlet intitulé La vitre cassée permet de comprendre que la destruction n’est pas
conforme a notre intérét car elle ne créé pas de richesse. Elle colite plus qu’elle ne
rapporte. Les mauvaises institutions sont celles qui perturbent le jeu des intéréts. Or pour
Bastiat toute violation du jeu naturel des intéréts humains provoque non pas une perte
mais deux.

Ainsi dans le chapitre VII intitulé : « Un profit, deux pertes », Bastiat s’attaque au
protectionnisme sous les traits de M. Prohibant. Ce dernier vend du fer. Mais comme le
fer belge se vend en France a dix francs, il est forcé de vendre le sien au méme prix. Il
aimerait mieux le vendre a quinze et se souvient qu’il existe a Paris une fabrique de lois,
le Parlement. 11 s’y rend et obtient une loi qui dit : le fer belge n’entrera plus en France.
Aussitot M. Prohibant éleve son prix de cinq francs. Conclusion de Bastiat : « Tenez la
chose comme vous voudrez, mais ayez I’ceil sagace et vous verrez qu’il ne sort rien de
bon de la spoliation légale et illégale. Nous ne nions pas qu’il n’en sorte pour M.
Prohibant ou son industrie, ou si I’on veut pour le travail national, un profitde 5 fr. Mais
nous affirmons qu’il en sort aussi deux pertes, I’'une pour Jacques Bonhomme qui paye



15 fr. ce qu’il avait pour 10 ; I’autre pour le travail national qui ne recoit plus la
différence. Choisissez celle de ces deux pertes avec laquelle il vous plaise de compenser
le profit que nous avouons. L autre n’en constituera pas moins une perte seche. Moralité
: Violenter n’est pas produire, c’est détruire[4]. »

Notre auteur montre ici que le protectionnisme se traduit par un profit pour une industrie
et par deux pertes, I’une pour une autre industrie qui aurait pu profiter de ces cinq francs
et ’autre pour Jacques Bonhomme, le consommateur qui paie plus cher son produit. Au
contraire, I’échange libre et volontaire, sans spoliation, fait deux heureux gagnants.

Une « bonne » décision ou une « bonne » politique est une politique qui cotlite moins a
la société que ce qu'une autre allocation des ressources aurait pu lui coliter. Aussi faut-
il juger ’efficacité¢ d’une politique non seulement sur la base de ses effets, mais aussi
sur la base des alternatives qui auraient pu se produire. C’est la notion de « coft
d’opportunité », dont Bastiat est le génial théoricien et qui repose sur une méthodologie
conséquentialiste.

2° Le moteur social ou la grande loi de l'intérét personnel

A la suite de Bentham, Bastiat a vu 1’intérét comme un élément central de la nature
humaine. Il réaffirme que le moteur de toute action humaine et donc de toute société,
c’est 'intérét personnel. Ce motif est constamment répété tout au long des Harmonies
Economiques et ¢’est une clé de lecture de sa pensée. Voici quelques passages en guise
d’illustration :

« Nous ne pouvons donc pas douter que 1’Intérét personnel ne soit le grand ressort de
I’humanité. Il doit étre bien entendu que ce mot est ici I’expression d’un fait universel,
incontestable, résultant de I’organisation de I’homme, et non point un jugement critique,
comme serait le mot égoisme[5]. »

« L’homme est jeté sur cette terre. Il porte invinciblement en lui-méme 1’attrait vers le
bonheur, I’aversion de la douleur. — Puisqu’il agit en vertu de cette impulsion, on ne
peut nier que 1’Intérét personnel ne soit le grand mobile de 1’individu, de tous les
individus, et par conséquent de la société. — Puisque I’intérét personnel, dans la sphére
¢conomique, est le mobile des actions humaines et le grand ressort de la société, le Mal
doit en provenir comme le Bien ; ¢’est en lui qu’il faut chercher ’harmonie et ce qui la
trouble[6]. »

« Les déclamations contre 1’intérét personnel n’auront jamais une grande portée
scientifique ; car il est de sa nature indestructible, ou du moins on ne le peut détruire
dans ’homme sans détruire ’homme lui-méme. Tout ce que peuvent faire la religion,
la morale, I’économie politique, c’est d’éclairer cette force impulsive, de lui montrer
non seulement les premieres, mais encore les derniéres conséquences des actes qu’elle
détermine en nous. Une satisfaction supérieure et progressive derriere une douleur
passagere, une souffrance longue et sans cesse aggravée apres un plaisir d’'un moment,
voila en définitive le bien et le mal moral. Ce qui détermine le choix de ’homme vers
la vertu, ce sera l’intérét ¢€levé, éclairé, mais ce sera toujours au fond I’intérét
personnel[7]. »



« Le moteur, c’est cette impulsion intime, irrésistible, essence de toutes nos forces, qui
nous porte a fuir le Mal et a rechercher le Bien. On le nomme instinct de conservation,
intérét personnel ou privé. Ce sentiment a été tantot décrié, tantét méconnu, mais quant
a son existence, elle est incontestable. Nous recherchons invinciblement tout ce qui
selon nos idées peut améliorer notre destinée ; nous évitons tout ce qui doit la
détériorer[8] ».

3° Les deux grandes tendances de l'intérét : la production et la spoliation

L’homme est donc un étre de désir. Il recherche perpétuellement la satisfaction de ses
désirs. Mais ce désir est susceptible de conduire a des conséquences diamétralement
opposées selon que ce motif est employé dans la production pacifique et 1’échange
volontaire ou dans la spoliation, que ce soit la spoliation par le crime ou par la loi.

Les hommes ayant un attrait pour la satisfaction et une répugnance naturelle pour
I’effort, ils cherchent toujours a diminuer le rapport de I’effort au résultat. C’est la loi
de I’économie des forces. C’est pourquoi ils sont poussés par une inclination aussi
grande a se procurer ces choses aux dépens d’autrui : c’est la spoliation. « La premicre
manifestation de I’intérét personnel parmi les hommes a été de rejeter les uns aux autres
le pénible fardeau du travail ![9] »

I1 en résulte une perpétuelle lutte des classes entre deux partis en présence :

o Le parti de ceux qui veulent vivre de leur travail
o Le parti de ceux qui veulent vivre du travail d’autrui

C’est le parti des spoliés contre celui des spoliateurs. Car selon notre auteur, « il n’y a
que deux moyens de se procurer les choses nécessaires a la conservation, a
I’embellissement et au perfectionnement de la vie : la Production et la Spoliation.
Cependant, quelque bienveillance, quelque optimisme que 1’on porte au ceeur, on est
forcé de reconnaitre que la Spoliation s’exerce dans ce monde sur une trop vaste échelle,
qu’elle se méle trop universellement a tous les grands faits humains pour qu’aucune
science sociale, et 1’Economie politique surtout, puisse se dispenser d’en tenir
compte[10]. »

C’est la spoliation qui permet de comprendre 1’histoire humaine. Qu’est-ce que la
spoliation ? Du latin « spoliare », qui veut dire piller. Spolier c’est transférer le bien de
quelqu’un, sans compensation et sans consentement a quelqu’un d’autre. La guerre a
toujours été le moyen de spoliation le plus pratiqué. Mais les hommes ont inventé un
moyen de spoliation plus subtil que la guerre : la loi. Il y a alors deux méthodes radicales
que les spoliateurs appliquent pour s’emparer du bien des spoli¢s de fagon 1égale : la
force et la ruse, c¢’est-a-dire la guerre d’une part et le vote d’autre part. La guerre a été
I’'une des principales causes de perturbation au cours de I’histoire. De nos jours c’est la
spoliation légale. Or de nombreux sophismes permettent de masquer I’oppression et la
fraude qui caractérisent la spoliation 1égale. Pour faire voter des lois, il faut persuader
autrui qu’on le vole pour son avantage. Il faut le persuader qu’on lui rend un service.
D’ou les sophismes économiques.



4° L'articulation du juste et de l'utile

Pour Bastiat, on ne peut pas se priver du droit naturel pour juger des actions humaines,
méme s’il concede que certains en font un usage pervers, comme |’avait bien souligné
Bentham. Car il est nécessaire de disposer d’une norme stable, distincte de la norme
positive qui varie. Des régles générales et catégoriques sont nécessaires pour assurer le
bien-&tre des individus et la coopération sociale, indépendamment de tout calcul
d’utilité. Par la suite, il conviendra de les justifier aussi par leurs effets sur le bien-Etre
de la société.

C’est ici qu’intervient chez Bastiat la primauté du droit de propriété. Le systeme de la
liberté, est celui pour lequel la société, les personnes et les propriétés existent
antérieurement aux lois. Dans ce systéme, ajoute Bastiat, « ce n’est pas parce qu’il y a
des lois qu’il y a des propriétés, mais parce qu’il y a des propriétés qu’il y a des
lois[11]. »

Il existe donc une loi naturelle, indépendante du bon plaisir des 1égislateurs. Elle est
valable pour tous les hommes et antérieure a toute société. Ici Bastiat s’inscrit ici dans
I’héritage des physiocrates, et par-dela, dans la tradition de la philosophie du droit de
Cicéron et d’Aristote. La loi ne crée pas le droit. Elle a pour mission de le défendre.
Mais le droit de propriété se justifie aussi par ses conséquences utiles. En effet, s’efforce
constamment de montrer notre auteur, un systeéme qui protége la liberté et le droit de
propriété produit plus de prospérité et de paix qu’aucun autre.

Le juste et I'utile ne sont pas séparables selon Bastiat. Dans la deuxiéme série
des Sophismes économiques sous le titre Deux morales, Bastiat prend soin de distinguer
ce qu’il appelle une morale économique et une morale religieuse. L’une qui s’adresse
directement & ’homme en tant qu’agent et qui veut corriger sa mauvaise volonté, sa
volonté de faire le mal. C’est la morale religieuse ou philosophique. L’autre, la morale
¢conomique, s’adresse a I’homme en tant que patient. Elle lui montre les effets utiles ou
nuisibles des actions humaines. C’est une morale de la résistance a I’oppression et aux
abus.

De plus, Bastiat affirme catégoriquement que 1’une, si elle est plus noble, est pourtant
moins efficace que I’autre et moins accessible 8 I’homme du commun : « le triomphe du
moraliste religieux, quand il se réalise, est plus beau, plus consolant et plus radical. Mais
en méme temps il est difficile de ne pas reconnaitre que celui de la science économique
ne soit plus facile et plus str. Dans quelques lignes qui valent mieux que beaucoup de
gros volumes, J.-B. Say a déja fait observer que pour faire cesser le désordre introduit
par I’hypocrisie dans une famille honorable, il y avait deux moyens : corriger Tartuffe
ou déniaiser Orgon. Moli¢re, ce grand peintre du cceur humain, parait avoir
constamment eu en vue le second procédé, comme le plus efficace. Il en est ainsi sur le
théatre du monde[12]. » Ainsi I’économie politique a une mission éducative et morale.
Elle montre dans la pratique le bien et le mal qui résultent des actions humaines. Elle
sert le juste en dévoilant Iutile et le nocif.

Gustave de Molinari a rédigé une introduction a la vie et a la pensée de Bentham. 11y
expose la doctrine benthamienne de la réciprocité du juste et de I’utile. « Selon Bentham,



il y a une coincidence naturelle entre le juste et 1’utile, le beau et le bon. La vertu n’est
autre chose que I’intérét bien entendu, et les criminels sont avant tout des hommes qui
raisonnent mal, qui n’entendent point leurs véritables intéréts. On voit d’un coup-d’ceil
combien cette doctrine est féconde. Si, comme 1’affirme Bentham, rien n’est utile a
I’homme que ce qui est juste, si toute déviation de la route de I’honnéte se traduit en fin
de compte nécessairement en un dommage, combien il devient facile de faire accepter
aux hommes la notion et la pratique du devoir ![13] » Et il ajoute un peu plus loin :
« Quand on observe le jeu naturel des intéréts humains, quand on étudie les lois qui
président au développement et a la distribution de la richesse, on ne tarde pas a
s’apercevoir que toute infraction au droit, a la justice, est toujours, soit médiatement,
soit immédiatement, suivie d’une perte, d’'un dommage; d’ou il suit qu’on doit
condamner, au point de vue de I’utile, toute institution économique qui porte atteinte au
principe du juste. L’étude des lois de la nature conduit donc les économistes au méme
point ou I’étude plus spéciale des lois humaines a conduit Bentham, et trés-probablement
c’est a I’Economie politique qu’il sera donné de populariser le principe mis en lumiére
par le célebre philosophe anglais[14]. »

[1] Frédéric Bastiat La République Francaise, (Buvres Complétes, vol. 7, 47. Article 6.
Paris, 28 février 1848

[2] Lettres de F. Bastiat a M. Victor Calmetes. Mugron, juillet 1829. (Euvres completes
de Frédéric Bastiat, Institut Coppet, tome 1, Paris, 2015

[3] Frédéric Bastiat, Cobden et la Ligue ou [l’agitation anglaise pour la liberté des
echanges, Introduction, Paris, Institut Coppet, 2014, 320 p.

[4] Frédéric Bastiat, Ce qu’on voit et ce qu’on ne voit pas, chapitre VII. Restriction.
(Euvres completes de Frédéric Bastiat, tome 5, Paris, Institut Coppet, 2015

[5] Frédéric Bastiat, Harmonies Economiques, chapitre 11, Besoins, efforts, satisfaction.
(Euvres completes de Frédéric Bastiat, tome 6, Paris, Institut Coppet, 2015.

[6] Frédéric Bastiat, Harmonies Economiques, chapitre XVIII, Causes perturbatrices.
(Euvres completes de Frédéric Bastiat, tome 6, Institut Coppet, Paris, 2015

[7] Frédéric Bastiat, Harmonies Economiques, chapitre XXII, Moteur social. (Euvres
completes de Frédéric Bastiat, tome 6, Institut Coppet, Paris, 2015

[8] 1bid.

[9] Frédéric Bastiat, Harmonies Economiques, chapitre VIII, Propriété, communauté.
(Euvres completes de Frédéric Bastiat, tome 6, Institut Coppet, Paris, 2015

[10] Freédéric Bastiat, Physiologie de la spoliation, (Euvres completes de Frédéric
Bastiat, tome 4, Institut Coppet, Paris, 2015



[11] Frédéric Bastiat, Propriété et Loi, (Buvres complétes de Frédéric Bastiat, tome 4,
Institut Coppet, Paris, 2015

[12] Frédéric Bastiat, Deux Morales, Seconde série des Sophismes Economiques,
chapitre II. (Buvres completes de Frédéric Bastiat, tome 5, Institut Coppet, Paris, 2015.

[13] Gustave de Molinari, Mélanges D ’économie Politique, formés des principaux
ecrits économiques de Hume, Forbonnais, Condillac, Condorcet, Lavoisier, Franklin,
Necker, Galiani, Montyon, Bentham, avec des notes et des notices par MM. G. de
Molinari et E. Daire, t.II,, éditions Guillaumin, Paris, 1848.

[14] Ibid.



Bastiat philosophe. Par Damien Theillier (3/3)

Damien Theillier

27 avril 2016
Bastiat philosophe
Par Damien Theillier
Plan de I’étude :
Introduction

I) La philosophie de Bentham

1° Apercu général

2° Un principe descriptif : I’intérét comme moteur de 1’action humaine
3° Un principe normatif : le principe d’utilité

4° La critique des sophismes politiques

5° L’harmonisation des intéréts et le role de la loi

6° L’ héritage controversé de Bentham

IT) Bastiat lecteur de Bentham

1° Un héritage assumé

2° Le moteur social ou la grande loi de I’intérét personnel

3° Les deux grandes tendances de I’intérét : la production et la spoliation

4° L’articulation du juste et de 1’utile

III) Bastiat et Rousseau

1° La philosophie du contrat, de Hobbes & Rousseau

2° La philosophie politique des Physiocrates : le marché comme réponse au contrat

3° L’harmonie naturelle des intéréts selon Bastiat



Conclusion

Bibliographie

I1l) Bastiat et Rousseau

Convaincu que Jean-Jacques Rousseau est I’initiateur de la pensée dominante du XIXe
siécle en France, Bastiat a souvent discuté de sa philosophie et plus largement de la
philosophie du XVIlle siecle. Comme il le déclare dans Justice et Fraternité, « Le
Socialisme admet, avec Rousseau, que I’ordre social tout entier est dans la Loi. On sait
que Rousseau faisait reposer la société sur un contrat. [...] Partant de ce point, que la
société est I’ceuvre de I’homme, 1’ceuvre de la loi, les socialistes doivent en induire que
rien n’existe dans la société, qui n’ait €t¢é ordonné et arrangé d’avance par le
législateur. » Ainsi, c’est contre Rousseau que Bastiat construira sa doctrine du droit
dans La Loi et sa théorie de I’harmonie des intéréts dans Les Harmonies Economiques.
En effet, parmi les causes perturbatrices de I’harmonie naturelle des intéréts, il y a I’idée
rousseauiste que la loi et le 1égislateur peuvent tout. Pour ce faire, Bastiat va s’inspirer
d’une autre philosophie des Lumicres, celle des Physiocrates.

1° La philosophie du contrat, de Hobbes a Rousseau

Le projet contractualiste est de constituer artificiellement et par la loi I’organisation de
la cité. Elle part du principe faux que I’humanité tend vers la dégradation et le mal.
C’est la théorie des antagonismes : pour les contractualistes, 1’état naturel de la société
c’est la guerre. L humanité est traversée par des tendances perverses qui la conduisent
au désordre et a I’anarchie.

C’est la théorie du conflit des intéréts qui conduit a I’idée de souveraineté : seul un
gouvernement souverain peut empécher le chaos. La régulation se fait par le politique,
par la loi et donc par la contrainte. On est conduit & une conception absolutiste du
gouvernement, soit par la souveraineté absolue d’un homme comme chez Hobbes, soit
par la souveraineté absolue de la volonté générale, chez Rousseau. C’est la théorie du
contrat social.

Dans cette perspective, toute société politique est hiérarchique car la relation politique
est par excellence une relation de commandement et d’obéissance, y compris dans une
démocratie. En effet, le contrat instaure un ordre social fondé sur la contrainte de la loi
et pour Rousseau, « nous ne commencons a devenir hommes qu’aprés avoir été
citoyens »

Bastiat écrit : « Rousseau est, je crois, le publiciste qui a le plus naivement exhumé de
I’antiquité cette omnipotence du législateur renouvelée des Grecs. Convaincu que
I’ordre social est une invention humaine, il le compare a une machine, les hommes en
sont les rouages, le prince la fait fonctionner; le 1égislateur I’invente sous 1I’impulsion
du publiciste, qui se trouve étre, en définitive, le moteur et le régulateur de 1’espece
humaine. (...) IIs ne veulent pas la société naturelle. Ce qu’ils veulent, c’est une société
artificielle, sortie toute faite du cerveau de I’inventeur[1]. »



Paradoxalement, cette école n’est pas pessimiste mais au contraire optimiste. Elle croit
qu’on peut redresser I’humanité par un traitement de choc : le contrat social. Elle a une
confiance absolue dans le politique, ou plutdt dans un postulat épistémologique faux qui
sous-tend sa vision du politique : la capacité par I’esprit humain d’une maitrise
rationnelle de I’ensemble des données économiques et sociales.

2° La philosophie politique des Physiocrates : le marché comme réponse
au contrat

L’avénement de la science économique au cours des XVIIéme et XVIIIeme siecles s’est
d’abord traduit par une rupture vis-a-vis des problématiques morales et politiques
antérieures, notamment les théories du contrat social. D’ou son caractére éminemment
subversif.

L’école des économistes, comme I’a bien montré Pierre Rosanvallon[2], peut étre
analysée comme une réponse alternative aux problémes non résolus par les théoriciens
politiques du contrat social. Les analyses en termes de contrat social posent deux
problémes : elles ne disent rien des rapports entre les nations et elles s’intéressent a
I’institution de la société mais pas a sa régulation.

Au contraire, les analyses en termes de marché et d’échange permettent d’envisager les
rapports entre nations comme un jeu @ somme positive et réglent a la fois les problémes
de Dl'institution et de la régulation du social en affirmant que le besoin et I'intérét
régissent a eux seuls les rapports entre les hommes. Bastiat ne fait qu’expliciter et
développer la philosophie politique sous-jacente a 1’ceuvre des physiocrates. La
physiocratie repose sur une référence au droit naturel, les physiocrates estiment qu’il
existe des lois économiques, qui ne dépendent pas des circonstances ou du
gouvernement. L’ordre économique est considéré comme 1’ordre naturel des sociétés.
Ces lois gouvernent les relations entre les individus. L’économie prime donc sur le
politique qui doit s’y soumettre. C’est I’économie politique, ainsi comprise, qui fournit
le principe selon lequel doivent s’organiser les sociétés.

En effet, la grande nouveauté des économistes modernes, a I’aube du X VIlle siecle, est
qu’ils s’intéressent a chaque individu avec la volonté de lui rendre sa capacité d’action
tout en réfléchissant a la maniere de contenir les passions et les conflits. Leur ambition
est de permettre a chacun de se procurer par lui-méme un revenu ou une subsistance
suffisante pour accéder a son autonomie de décision et d’action.

Ainsi, pour Bastiat, le gouvernement, ¢’est-a-dire la politique prise au sens de 1’exercice
du pouvoir par le 1égislateur, n’est qu’une réalité secondaire et relative. C’est d’abord la
loi de 1’échange volontaire, sur la base de I'intérét réciproque, qui doit gouverner la
société et la réguler. La tache des gouvernements est alors purement négative : réprimer
I’injustice. L’autorité politique doit se cantonner dans ce strict role de garantie de la
sreté.

Ce qui émerge, c’est n’est pas seulement un mode d’organisation de 1I’économie qu’on
appelle le marché. Plus largement, c’est 1’idée d’une société organisée a partir du
marché, une société qui s’auto-institue spontanément par le travail, les échanges et la



propriété privée. Des lors I’hypothése d’un état de nature antérieur a la société, qui
justifierait I’institution de la société par un contrat devient une pure fiction, aussi inutile
que fausse.

Un autre theme cher a Bastiat, qui remonte encore aux Physiocrates, est la critique du
législateur humain. Les physiocrates s’opposent a la doctrine volontariste, selon laquelle
le 1égislateur est un étre exceptionnel capable de donner forme a une société tout enticre.
La tache du gouvernement ne peut étre que simple puisqu’il s’agit de se conformer aux
lois. Dans ses Maximes, Quesnay propose une différence qui explique le rapport de
I’économiste physiocrate avec le 1égislateur : « Les hommes ni leurs gouvernements ne
font point les lois et ne peuvent point les faire. Ils les reconnaissent comme conformes
a la raison supréme qui gouverne l’univers, ils les portent au niveau de la Société...
C’est pour cela qu’on dit porteurs de loi, 1égislateurs, et qu’on n’a jamais osé dire
faiseurs de lois, 1égisfacteurs[3]. »

Pour les Physiocrates, le marché est la réponse aux dérives politiques de I’absolutisme
législatif. Il permet de substituer aux autorités dominatrices les mécanismes bienfaisants
de I’échange. C’est par I’'intérét qu’il faut gouverner et non par la contrainte. Cette
philosophe politique permet de penser une société antihiérarchique et égalitaire puisque
les hommes sont tous des marchands égaux par principe. D¢s lors, le contrat social n’est
plus nécessaire, ¢’est 1’échange qui organise la société. La physiocratie inaugure ainsi
une forme nouvelle approche du lien social et de 1’organisation politique, qui entraine
avec elle un renouvellement complet de la philosophie.

3° L'harmonie naturelle des intéréts selon Bastiat

On peut aller jusqu’a dire que I’économie politique, telle que la congoivent les
physiocrates, et Bastiat aprés eux, devient une nouvelle philosophie, destinée a
remplacer I’ancienne. L’économie politique n’est plus seulement une science de la
formation et de la distribution des richesses, qui serait comme un domaine d’étude
séparé¢ de la réalité sociale et politique, mais le socle a partir duquel I’harmonie sociale
pourra étre pensée et pratiquée. De méme que la mauvaise économie engendre la
mauvaise philosophie politique, la bonne économie est capable d’engendrer la bonne
politique. Car si I’on comprend les lois de 1’action humaine, on comprend que la loi
civile doit se borner a réprimer les injustices. En effet, écrit Bastiat, « les intéréts sont
harmoniques, pourvu que chacun reste dans son droit, pourvu que les services
s’échangent librement, volontairement, contre les services[4]. »

Dans ses Maximes, Quesnay écrit encore : « Qu’il faut bien se garder d’attribuer aux lois
physiques les maux qui sont la juste et inévitable punition de la violation de 1’ordre
méme de ces lois, instituées pour opérer le bien[5]. » Comme les Physiocrates,
théoriciens du droit naturel et de 1’ordre naturel de la société, Bastiat voit dans
I’intervention de la loi dans tous les domaines, 1’origine des perturbations sociales.

Mais il faut réfuter ici une erreur commune. Le « laissez-faire » défendu par Frédéric
Bastiat a été interprété par beaucoup comme la croyance que les conflits sociaux seraient
résolus par l’intermédiaire d’un mécanisme « naturel » d’origine divine, et par
conséquent indépendant de I’action des hommes. La critique de Keynes est typique de



ce genre d’interprétation caricaturale. « Les forces divines qui meénent le monde ne
veillent pas a ce que I'intérét particulier coincide toujours avec I’intérét général. Les
forces humaines qui y régnent, n’assurent pas davantage que ces intéréts coincident
toujours en pratique et on ne peut déduire avec raison d’aucun des principes d’économie
politique que I’intérét privé, méme lorsqu’il est bien compris, assure toujours I’ intérét
général[6]. »

Mais pour Bastiat, la liberté ne signifie nullement que tous les intéréts humains sont
toujours harmonieux. En effet, comme nous I’avons montré plus haut, I’intérét personnel
crée tout ce par quoi I’homme vit et se développe : il stimule le travail, il engendre la
propriété et les échanges. Encore faut-il préciser que ce développement n’est en rien
automatique. Il ne s’agit nullement d’une sorte de déterminisme naturel ou historique,
qui conduirait miraculeusement ou mécaniquement a I’harmonie et au progres. Le méme
intérét qui peut conduire a la propriété par le travail peut aussi conduire a la spoliation.
Et engendrer aussi toutes sortes d’injustices. L’esclavage, la guerre, les privileéges, les
monopoles, I’exploitation de I’ignorance et de la crédulit¢ du public, les restrictions
commerciales, les fraudes commerciales, les taxes excessives, constituent autant
d’obstacles au développement économique des sociétés.

Bastiat répond par avance a Keynes: « Ne nous accusez donc pas quand nous
disons laissez faire ; car nous n’entendons pas dire par la : laissez faire les Hommes,
alors méme qu’ils font le mal. Nous entendons dire : étudiez les lois providentielles,
admirez-les et laissez-les agir. Dégagez les obstacles qu’elles rencontrent dans les abus
de la force et de la ruse, et vous verrez s’accomplir au sein de I’humanité cette double
manifestation du progrés : [’égalisation dans 1’amélioration[7]. » Par lois
providentielles, il faut comprendre : les lois de I’action humaine et notamment la grande
loi de I’intérét, le moteur social et la loi de I’échange de services, librement débattus.

Dans Justice et Fraternité, Bastiat précise ce qui distingue Rousseau, et ses disciples
socialistes, des économistes : « La dissidence profonde, irréconciliable sur ce point entre
les socialistes et les économistes, consiste en ceci : les socialistes croient a I’antagonisme
essentiel des intéréts. Les économistes croient a 1’harmonie naturelle, ou plutdt a
I’harmonisation nécessaire et progressive des intéréts. Tout est 1a[8]. » Un peu plus loin,
il ajoute : « Partant de cette donnée que les intéréts sont naturellement antagoniques, les
socialistes sont conduits, par la force de la logique, a chercher pour les intéréts une
organisation artificielle, ou méme a étouffer, s’ils le peuvent, dans le cceur de I’homme,
le sentiment de 1’intérét. (...) Mais s’ils sont assez fous, ils ne sont pas assez forts, et il
va sans dire qu’apres avoir déclamé, dans leurs livres, contre I’individualisme, ils
vendent leurs livres et se conduisent absolument comme le vulgaire dans le train
ordinaire de la vie[9]. » Et Bastiat de conclure : « Les uns et les autres nous voulons
I’harmonie. Ils la cherchent dans les combinaisons innombrables qu’ils veulent que la
loi impose aux hommes ; nous la trouvons dans la nature des hommes et des
choses[10]. »

Dans La Loi, il rappelle la primauté de 1’économie politique sur la politique : « celle-1a
dit si les intéréts humains sont naturellement harmoniques ou antagoniques ; ce que
celle-ci devrait savoir avant de fixer les attributions du gouvernement. » On voit que la



préséance n’est pas seulement chronologique, c’est une antériorité fondatrice. « Car s’il
y a des lois générales qui agissent indépendamment des lois écrites et dont celles-ci ne
doivent que régulariser 1’action, il faut étudier ces lois générales ; elles peuvent étre
I’objet d’une science, et I’économie politique existe. Si, au contraire, la société est une
invention humaine, si les hommes ne sont que de la matiére inerte, auxquels un grand
génie, comme dit Rousseau, doit donner le sentiment et la volonté, le mouvement et la
vie, alors il n’y a pas d’économie politique ; il n’y a qu’un nombre indéfini
d’arrangements possibles et contingents ; et le sort des nations dépend du fondateur
auquel le hasard aura confié leurs destinées[11]. »

Conclusion

Marx avait reproch¢ a Bentham sa « philosophie d’épicier », car dans sa morale
utilitariste, tout est affaire de calcul d’intérét. Bastiat, en revanche, lui a donné la place
qu’elle méritait dans sa défense d’une société libre et pacifique. Non que 1’utilité soit en
elle-méme une norme ou un principe suffisant. Mais c¢’est incontestablement une fin et
une fin digne de considération. Compris ainsi, 1’opposition entre libéralisme et
utilitarisme est superficielle et n’a pas lieu d’étre. Si ’on comprend correctement le
libéralisme comme le comprenait Bastiat, il n’est rien d’autre que 1’ensemble des régles
justes conduisant au bonheur humain en société (on parlera a ce sujet d’utilitarisme de
la régle ou d’utilitarisme indirect).

Alors Bastiat est-il plus proche de 1’école physiocratique francaise que du mouvement
utilitariste anglais ? Oui, incontestablement, au vu de sa critique de Rousseau et de son
attachement au droit naturel comme fondement de la loi. Mais le grand mérite de Bastiat,
c’est de combiner une approche catégorique avec une approche conséquentialiste, dans
un pluralisme fécond. Pas de monisme philosophique chez lui. La liberté peut se justifier
de plusieurs fagons et aucune méthode ne s’impose a 1’exclusion des autres. Elles se
combinent pour éduquer la jeunesse frangaise tant sur son véritable intérét que sur les
principes de la justice[12].

Une politique est bonne si elle est juste et si elle est juste elle est utile au plus grand
nombre. Or le libre-échange fait plus de gagnants que de perdants. En effet, I’industrie
et la libert¢ du commerce, pour peu que la loi reste négative (qu’elle se contente de
réprimer I’injustice), favorisent non seulement le progres des vertus individuelles mais
¢galement I’essor d’un ordre social harmonieux et pacifié. La défense des droits
individuels et I’indépendance de la vie privée des citoyens est mieux garantie par le libre
marché. La société est ainsi rendue a son autonomie qui assure I’interdépendance des
acteurs par la production et I’échange.

Comme 1’écrit Ron Paul : « Je ne vois aucune contradiction entre la défense utilitariste
de I’économie de marché et I’idée que le marché libre est une conséquence du respect
moral pour les droits naturels donnés par Dieu, puisqu’il n’y a pas, en réalité, de
contradiction. L’acceptation du marché par 1’économiste, pour des raisons purement
utilitaristes (...) lorsqu’elle est combinée a une philosophie du droit naturel, elle est
encore plus persuasive. Il n’y a pas de choix a faire. L’argument utilitariste n’exclut pas
la foi en I’idée que la vie et la libert¢ tirent leur origine de notre Créateur. Lorsqu’on les
ajoute 1’'un a I’autre, ces deux arguments deviennent doublement importants[13]. »



Bibliographie

Jeremy Bentham, Fragments sur le gouvernement, 1776
Jeremy Bentham, Introduction aux principes de moral et de législation, 1789

Jean-Pierre Cléro, « Démocratie et fictions, la théorie de la représentation chez Jeremy
Bentham », in J.-P. Cotten, R. Damien et A. Tosel, La représentation et ses crises,
Besancon, Presses universitaires franc-comtoises, 2001, p. 73-108.

Christian Laval, Jeremy Bentham, le pouvoir des fictions, Paris, Presses universitaires
de France, 1994.

Catherine Audard, Anthologie historique et critique de ['utilitarisme, Paris, Presses
Universitaires de France, 1999.

Emmanuelle de Champs, “La déontologie politique”, ou, La pensée constitutionnelle
de Jeremy Bentham, Geneve ; Paris, Droz, 2008

Elie Halévy, La formation du radicalisme philosophique, Tomes I, I et III, (Premiére
édition, 1901).

Marie-Laure Leroy, « L’éducation a la sociabilité selon Jeremy Bentham », Revue
d’études benthamiennes, 2, 2007.

Guido Hiilsmann, L. héritage économique de Frédéric Bastiat, Institut Euro92, juillet
2001

Pierre Rosanvallon, Le libéralisme économique, Histoire de l'idée de marché, Editions
du Seuil, 1979

[1] Frédéric Bastiat, Harmonies Economiques, chapitre XXII, Moteur social. (Euvres
completes de Frédéric Bastiat, tome 6, Institut Coppet, Paris, 2015

[2] Pierre Rosanvallon, Le libéralisme économique, Histoire de l’'idée de marché,
Editions du Seuil, 1979

[3] Quesnay, Francois, Maxime du docteur Quesnay, Physiocrates, t. I, Eugeéne Daire,
Paris, Guillaumin, 1846



[4] Harmonies Economiques, chap. VIII, Propriété, Communauté. (Euvres complétes
de Frédéric Bastiat, tome 6, Institut Coppet, Paris, 2015

[5] Tbid.

[6] John Maynard Keynes, La fin du Laissez-faire, in Essais de persuasion, 1931.
Traduction francaise par Herbert Jacoby, Paris, Editions Gallimard, 1933

[7] Frédéric Bastiat, Harmonies Economiques, chapitre XVIIL, Causes perturbatrices.
(Euvres complétes de Frédéric Bastiat, tome 6, Institut Coppet, Paris, 2015

[8] Frédéric Bastiat, Justice et Fraternité, (Euvres complétes de Frédéric Bastiat, tome
4, Institut Coppet, Paris, 2015

[9] Ibid.
[10] Ibid.

[11] Frédéric Bastiat, Harmonies Economiques, chapitre I, Organisation naturelle,
organisation artificielle. (Euvres completes de Frédéric Bastiat, tome 6, Institut
Coppet, Paris, 2015

[12] Voir son discours introductif A la jeunesse frangaise, dans les Harmonies
Economiques.

[13] Ron Paul, Mises et I'Ecole Autrichienne. Un Point de Vue Personnel (1984),
Traduit par Benoit Malbranque, Institut Coppet, 2013.



	Bastiat philosophe. Par Damien Theillier (1/3)
	Bastiat philosophe
	Introduction
	I) La philosophie de Bentham
	1  Aperçu général
	2  Un principe descriptif : l’intérêt comme moteur de l’action humaine
	3  Un principe normatif : le principe d’utilité
	4  La critique des sophismes politiques
	5  L’harmonisation des intérêts et le rôle de la loi
	6  L’héritage controversé de Bentham


	Bastiat philosophe. Par Damien Theillier (2/3)
	Bastiat philosophe
	II) Bastiat lecteur de Bentham
	1  Un héritage assumé
	2  Le moteur social ou la grande loi de l’intérêt personnel
	3  Les deux grandes tendances de l’intérêt : la production et la spoliation
	4  L’articulation du juste et de l’utile


	Bastiat philosophe. Par Damien Theillier (3/3)
	Bastiat philosophe
	III) Bastiat et Rousseau
	1  La philosophie du contrat, de Hobbes à Rousseau
	2  La philosophie politique des Physiocrates : le marché comme réponse au contrat
	3  L’harmonie naturelle des intérêts selon Bastiat
	Conclusion
	Bibliographie



