
Bastiat philosophe. Par Damien Theillier (1/3) 

 Damien Theillier  
  
 17 avril 2016 
  

 

 

 

Bastiat philosophe 

 Par Damien Theillier 

  

Plan de l’étude : 

Introduction 

I) La philosophie de Bentham 

1° Aperçu général 

2° Un principe descriptif : l’intérêt comme moteur de l’action humaine 

3° Un principe normatif : le principe d’utilité 

4° La critique des sophismes politiques 

5° L’harmonisation des intérêts et le rôle de la loi 

6° L’héritage controversé de Bentham 

II) Bastiat lecteur de Bentham 

1° Un héritage assumé 

2° Le moteur social ou la grande loi de l’intérêt personnel 

3° Les deux grandes tendances de l’intérêt : la production et la spoliation 

4° L’articulation du juste et de l’utile 

III) Bastiat et Rousseau 

1° La philosophie du contrat, de Hobbes à Rousseau 

https://web.archive.org/web/20250910133452/https:/www.institutcoppet.org/author/nicomaque/


2° La philosophie politique des Physiocrates : le marché comme réponse au contrat 

3° L’harmonie naturelle des intérêts selon Bastiat 

Conclusion 

Bibliographie 

 
Introduction 

Il y a deux grandes traditions philosophiques modernes en morale et en politique : 

l’utilitarisme, qui se rattache à Hume et à Jeremy Bentham et le contractualisme de Jean-

Jacques Rousseau et d’Emmanuel Kant. Ces deux philosophies répondent à la question : 
qu’est-ce qui fait une bonne société ? Le marché ? La loi ? L’utilité ? L’utilitarisme, 

comme le libéralisme classique auquel il est souvent associé, a une réputation 

épouvantable en France, on l’assimile au matérialisme, à l’égoïsme, à la loi du plus fort, 

à la marchandisation. Cette mauvaise réputation lui vient en partie du succès de la 
critique de l’utilitarisme par John Rawls dans nos universités. La théorie de la justice de 

Rawls[2] (1971) est le livre de philosophie politique le plus lu au XXe siècle. Il passe 

pour être l’alpha et l’oméga de la théorie sociale. 

La principale cible de Rawls est l’utilitarisme de Bentham, accusé de justifier les 

inégalités et les oppressions en tout genre. En réalité, la théorie de Rawls n’est qu’une 
réactualisation du contractualisme de Rousseau dans le cadre de la social-démocratie 

moderne. C’est une brillante justification de la redistribution forcée et de l’État-

providence au nom de la justice sociale. Mais on ne trouvera rien de nouveau qui n’ait 

déjà été dit au XIXe siècle par Louis Blanc ou Alphonse de Lamartine… et réfuté par 

de bons auteurs comme Frédéric Bastiat ! 

Il est fréquent d’entendre les mêmes accusations portées contre le libéralisme classique 

ou le libertarianisme. On l’accuse d’être un économisme étroit, un matérialisme 

individualiste qui sacrifie les pauvres aux riches. En fait, on prête faussement aux 

libéraux une philosophie extrêmement naïve et utopique : il suffirait de comprendre 

comment produire de la richesse pour que cette science de la croissance matérielle 
suffise à instaurer une société harmonieuse et pacifique. La croissance économique 

serait le moteur du progrès social et moral de l’humanité. 

En ce qui concerne Bastiat, l’accusation est risible. Qui a un peu lu notre auteur, sait 

qu’elle ne tient pas une seule minute. L’économie politique pour lui ne se réduit pas à 

l’étude de la richesse. Elle est avant tout une science de l’action humaine et par extension 
une science de la société et des institutions qui la composent. La grande question de 

Bastiat est la suivante : quelle organisation sociale est la plus favorable au 

développement de la paix et de la justice ou favorise le mieux l’épanouissement 

humain ? 

Pour répondre à cette question, Bastiat part de ce qui est essentiel : l’étude de l’homme, 
l’anthropologie et la morale. Aucune science économique ne peut se dispenser d’une 



certaine idée de l’homme et du bien. Il y a donc une dimension philosophique de la 

pensée de Bastiat, dans laquelle se trouvent sans cesse reprises à nouveaux frais des 

problématiques majeures comme celles du bonheur et du malheur des hommes en 

société, de la justice et de l’injustice, du sens de l’histoire. « Nous devons d’abord 
connaître les lois du libre et naturel développement des sociétés humaines. Plus tard, 

nous aurons à en étudier les perturbations », écrit-il. 

Et son grand disciple, Gustave de Molinari, explique : « Après avoir exposé les 

harmonies bienfaisantes des lois économiques, Bastiat voulait faire le tableau des 

perturbations funestes que ces lois ont, de tout temps, subies ; il voulait démontrer que 
les maux qui affligent l’humanité proviennent, non pas des lois de la nature, mais des 

infractions que les hommes, dans leur ignorance ou dans leur perversité, ont commises 

à ces lois[3] ». 

On trouve également un thème récurrent, chez Bastiat, qui est celui de la critique de la 

philosophie et des philosophes. Rousseau est le philosophe le plus cité dans son œuvre 
et c’est toujours pour le critiquer. C’est par rapport à la perspective rousseauiste du 

législateur et de la loi que Bastiat construira une part importante de son œuvre, 

notamment sa réflexion sur la loi et le droit. Mais d’autres philosophes sont la cible des 

attaques de Bastiat : Platon, Montaigne, Montesquieu 

Enfin, Bastiat emprunte des concepts à certains philosophes et une méthode pour penser 
la morale et la politique. C’est le cas notamment de Bentham, auquel Bastiat dédie 

ses Sophismes économiques et qu’il cite à plusieurs reprises comme un penseur de 

référence. 

Cette référence au fondateur de la doctrine utilitariste pourrait semble surprenante chez 

notre auteur qui penche davantage pour une philosophie du droit naturel, socle des 

institutions libres. Mais nous montrerons que Bastiat ne sépare jamais le juste et l’utile. 

En dernière analyse, une philosophie de la liberté et des droits de propriété se justifie 

par ses conséquences bonnes pour l’ensemble de la société (utilitarisme indirect). 

 
I) La philosophie de Bentham 

1° Aperçu général 

Jeremy Bentham est né à Londres en 1748. Il étudie le droit au Queen’s College 

d’Oxford, ou il suit les cours de Blackstone, l’un des plus grands juristes de son temps. 

Il devient avocat en 1769. Mais Bentham va consacrer la majeure partie de son temps à 

la philosophie juridique et politique et en particulier à la réforme du droit. 

Bentham était horrifié par le système juridique de son temps, en particulier par la dureté 

des peines encourues, injustifiables selon lui au regard des règles élémentaires de la 

morale. En effet, remarque-t-il, un grand nombre de criminels ne font pas de victimes 

autres qu’eux-mêmes. Par exemple les homosexuels, dit-il, ne nuisent à personne et ils 
agissent en adultes consentants. Bentham est le précurseur de la notion libertarienne de 

« crime sans victime ». 



Deux dates sont faciles à retenir. En 1776, il écrit ses Fragments sur le gouvernement et 

en 1789 son Introduction aux principes de morale et de législation. Il faut retenir 

également la publication de Defence of Usury, en 1787, une critique des lois relatives 

au taux d’intérêts alors en vigueur en Angleterre qui prohibaient tout prêt à intérêt au-
dessus d’un certain taux fixé légalement. C’est en même temps une critique de Smith 

qui défendait ces lois. Bentham reprend et développe l’argumentation des français 

Quesnay et Turgot visant à montrer l’inefficacité de l’intervention de l’État. Adam 

Smith a déclaré par la suite avoir été convaincu par le livre de Bentham. Pourtant, à la 

fin de sa vie ce dernier va préconiser l’intervention de la loi dans le blocage des prix du 

pain. 

Il meurt à Londres en 1832. Selon ses dernières volontés, son corps est donné à la science 

pour être disséqué. Il repose à l’University College of London, où il est embaumé et 

toujours exposé au public. 

La philosophie de Bentham est appelée « radicale ». Le radicalisme désigne en 
Angleterre le parti des réformateurs, ceux qui deviendront les libéraux. Dans un monde 

qui n’est plus fondé sur des croyances partagées et dans lequel il existe une grande 

variété de mœurs, les radicaux se demandent comment concevoir un ordre moral et 

politique qui convienne au plus grand nombre. Pour Bentham, au lieu de s’adresser à un 

petit nombre d’hommes, à une élite éduquée dans les préceptes de la foi chrétienne, il 
faut tenter de trouver un principe commun à tous pour fonder un système de lois et de 

mœurs. Mais où trouver ce principe invariable et universel ? 

2° Un principe descriptif : l’intérêt comme moteur de l’action humaine 

La réponse de Bentham, que partage pleinement Bastiat, est qu’il faut partir de la force 

qui habite chaque homme et qui le guide vers son bonheur : l’intérêt personnel. 

Qu’est-ce que l’intérêt ? C’est le désir du bonheur et la fuite du malheur. Le bonheur est 

alors identifié au plaisir et à l’absence de douleur. Selon lui, « la nature a placé 

l’humanité sous l’empire de deux maîtres, la peine et le plaisir. C’est à eux seuls 

qu’appartient de nous indiquer ce que nous devons faire comme de déterminer ce que 
nous ferons. D’un côté les critères du bien et du mal, de l’autre, la chaîne des effets et 

des causes sont attachés à leur trône. Ils nous gouvernent dans tous nos actes, dans toutes 

nos paroles, dans toutes nos pensées (…) Le principe d’utilité reconnaît cette sujétion et 

la prend pour fondement de ce système dont l’objet est de construire l’édifice de la 

félicité au moyen de la raison et du droit[4]. » 

Toutes les actions humaines s’expliquent par la tendance à rechercher le plaisir et à 

éviter la douleur qui est le principe déterminant de l’action humaine. Ainsi pour exercer 

une influence sur l’action d’un individu, il faut pouvoir lui parler le langage de son 

intérêt et lui montrer les conséquences utiles d’une décision ou d’un projet. 

Réaliste en économie comme en politique, Bentham écrit : « L’intérêt personnel est le 
motif dont l’influence est la plus puissante, la plus constante, la plus uniforme, la plus 

durable et la plus générale parmi les hommes. Un système d’économie qui serait 

construit sur autre chose reposerait sur des sables mouvants[5]. » Marx, qui qualifiait la 



pensée de Bentham de « philosophie d’épicier », avait une autre idée de l’homme et de 

l’économie. En revanche, Bastiat partageait entièrement le point de vue de Bentham. 

3° Un principe normatif : le principe d’utilité 

La philosophie de Bentham est téléologique d’une part et conséquentialiste d’autre part. 
Cela signifie d’abord que la fin de toute connaissance et de toute action est définie 

comme le plus grand bonheur pour le plus grand nombre. De plus, toute action doit être 

jugée, non à son intention mais à ses effets. Le principe d’utilité est ainsi formulé ainsi 

par Bentham : « Une action est dite conforme au principe d’utilité […] lorsque sa 

tendance à augmenter le bonheur de la communauté est plus grande que sa tendance à 

le diminuer[6]. » 

Ce que soutient Bentham n’est pas que chaque action doit être jugée en fonction de ses 

conséquences pour soi-même mais qu’elle doit l’être selon les conséquences 

qu’elle tend à produire pour toutes les parties concernées.  La morale benthamienne est 

exigeante en ce qu’elle requiert une observation impartiale, insiste Bentham. Une action 

n’est juste que si elle est utile pour le plus grand nombre, ou si elle tend vers l’utilité 

sociale, c’est-à-dire le plus grand bonheur des membres de la société. A ce titre on peut 

donc considérer l’utilitarisme comme une morale sociale ou politique. 

Ceci va conduire Bentham à critiquer la morale de l’ascétisme qui consiste à approuver 
toutes les actions qui diminuent les plaisirs ou qui augmentent les douleurs des 

personnes qu’elles affectent. Une telle morale est impuissante à susciter l’adhésion au 

bien et à la vertu. De plus la rhétorique altruiste du désintéressement est le masque d’une 

mauvaise foi religieuse. 

Pour Bentham l’appel à l’abnégation est la matrice de nombreuses manipulations 

destinées à acquérir le pouvoir sur la conscience des plus crédules. En effet, dit-il, 

nombreux sont ceux qui prétendent agir de façon désintéressée. Mais ce discours 

procède d’une stratégie destinée à tromper les autres pour mieux servir ses propres 

desseins. Chacun a en effet intérêt à louer l’esprit d’abnégation et de sacrifice, afin de 

tirer profit de la pratique de ces vertus par autrui, sans pour autant les cultiver lui- 

même[7]. 

4° La critique des sophismes politiques 

En 1824, Bentham publie le Handbook of Fallacies, traduit en français par Etienne 

Dumont sous le titre : Les sophismes parlementaires. Le philosophe anglais est soucieux 

de limiter l’arbitraire juridique et politique. À l’instar de Hume, son devancier, il 
pratique le « rasoir d’Occam » : il faut supprimer toutes les entités fictives, qui reposent 

sur des fausses justifications : ce sont les sophismes. 

En effet, pour lui le droit réel (et non fictionnel) se justifie par ses conséquences utiles 

et non par sa conformité à un idéal ou à une autorité. Le droit est donc illégitime quand 

il consiste à ériger en normes universelles du bien et du mal, les sentiments particuliers 

de l’individu qui en juge, au lieu de se fonder sur l’utilité. Bentham s’efforce alors de 

mettre en évidence et de critiquer ce procédé dans différents systèmes de législation et 



de morale, notamment dans l’appel au droit naturel, aux droits de l’homme ou au contrat 

social. 

Selon lui, derrière le droit naturel se dissimule toujours l’arbitraire et la subjectivité de 

ceux qui l’invoquent. L’appel à la nature est, selon Bentham, destiné à masquer l’appel 
aux sentiments particuliers d’un individu, érigés en normes universelles du juste et de 

l’injuste. 

Selon lui, la Déclaration des droits de l’Homme de 1791 ne fournit aucun critère objectif 

pour juger les actions. Il prend pour exemple l’article II de la Déclaration de 1791. 

Celui-ci établit le droit de résister à l’oppression sans définir l’oppression. Il ne formule 
aucun critère permettant de la reconnaître avec toute la précision et la certitude requises. 

Cette indétermination autorise alors l’individu à considérer comme oppression, toute 

décision ou action du gouvernement qui lui serait désagréable. Ce sont inévitablement 

les sentiments et les préjugés qui déterminent le jugement. Le principe d’utilité, au 

contraire, permet de définir clairement et distinctement l’oppression, comme utilisation 

du pouvoir contraire à la maximisation du plaisir. 

Bentham se livre également à une critique radicale du contrat social. Selon lui, le contrat 

social est avant tout un procédé idéologique pour justifier les appels à l’obéissance ou à 

la rébellion. Son usage est donc relatif aux intérêts dominants. C’est une fable qui ne 

sert qu’à fixer les citoyens dans la soumission. 

On trouve également une critique très intéressante de Rousseau par Bentham. Rousseau 

écrit : « Là où il n’y a pas de loi, il n’y a pas de liberté ». Bentham répond « La liberté 

n’est pas l’enfant de la loi […] Ce n’est rien qui soit produit par la loi positive. Elle 

existe sans la Loi et non par le biais de la Loi[8] ». Au contraire, Bentham défend une 

conception négative de la liberté : « La liberté n’est ni plus ni moins que l’absence de 

coercition » et « L’idée que suggère le mot liberté n’est qu’une idée négative[9] ». Pour 

Bentham, ce que la loi produit, ce n’est pas la liberté, c’est la sécurité. Selon lui la liberté 

politique n’est que la sécurité, ce n’est pas la vraie liberté. A chaque fois, on donne à 

des sentiments particuliers et changeants l’apparence d’une norme objective. 

Le principe d’utilité s’affirme donc, dans un premier moment, comme essentiellement 

critique, et aboutit au rejet de toute fiction. Les seules entités réelles sont le plaisir et la 

douleur. C’est sur elles seules qu’il faut bâtir une science de l’action humaine et un 

système juridique. 

C’est pourquoi le calcul d’utilité est le seul véritable outil d’évaluation objective des 

actions humaines. Si aucun plaisir n’est en lui-même supérieur ou préférable à un autre, 

selon Bentham, un plaisir s’accompagne toujours de douleurs plus ou moins grandes. 

Une quantification des différents plaisirs et des différentes douleurs produits par une 

action est donc nécessaire pour évaluer moralement celle-ci. 

5° L’harmonisation des intérêts et le rôle de la loi 

Toute personne dit Bentham est habituellement le meilleur juge de ses propres intérêts. 

Toute personne a un droit d’agir selon son propre jugement, tant qu’elle respecte les 



droits égaux des autres. L’autorité n’a pas à juger de l’intérêt de chacun tant qu’il ne nuit 

pas aux autres. Mais que faire en cas de conflit ? 

C’est ici qu’intervient la loi. Le rôle de la loi est de contraindre l’individu à ne pas faire 

ce qui nuit aux autres. Son rôle est donc la sûreté dont Bentham dit : « ce bien 
inestimable est la marque de la civilisation : il est tout entier l’œuvre des lois. Sans loi, 

il n’y a pas de sécurité et, par conséquent, pas d’abondance, ni même de subsistance, qui 

puisse être assurée. Et la seule égalité qui puisse exister dans de telles circonstances est 

l’égalité devant la misère. » 

Le législateur doit avoir toujours à l’esprit que l’intérêt est le ressort de la conduite 
humaine. Il doit donc, par des récompenses et des châtiments proportionnés, inciter les 

hommes à agir dans le sens de l’intérêt général en poursuivant leurs intérêts 

particuliers.  Est utile ce qui conduit au bonheur. Pour être heureux, les hommes doivent 

pouvoir rechercher librement leur intérêt. Il faut donc laisser aux hommes un maximum 

de liberté compatible avec le bien général, avec l’intérêt de tous. 

C’est le rôle du législateur que de veiller à cette harmonie. Favoriser l’épanouissement 

de l’individu, dans les limites de sa compatibilité avec l’intérêt commun. Comme nous 

l’avons vu, pour Bentham l’homme est exclusivement dirigé par deux « souverains 

maîtres : la douleur et le plaisir » Donc pour qu’une loi soit efficace, il lui faut une force 

dissuasive : c’est la peur de la douleur infligée par le biais d’une punition. 

6° L’héritage controversé de Bentham 

Bien entendu, la pensée de Bentham n’est pas sans ambiguïté. Benjamin Constant 

reconnaît que l’utilitarisme de Bentham débouche sur les « mêmes conséquences que 

celles qui découlent du droit naturel » et ne se distingue de celui-ci que par sa « 

terminologie ». Toutefois, ajoute Constant, et c’est un point avec lequel Bastiat pourrait 

s’accorder, la notion d’utilité peut fragiliser la liberté, si on la met au-dessus de tout. « 

Le droit est un principe, l’utilité n’est qu’un résultat. […] Vous détruisez l’utilité par 

cela seul que vous la placez au premier rang[10]. » Ou s’arrête la liberté et où commence 

la contrainte ? Quelle est exactement la frontière entre sphère privée et sphère publique ? 

La question se pose en effet de savoir si pour Bentham l’intérêt général résulte 

naturellement de la libre poursuite par chacun de son intérêt particulier ou s’il faut des 

artifices juridiques pour harmoniser ces intérêts particuliers.  Selon Elie Halévy, 

l’historien français du radicalisme philosophique, dans un cas on parle « d’identification 

naturelle » des intérêts, et dans l’autre « d’identification artificielle », façon de désigner 

de l’interventionnisme législatif. 

Or si Bentham lui-même était démocrate, favorable au gouvernement limité et enclin au 

laissez-faire économique, la lecture de son œuvre n’est pas toujours claire. Selon Elie 

Halévy, la doctrine de Bentham « fait appel incessamment à deux principes distincts, 

qui se font en quelque sorte concurrence à l’intérieur du système : l’un en vertu duquel 
il faut que la science du législateur intervienne pour identifier des intérêts naturellement 

divergents ; l’autre en vertu duquel l’ordre social se réalise spontanément, par 



l’harmonie des égoïsmes[11]. » Autrement dit, l’utilitarisme peut tout aussi bien servir 

à justifier l’État-providence que l’État-minimal. 

C’est pourquoi deux tendances très opposées vont se développer après la mort de 

Bentham. Au libéralisme auquel mène l’affirmation de « l’identité naturelle des 
intérêts » va s’opposer le socialisme qui voit dans l’État l’instrument de 

« l’identification artificielle des intérêts ». 

L’une, avec John Stuart Mill, va explicitement établir que si la production de richesses 

est gouvernée par des lois économiques, sa distribution est du ressort de la société. 

L’utilitarisme de Mill et des « nouveaux libéraux » (ou libéraux sociaux), a beaucoup 
fait pour légitimer cette redistribution et la rendre obligatoire. C’est la tendance pré-

keynésienne de l’utilitarisme, que l’on retrouve également chez Saint-Simon, Auguste 

Comte, Thomas H. Green, Leonard T. Hobhouse, John A. Hobson et Herbert Samuel. 

L’autre héritage de la pensée de Bentham est celui de l’école de Manchester, de Jean-

Baptiste Say, de Charles Comte et enfin de Frédéric Bastiat. L’école de Manchester, 
conduite par Richard Cobden et John Bright, se développe vingt ans après la mort de 

Bentham sur une base utilitariste simplifiée. Cette école est hostile à toute forme 

d’économie administrée et défend le libre-échange. Elle repose sur cette identification 

naturelle des intérêts qui correspond à la fameuse « main invisible » de Smith. C’est 

précisément cette thèse de l’harmonie naturelle des intérêts que Bastiat va développer 

dans le cadre de son œuvre. 

_________________ 

[1] Version écrite d’une conférence donnée au « Printemps des libertés » à Bordeaux le 

2 avril 2016. A paraître dans les actes du colloque, aux éditions Libre-échange. 

[2] J. Rawls, Théorie de la justice, trad. C. Audard, Paris, Seuil, 1997 

[3] Gustave de Molinari, Nécrologie de Frédéric Bastiat, Journal des Économistes 

[4] Jeremy Bentham, Introduction aux principes de la morale et du droit. 

[5] Jeremy Bentham, Tracts on Poor Laws and Pauper Managementin Works, éd. 

Bowring, Edimbourg, 1843, vol. VIII, p. 381 

[6] Jeremy Bentham, Introduction aux principes de la morale et du droit. 

[7] Cf. Marie-Laure Leroy, « L’éducation à la sociabilité selon Jeremy 

Bentham », Revue d’études benthamiennes, 2, 2007. 

[8] The Gazetteer, 13 juillet 1776. Cité in Emmanuelle de Champs, “La déontologie 

politique”, ou, La pensée constitutionnelle de Jeremy Bentham, p. 117, Genève ; Paris, 

Droz, 2008 

[9] Ibid. 



[10] B. Constant, « Des droits individuels », in De la liberté chez les modernes, éd. M. 

Gauchet, Paris, Hachette, « Pluriel », 1988, p. 433-435 : 

[11] Élie Halévy, La formation du radicalisme philosophique, Tomes III, (Première 

édition, 1901). 

 



Bastiat philosophe. Par Damien Theillier (2/3) 

 Damien Theillier  
  
24 avril 2016 
  

 

 

Bastiat philosophe 

Par Damien Theillier 

  

Plan de l’étude : 

Introduction 

I) La philosophie de Bentham 

1° Aperçu général 

2° Un principe descriptif : l’intérêt comme moteur de l’action humaine 

3° Un principe normatif : le principe d’utilité 

4° La critique des sophismes politiques 

5° L’harmonisation des intérêts et le rôle de la loi 

6° L’héritage controversé de Bentham 

II) Bastiat lecteur de Bentham 

1° Un héritage assumé 

2° Le moteur social ou la grande loi de l’intérêt personnel 

3° Les deux grandes tendances de l’intérêt : la production et la spoliation 

4° L’articulation du juste et de l’utile 

III) Bastiat et Rousseau 

1° La philosophie du contrat, de Hobbes à Rousseau 

2° La philosophie politique des Physiocrates : le marché comme réponse au contrat 

https://web.archive.org/web/20250910144736/https:/www.institutcoppet.org/author/nicomaque/


3° L’harmonie naturelle des intérêts selon Bastiat 

Conclusion 

Bibliographie 

 
II) Bastiat lecteur de Bentham 

1° Un héritage assumé 

Parmi les maîtres de Bastiat, on retrouve des disciples et amis de Bentham. C’est le cas 

de Cobden mais aussi de Jean-Baptiste Say et de Charles Comte. 

C’est Say qui a recommandé Bentham à son beau-frère, Charles Comte, dans son exil 

londonien. Par suite, Charles Comte affirmera dans son Traité de législation 

que  Bentham a jeté les bases d’une science de la législation adaptée à l’ère industrielle. 

Selon Comte, la société de l’ère industrielle requiert une nouvelle organisation sociale, 

politique et morale. 

Il n’est donc pas surprenant de voir que Bastiat cite souvent Bentham ou bien qu’il 

reprend les mêmes termes que lui sans le citer. Par exemple, dans son petit journal La 

république française, créé au début des événements de février 48, il écrit : 

« Le bien général, la plus grande somme possible de bonheur pour tous, le soulagement 
immédiat des classes souffrantes — c’est l’objet de tous les désirs, de tous les vœux, de 

toutes les préoccupations. C’est aussi la plus grande garantie de l’ordre. Les hommes ne 

sont jamais mieux disposés à s’entraider que lorsqu’ils ne souffrent pas, ou du moins 

quand ils ne peuvent accuser personne, ni surtout le gouvernement, de ces souffrances 

inséparables de l’imperfection humaine[1]. » 

C’est ainsi qu’il écrit à Victor Calmette, son ami de Bayonne, ce qui deviendra, vingt 

ans plus tard, la doctrine de l’harmonie des intérêts : « Le dévouement, le renoncement 

de soi-même ; vertus antiques que l’on voudrait voir renaître parmi nous ! Puérile 

illusion …. Qu’est-ce qu’une politique fondée sur un principe qui répugne à 
l’organisation humaine ? Dans aucun temps, les hommes n’ont eu du renoncement à 

eux-mêmes, et selon moi, ce serait un grand malheur que cette vertu prit la place de 

l’intérêt personnel. Généralise par la pensée le renoncement à soi-même et tu verras que 

c’est la destruction de la société. L’intérêt personnel, au contraire, tend à la perfectibilité 

des individus et par conséquent des masses qui ne se composent que d’individus. 
Vainement, dira-t-on que l’intérêt d’un homme est en opposition avec celui d’un autre. 

Selon moi, c’est une erreur grave et antisociale[2]. » 

Par ailleurs, Bastiat a consacré son premier ouvrage à Richard Cobden, le chef de fil 

anglais de la Ligue contre les lois sur les céréales (« anti Corn Laws »). Il a réalisé la 

traduction de ses discours, apportant de longs commentaires explicatifs. Dans 

l’introduction, il rend hommage au réformateur, disciple de Bentham : « Qui a entendu 

parler en France de Cobden ? Il est vrai que la postérité attachera son nom à une de ces 



grandes réformes sociales qui marquent de loin en loin les pas de l’humanité dans la 

carrière de la civilisation : la restauration, non du droit au travail, selon la logomachie 

du jour, mais du droit sacré du travail à sa juste et naturelle rémunération. (…) Il a 

préparé aux hommes un avenir de paix et de fraternité fondé, non sur un chimérique 
renoncement à soi-même, mais sur l’indestructible amour de la conservation et du 

progrès individuels, sentiment qu’on a essayé de flétrir sous le nom d’intérêt bien 

entendu, mais auquel, il est impossible de ne pas le reconnaître, il a plu à Dieu de confier 

la conservation et le progrès de l’espèce[3]. » 

Bentham visait les fictions politiques et juridiques. Bastiat, lui, appliquera le principe 

benthamien aux politiques économiques. 

Dans les Sophismes économiques, il rend hommage à Bentham en le citant en épigraphe 

de la première série des Sophismes : « En économie politique, il y a beaucoup à 

apprendre et peu à faire. » (Bentham). Puis, la seconde série des Sophismes 

économiques porte en exergue du premier chapitre la citation suivante : « La requête de 
l’industrie au gouvernement est aussi modeste que celle de Diogène à Alexandre : Ôte-

toi de mon soleil. » (Bentham) 

Dans Ce qu’on voit et ce qu’on ne voit pas, il propose une méthodologie que les 

économistes mais aussi les philosophes peuvent utiliser pour juger les politiques 

interventionnistes étatiques. Pour cela, dit Bastiat, il suffit de les juger d’après leurs 
effets et non en vertu de l’intention qui les a inspirées. Quelles sont les victimes, quels 

sont les bénéficiaires de ces politiques ? Quelles sont les nuisances d’une loi ou d’une 

décision politique, non seulement à court mais aussi à long terme et pour l’ensemble de 

la société ? Quels sont les coûts cachés de telle ou telle mesure ? Qu’auraient fait les 
contribuables à la place du projet gouvernemental, avec l’argent qu’on leur a enlevé en 

impôt ? Le libre-échange fait-il plus de gagnants que de perdants ? Telles sont les 

questions posées par le bon économiste selon Bastiat, qui joue le rôle de l’observateur 

impartial de Bentham. 

Le pamphlet intitulé La vitre cassée permet de comprendre que la destruction n’est pas 
conforme à notre intérêt car elle ne créé pas de richesse. Elle coûte plus qu’elle ne 

rapporte. Les mauvaises institutions sont celles qui perturbent le jeu des intérêts. Or pour 

Bastiat toute violation du jeu naturel des intérêts humains provoque non pas une perte 

mais deux. 

Ainsi dans le chapitre VII intitulé : « Un profit, deux pertes », Bastiat s’attaque au 
protectionnisme sous les traits de M. Prohibant. Ce dernier vend du fer. Mais comme le 

fer belge se vend en France à dix francs, il est forcé de vendre le sien au même prix. Il 

aimerait mieux le vendre à quinze et se souvient qu’il existe à Paris une fabrique de lois, 

le Parlement. Il s’y rend et obtient une loi qui dit : le fer belge n’entrera plus en France. 

Aussitôt M. Prohibant élève son prix de cinq francs. Conclusion de Bastiat : « Tenez la 
chose comme vous voudrez, mais ayez l’œil sagace et vous verrez qu’il ne sort rien de 

bon de la spoliation légale et illégale. Nous ne nions pas qu’il n’en sorte pour M. 

Prohibant ou son industrie, ou si l’on veut pour le travail national, un profit de 5 fr. Mais 

nous affirmons qu’il en sort aussi deux pertes, l’une pour Jacques Bonhomme qui paye 



15 fr. ce qu’il avait pour 10 ; l’autre pour le travail national qui ne reçoit plus la 

différence. Choisissez celle de ces deux pertes avec laquelle il vous plaise de compenser 

le profit que nous avouons. L’autre n’en constituera pas moins une perte sèche. Moralité 

: Violenter n’est pas produire, c’est détruire[4]. » 

Notre auteur montre ici que le protectionnisme se traduit par un profit pour une industrie 

et par deux pertes, l’une pour une autre industrie qui aurait pu profiter de ces cinq francs 

et l’autre pour Jacques Bonhomme, le consommateur qui paie plus cher son produit. Au 

contraire, l’échange libre et volontaire, sans spoliation, fait deux heureux gagnants. 

Une « bonne » décision ou une « bonne » politique est une politique qui coûte moins à 
la société que ce qu’une autre allocation des ressources aurait pu lui coûter. Aussi faut-

il juger l’efficacité d’une politique non seulement sur la base de ses effets, mais aussi 

sur la base des alternatives qui auraient pu se produire. C’est la notion de « coût 

d’opportunité », dont Bastiat est le génial théoricien et qui repose sur une méthodologie 

conséquentialiste. 

2° Le moteur social ou la grande loi de l’intérêt personnel 

À la suite de Bentham, Bastiat a vu l’intérêt comme un élément central de la nature 

humaine. Il réaffirme que le moteur de toute action humaine et donc de toute société, 

c’est l’intérêt personnel. Ce motif est constamment répété tout au long des Harmonies 
Économiques et c’est une clé de lecture de sa pensée. Voici quelques passages en guise 

d’illustration : 

« Nous ne pouvons donc pas douter que l’Intérêt personnel ne soit le grand ressort de 

l’humanité. Il doit être bien entendu que ce mot est ici l’expression d’un fait universel, 

incontestable, résultant de l’organisation de l’homme, et non point un jugement critique, 

comme serait le mot égoïsme[5]. » 

« L’homme est jeté sur cette terre. Il porte invinciblement en lui-même l’attrait vers le 

bonheur, l’aversion de la douleur. — Puisqu’il agit en vertu de cette impulsion, on ne 

peut nier que l’Intérêt personnel ne soit le grand mobile de l’individu, de tous les 

individus, et par conséquent de la société. — Puisque l’intérêt personnel, dans la sphère 
économique, est le mobile des actions humaines et le grand ressort de la société, le Mal 

doit en provenir comme le Bien ; c’est en lui qu’il faut chercher l’harmonie et ce qui la 

trouble[6]. » 

« Les déclamations contre l’intérêt personnel n’auront jamais une grande portée 

scientifique ; car il est de sa nature indestructible, ou du moins on ne le peut détruire 
dans l’homme sans détruire l’homme lui-même. Tout ce que peuvent faire la religion, 

la morale, l’économie politique, c’est d’éclairer cette force impulsive, de lui montrer 

non seulement les premières, mais encore les dernières conséquences des actes qu’elle 

détermine en nous. Une satisfaction supérieure et progressive derrière une douleur 

passagère, une souffrance longue et sans cesse aggravée après un plaisir d’un moment, 
voilà en définitive le bien et le mal moral. Ce qui détermine le choix de l’homme vers 

la vertu, ce sera l’intérêt élevé, éclairé, mais ce sera toujours au fond l’intérêt 

personnel[7]. » 



« Le moteur, c’est cette impulsion intime, irrésistible, essence de toutes nos forces, qui 

nous porte à fuir le Mal et à rechercher le Bien. On le nomme instinct de conservation, 

intérêt personnel ou privé. Ce sentiment a été tantôt décrié, tantôt méconnu, mais quant 

à son existence, elle est incontestable. Nous recherchons invinciblement tout ce qui 
selon nos idées peut améliorer notre destinée ; nous évitons tout ce qui doit la 

détériorer[8] ». 

3° Les deux grandes tendances de l’intérêt : la production et la spoliation 

L’homme est donc un être de désir. Il recherche perpétuellement la satisfaction de ses 

désirs. Mais ce désir est susceptible de conduire à des conséquences diamétralement 
opposées selon que ce motif est employé dans la production pacifique et l’échange 

volontaire ou dans la spoliation, que ce soit la spoliation par le crime ou par la loi. 

Les hommes ayant un attrait pour la satisfaction et une répugnance naturelle pour 

l’effort, ils cherchent toujours à diminuer le rapport de l’effort au résultat. C’est la loi 

de l’économie des forces. C’est pourquoi ils sont poussés par une inclination aussi 

grande à se procurer ces choses aux dépens d’autrui : c’est la spoliation. « La première 

manifestation de l’intérêt personnel parmi les hommes a été de rejeter les uns aux autres 

le pénible fardeau du travail ![9] » 

Il en résulte une perpétuelle lutte des classes entre deux partis en présence : 

o Le parti de ceux qui veulent vivre de leur travail 
o Le parti de ceux qui veulent vivre du travail d’autrui 

C’est le parti des spoliés contre celui des spoliateurs. Car selon notre auteur, « il n’y a 

que deux moyens de se procurer les choses nécessaires à la conservation, à 

l’embellissement et au perfectionnement de la vie : la Production et la Spoliation. 

Cependant, quelque bienveillance, quelque optimisme que l’on porte au cœur, on est 

forcé de reconnaître que la Spoliation s’exerce dans ce monde sur une trop vaste échelle, 
qu’elle se mêle trop universellement à tous les  grands  faits  humains  pour qu’aucune 

science sociale, et l’Économie politique surtout, puisse se dispenser  d’en tenir 

compte[10]. » 

C’est la spoliation qui permet de comprendre l’histoire humaine. Qu’est-ce que la 

spoliation ? Du latin « spoliare », qui veut dire piller. Spolier c’est transférer le bien de 
quelqu’un, sans compensation et sans consentement à quelqu’un d’autre. La guerre a 

toujours été le moyen de spoliation le plus pratiqué. Mais les hommes ont inventé un 

moyen de spoliation plus subtil que la guerre : la loi. Il y a alors deux méthodes radicales 

que les spoliateurs appliquent pour s’emparer du bien des spoliés de façon légale : la 

force et la ruse, c’est-à-dire la guerre d’une part et le vote d’autre part. La guerre a été 
l’une des principales causes de perturbation au cours de l’histoire. De nos jours c’est la 

spoliation légale. Or de nombreux sophismes permettent de masquer l’oppression et la 

fraude qui caractérisent la spoliation légale. Pour faire voter des lois, il faut persuader 

autrui qu’on le vole pour son avantage. Il faut le persuader qu’on lui rend un service. 

D’où les sophismes économiques. 



4° L’articulation du juste et de l’utile 

Pour Bastiat, on ne peut pas se priver du droit naturel pour juger des actions humaines, 

même s’il concède que certains en font un usage pervers, comme l’avait bien souligné 

Bentham. Car il est nécessaire de disposer d’une norme stable, distincte de la norme 
positive qui varie. Des règles générales et catégoriques sont nécessaires pour assurer  le  

bien-être des individus et la coopération sociale, indépendamment de tout calcul 

d’utilité. Par la suite, il conviendra de les justifier aussi par leurs effets sur le bien-être 

de la société. 

C’est ici qu’intervient chez Bastiat la primauté du droit de propriété. Le système de la 
liberté, est celui pour lequel la société, les personnes et les propriétés existent 

antérieurement aux lois. Dans ce système, ajoute Bastiat, « ce n’est pas parce qu’il y a 

des lois qu’il y a des propriétés, mais parce qu’il y a des propriétés qu’il y a des 

lois[11]. » 

Il existe donc une loi naturelle, indépendante du bon plaisir des législateurs. Elle est 

valable pour tous les hommes et antérieure à toute société. Ici Bastiat s’inscrit ici dans 

l’héritage des physiocrates, et par-delà, dans la tradition de la philosophie du droit de 

Cicéron et d’Aristote. La loi ne crée pas le droit. Elle a pour mission de le défendre. 

Mais le droit de propriété se justifie aussi par ses conséquences utiles. En effet, s’efforce 
constamment de montrer notre auteur, un système qui protège la liberté et le droit de 

propriété produit plus de prospérité et de paix qu’aucun autre. 

Le juste et l’utile ne sont pas séparables selon Bastiat. Dans la deuxième série 

des Sophismes économiques sous le titre Deux morales, Bastiat prend soin de distinguer 

ce qu’il appelle une morale économique et une morale religieuse. L’une qui s’adresse 

directement à l’homme en tant qu’agent et qui veut corriger sa mauvaise volonté, sa 

volonté de faire le mal. C’est la morale religieuse ou philosophique. L’autre, la morale 

économique, s’adresse à l’homme en tant que patient. Elle lui montre les effets utiles ou 

nuisibles des actions humaines. C’est une morale de la résistance à l’oppression et aux 

abus. 

De plus, Bastiat affirme catégoriquement que l’une, si elle est plus noble, est pourtant 

moins efficace que l’autre et moins accessible à l’homme du commun : « le triomphe du 

moraliste religieux, quand il se réalise, est plus beau, plus consolant et plus radical. Mais 

en même temps il est difficile de ne pas reconnaître que celui de la science économique 

ne soit plus facile et plus sûr. Dans quelques lignes qui valent mieux que beaucoup de 
gros volumes, J.-B. Say a déjà fait observer que pour faire cesser le désordre introduit 

par l’hypocrisie dans une famille honorable, il y avait deux moyens : corriger Tartuffe 

ou déniaiser Orgon. Molière, ce grand peintre du cœur humain, paraît avoir 

constamment eu en vue le second procédé, comme le plus efficace. Il en est ainsi sur le 

théâtre du monde[12]. » Ainsi l’économie politique a une mission éducative et morale. 
Elle montre dans la pratique le bien et le mal qui résultent des actions humaines. Elle 

sert le juste en dévoilant l’utile et le nocif. 

Gustave de Molinari a rédigé une introduction à la vie et à la pensée de Bentham. Il y 

expose la doctrine benthamienne de la réciprocité du juste et de l’utile. « Selon Bentham, 



il y a une coïncidence naturelle entre le juste et l’utile, le beau et le bon. La vertu n’est 

autre chose que l’intérêt bien entendu, et les criminels sont avant tout des hommes qui 

raisonnent mal, qui n’entendent point leurs véritables intérêts. On voit d’un coup-d’œil 

combien cette doctrine est féconde. Si, comme l’affirme Bentham, rien n’est utile à 
l’homme que ce qui est juste, si toute déviation de la route de l’honnête se traduit en fin 

de compte nécessairement en un dommage, combien il devient facile de faire accepter 

aux hommes la notion et la pratique du devoir ![13] » Et il ajoute un peu plus loin : 

« Quand on observe le jeu naturel des intérêts humains, quand on étudie les lois qui 

président au développement et à la distribution de la richesse, on ne tarde pas à 

s’apercevoir que toute infraction au droit, à la justice, est toujours, soit médiatement, 

soit immédiatement, suivie d’une perte, d’un dommage; d’où il suit qu’on doit 

condamner, au point de vue de l’utile, toute institution économique qui porte atteinte au 

principe du juste. L’étude des lois de la nature conduit donc les économistes au même 

point où l’étude plus spéciale des lois humaines a conduit Bentham, et très-probablement 
c’est à l’Économie politique qu’il sera donné de populariser le principe mis en lumière 

par le célèbre philosophe anglais[14]. » 

_______________ 

[1] Frédéric Bastiat La République Française, Œuvres Complètes, vol. 7, 47. Article 6. 

Paris, 28 février 1848 

[2]  Lettres de F. Bastiat à M. Victor Calmètes. Mugron, juillet 1829. Œuvres complètes 

de Frédéric Bastiat, Institut Coppet, tome 1, Paris, 2015 

[3] Frédéric Bastiat, Cobden et la Ligue ou l’agitation anglaise pour la liberté des 

échanges, Introduction, Paris, Institut Coppet, 2014, 320 p. 

[4] Frédéric Bastiat, Ce qu’on voit et ce qu’on ne voit pas, chapitre VII. Restriction. 

Œuvres complètes de Frédéric Bastiat, tome 5, Paris, Institut Coppet, 2015 

[5] Frédéric Bastiat, Harmonies Économiques, chapitre II, Besoins, efforts, satisfaction. 

Œuvres complètes de Frédéric Bastiat, tome 6, Paris, Institut Coppet, 2015. 

[6] Frédéric Bastiat, Harmonies Économiques, chapitre XVIII, Causes perturbatrices. 

Œuvres complètes de Frédéric Bastiat, tome 6, Institut Coppet, Paris, 2015 

[7] Frédéric Bastiat, Harmonies Économiques, chapitre XXII, Moteur social. Œuvres 

complètes de Frédéric Bastiat, tome 6, Institut Coppet, Paris, 2015 

[8] Ibid. 

[9] Frédéric Bastiat, Harmonies Économiques, chapitre VIII, Propriété, communauté. 

Œuvres complètes de Frédéric Bastiat, tome 6, Institut Coppet, Paris, 2015 

[10] Frédéric Bastiat, Physiologie de la spoliation, Œuvres complètes de Frédéric 

Bastiat, tome 4, Institut Coppet, Paris, 2015 



[11] Frédéric Bastiat, Propriété et Loi, Œuvres complètes de Frédéric Bastiat, tome 4, 

Institut Coppet, Paris, 2015 

[12] Frédéric Bastiat, Deux Morales, Seconde série des Sophismes Économiques, 

chapitre II. Œuvres complètes de Frédéric Bastiat, tome 5, Institut Coppet, Paris, 2015. 

[13] Gustave de Molinari, Mélanges D’économie Politique, formés des principaux 

écrits économiques de Hume, Forbonnais, Condillac, Condorcet, Lavoisier, Franklin, 

Necker, Galiani, Montyon, Bentham, avec des notes et des notices par MM. G. de 

Molinari et E. Daire, t.II,, éditions Guillaumin, Paris, 1848. 

[14] Ibid.  



Bastiat philosophe. Par Damien Theillier (3/3) 

Damien Theillier  
  
27 avril 2016  

 

 

Bastiat philosophe 

Par Damien Theillier 

  

Plan de l’étude : 

Introduction 

I) La philosophie de Bentham 

1° Aperçu général 

2° Un principe descriptif : l’intérêt comme moteur de l’action humaine 

3° Un principe normatif : le principe d’utilité 

4° La critique des sophismes politiques 

5° L’harmonisation des intérêts et le rôle de la loi 

6° L’héritage controversé de Bentham 

II) Bastiat lecteur de Bentham 

1° Un héritage assumé 

2° Le moteur social ou la grande loi de l’intérêt personnel 

3° Les deux grandes tendances de l’intérêt : la production et la spoliation 

4° L’articulation du juste et de l’utile 

III) Bastiat et Rousseau 

1° La philosophie du contrat, de Hobbes à Rousseau 

2° La philosophie politique des Physiocrates : le marché comme réponse au contrat 

3° L’harmonie naturelle des intérêts selon Bastiat 



Conclusion 

Bibliographie 

 
III) Bastiat et Rousseau 

Convaincu que Jean-Jacques Rousseau est l’initiateur de la pensée dominante du XIXe 

siècle en France, Bastiat a souvent discuté de sa philosophie et plus largement de la 

philosophie du XVIIIe siècle. Comme il le déclare dans Justice et Fraternité, « Le 
Socialisme admet, avec Rousseau, que l’ordre social tout entier est dans la Loi. On sait 

que Rousseau faisait reposer la société sur un contrat. […] Partant de ce point, que la 

société est l’œuvre de l’homme, l’œuvre de la loi, les socialistes doivent en induire que 

rien n’existe dans la société, qui n’ait été ordonné et arrangé d’avance par le 

législateur. » Ainsi, c’est contre Rousseau que Bastiat construira sa doctrine du droit 
dans La Loi et sa théorie de l’harmonie des intérêts dans Les Harmonies Économiques. 

En effet, parmi les causes perturbatrices de l’harmonie naturelle des intérêts, il y a l’idée 

rousseauiste que la loi et le législateur peuvent tout. Pour ce faire, Bastiat va s’inspirer 

d’une autre philosophie des Lumières, celle des Physiocrates. 

1° La philosophie du contrat, de Hobbes à Rousseau 

Le projet contractualiste est de constituer artificiellement et par la loi l’organisation de 

la cité.  Elle part du principe faux que l’humanité tend vers la dégradation et le mal. 

C’est la théorie des antagonismes : pour les contractualistes, l’état naturel de la société 

c’est la guerre. L’humanité est traversée par des tendances perverses qui la conduisent 

au désordre et à l’anarchie. 

C’est la théorie du conflit des intérêts qui conduit à l’idée de souveraineté : seul un 

gouvernement souverain peut empêcher le chaos. La régulation se fait par le politique, 

par la loi et donc par la contrainte. On est conduit à une conception absolutiste du 

gouvernement, soit par la souveraineté absolue d’un homme comme chez Hobbes, soit 
par la souveraineté absolue de la volonté générale, chez Rousseau. C’est la théorie du 

contrat social. 

Dans cette perspective, toute société politique est hiérarchique car la relation politique 

est par excellence une relation de commandement et d’obéissance, y compris dans une 

démocratie. En effet, le contrat instaure un ordre social fondé sur la contrainte de la loi 
et pour Rousseau, « nous ne commençons à devenir hommes qu’après avoir été 

citoyens » 

Bastiat écrit : « Rousseau est, je crois, le publiciste qui a le plus naïvement exhumé de 

l’antiquité cette omnipotence du législateur renouvelée des Grecs. Convaincu que 

l’ordre social est une invention humaine, il le compare à une machine, les hommes en 
sont les rouages, le prince la fait fonctionner; le législateur l’invente sous l’impulsion 

du publiciste, qui se trouve être, en définitive, le moteur et le régulateur de l’espèce 

humaine. (…) Ils ne veulent pas la société naturelle. Ce qu’ils veulent, c’est une société 

artificielle, sortie toute faite du cerveau de l’inventeur[1]. » 



Paradoxalement, cette école n’est pas pessimiste mais au contraire optimiste. Elle croit 

qu’on peut redresser l’humanité par un traitement de choc : le contrat social. Elle a une 

confiance absolue dans le politique, ou plutôt dans un postulat épistémologique faux qui 

sous-tend sa vision du politique : la capacité par l’esprit humain d’une maîtrise 

rationnelle de l’ensemble des données économiques et sociales. 

2° La philosophie politique des Physiocrates : le marché comme réponse 
au contrat 

L’avènement de la science économique au cours des XVIIème et XVIIIème siècles s’est 

d’abord traduit par une rupture vis-à-vis des problématiques morales et politiques 

antérieures, notamment les théories du contrat social. D’où son caractère éminemment 

subversif. 

L’école des économistes, comme l’a bien montré Pierre Rosanvallon[2], peut être 

analysée comme une réponse alternative aux problèmes non résolus par les théoriciens 

politiques du contrat social. Les analyses en termes de contrat social posent deux 

problèmes : elles ne disent rien des rapports entre les nations et elles s’intéressent à 

l’institution de la société mais pas à sa régulation. 

Au contraire, les analyses en termes de marché et d’échange permettent d’envisager les 

rapports entre nations comme un jeu à somme positive et règlent à la fois les problèmes 
de l’institution et de la régulation du social en affirmant que le besoin et l’intérêt 

régissent à eux seuls les rapports entre les hommes. Bastiat ne fait qu’expliciter et 

développer la philosophie politique sous-jacente à l’œuvre des physiocrates. La 

physiocratie repose sur une référence au droit naturel, les physiocrates estiment qu’il 

existe des lois économiques, qui ne dépendent pas des circonstances ou du 

gouvernement. L’ordre économique est considéré comme l’ordre naturel des sociétés. 

Ces lois gouvernent les relations entre les individus. L’économie prime donc sur le 

politique qui doit s’y soumettre. C’est l’économie politique, ainsi comprise, qui fournit 

le principe selon lequel doivent s’organiser les sociétés. 

En effet, la grande nouveauté des économistes modernes, à l’aube du XVIIIe siècle, est 
qu’ils s’intéressent à chaque individu avec la volonté de lui rendre sa capacité d’action 

tout en réfléchissant à la manière de contenir les passions et les conflits. Leur ambition 

est de permettre à chacun de se procurer par lui-même un revenu ou une subsistance 

suffisante pour accéder à son autonomie de décision et d’action. 

Ainsi, pour Bastiat, le gouvernement, c’est-à-dire la politique prise au sens de l’exercice 

du pouvoir par le législateur, n’est qu’une réalité secondaire et relative. C’est d’abord la 

loi de l’échange volontaire, sur la base de l’intérêt réciproque, qui doit gouverner la 

société et la réguler. La tâche des gouvernements est alors purement négative : réprimer 

l’injustice. L’autorité politique doit se cantonner dans ce strict rôle de garantie de la 

sûreté. 

Ce qui émerge, c’est n’est pas seulement un mode d’organisation de l’économie qu’on 

appelle le marché. Plus largement, c’est l’idée d’une société organisée à partir du 

marché, une société qui s’auto-institue spontanément par le travail, les échanges et la 



propriété privée. Dès lors l’hypothèse d’un état de nature antérieur à la société, qui 

justifierait l’institution de la société par un contrat devient une pure fiction, aussi inutile 

que fausse. 

Un autre thème cher à Bastiat, qui remonte encore aux Physiocrates, est la critique du 
législateur humain. Les physiocrates s’opposent à la doctrine volontariste, selon laquelle 

le législateur est un être exceptionnel capable de donner forme à une société tout entière. 

La tâche du gouvernement ne peut être que simple puisqu’il s’agit de se conformer aux 

lois. Dans ses Maximes, Quesnay propose une différence qui explique le rapport de 

l’économiste physiocrate avec le législateur : « Les hommes ni leurs gouvernements ne 
font point les lois et ne peuvent point les faire. Ils les reconnaissent comme conformes 

à la raison suprême qui gouverne l’univers, ils les portent au niveau de la Société… 

C’est pour cela qu’on dit porteurs de loi, législateurs, et qu’on n’a jamais osé dire 

faiseurs de lois, légisfacteurs[3]. » 

Pour les Physiocrates, le marché est la réponse aux dérives politiques de l’absolutisme 
législatif. Il permet de substituer aux autorités dominatrices les mécanismes bienfaisants 

de l’échange. C’est par l’intérêt qu’il faut gouverner et non par la contrainte. Cette 

philosophe politique permet de penser une société antihiérarchique et égalitaire puisque 

les hommes sont tous des marchands égaux par principe. Dès lors, le contrat social n’est 

plus nécessaire, c’est l’échange qui organise la société. La physiocratie inaugure ainsi 
une forme nouvelle approche du lien social et de l’organisation politique, qui entraîne 

avec elle un renouvellement complet de la philosophie. 

3° L’harmonie naturelle des intérêts selon Bastiat 

On peut aller jusqu’à dire que l’économie politique, telle que la conçoivent les 

physiocrates, et Bastiat après eux, devient une nouvelle philosophie, destinée à 

remplacer l’ancienne. L’économie politique n’est plus seulement une science de la 

formation et de la distribution des richesses, qui serait comme un domaine d’étude 

séparé de la réalité sociale et politique, mais le socle à partir duquel l’harmonie sociale 

pourra être pensée et pratiquée. De même que la mauvaise économie engendre la 
mauvaise philosophie politique, la bonne économie est capable d’engendrer la bonne 

politique. Car si l’on comprend les lois de l’action humaine, on comprend que la loi 

civile doit se borner à réprimer les injustices. En effet, écrit Bastiat, « les intérêts sont 

harmoniques, pourvu que chacun reste dans son droit, pourvu que les services 

s’échangent librement, volontairement, contre les services[4]. » 

Dans ses Maximes, Quesnay écrit encore : « Qu’il faut bien se garder d’attribuer aux lois 

physiques les maux qui sont la juste et inévitable punition de la violation de l’ordre 

même de ces lois, instituées pour opérer le bien[5]. » Comme les Physiocrates, 

théoriciens du droit naturel et de l’ordre naturel de la société, Bastiat voit dans 

l’intervention de la loi dans tous les domaines, l’origine des perturbations sociales. 

Mais il faut réfuter ici une erreur commune. Le « laissez-faire » défendu par Frédéric 

Bastiat a été interprété par beaucoup comme la croyance que les conflits sociaux seraient 

résolus par l’intermédiaire d’un mécanisme « naturel » d’origine divine, et par 

conséquent indépendant de l’action des hommes. La critique de Keynes est typique de 



ce genre d’interprétation caricaturale. « Les forces divines qui mènent le monde ne 

veillent pas à ce que l’intérêt particulier coïncide toujours avec l’intérêt général. Les 

forces humaines qui y règnent, n’assurent pas davantage que ces intérêts coïncident 

toujours en pratique et on ne peut déduire avec raison d’aucun des principes d’économie 
politique que l’intérêt privé, même lorsqu’il est bien compris, assure toujours l’intérêt 

général[6]. » 

Mais pour Bastiat, la liberté ne signifie nullement que tous les intérêts humains sont 

toujours harmonieux. En effet, comme nous l’avons montré plus haut, l’intérêt personnel 

crée tout ce par quoi l’homme vit et se développe : il stimule le travail, il engendre la 
propriété et les échanges. Encore faut-il préciser que ce développement n’est en rien 

automatique. Il ne s’agit nullement d’une sorte de déterminisme naturel ou historique, 

qui conduirait miraculeusement ou mécaniquement à l’harmonie et au progrès. Le même 

intérêt qui peut conduire à la propriété par le travail peut aussi conduire à la spoliation. 

Et engendrer aussi toutes sortes d’injustices. L’esclavage, la guerre, les privilèges, les 

monopoles, l’exploitation de l’ignorance et de la crédulité du public, les restrictions 

commerciales, les fraudes commerciales, les taxes excessives, constituent autant 

d’obstacles au développement économique des sociétés. 

Bastiat répond par avance à Keynes : « Ne nous accusez donc pas quand nous 

disons laissez faire ; car nous n’entendons pas dire par là : laissez faire les Hommes, 
alors même qu’ils font le mal. Nous entendons dire : étudiez les lois providentielles, 

admirez-les et laissez-les agir. Dégagez les obstacles qu’elles rencontrent dans les abus 

de la force et de la ruse, et vous verrez s’accomplir au sein de l’humanité cette double 

manifestation du progrès : l’égalisation dans l’amélioration[7]. » Par lois 
providentielles, il faut comprendre : les lois de l’action humaine et notamment la grande 

loi de l’intérêt, le moteur social et la loi de l’échange de services, librement débattus. 

Dans Justice et Fraternité, Bastiat précise ce qui distingue Rousseau, et ses disciples 

socialistes, des économistes : « La dissidence profonde, irréconciliable sur ce point entre 

les socialistes et les économistes, consiste en ceci : les socialistes croient à l’antagonisme 
essentiel des intérêts. Les économistes croient à l’harmonie naturelle, ou plutôt à 

l’harmonisation nécessaire et progressive des intérêts. Tout est là[8]. » Un peu plus loin, 

il ajoute : « Partant de cette donnée que les intérêts sont naturellement antagoniques, les 

socialistes sont conduits, par la force de la logique, à chercher pour les intérêts une 

organisation artificielle, ou même à étouffer, s’ils le peuvent, dans le cœur de l’homme, 
le sentiment de l’intérêt. (…) Mais s’ils sont assez fous, ils ne sont pas assez forts, et il 

va sans dire qu’après avoir déclamé, dans leurs livres, contre l’individualisme, ils 

vendent leurs livres et se conduisent absolument comme le vulgaire dans le train 

ordinaire de la vie[9]. » Et Bastiat de conclure : « Les uns et les autres nous voulons 

l’harmonie. Ils la cherchent dans les combinaisons innombrables qu’ils veulent que la 
loi impose aux hommes ; nous la trouvons dans la nature des hommes et des 

choses[10]. » 

Dans La Loi, il rappelle la primauté de l’économie politique sur la politique : « celle-là 

dit si les intérêts humains sont naturellement harmoniques ou antagoniques ; ce que 

celle-ci devrait savoir avant de fixer les attributions du gouvernement. » On voit que la 



préséance n’est pas seulement chronologique, c’est une antériorité fondatrice. « Car s’il 

y a des lois générales qui agissent indépendamment des lois écrites et dont celles-ci ne 

doivent que régulariser l’action, il faut étudier ces lois générales ; elles peuvent être 

l’objet d’une science, et l’économie politique existe. Si, au contraire, la société est une 
invention humaine, si les hommes ne sont que de la matière inerte, auxquels un grand 

génie, comme dit Rousseau, doit donner le sentiment et la volonté, le mouvement et la 

vie, alors il n’y a pas d’économie politique ; il n’y a qu’un nombre indéfini 

d’arrangements possibles et contingents ; et le sort des nations dépend du fondateur 

auquel le hasard aura confié leurs destinées[11]. » 

Conclusion 

Marx avait reproché à Bentham sa « philosophie d’épicier », car dans sa morale 

utilitariste, tout est affaire de calcul d’intérêt. Bastiat, en revanche, lui a donné la place 

qu’elle méritait dans sa défense d’une société libre et pacifique. Non que l’utilité soit en 
elle-même une norme ou un principe suffisant. Mais c’est incontestablement une fin et 

une fin digne de considération. Compris ainsi, l’opposition entre libéralisme et 

utilitarisme est superficielle et n’a pas lieu d’être. Si l’on comprend correctement le 

libéralisme comme le comprenait Bastiat, il n’est rien d’autre que l’ensemble des règles 

justes conduisant au bonheur humain en société (on parlera à ce sujet d’utilitarisme de 

la règle ou d’utilitarisme indirect). 

Alors Bastiat est-il plus proche de l’école physiocratique française que du mouvement 

utilitariste anglais ? Oui, incontestablement, au vu de sa critique de Rousseau et de son 

attachement au droit naturel comme fondement de la loi. Mais le grand mérite de Bastiat, 

c’est de combiner une approche catégorique avec une approche conséquentialiste, dans 
un pluralisme fécond. Pas de monisme philosophique chez lui. La liberté peut se justifier 

de plusieurs façons et aucune méthode ne s’impose à l’exclusion des autres. Elles se 

combinent pour éduquer la jeunesse française tant sur son véritable intérêt que sur les 

principes de la justice[12]. 

Une politique est bonne si elle est juste et si elle est juste elle est utile au plus grand 
nombre. Or le libre-échange fait plus de gagnants que de perdants. En effet, l’industrie 

et la liberté du commerce, pour peu que la loi reste négative (qu’elle se contente de 

réprimer l’injustice), favorisent non seulement le progrès des vertus individuelles mais 

également l’essor d’un ordre social harmonieux et pacifié. La défense des droits 

individuels et l’indépendance de la vie privée des citoyens est mieux garantie par le libre 
marché. La société est ainsi rendue à son autonomie qui assure l’interdépendance des 

acteurs par la production et l’échange. 

Comme l’écrit Ron Paul : « Je ne vois aucune contradiction entre la défense utilitariste 

de l’économie de marché et l’idée que le marché libre est une conséquence du respect 

moral pour les droits naturels donnés par Dieu, puisqu’il n’y a pas, en réalité, de 
contradiction. L’acceptation du marché par l’économiste, pour des raisons purement 

utilitaristes (…) lorsqu’elle est combinée à une philosophie du droit naturel, elle est 

encore plus persuasive. Il n’y a pas de choix à faire. L’argument utilitariste n’exclut pas 

la foi en l’idée que la vie et la liberté tirent leur origine de notre Créateur. Lorsqu’on les 

ajoute l’un à l’autre, ces deux arguments deviennent doublement importants[13]. » 



  

 
  

Bibliographie 

Jeremy Bentham, Fragments sur le gouvernement, 1776 

Jeremy Bentham, Introduction aux principes de moral et de législation, 1789 

Jean-Pierre Cléro, « Démocratie et fictions, la théorie de la représentation chez Jeremy 
Bentham », in J.-P. Cotten, R. Damien et A. Tosel, La représentation et ses crises, 

Besançon, Presses universitaires franc-comtoises, 2001, p. 73-108. 

Christian Laval, Jeremy Bentham, le pouvoir des fictions, Paris, Presses universitaires 

de France, 1994. 

Catherine Audard, Anthologie historique et critique de l’utilitarisme, Paris, Presses 

Universitaires de France, 1999. 

Emmanuelle de Champs, “La déontologie politique”, ou, La pensée constitutionnelle 

de Jeremy Bentham, Genève ; Paris, Droz, 2008 

Élie Halévy, La formation du radicalisme philosophique, Tomes I, II et III, (Première 

édition, 1901). 

Marie-Laure Leroy, « L’éducation à la sociabilité selon Jeremy Bentham », Revue 

d’études benthamiennes, 2, 2007. 

Guido Hülsmann, L’héritage économique de Frédéric Bastiat, Institut Euro92, juillet 

2001 

Pierre Rosanvallon, Le libéralisme économique, Histoire de l’idée de marché, Éditions 

du Seuil, 1979 

  

___________ 

[1] Frédéric Bastiat, Harmonies Économiques, chapitre XXII, Moteur social. Œuvres 

complètes de Frédéric Bastiat, tome 6, Institut Coppet, Paris, 2015 

[2] Pierre Rosanvallon, Le libéralisme économique, Histoire de l’idée de marché, 

Éditions du Seuil, 1979 

[3] Quesnay, François, Maxime du docteur Quesnay, Physiocrates, t. I, Eugène Daire, 

Paris, Guillaumin, 1846 



[4] Harmonies Économiques, chap. VIII, Propriété, Communauté. Œuvres complètes 

de Frédéric Bastiat, tome 6, Institut Coppet, Paris, 2015 

[5] Ibid. 

[6] John Maynard Keynes, La fin du Laissez-faire, in Essais de persuasion, 1931. 

Traduction française par Herbert Jacoby, Paris, Éditions Gallimard, 1933 

[7] Frédéric Bastiat, Harmonies Économiques, chapitre XVIII, Causes perturbatrices. 

Œuvres complètes de Frédéric Bastiat, tome 6, Institut Coppet, Paris, 2015 

[8] Frédéric Bastiat, Justice et Fraternité, Œuvres complètes de Frédéric Bastiat, tome 

4, Institut Coppet, Paris, 2015 

[9] Ibid. 

[10] Ibid. 

[11] Frédéric Bastiat, Harmonies Économiques, chapitre I, Organisation naturelle, 

organisation artificielle. Œuvres complètes de Frédéric Bastiat, tome 6, Institut 

Coppet, Paris, 2015 

[12] Voir son discours introductif À la jeunesse française, dans les Harmonies 

Économiques. 

[13] Ron Paul, Mises et l’École Autrichienne. Un Point de Vue Personnel (1984), 

Traduit par Benoît Malbranque, Institut Coppet, 2013. 

 


	Bastiat philosophe. Par Damien Theillier (1/3)
	Bastiat philosophe
	Introduction
	I) La philosophie de Bentham
	1  Aperçu général
	2  Un principe descriptif : l’intérêt comme moteur de l’action humaine
	3  Un principe normatif : le principe d’utilité
	4  La critique des sophismes politiques
	5  L’harmonisation des intérêts et le rôle de la loi
	6  L’héritage controversé de Bentham


	Bastiat philosophe. Par Damien Theillier (2/3)
	Bastiat philosophe
	II) Bastiat lecteur de Bentham
	1  Un héritage assumé
	2  Le moteur social ou la grande loi de l’intérêt personnel
	3  Les deux grandes tendances de l’intérêt : la production et la spoliation
	4  L’articulation du juste et de l’utile


	Bastiat philosophe. Par Damien Theillier (3/3)
	Bastiat philosophe
	III) Bastiat et Rousseau
	1  La philosophie du contrat, de Hobbes à Rousseau
	2  La philosophie politique des Physiocrates : le marché comme réponse au contrat
	3  L’harmonie naturelle des intérêts selon Bastiat
	Conclusion
	Bibliographie



