LA LIBERTE CIVILE

PAR

JULES SIMON

PARIS
LIBRAIRIE HACHETTE ET Cie
BOULEVARD SAINT-GERMAIN, 79
1872
Tous droits réservés



PREFACE.

Quel est le moyen de rendre un pays libre ? Est-ce de lui donner une Constitution
libérale ? Non ; c’est de lui donner les meeurs de la liberté. Il y a deux choses
impossibles : fonder la libert¢ dans un peuple qui ne la comprend pas, ou la détruire
dans un peuple qui la comprend. J’ai essayé de montrer, dans la liberté politique,
quelles sont les conditions et les garanties de la liberté ; j’en ai décrit, pour ainsi dire,
la forme extérieure ; je voudrais maintenant aller la chercher dans sa source, c’est-a-
dire jusque dans I’ame humaine. Pourquoi, depuis tant d’années, tous les amis de la
libert¢ font-ils tant d’efforts pour réformer 1’éducation ? C’est que tout dépend de
I’éducation, tout dépend des meeurs. Ce qui crée un peuple, ce qui le fait ce qu’il est,
c’est la famille, 1’atelier et 1’école.



LA
LIBERTE CIVILE

CHAPITRE 1

LA LIBERTE DU FOYER

1. Le mariage établi par la nature. — 2. Dégrad¢ par les mceurs. — 3. Réglé par la loi.
— 4. Du divorce.

1. Le mariage ¢établi par la nature.

Le droit est en méme temps la régle et la mesure de la liberté. De méme que le droit
est impossible sans la liberté, parce qu’il manque de matiere, la liberté est impossible
sans le droit, parce qu’elle manque d’essence. Les théoriciens qui croient servir la
liberté en demandant la liberté absolue et sans limites, se confondent dans leurs
pensées, car la liberté de tout faire est la négation de la liberté, la négation de la
société, la négation de ’humanité. En effet, si ma liberté n’a d’autre mesure que ma
puissance, j’appartiens a ma passion, et le monde appartient a la force. Le droit
s’enfuit, et en fuyant, il emporte avec lui la liberté.

L’application de cette doctrine est surtout frappante en ce qui concerne la famille.
Le but a atteindre est d’établir dans les relations humaines la plus grande somme de
liberté possible : pour y parvenir, allons-nous relacher les liens de famille, et par
exemple supprimer 1’autorité paternelle ? Tout au contraire. La nature donne au pere le
droit de gouverner son fils, et elle donne au fils le droit d’étre gouverné par son pére ;
c’est une autorité ¢galement nécessaire a celui qui 1’exerce et a celui qui la subit. Toute
doctrine qui, sous prétexte de liberté, désarmera le pére et affranchira I’enfant, aura
pour effet de détruire la liberté de 1’un et de I’autre ; car elle 6tera a I'un et a I’autre
son droit et sa nature.

Et comme la société politique dépend essentiellement de la société domestique, on
ne peut blesser le droit, ¢’est-a-dire la liberté, dans la famille, sans détruire I’Etat, et on
ne peut constituer fortement la famille sur la base du droit naturel, sans accroitre la
puissance de 1’Etat pour la liberté. C’est un axiome de la science politique, qu’il faut
rendre 1’autorité toute-puissante dans la famille, afin qu’elle devienne moins
nécessaire dans I’Etat. Sous ce rapport, nos grandes assemblées républicaines se sont
trompées, en diminuant la puissance maritale et la puissance paternelle. Elles n’ont pas



suivi en cela I’exemple des Romains, qu’elles aimaient tant a invoquer ; car
I’exagération de la puissance paternelle a été jusqu’a la fin un des plus énergiques
ressorts de la société romaine.

Avant de voir ce que 1’Etat peut ajouter ou retrancher a la famille, examinons-la
comme un fait naturel, étranger a toute convention sociale.

Le sentiment qui rapproche ’homme et la femme, et que 1’on appelle ’amour, est
un sentiment trés complexe. On donne quelquefois le nom d’amour a ce que les
psychologues appellent assez brutalement I’appétit du sexe ; mais cet amour, comme
tous les autres appétits, a pour fin la satisfaction d’un besoin purement physique, il a
pour caractere de cesser momentanément apres avoir €té assouvi ; enfin, il ne se borne
pas a un objet unique, ou du moins il n’y a rien en lui qui explique cette fixité : s’il en
montre, elle lui vient d’ailleurs. Le véritable amour est tout autre chose. Il est vrai qu’il
est toujours accompagné de I’amour physique, car il ne faut chercher la dangereuse
chimére de I’amour platonique que dans les Femmes savantes (il n’y a pas trace de
cela dans Platon) ; mais il en différe par les caracteres les plus essentiels. D’abord, il
ne s’attache pas a toutes les femmes, mais a une seule!. Il n’est pas périodique, mais
constant et continu ; il n’a pas pour unique fin la satisfaction d’un besoin physique,
mais il aspire au contraire a ’'union des ames. Il est jaloux, et sa jalousie s’étend aux
pensées et aux sentiments aussi bien qu’au corps. Il s’insinue le plus souvent par les
yeux ; et pourtant quelquefois le désir ne commence a naitre qu’aprés un commerce
assez prolongé, et quand le coeur est déja pris. Méme chez les ames les moins pures,
les plus dominées par le corps, il est le plus souvent produit par Iattrait de la beauté.
Or, le sentiment de la beauté ne peut étre confondu avec le désir des sens. Il y est joint,
il en differe ; il appartient a I’ordre moral. Le corps peut étre amant de la femme, mais
c’est ’ame qui est amante de la beauté. C’est un sentiment naturel et vrai, un
sentiment généreux, qui ¢léve 1’ame, la rend capable des plus grandes pensées et la
dispose aux nobles actions. Pascal dit que I’amour est un attachement de pensée?. Il est
certain que le climat, et le tempérament, qui font tout pour les sens, ne font rien pour la
violence de I’amour. L’amour ne dépend méme pas de son objet. Son foyer est interne.
C’est une force de notre ame qui se développe a 1’occasion d’une femme, mais dont
I’intensité est déterminée par notre puissance aimante, et non par les qualités de la
femme aimée. C’est nous qui faisons notre amour. Quelquefois il fait explosion avant
d’avoir trouvé son objet, et se consume dans des aspirations vagues et maladives ;
quelquefois il s’attache a des conceptions imaginaires ; quelquefois aussi, dans les
ames puissamment douées, I’amour monte jusqu’a 1’idéal sans s’arréter aux vaines
images. Tel est I’amour de sainte Thérese. Il y a des vierges sacrées qui ont gardé la
virginité par exces d’amour, parce qu’elles n’ont pas voulu ou n’ont pas pu descendre.
Dans I’état normal, ’amour dispose en quelque sorte de son objet, il le crée, il

I« L’¢égarement a aimer en plusieurs endroits est aussi monstrueux que 1’injustice dans

Iesprit. » (Pascal, les Passions de ['amour, éd. Havets p. 514 ; éd. Hachette ; t. I, p. 54.)

2 Pascal, ib., Havet, p. 517 ; Hachette, p. 56.



I’approprie a ses besoins. Il ne voit pas les défauts de 1’objet aimé, parce qu’au fond il
ne voit pas cet objet, mais la beauté en lui. Platon a raison, nos illusions en sont la
preuve : nous ne révons, nous ne voyons que 1’idéal dans I’amour. Plus une ame est
puissante, plus grandes sont ses illusions quand elle aime. Une ame forte, et qui pense
grandement, puise dans son amour les caractéres de la perfection, en revét 1’objet
aimé. Elle le pare de toutes les graces, de celles qu’il ne saurait avoir, et de celles aussi
qu’elle n’aurait pas imaginées avant d’étre amoureuse.

Nam hoc faciunt homines plerumque cupidine caci,

Et tribuunt ea, qua non sunt his commoda vere....

Nigra, pelypoog est3.

Enfin I’ame amoureuse est comme fécondée par le sentiment qui I’anime. Ses yeux
ne voient plus le monde sous le méme aspect ; son esprit se découvre une vigueur
inconnue ; son coeur a des sentiments nouveaux, qui débordent en sympathie
universelle ; il porte une féte au dedans de lui et la répand au dehors. Il ne veut pas
seulement aimer, il veut étre aimé. C’est une ame que son ame demande ; une ame qui
réponde a la sienne, qui la comprenne, qui sympathise avec elle, qui lui rende amour
pour amour, confiance pour confiance, dévouement pour dévouement ; qui s’attache a
elle avec tant de force et qui souffre avec tant de bonheur son étreinte, que rien ne
puisse plus les séparer. Le sentiment de I’indissolubilité, et par conséquent le
sentiment de 1I’immortalité, est dans ’amour. Quiconque a aim¢é sait qu’on n’aime pas
pour une heure. Les amours faciles sont pour les ames sans vigueur : une ame forte, et
qui se sent elle-méme, met de I’immortalité dans ses sentiments. Voila la grandeur de
I’amour, de tenir, plus que toute chose, a la spiritualité et a ’immortalité ; de faire
partie de notre destinée immortelle, non pas seulement de notre voyage a travers le
monde. Un sentiment qui touche a I’amour, qui contribue a le faire naitre, et que
I’amour exalte, c’est la pudeur : autre preuve de la prédominance de I’ame dans
I’amour. La pudeur n’est pas un sentiment factice : qui oserait le croire ? Qui le
pourrait, parmi ceux qui ont aim¢ ? La pudeur est une des causes de 1’indissolubilité
du lien conjugal ; ce n’est pas la respecter assez que de voir en elle le charme et la
gardienne du foyer domestique. Mais quelle que soit la force et la douceur de I’amour,
c’est la paternité qui constitue et consacre la famille. En rendant la femme absolument
incapable de pourvoir a ses besoins pendant la grossesse et I’allaitement, en lui
imposant I’obligation de se dévouer a son enfant pendant de longues années, la nature
a évidemment voulu la confier comme en dépdt a I’homme qui 1’a rendue meére ; cet
étre faible, et dont la vie propre est en quelque sorte suspendue pendant les meilleures

3 Ce sont les vers 1147 sqq. du quatriéme chant de Lucréce, que Moliére a introduits
dans le Misanthrope (acte 11, scéne VI).

... On voit les amants vanter toujours leur choix.

Jamais leur passion n’y voit rien de blamable,

Et dans I’objet aimé tout leur devient aimable...

La pale est au jasmin en blancheur comparable ;

La noire a faire peur, une brune adorable, etc.



années de sa jeunesse, a sur le dévouement de son mari un droit absolu, fondé sur
1’amitié, sur la reconnaissance et sur la plus stricte équité. A chacun sa tache : la tiche
de ’homme est la protection et le travail, noble tiche, qui donne un but et une
récompense a toutes les actions de la vie. La nature a donné aussi au pere et a la mere
une tdche commune, c’est 1’éducation de leur enfant, éducation longue et difficile,
puisque c¢’est une réflexion et une volonté qu’il s’agit de former. Une flamme ardente
s’éleve dans le cceur du pere et de la mere. Ils n’ont pas besoin de réfléchir ; dés que
cet étre débile et impuissant leur est donné, avant méme qu’il puisse les aimer, les
comprendre ou les reconnaitre, toute leur vie, tout leur cceur se trouve changé ; toute
leur intelligence est occupée de lui, tous leurs sentiments se portent vers lui ; ils
sentent que la souffrance n’est rien pour eux, quand il ne souffre pas ; que leur bonheur
est dans son bonheur ; que leur vie jusque-la s’¢tait passée a I’attendre, et que s’il
mourait, il emporterait avec lui la meilleure moitié de leur coeur. S’ils veillent, c’est
pour s’occuper de son bonheur et de ses besoins ; s’ils dorment, ils le retrouvent dans
leur sommeil ; s’ils prient, c’est son nom qui vient sur leurs levres. Ni le pere, ni la
mere ne sentent la fatigue, quand il s’agit de le sauver de la faim, du froid, et des
autres ennemis de I’homme. Ce dévouement ne leur colite pas ; bien plus, il leur est
nécessaire : 1l fait partie du bonheur que leur donne leur enfant. Leur coeur s’habitue a
ce sentiment, a cette sollicitude, a ce travail, et ne peut plus s’en détourner. S’il arrive
une catastrophe, ils se sentent inutiles, anéantis ; ils n’ont plus de raison d’étre, ils ne
sont plus ce qu’ils devraient €tre ; ils sont en dehors de leur voie, de leur destinée ; leur
malheur est de tous les instants. Ils ne savent plus ni vouloir, ni penser, ni réver, ni
aimer. Cette partie d’eux-mémes qui a disparu rend tout le reste maladif et impuissant.
Grace a cette force irrésistible de ’amour, le pere est toujours pere, la mere est
toujours mere, tant que le fils subsiste, et méme apres qu’il est mort. Un animal aime
son petit, tant que le petit a besoin de lui, et ensuite il ne le connait plus : voila
I’instinct. Un homme aime son fils des qu’il I’a connu, et il I’aime sans fin : voila
I’amour. Dans cette différence fondamentale est une des preuves de notre immortalité.
La nature fait bien de rendre nos attachements durables, et de nous tenir liés méme a
ceux qui ne sont plus, pour que la tombe ne soit pas un abime entre les deux vies. Dans
cette persévérance de I’amour paternel, dans cet accroissement qu’il prend chaque
jour, car il ne participe pas de nos défaillances comme nos autres amours, il ne se
fatigue pas, il ne s’épuise pas, y a-t-il quelque chose de factice ? L’€ducation, les lois y
concourent-elles pour une faible part ? Non ; c’est la nature toute seule, la nature
irrésistible. Méme dans les sauvages, I’amour paternel est entier. Méme dans ces ames
atroces qui n’ont de la civilisation que ses vices, et qui ne connaissent ni la conscience,
ni la pitié, il y a place pour I’amour paternel. S’il y a quelque chose dans I’homme de
particulierement humain, c’est I’amour paternel. S’il y a en nous un sentiment que rien
ne puisse diminuer ni éteindre, qui résiste méme a 1’ingratitude, qui ne connaisse pas
la honte, qui se nourrisse de ses sacrifices, qui nous rende indifférents a notre bonheur,
a notre vie, c’est celui-la. Cet enfant, qui sans nous va mourir, nous devient & nous-
mémes, et pour jamais, nécessaire. Ce pauvre corps souffreteux que nous déposons
dans un berceau, cette intelligence endormie qui ne s’éveille qu’a notre voix, ceeur si



confiant et si tendre dont les penchants se développent a la douce chaleur de notre
amour, n’ont pas de nous, de nos soins, de nos sacrifices, de notre tendresse un besoin
plus pressant. La durée, ou pour mieux dire, I’éternité de la famille n’a pas besoin
d’étre démontrée : il n’y a pas un pére qui ne la sente.

Si I’amour du pere et de la mere pour leur enfant est le plus fort lien de la famille, il
s’en faut bien qu’il soit le seul. On a remarqué que 1’amour filial était moins vif et
moins profond ; il est vrai, et pourtant cet autre amour tient a toutes les fibres de notre
ceeur. Il fait partie de notre étre, dans les premicres années de la vie ; ’enfant cherche
les caresses de sa mere, comme une fleur cherche le soleil. Il y a dans ce sentiment une
grace qui lui est propre ; c’est I’abandon, la sécurité, la crédulité : c’est la premiere foi,
la foi naive et absolue de I’enfance. La vie, avec ses joies et ses douleurs, endurcira
cette jeune ame ; les passions violentes I’envahiront, le doute la torturera, I’apre besoin
la contraindra a I’inquiétude et au travail : au milieu des soucis et des
désenchantements, quand tout s’effacera, les religieux souvenirs du berceau et de la
famille subsisteront ; c’est notre vrai trésor, ou nous puisons a notre insu tout ce qu’il y
a en nous de bons sentiments et d’idées puissantes. Quel est I’orphelin, fit-il déja en
cheveux blancs, qui, venant de faire une noble action, ne revoit pas, au fond de sa
pensée, le sourire reconnaissant de sa mere ? Merci a Dieu, pour les liens bénis qui
attachent les péres aux enfants et les enfants a leurs peres. S’il y a dans nos cceurs de la
pitié, de la générosité, si nous craignons Dieu, si nous I’aimons, si nous sentons la
poésie et I’enthousiasme, c’est que nous avons commenceé a vivre en aimant, et que
I’amour a protégé et sanctifié¢ notre berceau.

C’est pour I’enfant, et par lui, que la famille subsiste. L’amour a beau réver et
vouloir I’'immortalité. Il la réve parce qu’il tend sans cesse a 1’idéal ; mais nous ne
faisons ici-bas qu’entrevoir I’idéal ; nous retombons aussitdt de tout notre néant, et
alors nos sentiments méme les plus purs tombent en défaillance comme notre étre. Que
fait la nature ? Elle vient au secours de I’amour, par ’amour?. Elle ravive, elle
transforme 1’amour par I’amour paternel. Elle nous arrache par 1a aux miséres de cette
nature humaine, caduque et imparfaite, et nous rend a la réalit¢ de notre destinée
immortelle. Sans cet intérét commun créé par la famille, sans cet intérét dominant et
absorbant, la constance dans I’amour ne serait qu’une exception. Au moment ou la
passion commence a s’épuiser, les sens a se fatiguer, quand 1’ame, rendue a elle-méme
apres les premiers enivrements, se sent avec tristesse redevenue clairvoyante, un lien
nouveau s’établit entre cet homme et cette femme qui allaient cesser d’étre tout ’un
pour I’autre ; la méme affection les remplit ; ils se sentent agités des mémes craintes,
du méme espoir ; leur vie a I’'un et a Pautre a le méme but. Leur union devient
indissoluble. Les brillants souvenirs de la passion ne sont plus a leurs yeux que la
poétique origine d’une amiti¢ sainte, austere, religieuse. Tout, dans leur intérieur,
respire le devoir et la tendresse. Le coeur est d’accord avec la raison ; il conseille ce
qu’elle prescrit, et le rend facile. Ni le pere, ni la mére n’ont besoin de secours pour

4 « Quoique ce soit une méme passion, il faut de la nouveauté. » (Pascal, les Passions de
[’amour, Havet, p. 513 ; Hachette, t. 11, p. 54).



connaitre leur tache ; la nature seule les conduit et les éclaire. C’est elle qui retient la
mere, comme un ange gardien, pres du berceau et du foyer, qui rend son sommeil si
léger, sa main si douce, qui donne a son faible corps une force nouvelle et inconnue,
qui lui inspire ces jeux, ces consolations, ces tendresses, chemin d’amour par lequel
I’ame de I’enfant s’introduit souriante au milieu de nous ; qui établit entre ces deux
coeurs une sympathie mystérieuse et sans bornes, qui souvent apprend en un jour la
vertu a une mere qui I’avait oubliée : car le maitre, le docteur, c’est cet enfant, qui ne
sait rien au monde, et qui répand autour de lui la divine contagion de I’innocence. 1l
n’y a rien de plus divin, rien de plus adorable dans les adorables récits de I’Evangile
que ce Jésus enfant qui enseigne la sagesse aux docteurs de la loi. Le pére en méme
temps sent sa responsabilité s’accroitre ; il est le chef, le protecteur ; il est la raison et
la loi. C’est a lui de combattre au dehors avec un courage infatigable pour assurer le
bien-&tre présent et futur de celui qui s’éleve a son foyer. Il ne doit plus connaitre le
découragement, le dégott, la fatigue. Il doit a son fils, outre le pain et la sécurité, un
nom honoré¢, le plus sacré des patrimoines. Il lui doit I’exemple. Il doit lui apprendre
par ses préceptes et plus encore par sa conduite, ce que c’est qu'un homme, quels sont
les nombreux et austeres devoirs d’un homme. Quand la mére, égarée par sa tendresse,
absorbée par les soucis de D'intérieur, se trompe sur le devoir, c’est au pere a
prononcer. S’il se trompe, lui aussi, la conscience du fils se trouble, sa raison
chancelle. Il faut que jusqu’a 1’dge d’homme, I’enfant puisse identifier la raison et la
volonté de son pere avec I'universelle et infaillible raison. Il faut qu’il trouve un juste
maitre dans son pére, jusqu’au moment ou il sera en état de se servir de maitre a lui-
méme. Il apprend a étre libre en obéissant : c’est son intérét, son devoir, et son
bonheur. Docile a son pere pendant ses premicres années, et plus tard a la raison, il
change de condition sans changer de but et de regle.

Ou ai-je pris ce tableau de la famille ? Est-ce une utopie ? Non, c’est la nature ; et
J’y trouve 'union indissoluble de I’homme et de la femme, d’un homme et d’une
femme, la puissance du mari et la puissance du pére. C’est donc la nature plutét que la
loi qui oblige le mari a rester fidele a sa femme, a la protéger, a la nourrir, a la
gouverner, elle et son enfant ; qui oblige la femme a rester fidele et soumise ; le fils a
obéir jusqu’a I’entier développement de sa raison, a aimer et a respecter pendant toute
sa vie. Supprimez tous les codes, et ces obligations resteront les mémes, parce qu’elles
sont fondées sur la nature des choses et sur la morale.

2. Le mariage dégradé par les mceurs.

La nature, dis-je ; mais si c’est la nature qui reégle ainsi la famille et qui la fait si
pure et si sainte, d’ou peut venir le désordre ? On répond qu’il vient de la civilisation,
de nos lois : accusation banale et irréfléchie. Le désordre ne peut pas venir de la
civilisation ; car la civilisation est aussi dans la nature, qui ne peut pas aller contre ses
fins. La civilisation n’est pas un accident ; et ’homme est fait pour vivre en société
avec ses semblables. Il peut y avoir des lois insuffisantes ou mal faites, mais la plus
grande source du mal est en nous-mémes, dans nos passions, ou plutét dans la



mauvaise discipline de nos passions. La nature va de soi dans le monde de
I’organisme, mais non dans le monde de la liberté. La elle a besoin de la régle. Grande
est la différence entre la nature bien entendue, bien réglée, et gouvernée par la loi
morale, et la nature abandonnée a la violence des passions. L’immense majorité¢ des
hommes manque de modération et de lumicres ; et c’est ce qui rend indispensable
I’action des lois et des mceurs. La nature livrée a elle-méme va contre nature. Elle
subordonne la raison a la passion, parce que la raison a besoin d’étre cultivée et ne
s’exerce qu’avec effort. La passion, tout au contraire, est toute-puissante des le
premier jour ; elle perd de sa force en s’épurant. Elle nous dispense de vouloir, et va a
son but sans notre concours. C’est une force aveugle comme I’instinct. Elle ne devient
humaine que par la discipline.

Voyons donc la passion a I’ceuvre ; c’est-a-dire a coté de ce qui devrait €tre, ce qui
serait, sans 1’éducation et la loi, et ce qui est trop souvent, méme dans notre monde et
dans notre siecle.

Ce qui préside a la plupart des unions, dans le mariage, c’est 1’argent ; hors du
mariage, c’est I’amour ; et quel amour encore ? L’amour physique, presque toujours.
Cela est dur a constater, mais cela est vrai. Un homme de génie’ a été jusqu’a dire que
I’amour physique était tout ce qu’il y avait de beau dans I’amour ; étrange paradoxe,
que nous rappelons seulement pour montrer ce que sont et ce que peuvent les grossiers
instincts de notre nature. Buffon se trompe a coup sir ; il est étrange de se tromper a ce
point : ’amour moral, I’amour, le vrai amour est ce qu’il y a de plus divin et de plus
enivrant sous le ciel. Il faut pourtant reconnaitre, a notre honte, que I’amour physique
fait la plupart des unions qui ne sont pas dictées par un calcul. Méme dans notre
sociéte civilisée et philosophante, le nombre n’est pas grand de ceux qui songent avant
tout a se donner pour la vie une amie, une compagne, a se créer un intérieur chaste et
paisible, a ¢élever des enfants pour la patrie et pour la vertu. C’est presque une honte
pour un homme qui se marie a trente ans d’avoir gardé jusque-la sa virginité ! Et
pourtant, pour avoir joui d’une femme en dehors du mariage, il faut avoir trompé un
mari, ou mis a mal une honnéte fille, ou vécu avec une prostituée.

Quand on a mené cette vie, en ayant le bonheur d’éviter les maris, les peres et les
tribunaux, quand on n’a plus ni argent ni santé, qu’on a les sens blasés et le coeur flétri,
on achete une fille par quelque mensonge, en flattant la vanité des parents ; cela
s’appelle faire une fin, en langage vulgaire, et en langage officiel, s’établir. Vous avez
tenu cette conduite sans remords ; et 4 moins qu’une malheureuse complice ne vienne
vous étaler sa maternité et sa misére, vous étes content de vous, et vous dormez la nuit
d’un bon sommeil. Est-ce vrai ? On est convenu de farder cela ; mais tous les
mensonges du monde ne nous empécheront pas de conclure qu’on s’unit la plupart du
temps par calcul ou par passion physique, quelquefois, mais rarement par amour ;
presque toujours sans penser au lendemain, et surtout sans penser a la famille ; que le
mariage est pour beaucoup, non le commencement de la vie sérieuse, mais la fin de la

S J. J. Rousseau parle le méme langage dans le Discours sur [’origine de l’'inégalité parmi
les hommes. (Ed. Musset-Pathay, t. I, p. 263 ; Hachette, t. I, p. 101.)



vie heureuse ; qu’il est un pis-aller, une ressource pour un libertin aux abois, un pied a
I’étrier pour I’ambitieux ; que la dot en est le grand point, la femme tout au plus
I’accessoire ou I’inconvénient, et que, pour les enfants, ce qu’il y a de mieux a dire
dans les mariages les plus honnétes, c’est qu’on daigne a peine y penser, au milieu de
préoccupations plus importantes.

Ainsi, pas de mariages, ou des mariages d’argent : voila ce que fait notre passion et
notre vice.

Cet ¢état de choses est un malheur, un grand malheur, le plus grand de tous les
malheurs. Je vais le montrer apres tant d’autres, et je n’apprendrai rien a personne ;
mais ce lieu commun a du bon : la preuve, c’est que tout le monde 1’évite. C’est un
spectre ; c’est le remords. Voyons-le dans ce qu’il a de plus hideux.

Prenons d’abord le concubinage : voici ce qu’il fait. Il déprave ’homme, et il le
ruine. Il déprave bien plus encore la femme, il la perd sans ressource. Il condamne
’enfant a la mort ou au malheur ; il confond tout dans I’Etat, il rend la morale et la loi
également impuissantes. Cela est si vrai, que le premier intérét de I’Etat, quelle qu’en
soit la forme, est de favoriser et de relever le mariage.

C’est un triste spectacle que celui de ces fils de famille, ¢élevés avec soin dans des
1dées d’honneur et de probité, qui ont eu sous les yeux le spectacle d’une mére chaste,
d’un pere fatigué par le travail, entouré de ’estime publique, capables, par leur
¢ducation, de faire ceuvre d’homme a leur tour, de marquer leur place dans la cité, et
qui de gaieté de cceur, se faisant les habitués et les courtisans du vice, s’en vont vivre
de pair & compagnon avec des prostituées ; maquignons dans les écuries, escrocs
devant les tables de jeux, mendiants chez I’usurier, je ne sais comment les appeler dans
le boudoir de leurs maitresses. Ce que j’admire, c’est que les gens du monde et méme
les femmes du monde, n’enveloppent pas les deux associés dans le mépris que les
prostituées leur inspirentt. Ces nuits de débauches, ces honteuses prodigalités, ces
accointances a peine déguisées avec des echappés du bagne, sont amnistiées sous le
nom de folies de jeunesse. Cependant c’est la femme qui a une excuse, elle seule :
avant de faire son métier, elle a commencé par étre séduite. Un beau fils est allé la
chercher dans 1’obscurit¢ d’une honnéte famille, et, profitant de ses privations, de sa
misere, de son ignorance, I’étourdissant de ses belles paroles et de ses mensonges, il en
a fait ce que la voila. Il faut souvent beaucoup de soins et d’habileté pour séduire une
fille ; c’est un siege en regle, il y a des poetes qui ont versifi¢ cela. Plus la conquéte est
difficile, plus elle est prisée : c’est qu’en effet la victime était honnéte ! Elle est tombée
de haut ! Quelle gloire pour celui qui est parvenu a la tromper et a la perdre ! Pendant
qu’il fait le nécessaire pour arriver a cette conclusion, mentant et se parjurant au jour
le jour, comment s’excuse-t-il a ses propres yeux ? La passion, dit-il, I’entraine et
I’aveugle. Erreur ! c’est I’excuse des laches. Les entrainements de la passion sont
grands, mais la volonté est invincible. Vous n’avez pas su vouloir, vous n’avez pas su
réfléchir, vous n’avez pas entendu votre conscience : voila ce que signifie votre excuse

6 « Ne savez-vous pas que celui qui se joint a une prostituée est un méme corps avec elle ? »
(I aux Corinthiens, VI, 16.)



; elle ne fait pas de vous un honnéte homme ! Mais il y a plus : suivant toutes les
probabilités, vous mentez en exagérant votre passion. Ces grandes fougues sont plus
rares qu’on ne les fait : elles vous laissent au moins des moments lucides. Eh bien !
dans ces moments-la, comment jugez-vous votre entreprise ? D’abord ce que vous
faites immédiatement, c’est de détruire dans 1’esprit d’une fille toutes les idées et tous
les sentiments d’honneur que sa mere y a déposés. Ce sont des préjugés, dites-vous ?
Le respect de soi-méme, la pudeur, la décence sont des préjugés : a la bonne heure.
Vous savez au moins, car personne ne 1’ignore, ce que va devenir I’ame de cette fille
quand vous aurez réussi : le désespoir, si la conscience se réveille ; la dépravation, si
elle se tait ; il n’y a pas de milieu, car, infidele sur ce point aux principes de son
¢ducation, elle n’a plus de raison pour rien respecter : vous faites cet irréparable tort a
elle et a sa famille ; vous détruisez aussi, cela est évident, son honneur ; car elle est
déshonorée, c’est le mot consacré ; seulement vous ne I’étes pas, ce qui est admirable.
Quand vous serez, plus tard, un honnéte pére de famille, vous pourrez la chasser de
chez vous avec ’approbation du monde, si elle a le front d’y venir. Vous la ruinez en
rendant son établissement impossible, vous qui avez le vol en horreur. Et tout cela
n’est rien ! S’il nait un enfant, qu’allez-vous faire ? Vous ne regardez pas si loin,
parricide’ ? Combien y a-t-il d’hommes qui, en abusant une fille, ont la résolution de
I’épouser si elle devient meére ? Et combien y a-t-il d’hommes qui, ayant de bonne foi
formé cette résolution, 1’exécutent ? Les casuistes mémes vous diront que si la
disproportion d’é¢ducation et de fortune est trop grande, il n’y a pas d’obligation
d’épouser : on en est quitte pour donner quelque argent. L’enfant aura des langes ; il se
passera de pere, et peut-Etre aussi, hélas ! de mere. Car qui peut savoir ce que peut
amener la honte, la misere, et la pudeur une fois oubliée ?

Je sais bien que le monde a deux langages, car il se contredit de tous les cotés, il est
la contradiction méme. Il a des axiomes pour toutes les occasions ; pour condamner
comme pour absoudre. Quand un pere de famille est pris en flagrant délit d’adultere,
conduit a la police correctionnelle, placé sur le banc entre deux gendarmes, condamné
a la prison et a I’amende : quelle honte, dit-on, et quel scandale ! Peut-on se jouer ainsi
des devoirs les plus sacrés ! Ces censeurs austeres ont peut-€tre aidé le condamné dans
ses désordres. Ils 1’ont peut-&tre surpassé. Ils se mettent en régle avec la morale, par
ces flots d’indignation vertueuse qui ne cotitent rien a leurs secrets déportements. On
se demande de quoi le monde se plaint, du vice, ou de la maladresse de 1’avoir laissé
trop voir.

Il y avait peut-€tre plus de vice et plus d’effronterie dans le vice sous Louis XV ;
mais 1l ne s’agit pas de comparer, 1l s’agit de regarder. Quand méme nous vaudrions
mieux qu’une société qui avait a sa téte la Pompadour et la Dubarry, il n’y aurait pas
de quoi vanter notre rigidité. Mettons que la corruption ne soit pas générale, ce qui est
d’ailleurs évident ; ce n’est pas une raison pour ne pas flétrir et pour ne pas guérir la

7 « Soient maudites de Dieu et des hommes les unions dont on ne veut pas voir de fruit, et

dont le veeu est d’étre stériles ! » (Bossuet, Politique tirée de 1'’Ecriture sainte, liv. X,
douzieme proposition.)



corruption qui existe. Certes, on trouverait encore parmi nous, surtout en province, des
parents attachés a leurs devoirs, des jeunes filles tendrement et séveérement élevées, qui
mettent leur bonheur dans le mariage, parce qu’elles y voient 1’occasion de faire le
bonheur d’un autre, et des hommes qui, en se donnant un intérieur, connaissent, aiment
et acceptent toute la responsabilit¢ que leur impose le titre de chef de famille.
Cependant, il est de fait que beaucoup de mariages se font comme un contrat, comme
une affaire, parce qu’il faut créer ou consolider sa position ; et que dans 1’association
qui résulte de ces préoccupations peu sentimentales, on ne peut gueére attendre, méme
de la part des honnétes gens, qu’une tolérance réciproque, et I’observation des devoirs
les plus stricts. Il n’y a pas de lutte, pas de scandale ; le monde est content ; mais il n’y
a non plus ni bonheur, ni sainteté. Ou nous chercherions un foyer domestique, nous ne
voyons qu’une boutique ou un salon. Il y a bien des causes secondes de cet état de
choses ; il faudrait les étudier dans un traité de morale ; nous ne parlerons ici que des
causes premieres, que nous réduisons a trois : les parents songent surtout a la fortune ;
les jeunes hommes s’accoutument trop a regarder le libertinage avant le mariage
comme une chose indifférente ; I’instruction des filles est trop futile et trop
incomplete, et leur éducation les rend trop étrangéres aux devoirs publics et aux
questions d’intérét général.

En vérité, nous ne faisons pas un crime aux parents de penser a cette triste et
misérable chose, qui s’appelle 1’argent. C’est un véritable enfantillage de dire que
I’argent n’est rien et qu’on ne se soucie pas de 1’argent, puisqu’au fond tout le monde
s’en soucie. Il ne s’agit pas ici de déclamer ni d’exagérer ; une des sources les plus
fréquentes de désunion dans les ménages, c’est le besoin. Si des jeunes gens dans leur
inexpérience ou dans la chaleur de leurs passions, oublient cela, ¢’est tant mieux pour
eux : il est parfaitement raisonnable que le pere et la mere y pensent a leur place. Tout
le mal est que le pere et la mére y pensent trop, en parlent trop, oublient trop tout le
reste. Il devrait étre entendu entre honnétes gens qu’il faut penser en premier lieu a
I’honneur, a la probité, a la droiture, a 1’¢lévation des sentiments ; en second lieu, a la
convenance des caractéres, de 1’éducation, des golits et des habitudes ; et enfin,
puisqu’il le faut, et dans un moindre degré, a la situation matérielle. Voila ce qui serait
sensé et honorable ; mais la plupart du temps, on renverse la proportion. La dot,
d’abord ; et pour le reste, on le range un peu sous la rubrique des considérations
sentimentales. On en orne ses discours, on n’en préoccupe guere sa pensée. Il faut
payer une charge, augmenter un fond de roulement, purger une hypothéque. On
cherche autour de soi un bailleur de fonds qui vous colloque une fille pour appoint :

Optima sed quare Cesennia, teste marito ?

Bis quingenta dedit : tanti vocat ille pudicam.

Inde faces ardent : veniunt a dote sagittaes.

8 « Quelles sont les vertus de Cesennia ? Demandez a son mari. C’est son million. Il lui

trouve pour un million de pudeur. C’est pour ce million qu’il a soupiré. Il est amoureux d’une
dot. » (Juvénal, sat. VI, vers 136 sqq.)



Des parents font ou conseillent ces marchés ; apres cela, il n’y a plus a parler de la
dignit¢ de pere de famille ni de la saintet¢ du mariage. Quand la préoccupation de
I’argent passe avant les autres, elle devient un véritable crime. Elle est bien pres d’en
étre un, quand, au lieu du besoin et du nécessaire, c’est au luxe et a I’ambition que 1’on
songe. On faisait grand bruit il y a quelques années de ce mot : Enrichissez-vous, dans
lequel on voulait résumer la doctrine d’un parti. Ce mot elt été odieux dans la bouche
d’un magistrat, d’un représentant officiel de la morale publique : je demande ce qu’il
sera dans la bouche d’un pére.

Quand un jeune homme a recu de tels enseignements dans sa famille, et qu’apres
avoir mené pendant longtemps ce qu’on appelle complaisamment dans un certain
monde la vie de gargon, il songe enfin a se ranger, qui peut penser sans tristesse au sort
de la malheureuse fille qui va dépendre de lui, et a celui des enfants qui I’auront pour
guide et pour modele ? Ne parlons pas des maris qui ont vécu avec des courtisanes, au
point de ne plus savoir ce que c’est qu'une honnéte femme, qui ont perdu leur santé
dans la débauche, et qui n’ont plus un sentiment généreux dans le cceur, quand ils
s’associent a une jeune fille pure et confiante.

La destination des femmes est de tous points différente de celle des hommes.
D’abord elles sont demandées ; ce qui les oblige a tenir leurs sentiments en bride
jusqu’au moment ou le mariage est conclu. Nos meeurs exagerent I’assujettissement
dans les filles, peut-&tre par compensation, parce qu’elles exagerent la liberté dans les
femmes®. C’est le contraire qui serait juste, puisque le devoir des femmes est d’obéir,
et celui des filles de choisir. Avec cet esprit qui n’ose penser, ce cceur qui n’ose sentir,
ces yeux qui n’osent voir, les filles sont sans défense contre leur propre destinée!?.
Elles sont défendues contre les séductions les plus grossieres ; mais le mot de mariage
les désarme compleétement. On les a instruites a n’écouter qu’un mari ; et elles n’ont
aucun moyen de discerner si ce mari est un honnéte homme. Les maris orientaux ne
voient leurs femmes qu’apres le contrat ; les filles francaises voient d’abord leur mari
au bal ou dans un salon : elles ne le connaissent que quand tout est fini. C’est se marier
au hasard. Il est vrai que la famille est 1a, qui s’informe pour elles, qui s’inquicte et
examine pour elles ; mais, dans une société¢ qui diminue a I’exces en toute autre chose
le pouvoir des parents, n’est-ce pas aller trop loin que de le rendre par le fait si étendu
en une maticre si grave, ou les convenances personnelles jouent un si grand réle, et
sont si difficilement appréciées par des tiers ? Mettons que le pere soit meilleur juge de
I’honneur, de la probité ; il ne 1’est pas des habitudes, des sentiments, de toutes ces
petites choses si imperceptibles a distance, et si importantes pour le bonheur
domestique. Le cceur, a la fin de la vie, a force d’avoir été¢ endolori et froiss¢, a perdu
quelque chose de sa susceptibilité et en méme temps de sa délicatesse. Parmi les
besoins et les exigences d’une femme en affection, il y en a qui sont réels et 1égitimes,

97.J. Rousseau (Emile, 1. V, éd. Hachette, t. II, p. 837 et p. 359. Cf. la Nouvelle Héloise,
seconde préface, t. IV, p. 13.)

10 Montesquieu, Esprit des lois, liv. XXIII, chap. VII, éd. Hachette, t. I, p. 80.



et que méconnait le cceur méme d’un pere. Les filles apprécient ce qu’on leur laisse
voir, ¢’est-a-dire I’extérieur, et s’en fient aveuglément pour le reste, a un pére, a un
tuteur, a un homme d’affaires en un mot, qui, méme étant sage pour son état et sa
condition, entend le bonheur et la vie tout autrement qu’elles.

Cette inégalit¢ dans les conditions du choix est aggravée par une différence
profonde dans les conséquences du mariage. Tout 1I’étre physique et moral de la
femme, tout son étre social est changé par le mariage. Cette grande crise de sa vie la
modifie a jamais dans tout ce qu’elle est. Méme dans ce que les hommes d’affaires ont
surtout regardé en dressant le contrat, le mariage a pour elle quelque chose de plus
définitif que pour son mari. Son état dans le monde se trouve fixé tout d’un coup ; elle
ne peut plus agir sur sa propre destinée que par I’intermédiaire d’un autre. La loi, et
aussi la nature, donnent au mari le gouvernement de la famille et I’administration de la
fortune ; la femme prend donc a la fois un mari, un maitre et un économe. La fidélité,
qui est le premier devoir du mariage, est imposée a I’homme comme a la femme ; mais
s’il y a des degrés dans le devoir, on peut dire que le devoir de la fidélité est beaucoup
plus rigoureux pour la femme, qui se donne tout entiére quand elle se donne, et dont la
faute a des conséquences qui détruisent nécessairement la famille!!. Enfin, la rupture
du lien conjugal, de quelque fagon qu’elle arrive, est plus funeste a la femme qu’au
mari, soit qu’on envisage la situation morale ou la situation matérielle. Une femme
sans fortune, qui perd son mari et qui a des enfants a soutenir, tombe nécessairement
dans la misere.

On ne devrait jamais perdre de vue, en élevant une fille, que le bonheur ne dépend
pas uniquement de la fortune ; qu’il ne s’agit pas de plaire a un amant pour trouver un
mari riche, mais de plaire a son mari pour le rendre heureux, car le bonheur de la
femme est toujours le résultat du bonheur qu’elle donne!2. On dirait que dans
I’éducation qu’elle a recue, ses parents n’ont songé qu’a ¢élever une fille pour la
conquéte, et non a préserver une femme de I’abandon. On a voulu qu’elle fit chaste,
parce que se donner a un amant, c’est se ruiner ; et qu’elle fit charmante, parce que
plus elle a de charmes, plus la demande est avantageuse. On ne s’est pas efforcé de la
faire essentielle, capable de raisonner ses devoirs, de prendre sérieusement sa part des
inquiétudes et des labeurs de la vie, parce qu’on n’a pas regardé au-dela de la dot,
c’est-a-dire du marché. Cependant le mariage n’est pas la fin de la vie ; il en est plutdt
le commencement. Les arts d’agrément importent beaucoup pour se marier, et assez
peu pour rendre le mariage heureux. Un peu d’histoire mal enseignée, une ou deux
langues vivantes, sont, avec la musique et le dessin, tout le bagage qu’apporte une fille
dans son ménage. Ce n’est pas assez pour intéresser un savant, ni pour remplacer un
ignorant. Une femme ainsi élevée a tout a apprendre si elle veut se méler & une
conversation sérieuse, et intervenir dans les études de ses enfants. Mme de Sévigné (je
ne parle pas de son talent) serait une exception dans notre sociét¢ moderne. De son

115 7. Rousseau, Emile, liv. V, t. 11, p. 332.

1257 Rousseau, t. II, p. 341.



temps, une femme savait tres bien ce que c’était que la philosophie, et n’était étrangere
a aucune des questions sociales. Cela ne faisait pas des femmes savantes. Une femme
savante n’est pas une femme qui sait ; c’est une femme qui fait parade de sa science,
ou qui sait mal a propos. Il y a véritablement une tendance tres facheuse des hommes a
ne plus vivre avec leurs femmes, et a passer la soirée, apres les affaires, au club ou a
I’estaminet, selon les positions. Méme dans les salons ou 1’on se réunit quelquefois, il
n’y a plus que treés peu de conversations communes. Les femmes sont parquées dans
des fauteuils, occupées a s’ennuyer, et les hommes, debout de 1’autre co6té du salon,
causent de bourse ou de politique. C’est le tort des hommes ; c’est la faute des femmes
ou peut-étre de 1’éducation des femmes. Si elles ne savent que frapper sur un piano
insipide, ou feuilleter un album, ou parler de quelque éphémere vaudeville, elles ne
rivaliseront jamais avec les courtisanes, qui sont maitresses passées dans ces
connaissances futiles. Apres tout, les femmes n’ont pas a nous reprocher la puérilité de
leur éducation ; on ne les empéche pas de se bien instruire entre elles. Si elles avaient
des connaissances sérieuses, méme en maticre d’art, si elles possédaient a fond la
littérature, si elles pouvaient s’intéresser a la philosophie et a la politique, on causerait
d’autant plus volontiers avec elles, qu’elles causent mieux que les hommes, quand le
fond de la conversation ne leur manque pas. Il en résulterait pour elles et pour nous de
grands avantages ; car cet abandon du foyer et des rapports intimes est un vrai
malheur. Il diminue le lien de famille. C’est comme une bénédiction de Dieu que, plus
I’intérieur de la maison est agréable, plus il devient bienfaisant et sanctifiant. Ce n’est
donc pas seulement en songeant a ’agrément de la vie, c’est pour I’amélioration des
sentiments, qu’on doit souhaiter tout ce qui peut rapprocher la vie intellectuelle des
femmes de celle des hommes.

Regretter que les femmes soient étrangeres autant qu’elles le sont a la philosophie et
a la politique, c’est heurter un préjugé trés répandu. Leur ignorance, dont elles ne
rougissent pas, et dont elles ne se plaignent pas, les sauve sans doute de bien des
tristesses, et, s’il faut tout dire, épargne bien des discussions a leurs maris ; et les folies
qu’on a répandues il y a quelques années sur une prétendue émancipation des femmes,
peuvent encore aujourd’hui effrayer les esprits timides qui croient qu’on ne peut rien
changer aux usages regus, sans se précipiter aussitot dans les abimes. Il ne s’agit pas le
moins du monde d’émanciper les femmes, mais seulement de les éclairer ; ni de les
introduire sur la place publique, mais de leur donner sur les affaires générales une
influence restreinte et indirecte qu’elles exerceraient certainement a notre profit, et au
profit de la morale. Je pense comme Julie qu’a moins d’avoir cinq pieds et demi de
haut, une voix de basse et de la barbe au menton, on ne doit pas se méler d’étre
homme!3 ; mais une femme, sans renier son état, et sans quitter le foyer domestique,
peut aimer sa patrie d’un amour €clairé, et la servir. C’est ce qu’il faut expliquer avec
quelque détail.

By Rousseau, la Nouvelle Héloise, part. 1, lettre 46, t. IV, p. 86.



La loi de tous les peuples fait du mari le chef de la famille!4, et la loi a bien raison.
D’abord, il faut que tous les intéréts de la famille soient communs a tous ses
membres ; i1l faut donc qu’ils soient soumis a une seule volonté. Il peut pas Etre
question de transformer la famille en assemblée délibérante ou les voix ne pourraient
jamais étre départagées. Le premier intérét de la femme, de la famille et de I’Etat, c’est
que la famille soit une ; et, pour qu’elle le soit, il faut, entre autres conditions, qu’elle
ait un chef. Il est bien clair que ce chef, c’est ’homme!5 ; car il a plus de force
physique, un esprit plus juste, une volonté plus ferme. Lui seul peut représenter la
famille au dehors, puisqu’il est le travail ; donc il doit la gouverner. Tout retient la
femme dans la soumission : ses fréquentes maladies, ses grossesses, les soins que
réclament d’elle ses enfants, son aptitude au travail évidemment moindre, 1’exces de
son imagination, sa sensibilité exquise qui ne lui permet pas de se gouverner toujours
par la raison, sa pudeur, qui lui interdit de paraitre au dehors et de se méler a la
discussion des affaires,

Infans namque pudor!® !

sa nature qui la porte au dévouement, au renoncement, a la crédulité, a 1’obéissance.
femmes comme des hommes, et quoi qu’en disent aussi les femmes, quand elles
répétent dans leurs moments de mauvaise humeur que ce sont les hommes qui ont fait
les lois. C’est la nature elle-méme qui a chargé les hommes du gouvernement, et qui a
mis la toute puissance du coté de la barbe. Une loi qui établirait le contraire serait
impossible, et tyrannique a 1’égard des femmes. Puisque la femme a un maitre, elle ne
peut avoir dans 1’Etat les droits de citoyen. La famille a un vote : si elle en avait deux,
elle serait divisée ; elle périrait. Le jour ou le fils devient citoyen, il est émancipé.
Dr’ailleurs, la femme ne peut ni haranguer le peuple, ni fréquenter, comme partie
active, les réunions publiques, ni exercer un emploi qui la mette en contact avec la
foule, ni porter les armes contre 1’ennemi. Elle n’aura donc pas de parti politique ;
mais elle aura une cause politique. Elle sera dispensée de soutenir un cabinet, ou

14 Ainsi, dans Homére, Odyssée, liv. 1, v. 356 sqq., Télémaque parle en ces termes a
Pénélope :

AM' €ic oikov iodoa T 6" avtiig Epya kolE,

1oTOV T NAakdTnV T€, Kol AUEUTOLOICT KEALELE

gpyov énoiyecBor udbog &' avopecot peknoet

oL, poAota o' Epol Tod yap Kpdtog 0T évi 0TK®.

« Rentre chez toi, retourne a ton ouvrage, a la toile et a la quenouille : distribue leur tache
aux servantes ; mais laisse la parole aux hommes, et surtout a moi, qui ai I’autorité dans la
maison. »

I5 « Comme donc I’Eglise est soumise a Jésus-Christ, les femmes doivent aussi étre

soumises en tout a leurs maris. » (4ux Ephésiens, V. 24, Cf. I aux Corinthiens, X1,3,7,8,9 ;
X1V, 34, 35 ; aux Colossiens, 111, 18 ; a Timothée, 11, 12, 13, 14.)

16 (12 pudeur qui met un sceau sur les lévres. » (Horace, liv. I, sat. VI, v. 57.)



d’étudier les détails d’une loi ; elle ne le sera pas d’aimer son pays, d’aimer la gloire et
la prospérité de son pays ; de rappeler en toute occasion les droits de la justice, les
droits de la liberté. Ce sera méme son role dans les discussions philosophiques et
sociales, de s’attacher surtout aux principes, et de les défendre avec cette ardeur
généreuse et cette pureté morale qui la distinguent. Comment serait-il possible que son
mari et son fils courussent a la mort, et qu’elle n’elt pas le coeur rempli de leur
enthousiasme ? L’habitude d’écarter les préoccupations publiques, et de songer surtout
aux devoirs privés et a I’intérét de la famille, rétrécit I’esprit des femmes, et va souvent
jusqu’a fausser leur sens moral. Elles s’isolent volontairement de la famille par cette
obstination ; elles deviennent étrangeres a 1’'une des plus puissantes passions de ceux
qui les entourent. Leur influence en est diminuée, méme dans le cercle étroit ou elles
se renferment. L’esprit public, qui inspire le dévouement, et qui fait les grands
citoyens, s’éteint en France : il se ranimerait, si les femmes revenaient, pour ainsi dire,
au milieu de nous. Elles rendraient de la jeunesse a cette société qui vieillit. Elles lui
donneraient I’enthousiasme, le feu sacré. Elles la rendraient quelquefois imprudente :
ce serait le salut !

Chez les parents, moins d’attachement a 1’argent, une préoccupation plus exclusive
de la moralité ; chez les jeunes gens une vie plus austere, une pratique plus sérieuse
des lois de la chasteté et de la décence ; chez les jeunes filles, une instruction plus
solide, une éducation qui les rende moins étrangeres aux idées générales et aux
sentiments patriotiques, tous ces remedes que nous opposons au dépeérissement de
I’esprit de famille peuvent se résumer en un mot : I’éducation. C’est qu’en effet,
I’¢ducation est toute la famille. Quelque importante que soit I’institution du mariage
pour les deux époux, pour leur bonheur, pour leur moralité, c’est surtout pour les
enfants que la famille est nécessaire, et leur intérét doit primer tous les autres!’. Il faut
que ’enfant trouve aupres de lui sa mere attentive, absorbée, n’ayant pas a s’occuper
d’elle-méme, tout entiere a lui, a ses besoins physiques et intellectuels ; il faut qu’il
apprenne a I’aimer et a la respecter : car si ces deux sentiments lui manquent, la source
des bons sentiments est a jamais tarie dans son cceur. Il faut que I’activité, le
dévouement, le courage, la haute raison de son pere soient le premier spectacle qui
frappe son intelligence. Son premier besoin est une confiance invincible dans
I’inépuisable bonté de sa mere, et dans I’infaillible raison de son pére. Que tout respire
autour de lui ’ordre, la paix et I’amour. Il verra assez tot 1’autorité séparée du droit, et,
par une conséquence nécessaire, violente et contestée. Que ses premiers regards
rencontrent [’autorité toujours unie a la justice, et par conséquent toujours
bienveillante et toujours obéie. Qu’il apprenne en méme temps a connaitre la justice et
a I’aimer. Le temps qu’il passe dans la maison paternelle, étranger aux luttes de la vie,

17 Montesquieu ne donne pas d’autre fondement au mariage civil. « L’obligation naturelle

qu’a le pere de nourrir ses enfants a fait établir le mariage, qui déclare celui qui doit remplir
cette obligation. » (Esprit des lois, liv. XXIII, chap. 11, t. 11, p. 78.)



est pourtant la meilleure école de la vie!s. On n’oublie jamais ni ses premicres idées, ni
ses premiers sentiments, et on leur rapporte tout le reste, comme I’exilé qui ne parle
que la langue de son pays d’adoption, ne pense que dans sa langue maternelle.
L’enfant qui, dés le premier jour, n’a entendu que de nobles préceptes, et vu que de
nobles actions, est armé d’avance contre le vice. Il aime la vie intérieure en la voyant
si douce et si pure. La dissolution et la vie déréglée n’auront pas de prises sur son ame.
La débauche lui paraitra un sacrilége, parce qu’il se rappellera la pureté de sa meére,
I’amour et le respect dont elle était entourée. Il ne lui en colitera d’obéir que quand le
commandement sera contraire a la raison et a la justice, car ’amour de 1’ordre sera
pour lui, en souvenir de la famille, comme un sentiment patriotique : c’est la religion
qu’il a apprise au berceau. De tous les systémes d’éducation, nous venons de décrire le
meilleur et le plus simple : c’est de vivre toujours avec honneur, et de ne pas songer a
d’autres enseignements. Que le pere et la mere se tiennent chacun a leur place ; qu’ils
accomplissent courageusement leur devoir, lui comme citoyen et comme chef de la
famille, elle comme épouse fidele et soumise, et ils n’auront de lecons a prendre de
personne pour bien élever leur fils : il apprendra a leur école, presque sans qu’ils s’en
mélent, le devoir et I’amour ; ce qui fait la force de la vie, et ce qui en fait la douceur.

3. Le mariage réglé par 1’Etat.

Nous venons de voir ce que commandent a la fois la nature, la morale, I’'intérét des
époux, et surtout I’intérét des enfants. Il faut voir aussi quel est I'intérét, quel est le
droit et le devoir de I’Etat.

D’abord, puisque la morale veut le mariage, 1’Etat doit le vouloir, car il est le
représentant de la morale, il en est la personnification ; mais s’il ne doit jamais étre en
contradiction avec elle, il ne peut géner la liberté, méme au profit d’un aussi grand
intérét, que quand son intervention est nécessaire pour défendre des droits réels, ou
pour défendre sa propre existence et ses moyens d’action 1égitimes. Ici, I’'une et 1’autre
condition se rencontrent. L’union conjugale, produite trop souvent par I’attrait du
plaisir ou par la cupidité, laisserait les faibles a la merci du fort, si I’Etat ne se tenait
prét a les secourir. L’Etat est une force collective qui n’est jamais au service que de la
justice, et qui, dans une société civilisée, rend au faible par la loi 1’égalité qu’il n’aurait
pas par la nature. C’est donc un devoir pour I’Etat, et un droit par conséquent, de
protéger au besoin I’enfant contre des parents dénaturés, la femme contre le mari, et
méme le mari vieux et infirme contre I’égoisme de la femme et I’ingratitude des
enfants. Ajoutons que les époux, en se mariant, ne modifient pas seulement leur propre
destinée ; ; leur union intéresse des tiers : les enfants nés!® ou a naitre ; les deux

18 A Méyeton kol todTo KaAdG, Mg odk Eottv €0 dpEar un apyOévta. « C’est une belle

maxime, que 1’obéissance est 1’école de I’autorité. » (Arist., Polit., liv. 11, chap. II, § 9. Tr. ft.,
t. I p.231.)

19 1 es enfants naturels. Les enfants l1égitimes en cas de convol.



familles, qui deviennent alliées?0 ; les ascendants, auxquels le mariage donne de
nouveaux droits, et peut a I’occasion imposer de nouveaux devoirs2l. C’est
précisément quand un citoyen peut, par I’exercice de sa volonté, influer sur la situation
et les intéréts d’autrui, que I’Etat est obligé d’intervenir pour que rien ne soit fait
contre la justice. En méme temps, ’intérét de I’Etat lui-méme est directement engagé.
Qu’un pays soit divisé en castes ou que tous les citoyens y naissent €gaux, que les
fréeres aient les mémes droits ou des droits inégaux dans la maison et sur la succession
du peére, que le pére dispose souverainement de ses biens pendant sa vie et apres sa
mort, ou qu’une portion de son patrimoine soit immobilisée dans ses mains au profit
de ses enfants : ce sont la les premiéres questions politiques, les plus essentielles, les
plus radicales, celle que I’Etat est obligé de régler avant tout sous peine de déchéance.
S’il abandonne les rapports du pere avec ses enfants aux caprices de la volonté
individuelle, il perd, par ce seul fait, sa puissance législative, car il ne sait plus quelle
est la société qu’il gouverne, si elle est une aristocratie ou une démocratie ; il ne peut
plus rien apercevoir de général ; c’est dire qu’il n’a plus de raison d’€tre. Or, comment
réglera-t-il les rapports du pere et du fils, et la transmission de la propriété ? En
intervenant dans le mariage. Tout citoyen qui se fait une famille en dehors du mariage
est en Insurrection contre la société, car i1l menace la sécurité des familles
réguliérement constituées, et contre I’Etat, car il se soustrait, lui, sa femme et ses
enfants, & un contrdle nécessaire, sans lequel I’Etat ne peut subsister. De 1 le droit de
I’Etat, non seulement a régler le mariage, mais 4 maintenir son réglement par des lois
pénales.

Le droit de I’Etat résulte encore de la nécessité d’encourager et de maintenir les
bonnes mceurs. Le bon citoyen est I’homme qui a appris les vertus civiles en méme
temps que les vertus domestiques, au foyer paternel, qui se sent chargé de défendre,
contre 1’ennemi du dedans et celui du dehors, une femme, un enfant ; qui a recu de
Dieu la mission de leur servir de guide et de modele, et qui trouve dans I’amour qu’il
leur porte et dans celui qu’ils lui rendent, I’encouragement et la récompense de tous
ses sacrifices.

L’intervention de I’Etat ne géne la liberté sur un point que pour la faciliter et
I’étendre sur tous les autres.

En effet, quel est le caractére d’un Etat libre ? De n’avoir pas de lois préventives,
d’avoir peu de lois répressives. Que faut-il pour cela ? Que les lois soient inutiles ;
fortifier I’éducation pour simplifier le code pénal. A chaque pas que la famille fait en
avant, la loi peut reculer. S’il est vrai que la liberté soit un dissolvant, et cela est vrai
puisque la plupart des droits sont armés, elle doit avoir son contrepoids dans les
meeurs.

Mettons donc en avant, en thése générale, que I’Etat a le droit et le devoir
d’organiser fortement la famille, et que, loin de nuire a la liberté civique, on la sert en

20 Code civil, art, 161, 162 ; art. 160.

21 Art. 150 ; art. 205, 206, 207.



affermissant I’autorité paternelle ; et maintenant, pour donner par I’application plus de
précision aux idées, parcourons rapidement les principaux objets de la législation.

La question du célibat était fort en honneur dans les €coles philosophiques du siecle
dernier, qui voyaient 13 une arme de guerre contre 1’Eglise catholique. Le catholicisme
préfere ouvertement le célibat au mariage?2. Sans proscrire le mariage, il le regarde
comme une alliance plus intime avec le monde, et presque comme un abandon de
Dieu. Il impose le célibat a ses prétres, et crée des maisons religieuses ou le célibat est
pratiqué comme une imitation de la vie des anges, uniquement occupée de Dieu et des
chastes délices de son amour. Cette doctrine est concordante avec la condamnation de
la chair, qui est un des caracteres du catholicisme ; elle était ardemment combattue par
I’esprit du dix-huitieme siecle. La nature veut que les individus travaillent a la
propagation de leur espece, disaient les moralistes : rester dans le célibat, c’est
commettre un crime de lése-humanité, ¢’est manquer a la destinée que nous a imposée
le Créateur. La richesse d’un pays tient au nombre de ses habitants, disaient les
politiques, et chaque citoyen doit élever une famille pour ’Etat. Au fond, la nature et
1’Etat ne sont pas si intéressés qu’on voulait bien le dire a ce que tous les individus qui
composent I’espece humaine contribuent a la propager. La conservation de 1’espece est
assurée de telle sorte que le célibat ne peut €tre ni un danger, ni méme un inconveénient
; et quant a la répartition des citoyens entre les divers Etats, ce n’est pas par des lois
pénales qu’on peut attirer la population sur un point, c’est en y rendant la vie agréable
par des lois douces, et en y créant des richesses alimentaires. La morale ne nous oblige
pas a avoir des enfants, elle nous oblige seulement a avoir des meceurs pures. Quelques
peuples de 1’Orient défendent le célibat par des motifs de jalousie étrangers a nos
moeeurs. Chez nous, la loi civile n’a ni le prétexte de la jalousie, ni celui de la nécessite
d’accroitre la population, pour nous imposer une géne qui serait évidemment et a tous
les points de vue tyrannique. Elle n’a méme pas le droit, en ’absence de nécessité,
d’accorder aux hommes mariés des priviléges. A Rome, toute la puissance d’Auguste
ne put suffire & défendre contre le décri public la loi Papia Poppaa, destinée a

22 g quis dixerit statum conjugalem anteponendum esse statui virginitatis vel calibatus, et
non esse melius ac beatius manere in virginitate vel calibatu, quam jungi matrimonio,
anathema sit. (Concil. Trid. sess. XXIV, cap. X. — Cf. I aux Corinthiens, VI, 26, 27, 32, 33,
38, 39, 40.)



restreindre le célibat?3. 11 fallait étre mari¢ pour recevoir un legs d’un étranger ; le
marié¢ sans enfant n’en recevait que la moitié. Et Plutarque disait : « Les Romains se
marient, non pour avoir des héritiers, mais pour avoir des héritages. »

La situation de I’Etat est différente quand il s’agit des unions hors mariage. Si I’Etat
a le droit d’intervenir par réglementation dans le mariage, comme nous le prouverons,
c’est que son intérét I’y oblige, car il ne peut avoir de droits que quand il a des besoins.
On va donc contre ses intéréts en se soustrayant a la regle établie ; on rend sa
législation inutile ; on fait acte de mauvais citoyen. Cependant toute pénalité est
impossible, car elle aurait pour résultat d’introduire I’inquisition dans la vie privée. La
seule ressource de I’Etat, c’est de favoriser le mariage, en le rendant facile et
honorable. Il irait directement contre son but s’il entravait dans la pratique une
institution qu’il a tout intérét a maintenir.

La loi frangaise, ne pouvant atteindre directement les coupables, a pris un détour
pour arriver a les punir. Elle interdit d’une facon absolue la reconnaissance et la
légitimation des enfants adultérins ou incestueux. Elle ne permet la légitimation des
enfants naturels que par le mariage subséquent du pere et de la mére ; encore faut-il
que les enfants aient été 1€galement reconnus avant le mariage, ou qu’ils le soient dans
I’acte méme de la célébration. L’enfant naturel reconnu, mais non légitime¢, n’a droit a
la totalité de la succession de son pére que quand celui-ci ne laisse pas de parents au
degré successible4.

Le caractere de cette loi est frappant : elle aggrave la position d’un enfant dé¢ja
victime d’un malheur immérité, puisqu’il n’a pas de famille?s. Elle est bienveillante et
protectrice pour le pere le plus coupable, c’est-a-dire pour celui qui ne reconnait pas

23 La Constitution de ’an TII porte, art. 83, que « nul ne peut étre élu membre du conseil
des anciens s’il n’est 4gé de quarante ans accomplis ; si de plus il n’est pas marié ou veuf. »
La discussion de cet étrange article eut lieu a la Convention, dans les séances du 29 messidor
et du 2 thermidor an III (18 et 20 juillet 1795). Cambacérés, Daunou, La Reveillére-Lépeaux,
y prirent part. La délibération fut plusieurs fois interrompue par les éclats de rire de
I’Assemblée. Le divorce existait alors, de sorte qu’on pouvait se marier pour étre ¢ligible, et
divorcer le lendemain.

Ces tentatives de I’ Assemblée étaient un emprunt maladroit aux lois juliennes. Ces lois, qui
n’avaient pas pu tenir a Rome ou elles semblaient nécessaires a cause de la dépopulation
croissante, ne se rapportaient ni a nos besoins, ni a2 nos meeurs, ni a notre caractére national.
Drailleurs, les lois juliennes formaient une législation trés complete et trés savante, qu’il était
impossible de remplacer par un article de loi unique.

24 Art. 723. — Art. 756, 757, 758, 759, 760, 761, 766. — Art. 908. Les enfants adultérins
ou incestueux n’ont droit qu’a des aliments. (Art. 762, 764.)

25 Je regrette que Montesquieu 1’ait approuvée. « On ne connait guere les batards dans les
pays ou la polygamie est permise. On les connait dans ceux ou la loi d’une seule femme est
établie. Il a fallu dans ces pays flétrir le concubinage, il y a donc fallu flétrir les enfants qui en
¢taient nés. » (Esprit des lois, liv. XXIII, chap. VI, t. L. p. 80.)



son enfant ; la recherche de la paternité étant interdite, il est inexpugnable dans son
mauvais vouloir dénaturé26. La mere, ordinairement plus digne de piti¢, est moins
protégée en cela : la recherche de la maternité est admise. Le pere et la mere ne
commencent a étre punis par la loi que quand ils ont de bons sentiments, des
sentiments de tendresse pour leur enfant ; mais alors, ¢’est par le malheur de cet enfant
qu’elle les punit.

La Convention était tombée dans I’exces contraire. Préoccupée avant tout des idées
d’égalité, elle regarda le privileége des enfants légitimes comme un de ceux qu’il fallait
abattre. Il lui parut d’ailleurs que la plupart des enfants naturels appartenaient a des
parents nobles que la crainte d’une mésalliance avait détournés du mariage, de sorte
qu’en donnant a ces déshérités un droit absolu sur la succession de leurs parents, elle
poursuivait sa guerre contre la noblesse. Cambacéres, qui depuis changea plus d’une
fois de langage et de principes, proposait méme d’admettre a 1’hérédité sans aucune
restriction les enfants adultérins. « Il existe une loi supérieure a toutes les autres,
disait-il ; c’est la loi de la nature. C’est elle qui assure aux enfants naturels tous les
droits qu’on cherche a leur ravir. Ces droits leur ont été rendus le jour ou la nation a
déclaré qu’elle voulait étre libre, le jour ou ses premiers représentants ont rédigé cette
charte mémorable, monument éternel des droits des hommes et des citoyens... Mais
assimilera-t-on les enfants adultérins aux enfants nés de personnes libres ? Si je
n’avais a vous présenter que mon opinion personnelle, je vous dirais : Tous les enfants
indistinctement ont le droit de succéder a ceux qui leur ont donné naissance. Les
différences établies entre eux sont 1’effet de I’orgueil et de la superstition. Elles sont
ignominieuses et contraires a la justice. Dans un gouvernement bas¢ sur la justice, les
individus ne peuvent étre les victimes des fautes de leurs peres. L’exhérédation est la
peine des grands crimes : I’enfant qui nait en a-t-il commis ? Et si le mariage est une
institution précieuse, son empire ne peut s’étendre jusqu’a la destruction des droits de
I’homme et du citoyen?’. » Le mariage ne paraissait pas une institution si précieuse a
tous les membres de la Convention ; et Chabot, dans un discours prononcé aux
Jacobins, faisait sa profession de foi a cet €gard en termes non équivoques?8 : « Il n’est
d’autre mariage que celui de la nature... Ont-ils moins de droits a la succession de
leurs parents que ceux qu’on veut bien appeler légitimes ? Légitimes !... Il faudrait
bannir ce nom du Code civil ; car s’il en est de légitimes, il en est donc aussi
d’illégitimes ! Eh ! comment pourraient-ils 1’étre ? N’ont-ils pas, comme les autres,
tout ce qui constitue I’homme ? Est-il quelque différence dans la nature ? » Chabot,
comme on le voit, était plus brutal que Cambacéres ; mais il était plus logique. Ce
n’est pas lui qui aurait marchandé a Cambacéres I’admission a I’hérédité des enfants

26 Excepté dans le cas d’enlévement, lorsque I’époque de cet enlévement se rapporte a celle
de la conception. (Art. 340.)

27 Convention. Séance du 9 brumaire an 11 (30 octobre 1793).

28 Seance des Jacobins du 20 septembre 1793.



incestueux ou adultérins. La commission du Code civil et la Convention ne décrétérent
cependant 1’égalité des droits que pour les enfants naturels. Cette victoire, quoique
incomplete, parut a Cambacérés « un triomphe de la nature sur ’avarice et les
préjugés ».

Si Chabot avait eu raison de proscrire le mariage, et de dire dans son langage
cynique : « qu’on doit encourager par tous les moyens possibles les unions, fruit d’un
sentiment tendre et épuré », il est évident qu’on n’aurait pu sans injustice introduire
entre les fréres des différences fondées sur le mariage des parents. Mais si, comme la
morale et la raison 1’enseignent, et comme Cambaceéres le reconnaissait lui-méme, « le
mariage est une institution précieuse », le législateur ne doit rien faire qui en
compromette 1’existence. Le rapporteur de la commission du Code civil avait mille
fois raison quand il disait que les enfants naturels ont dans 1’Etat les mémes droits que
les autres citoyens, qu’aucune loi ne peut avoir pour but de leur faire expier le malheur
de leur naissance, et que la nature leur donne comme aux autres enfants des droits a la
protection et aux secours de leur pére ; mais il avait tort de confondre 1’égalité dans la
famille avec 1’égalité dans 1’Etat, et d’oublier qu’un droit, méme légitime, peut étre
entravé et modifié par le droit 1égitime des tiers. La loi de la Convention consacrait
une injustice a I’égard d’un des époux. Elle avait un effet rétroactif sur les conventions
matrimoniales et sur le mariage lui-méme, puisque I’enfant naturel introduit tout a
coup dans la famille, modifie le contrat sans ’annuler. Il est parfaitement conforme
aux principes que la loi protege des droits qu’elle a créés et consacrés elle-méme,
contre d’autres droits qui n’ont été créés que par suite d’une violation de la loi. Il y ala
une question d’appréciation et de pondération qui parait avoir ét€ bien décidée par les
l1égislateurs de 1804, en ce qui touche le partage entre les fréres naturels et légitimes?29.
On ne peut aussi qu’approuver les dispositions de 1’article 761, qui donne au pére un
moyen d’empécher les contestations dans les partages, et d’organiser lui-méme de son
vivant, la fortune du fils naturel. Mais les auteurs du Code civil ont excédé dans les
dispositions qui appellent les collatéraux méme ¢loignés, concurremment avec les
enfants nés hors mariage, de personnes libres3°, dans celles qui interdisent aux parents,
méme autorisés par le conjoint et les ayants droit, d’augmenter les avantages accordés
par la loi aux enfants naturels3!, et dans celles qui créent des obstacles, souvent
insurmontables, a la 1égitimation32. La protection due au mariage n’exigeait pas des
mesures aussi severes ; et 1’on aurait dii surtout étre arrété par cette considération

29 Art. 756, 757.
30 Art. 757, 758.
31 Art. 908.

32 Art. 331.



qu’on frappait I’innocent pour atteindre le coupable. On peut dire que le législateur de
1804 a protégé le mariage aux dépens de la paternité33.

Parmi les conditions imposé€es au mariage, il y en a trois qui meéritent de nous
arréter un moment : la fixation de 1’age, I’interdiction du mariage entre proches
parents, et I’intervention de 1’autorité du pére et de la mere.

Cambacéres, du temps qu’il ne songeait qu’a servir la liberté, ce qui était une bonne
pensée, et qu’il croyait la servir en affaiblissant les liens de la famille, ce qui était un
contre-sens, s’indignait de ces entraves a la libert¢ de se marier. Il faut pourtant
convenir qu'une mere de quatorze ans et un peére de quinze, ne sont en €tat ni de
donner un homme a la patrie, ni d’élever pour elle un citoyen34. La société ne peut pas
permettre des unions fatales aux époux et a leurs enfants, et qui, en devancant I’age
des réflexions sérieuses et des passions durables, Oteraient au mariage son caractere
¢leve, et le feraient dépendre de ce qu’il y a de moins noble dans I’amour. Les
membres de la Convention, qui ne voulaient pas de limite d’age, avaient tort
d’invoquer le grand et excellent principe que toute restriction a la liberté est injuste
quand elle n’est pas nécessaire : car il n’y a pas de loi plus nécessaire que celle-ci, soit
qu’on pense aux parents ou aux enfants, a la santé ou a I’éducation morale, a la famille
ou a I’Etat.

Quant a I’interdiction du mariage entre les proches parents, elle est en quelque sorte
édictée par la nature, qui prononce anathéme contre 1’inceste. La conscience parle si
haut, qu’il n’est pas besoin de fortifier ses préceptes par le raisonnement ; mais au
besoin celui-ci ne ferait pas défaut3s : car il est clair que ces unions détruiraient, en les
confondant, les sentiments de la famille ; que la vie commune deviendrait dangereuse
et presque impudique, sans cette infranchissable barriere qui empéche la passion de

33 M. le cardinal Gousset a adopté les principes du Code civil. « Les dispositions du Code
concernant les enfants naturels, adultérins et incestueux, étant fondées sur les bonnes mceurs,
ne sont pas moins obligatoires au for de la conscience qu’au for extérieur. Ce serait autoriser
le libertinage que de mettre sur le méme rang I’enfant légitime et celui qui est né d’un
commerce honteux et criminel. Toute disposition frauduleuse au profit d’un enfant illégitime
serait donc nulle au for intérieur. » (Théologie morale, t. 1, p. 338.)

34 Limite d’age avant la Révolution : quatorze ans pour les hommes, douze ans pour les
filles, conformément aux canons de I’Eglise. Loi du 20 septembre 1792 : quinze ans pour les
hommes, treize ans pour les filles. Code civil (art. 144) : dix-huit ans pour les hommes, quinze
ans pour les filles.

Aristote fixait I’époque du mariage « a dix-huit ans pour les femmes, et a trente-sept ou un
peu moins pour les hommes. » (Polit., 1. IV, chap. XIV, § 6. Tr. fr., t. II, p. 105.)

3¢t Montesquieu, Esprit des lois, liv. V1, chap. XIV, t. I, p. 411.



naitre, et que la famille perdrait son unité, sa force, sa constitution méme3¢. Il ne faut
pas dire, comme plusieurs membres de la Convention, qu’on doit favoriser le mariage
en le rendant facile. Il n’y a qu’une maniere de favoriser le mariage, c’est de constituer
fortement la famille. Le mariage est par lui-méme une institution bienfaisante, et qui
fait d’autant plus de bien qu’elle rend I’'union plus étroite entre les époux. Une loi qui
constituerait la famille sur des bases insuffisantes ou éphémeres, rendrait la liberte
impossible, au dehors en détruisant les moeurs, au dedans en refusant a I’exercice d’un
droit naturel une sanction dont il a besoin.

Il est également impossible de repousser, comme incompatible avec la liberté,
I’intervention du peére et de la mere dans le mariage, pourvu que la loi restreigne cette
intervention a 1’époque ou les enfants ne jouissent pas encore de la plénitude de leur
jugement. Ce n’est pas ici, a proprement parler, une question de principe, la limite
seule pourrait étre contestée. Sous la Convention, par exemple, on fixait a vingt-et-un
ans 1I’époque de la majorité, et le fils majeur de vingt-et-un ans pouvait contracter
mariage sans justifier de 1’autorisation paternelle. Les derniers rédacteurs du Code
civil, tout en maintenant la majorité a vingt-et-un ans, I’ont reculée jusqu’a vingt-cinq
ans pour le mariage des gargons3’, en exigeant méme, au-dela de cette majorité,
I’accomplissement de la formalité des actes respectueux38. Ces déterminations, que la
loi est obligée de rendre précises, ont toujours quelque chose d’un peu arbitraire ; ¢’est
au législateur a s’efforcer de concilier équitablement les droits de la liberté et ceux de
I’autorité paternelle, et méme a tenir compte de ce qu’exigent a un moment donn¢ la
situation générale des mceurs publiques. Mais quelque parti que 1’on prenne sur 1’age
de la majorité et sur le nombre des actes respectueux, le principe doit étre fermement
maintenu : c’est le principe méme de la perpétuité¢ des familles, de la solidarité de
sentiments, d’honneur, d’intéréts, qui unit tous ceux qui portent le méme nom et
sortent du méme sang.

Il est méme a regretter que la loi, en constituant le conseil de famille pour quelques
cas tres déterminés3?, ne lui ait pas conféré plus d’attributions, ou du moins un droit
d’intervention plus étendu. Cette juridiction intérieure, soumise a 1’appel dans tous les

36 Muraire pensait que I’interdiction ne devait s’étendre que jusqu’aux cousins germains
exclusivement. (Séance de 1’Assemblée législative, 15 février 1792.) Et en effet les deux
raisons de I’habitation en commun et de la complication des intéréts civils n’existent pas au-
dela de ce degré, ou n’existent qu’a peine. La loi du 20 septembre 1792 dispose,
conformément a la proposition de Muraire, titre IV, section premiére, art. 1 : « Le mariage est
prohib¢ entre les parents naturels et 1égitimes en ligne directe, entre les alliés dans cette ligne,
et entre le frére et la sceur. » L’article 163 du Code civil a ajouté a ces prohibitions celle des
mariages entre I’oncle et la niece, la tante et le neveu.

37 Art. 148.
38 Art. 151, 152, 153.

39 Art. 142, 400, 405, 420, 446, 449, 395, 396, 450, 469.



cas, et qu’il aurait été facile de renfermer dans de justes bornes, aurait rendu
fréquemment [’action des tribunaux inutile, sans rien ajouter d’ailleurs aux
prescriptions ni aux prohibitions légales. Le pere, la mere et ’enfant forment sans
doute a eux seuls une famille, mais ce n’est qu’un anneau dans une chaine, puisque le
méme homme est enfant dans une famille et chef dans une autre ; puisque tout coeur
humain est fait pour éprouver les sentiments de ’amour filial et ceux de ’amour
paternel. Ces sentiments, si différents dans leurs effets, sortent du méme foyer et se
fortifient I’un par 1’autre. Le jour ou I’enfant va devenir a son tour chef de famille est
celui ou il comprend le mieux les devoirs d’un fils, ou I’accomplissement des devoirs
de la piété filiale lui parait plus doux et plus salutaire. Sur cette continuité, sur cette
perpétuité du sentiment de la famille repose la sainteté du patrimoine ; et le patrimoine
n’est ni un fonds de terre, ni un capital, c’est le nom, c’est la tradition, c’est le souvenir
du bien accompli, des exemples domestiques ; c’est le travail des péres profitant aux
enfants, et les vertus des enfants glorifiant le nom des péres. Entre ces générations
liées ensemble par I’amour et par le devoir, il se forme comme un patriotisme
domestique que 1’Etat doit encourager, respecter, entretenir, car c’est la source des
moeeurs, et les meeurs sont la condition de la liberté. L’autorité paternelle ne saurait
rester étrangere a un acte qui va créer une famille nouvelle dans la famille commune.
Tous les membres de cette grande famille, méme les plus éloignés, sont intéressés a
I’union qui s’accomplit et qui introduit parmi eux de nouveaux alliés. Les jeunes
amants peuvent €tre entrainés par la passion, qui ne voit rien au-dela d’elle-méme ; ils
n’ont pas mesuré le poids d’un engagement indissoluble ; ils ne connaissent pas les
nécessités et les conditions de la vie : ils sont souvent aveuglés I’un sur 1’autre par la
force méme du sentiment qui les rassemble ; ils sont dans 1’age ou la liberté méme
peut étre anéantie par la séduction. Le méme principe qui les soumet dans I’enfance a
I’autorité paternelle les y soumet encore dans un acte si grave, et dans un état ou il est
impossible qu’ils conservent la pleine disposition de leur jugement. La loi, en
restreignant leur liberté, la sauvegarde40.

Dans les premic¢res années de la Révolution, un certain nombre de députés,
entrain€s par une fausse logique et mettant le pouvoir paternel au nombre des tyrannies
qu’il fallait abattre, contestaient absolument au pere le droit d’intervenir : car, disaient-
ils, des que le fils est capable de se marier, il est capable de choisir son épouse ; et le
droit attribué au pére n’est qu’une invention de la féodalité pour prévenir des
mésalliances*!. Il aurait fallu répondre a ces esprits aveuglés que la domination d’un
pére sur son fils est fondée sur la nature méme. Il est absurde d’appliquer les mémes
regles a la constitution de I’ordre civil et a la constitution de la famille. Les droits du
pere de famille existeraient encore, quand méme ils ne seraient pas consacrés par nos
lois. Les défenseurs de la monarchie absolue s’efforcent de transformer la société en
une vaste famille, et de conférer au souverain le caractere de pere et les droits d’un

40 Montesquieu, Esprit des lois, liv. XXII, chap. VII, t. I, p. 80.

4 Voir le Rapport de Muraire, déja cité, du 15 février 1792.



pere sur ses enfants : ¢’est une these insoutenable, mais il ne serait pas moins contraire
a la raison de fermer les yeux sur les lois naturelles qui constituent la famille, pour la
refaire arbitrairement sur le modele des sociétés civiles. Si la cause de la liberté civile
pouvait étre compromise, elle le serait par ces théories, qui attaquent sous son nom les
principes mémes pour la conservation desquels la liberté nous est précieuse.

Il n’y a rien a dire sur les formalités requises pour constater 1’¢tat civil des époux, et
pour donner de la publicité et de la solennité aux mariages. Le mot de solennité jure
avec toutes nos habitudes ; et plus nous allons, plus nous nous dégotitons de tout ce qui
est cérémonie. C’est un fait aussi incontestable que regrettable. Tous ceux qui entrent
pour la premiére fois dans une assemblée délibérante sont choqués du sans-fagon des
l1égislateurs ; et ceux qui assistent a un mariage, le sont bien plus encore de la vulgarité
de tous les détails. Rien, en vérité, n’avertit les contractants, leurs témoins et les
spectateurs, que 1’acte le plus grave de la vie vient de s’accomplir, et que 1’Etat, par
son représentant officiel, vient d’exercer son autorit¢ dans ce qu’elle a de plus
redoutable. Il faut apparemment subir ce prosaisme sans essayer de protester ; car, a la
premicre tentative des pouvoirs publics pour instituer une féte nationale, pour entourer
I’autorité¢ de quelque prestige, pour restaurer, en un mot, ce qui s’appelait jadis une
cérémonie, 1l y a partout une révolte universelle. Il est fort curieux de voir tout le
monde réclamer la cérémonie, et la siffler aussitot qu’elle reparait. Nos peres
s’enivraient de [’étiquette jusqu’a la puérilité, et nous la dédaignons jusqu’a la
vulgarité.

Quant a la constitution intérieure de la famille, la loi n’avait autre chose a faire que
de respecter et de suivre fidélement les indications de la nature. C’est la nature qui a
fond¢ elle-méme I’autorité¢ du pere de famille, comme pere et comme €poux. Si la loi
politique intervenait dans les rapports de I’homme et de la femme unis en mariage,
pour donner a la femme un partage égal dans 1’autorité et dans la direction des affaires
communes, elle aurait le premier tort de créer 1’anarchie dans cette petite société
étroite qui a plus qu’une autre besoin d’unité et de paix, et le tort plus grave de
méconnaitre les indications les plus évidentes de la nature, qui a disposé la femme
pour le dévouement et I’obéissance, ’homme pour I’autorité, pour 1’action ; qui a
donné a ’homme un corps de fer, un esprit résolu, une volonté ferme ; qui en a fait, en
un mot, le pourvoyeur, le gardien et le défenseur de la maison, tandis qu’elle a réservé
pour la femme les graces, la pudeur, les soins touchants de la piété domestique, la
confiance, la crédulité, heureux apanage de la faiblesse. Il est évident que la
constitution naturelle de la famille est aristocratique ; et tous les théoriciens qui ont
voulu construire la société¢ a ’'image de la famille, ont abouti a une aristocratie. Leur
principe est faux, en ce que la famille est une association entre trois éléments
différents et inégaux, et la société¢ civile une association entre des ¢éléments



similaires#2. L’autorité doit donc étre le fondement de la famille ; la liberté et 1’égalité
sont le fondement de 1’ordre social.

La Convention admit, comme les défenseurs de la monarchie absolue, 1’identité de
la famille et de la société, et de cette erreur commune, clle tira une conclusion tout
opposée ; car tandis que les absolutistes voulaient établir dans ’Etat le gouvernement
paternel, les logiciens révolutionnaires voulaient porter dans la famille 1’¢galité
républicaine. La Convention, dans son ardeur de liberté, voulut aussi émanciper la
femme, et lui donner part égale a 1’autorité, ne pouvant pas lui donner part égale au
travail. Elle croyait I’émanciper en I’arrachant a sa vocation, a sa destinée, erreur
ordinaire des théoriciens absolus, qui faussent tout en voulant tout soumettre a une
régle uniforme ; et ne s’apercevait pas que cette autorité¢ lui paraitrait pesante, et
qu’elle la considérerait, avec raison, comme un attentat a sa liberté naturelle. Ce fut
encore Cambacéres qui proposa au nom du comité de législation3, de décider « que
les époux ont et exercent un droit égal pour I’administration de leurs biens. » Cet
article était appuy¢ par Danton, Couthon, Camille Desmoulins. « Je ne veux pas, disait
ce dernier, que l’on conserve la puissance maritale, qui est une création des
gouvernements despotiques. » Thuriot et Merlin de Douai firent entendre le langage de
la raison. « Si la Convention adoptait I’article qui lui est présenté par le comite, disait

42 ‘0601 L&V 0VV 0foVTol TOMTIKOV Kol PAGIAKOV Kol 01KOVOUIKOV Kai SEGTOTIKOV Elval TOV
aOTOV 00 KOADS Aéyovoty TANOEL yap kol dAydtnTt vopilovot dtopépety AAL' ovK €10l TOVTMV
gkaotov. « Ceux qui pensent que le pouvoir social, ou le pouvoir royal est la méme chose que
le pouvoir du pére de famille ou celui du maitre, tombent dans I’erreur, car ils ne voient
qu’une différence de quantité, dans des choses qui différent par leur nature méme, par leur
essence. » (Aristote, la Politique, liv. 1, chap. I, § 2. Tr. fr., t. I, p. 5.) — "E11 ¢ 10 Gppev mpog
70 OfAv @OoEL TO HEV KpelTTov TO 08 YEIPOV, Kol TO pEV dpyov 10 o' dpyduevov. « La nature du
male est d’étre fort et de commander ; la nature de la femelle, d’étre faible et
d’obéir. » (Id., ib., chap. I, § 12. Tr. fr., t. [, p. 27.)

43 Séance de la Convention du 24 aoiit 1793. Titre I, § 2, art. 11 du projet. « Les époux ont
et exercent un droit égal pour I’administration de leurs biens. »

Art. 12. « Tout acte important, vente, engagement, obligation ou hypothéque sur les biens de
I’un ou de I’autre n’est valable que s’il est consenti par I’un et par I’autre des époux. »

Art. 14. Les époux peuvent s’obliger séparément ou réciproquement pour fait de négoce,
mais, dans ce cas, déclaration préalable et authentique de leur volonté mutuelle sera
nécessaire. »

Titre V, art. 1. « L’enfant mineur est placé par la nature et par la loi sous la surveillance et la
protection de son pere et de sa mere. Le soin de son éducation leur appartient. »

Art. 7. « En cas de mort du pere ou de la mere pendant la minorité de I’enfant, la protection
légale reste entiére au survivant. » Le 9 septembre 1794 (23 fructidor an II), le méme
Cambacérés, rapporteur du second projet du Code civil, s’exprime en ces termes : « Les
premicres années de la vie de I’enfant sont confiées aux soins de ceux qui la lui ont donnée.
Les premiers tuteurs sont les péres et méres. Qu’on ne parle donc plus de puissance
paternelle. Loin de nous ces termes de plein pouvoir, d’autorité absolue, formule de tyran,
systéme ambitieux que la nature indignée repousse. »



Merlin, elle ferait une chose absurde, injuste, et introduirait dans les ménages des
dissensions perpétuelles. Je pense que la femme est généralement incapable
d’administrer, et que ’homme ayant sur elle une supériorité naturelle, il doit la
conserver. — Cette loi serait tellement contraire aux principes, ajoutait Thuriot, et si
dangereuse dans ses résultats, que les peuples étrangers ne voudraient plus, tant qu’elle
existerait, avoir des transactions commerciales avec la France. » La prééminence du
mari a paru si légitime et si nécessaire au législateur de 1804, qu’il a interdit aux
époux la faculté d’y déroger par contrat de mariage*4. En vérité, ces libéraux de 1793,
qui croyaient grandir le role de la femme en lui donnant la méme autorit¢ qu’au mari
sur les affaires domestiques, n’étaient guére conséquents de lui refuser dans I’Etat les
fonctions de citoyen actif. Ils voulaient qu’il y elit deux chefs dans chaque maison, et
un seul citoyen : ce n’est pas raisonner. Puisqu’ils faisaient cette concession a la
nature, de subordonner la femme a ’homme dans 1’ordre politique, ils auraient bien di
aller jusqu’au bout, et reconnaitre franchement que la nature a fait de la famille une
monarchie*S. N’¢tait-ce pas assez pour eux de savoir que c’¢tait la seule qu’elle efit
faite ?

Pourquoi n’a-t-on jamais réclamé, pour I’enfant, une part d’autorit¢ dans la
famille ? Parce qu’il dépense et ne gagne pas ? Non ; c’est surtout parce que la
premiére condition, pour exercer I’autorité, c’est d’en étre capable. La difficulté, dans
I’Etat, est de savoir qui est le plus capable ; mais cette difficulté n’existe pas dans la
famille ; donc la capacité doit y prendre son rang : voila la liberté véritable. La liberte
consiste a rendre faciles les rapports naturels, et non pas a les troubler. Le premier
devoir d’un pére est de donner 1’éducation a son fils ; et le premier besoin, le plus cher
intérét du fils est de profiter de 1’éducation paternelle. C’est méme ce qui donne cette
autorité un caractere si doux et si fort : elle nait de I’amour, dans celui qui I’exerce et
dans celui qui la subit ; comme elle a pour but de former une intelligence, c’est
toujours par la persuasion qu’elle procede, jamais par la contrainte4¢. Elle devient ainsi
une école de liberté, parce qu’elle éleve les jeunes ames a la connaissance et a I’amour
du devoir.

Il faut adorer la famille telle que Dieu I’a faite, dans son unité, dans sa simplicité ;
respecter dans le pere, ’autorité, la raison, le travail, la sollicitude sans cesse éveillée,
toujours préte au sacrifice ; dans la mére, la grace, la tendresse, le dévouement de
toutes les heures ; une autorité subordonnée a celle du mari, mais si douce et si
tendrement protectrice ! une piété ardente, qui semble appeler sur le foyer les

44 Cod. civ., art. 1388.

45 En Angleterre, ou les filles n’héritent de la propriété immobiliere qu’a défaut de

descendance male directe, la femme mariée ne possede rien, et la mere, ne possédant rien, ne
peut pas tester. Rien ne justifie cette inégalité excessive, puisque rien ne la rend nécessaire.

46 Le Code donne au pere, avec infiniment de réserve, le droit de correction. (Art. 375 et

suiv.) Il lui donne aussi le droit de présider a 1I’éducation de son enfant, d’administrer ses
biens, et d’intervenir dans son mariage.



bénédictions du ciel. Un seul devoir, un seul intérét, un seul cceur, voila la famille. La
société n’a pas besoin de pénétrer dans cet intérieur, elle ne doit pas y pénétrer. La
liberté du foyer domestique est une de nos plus chéres libertés ; c’est surtout pour la
maintenir intacte que la société nous est nécessaire ; tant s’en faut que la société puisse
nous géner dans ce sanctuaire des plus pures affections, que sa mission est précisément
de le préserver de toute invasion ennemie. Elle se tient en quelque sorte au dehors pour
garantir I’inviolabilité de chaque demeure, et pour préter appui a la faiblesse par le
moyen de ses lois répressives, quand la faiblesse crie vers elle pour se défendre contre
I’oppression. Ce role expectant est le seul qui lui convienne, car, en intervenant a ce
titre, elle ne fait que préter main-forte a la nature et a la justice.

La société a des droits plus étendus sur la propriété de chacun des membres de la
famille, parce que la propriété est a la fois un fait naturel et un fait social. Elle protége
la propriété de la femme et I’héritage des enfants, mais sans donner a ceux-ci une
action directe, et en les restreignant a la faculté de porter leur plainte devant les
tribunaux4’. Il peut résulter de la division des propriétés et de la loi des héritages
qu’une opposition s’établisse entre les divers membres de la famille : c’est un
malheur ; la loi a tout fait pour le prévenir et pour y remédier ; elle ne pouvait aller
plus loin, sans violer la justice. L’ancien droit d’ainesse, d’aprés lequel, dans les
familles nobles, le pére n’était jamais dessaisi*s, et qui, en déshéritant les puinés,
rendait en effet toute contestation impossible, ne fondait la paix que sur I’oppression
du droit. Elle supprimait sans doute les discussions juridiques ; mais en faisant de
I’inégalité, c’est-a-dire de I’injustice, une institution. Cette différence établie entre des
fréres était trés positivement une intervention de la société humaine dans la famille
pour en modifier la constitution naturelle ; car la nature ne choisit pas entre les freres,
et leur donne a tous des droits égaux. Elle était donc une violation de la liberté au
premier chef. C’est cette loi qui a peuplé les cloitres, et fondé 1’absurde institution
d’une noblesse pauvre, a la charge des branches ainées. C’est elle qui a condamné tant
de peres et de meres a trembler, au sein de la richesse, pour 1’avenir de leurs enfants, et
tant d’enfants au désespoir. C’est elle aussi qui a enseigné le despotisme aux uns,

47 « Cependant comme les intéréts du pére et les intéréts du fils sont des intéréts distincts, si

le pére commettait une injustice envers son fils, celui-ci, aprés avoir tenté sans succes tous les
moyens de conciliation, pourrait réclamer I’intervention du juge sans manquer a son pere. »
(Cardinal Gousset, Théol. morale, t. 1, p. 259.)

48 Sj le domaine était substitu¢, les acquéts et la propriét¢ mobiliere ainsi que les biens
maternels demeuraient libres, et les parents en avaient la disposition pleine et entiere, soit
pendant la vie, soit pour I’exercice du droit de tester auquel la loi ne mettait pas de restriction.
L’usage des substitutions et le droit absolu de tester coexistent aussi en Angleterre. Ces deux
institutions, en apparence contradictoires, ont pour but I'une et I'autre le maintien de
I’aristocratie.



I’hypocrisie aux autres, et qui pendant si longtemps a préparé les hommes a souffrir le
privilége, en le leur faisant trouver installé jusque dans le foyer domestique#°.

Je mentionne seulement 1’adoption, qui n’a pas chez nous I’importance qu’elle avait
a Rome, peut-étre parce qu’a Rome I’Etat primait la famille, tandis que chez nous c’est
la famille qui prime 1’Etat50. Nous sommes par ce coté en progrés sur les Romains, car
tout progres de la famille profite a la liberté. L’adoption est tantdét un moyen de rendre
illusoires les prohibitions dont les enfants nés hors mariage sont 1’objet, et tantdt un
moyen de récompenser un service capital. La loi a peut-&tre trop restreint les cas ou
I’on peut étre adopté ; elle a réglé avec sagesse les cas ou I’on peut adopter. Elle devait
prévenir les complications que peut faire naitre la survenance d’une famille naturelle.
Elle était ici d’autant plus souveraine que I’adoption est, en quelque sorte, son
triomphe. C’est un des deux ou trois cas ou elle exerce sa puissance créatrice.

4. Du divorce.

Jai décrit la famille, et le mariage, qui la fonde ; je suis forcé de passer maintenant
au divorce, qui la détruit. Depuis que je parle du mariage, je vois cette terrible question
se dresser devant moi, comme un navigateur, tout en poursuivant sa route, apercgoit de
loin 1’écueil qui peut I’engloutir. Ce qui donne son caractére a une doctrine sur le
mariage, c’est la solution adoptée sur le divorce. Il y a un abime entre le sacrement de
mariage, et le mariage tel que 1’a institué et défini I’ Assemblée constituante, en disant :
« Le mariage est un contrat dissoluble par le divorce » A vrai dire, le divorce est la
seule question controversée et controversable a propos de mariage. Les théories
professées par les Saint-Simoniens et par quelques sectes obscures, ne sauraient arréter
un instant 1’attention des esprits sérieux. Si la famille est menacée, ce n’est pas par les
doctrines, c’est par les mceurs, et le seul moyen de la défendre, c’est de rendre
1I’éducation plus solide et plus efficace.

Quant a la question du divorce, elle est sur le tapis depuis la Révolution.

Rarement agitée dans les Chambres, elle préoccupe constamment les publicistes, et
divise méme les partis. Nous ne savons pas encore, en France, déméler les rapports qui
existent entre la société domestique et la société politique. En appliquant la méme
régle a ces deux sociétés essentiellement différentes, nous arrivons, par une
conséquence nécessaire, a des résultats contradictoires.

49 Voy. ci-apres une discussion plus étendue sur le droit de tester.

S0 gy France, I’adopté reste dans sa famille naturelle. (Art. 348.)



Aux yeux des catholiques, le mariage est un sacrement : donc il est indissoluble>!. 11
n’est au pouvoir de personne d’établir des empéchements dirimants au mariages?,
c’est-a-dire que le mariage rompu par la loi humaine subsiste toujours aux yeux de
I’Eglise catholique, si, dans la célébration de ce mariage, ses propres lois n’ont pas été
violées. Malgré quelques rarissimes exceptions, on peut dire que ce principe de
I’indissolubilit¢ de I’union conjugale a été trés fermement maintenu par 1’Eglise
catholique33, et quelquefois a des conditions tres dures pour elle, par exemple lorsqu’il

51 Matth., X1X, 2, 3,4, 5, 6, 7 et 8. — Conc. Trid. sess. XXIV, can. 7.
52 « Prohibitio legis humana non sufficeret ad impedimentum matrimonii, nisi legi
interveniret Ecclesie auctoritas qua idem interdiceret. » (D. Thomas, in IV Sententiar.,
distinct. 42, quaest. 11, art. 2.) « Si quis dixerit causas matrimoniales non spectare ad judices
ecclesiasticos, anathema sit. » (Conc. Trid. sess. XXIV, can. 12.) — « Doctrina synodi (le
synode de Pistoie) asserens ad supremam civilem a potestatem duntaxat originarie spectare
contractui matrimonii opponere impedimenta ejus generis qua illum nullum reddunt,
dicunturque dirimentia, canonum III, IV, IX, XII, sess. XXIV Concil. Trid., eversiva et
haeretica. » (Bulle Auctorem fidei, du 28 aolt 1794.) — « Le mariage des chrétiens une fois
consommé ne peut étre dissous ni par ’adulteére, ni par la mort civile, ni par quelque
événement, quelque crime que ce soit. » (Théol. morale, par le cardinal Gousset, t. II, p. 602.)

53 « Idem humani generis parens, ut homines non modo honestius, verum etiam certius

nascerentur, communique ac perpelud parentum cura et educerentur in lucem et adolescerent,
et traditd per manus vivendi reguld ad pietatem bonosque mores informarertur, vagam et
promiscuam libidinem in matrimonii leges ac jura contulit, virumque ac feminam jam inde ab
initio individua societate conjunxit, quippe qui duo licet jam in unam carnem essent, et arctius

quoque per communes liberos coalescerent. » (Bossuet, Décret du clergé sur la théologie
morale, 1682.)



s’agit du divorce de Henri VIII54, et plus récemment, presque de nos jours, de celui de
Napoléon Ier. L’établissement du divorce par Luther devint un des traits
caractéristiques de I’Eglise réformée. Je ne pense pas que cette facilité toute nouvelle
fut pour beaucoup dans les accroissements rapides du luthéranisme. En matiere de
religion, I’austérité est un moyen de propagation plus sir que le relachement.

Il est clair que sous notre ancien droit, le divorce ne pouvait pas exister en France,
puisque la religion catholique était la religion de I’Etat. Il n’existait pas méme pour les
protestants sous I’empire de 1’édit de Nantes. Seulement, le crime de bigamie ne fut

54 Henri VIII avait été fiancé, a douze ans, a Catherine d’Aragon, veuve de son frére ainé,
en vertu de dispenses accordées par le pape Jules II. Le jour de sa majorité, le roi Henri VII,
son pere, lui fit signer une protestation contre cet engagement ; mais Henri VIII, devenu roi
quatre ans apres, ne tint pas compte de la protestation qu’on lui avait fait faire, et épousa
Catherine. I1 vécut avec elle de 1509 a 1527, époque a laquelle il envoya un de ses secrétaires
a Rome pour demander le divorce au pape Clément VII. Il se fondait sur ce que la reine étant
sa belle-sceur, le pape Jules II n’avait pas eu le pouvoir d’accorder légitimement des
dispenses. Dé¢ja, depuis plusieurs années, il éprouvait un feignait d’éprouver des scrupules de
conscience qui le tenaient ¢éloigné de la reine. Mais, en 1527, éperdument €pris d’Anne de
Boleyn, il mit tout en ceuvre pour faire déclarer nul son mariage avec Catherine. Il obtint de la
Sorbonne une déclaration conforme a ses veux. Quarante-deux docteurs déclarérent que le
pape Jules II avait pu autoriser le mariage d’un beau-frére avec sa belle-sceur, cinq s’en
remirent a la décision qui serait adoptée par 1’Eglise ; cinquante-trois, qui faisaient la
majorité, jugerent que la dispense ayant ét¢ donnée par le pape sans pouvoir suffisant, le
mariage de Henri VIII était nul. Il y eut plus tard une enquéte sur cette décision, et I’on trouva
que Béde, le syndic, et Liset, premier président du parlement, avaient pesé sur la délibération,
et que les angelots du roi d’Angleterre avaient eu plus de part au décret que la théologie.
« Corrupti angelotis anglicis ita censuerint », dit Dumoulin dans son commentaire sur Decius,
Conseil 602. Quoi qu’il en soit, la cour de Rome maintint le droit de Jules II et la validité du
mariage. Quant au droit de prononcer le divorce proprement dit, c’est-a-dire de rompre une
union légitimement contractée, la cour de Rome n’en usa pas, elle ne crut pas I’avoir, et le roi
lui-méme, ce qui est trés remarquable, ne supposa pas qu’elle I’avait. La fermeté de 1’Eglise
romaine en cette occasion eut pour conséquence le schisme de I’Eglise anglicane. En 1699, la
cour de Rome prononga la nullité du mariage de Henri IV avec Marguerite de Valois, ce qui
est tout autre chose qu’un divorce. « Les commissaires déclarerent le mariage nul pour raison
de parenté dans un degré prohibé, de diversité de religion, de parenté spirituelle (Henri II,
pére de Marguerite, était le parrain du roi), de violence et de défaut de consentement de la part
des deux parties, et leur permirent de se marier avec qui bon leur semblerait. » (De Thou, liv.
CXXIII, t. XIII, p. 433.)



puni que du carcan, du fouet ou de I’emprisonnement pour les réformésss, tandis que
pour les catholiques il était puni de mort. Aprés la révocation de 1’édit, I’Etat ne
reconnut plus d’autres mariages que les mariages catholiques.

A défaut du divorce, nous avions la séparation de corps ; mais, toujours par
I’influence du catholicisme, une situation trés différente était faite au mari et a la
femme. La femme seule, comme faible et soumise, pouvait réclamer la séparation
devant les tribunaux ; le mari, chef de la communauté, caput mulieriss6, était
suffisamment protégé par la plénitude de son autorité. Il ne faisait comparaitre sa
femme en justice que quand il D’accusait d’adultere, et dans ce cas il obtenait
indirectement la séparation, parce que la coupable était toujours condamnée a étre
séquestrée dans un couvent, jusqu’a ce qu’il plit au mari de la reprendre. Ainsi la
poursuite exercée par le mari €tait un acte disciplinaire et presque une condamnation
anticipée, tandis que la femme, en demandant la séparation, essayait humblement de se
soustraire a une autorit¢ devenue oppressive et intolérable. C’est en vertu du méme
principe que la loi juive, considérant le mari comme un maitre et un juge, lui donnait
le droit de répudiation, qu’elle refusait a la femme.

Le christianisme, quoiqu’il ait trés rigoureusement maintenu la femme dans un état
de dépendance et de soumission absolue, avait pourtant adouci sa condition en
¢tablissant 1’indissolubilité du mariage ; la Révolution francaise voulut arriver au
méme but par un moyen tout opposé, en admettant le divorce, ce qui revient a peu pres
a rendre le droit de répudiation réciproque. L’erreur qui consiste a rompre, par amour
de la liberté, des liens dont la durée et la solidité importent au contraire a la liberté, est
si fréquente et en méme temps si naturelle, qu’il sembla d’abord tout simple de
considérer le divorce comme résultant directement de la Déclaration des droits de
I’homme. Des difficultés s’étant présentées, on sentit le besoin de recourir a une loi
spéciale, qui fut votée par 1’Assemblée législative le 20 septembre 1792, la veille
méme de sa dissolution.

Tout le monde était alors convaincu, dans 1’ Assemblée et au dehors, que le divorce
¢tait une conséquence nécessaire de la liberté politique. Lorsque Muraire proposa a
I’ Assemblées? de déclarer que le mariage €tait un contrat a vie entre les époux : « Ne
dites pas un contrat a vie, lui cria Pastoret, ce serait un préjugé contre le divorce. »
Lagrevol répondit trés bien, que, méme pour un partisan du divorce, le mariage
pouvait €tre un contrat a vie. En effet, c’est pour la vie qu’on se marie ; c’est un

S5 Gontier et Jacquette Pourceau, apres une séparation de fait, se marierent chacun de leur
coté. Le gouverneur de La Rochelle les condamna a étre exposés pendant deux heures devant
le palais, attachés chacun a un collier, I’homme avec deux quenouilles, la femme avec deux
chapeaux. Il leur fut enjoint de retourner ensemble, et défendu d’habiter ni de se remarier
avec d’autres sous peine de la vie. Cette sentence fut confirmée par arrét donné a la Chambre
de I’édit, le 23 novembre 1606.

361 qux Corinthiens, X, 7.

57 Séance du 19 juin 1792.



engagement perpétuel que I’Etat regoit et garantit. Cette perpétuité est dans 1’essence
du mariage ; elle est nécessaire a la morale et au bien de I’Etat. Si elle n’était pas dans
I’intention des parties contractantes, par cela seul le mariage serait nul aux yeux de la
conscience, il deviendrait immoral ; il ne serait plus, selon I’expression énergique d’un
membre du conseil des Cing-Cents, qu’un concubinage organisé$. Je parle ici dans
’hypothése méme du divorce, et je dis que 1’Etat ne peut associer son autorité a des
unions passageres. Lorsque pour des motifs infiniment graves, aprés de longues
épreuves, par la bouche de ses magistrats les plus autorisés, il rompt le lien qu’il a
contribu¢ a former, c’est bien un lien perpétuel qu’il brise en vertu d’une nécessite
constatée. Voila ce qu’il aurait fallu répondre a Pastoret, pour montrer que le divorce
est tout au plus une de ces exceptions ficheuses que I’infirmité des institutions
humaines nous oblige de souffrir. Mais I’ Assemblée n’était pas en état d’entendre cette
doctrine. Elle croyait avoir virtuellement établi le divorce, en décrétant la liberté dans
la Déclaration des droits de 1’homme, héritage de 1’Assemblée constituante, et en
proclamant que le mariage était un contrat civil. L’idée de perpétuité lui paraissait
attachée a I’idée de sacrement. Quand elle porta enfin un décret formel sur cette
question, au lieu de proclamer séparément le divorce, elle 1'introduisit dans la
définition méme du mariage, fournissant ainsi un argument a ceux qui plus tard
viendraient demander ’abolition de sa loi. Sa résolution fut formulée en ces termes :
« L’ Assemblée déclare que le mariage est un contrat dissoluble par le divorceso. » A
ces mots, toute la salle retentit d’applaudissements.

Le rapport sur I’organisation de cette libert¢ nouvelle fut fait dans le courant de
septembre par Léonard Robin En voici le début, qui est précisément le contraire de ce
qu’il aurait di étre : « Votre amour pour la liberté, disait le rapporteur, vous faisait
depuis longtemps désirer de I’introduire au milieu méme des familles, et vous avez
décrété que le divorce aura lieu en France. La Déclaration des droits et 1’article de la
Constitution qui veut que le mariage ne soit regardé par la loi que comme un contrat
civil vous ont paru avoir consacré¢ le principe, et votre décret n’en est que la
déclaration. Le comité a cru devoir accorder ou conserver la plus grande latitude a la
facult¢ du divorce, a cause de la nature du contrat de mariage, qui a pour base
principale le consentement des époux, et parce que la liberté individuelle ne peut
jamais étre aliénée d’une maniere indissoluble par aucune convention. »

La loi qui intervint donna aux deux époux un droit égal pour réclamer le divorce, et
supprima complétement la séparation de corps. En 1793, la facilit¢ du divorce fut

S8 Philippe Delleville, dans la séance du 20 prairial an V (8 juin 1797).

59 Séance du 30 aolit 1790. — Cf. La séance du 27 aofit 1791, Constitution du 3 septembre
1791, titre 11, art. 7.



accrue a un tel point qu’il ne fut plus qu’une simple formalité®. La liberté¢ dégénérait
en licence dans la sociét¢ domestique, au moment précis ou par une brusque
révolution, elle disparaissait du monde politique, et faisait place a la Terreur. Le
mariage tomba aussitdt en désuétude par une conséquence naturelle de son
avilissement, et I’on se vit obligé, comme autrefois a Rome du temps des empereurs,
de faire des lois pour engager les citoyens a se marier. Deux ans apres, le désordre
avait pris de tels accroissements, que des plaintes et des malédictions s’éleverent de
tous cotés. Il fallut revenir en toute hate a la loi de 1792, qui elle-méme ne fut pas un
suffisant remede.

Cette loi fut profondément remaniée quand on s’occupa de la rédaction du Code
civil. On conserva le divorce ; mais on rétablit concurremment avec lui la séparation
de corps. Cette derniere disposition fut prise surtout en faveur des catholiques, qui ne
pouvant divorcer, n’auraient eu aucun moyen de se soustraire a une cohabitation
devenue impossible.

Enfin, le 8 mai 1816, fut promulguée la loi qui nous régit encore aujourd’hui, et par
laquelle le divorce fut aboli, et la séparation de corps maintenue.

En 1831, M. de Schonen proposa a la Chambre des députés le rétablissement du
divorce. M. Odilon Barrot fit un rapport favorable. Le 14 décembre 1831, cent quatre-
vingt-quinze voix contre soixante-dix voteérent en faveur du divorce dans la Chambre
¢lective. La Chambre des pairs rejeta la loi. Trois fois les députés renouvelérent leur
proposition, et trois fois I’opposition de 1’autre Chambre la rendit inutile. Tout en
persistant dans leur refus, les pairs promirent de s’associer a une réforme de la loi sur
la séparation de corps. Cette réforme trés désirable, on peut méme dire urgente, est
encore a faire, malgré I’importante et excellente loi du 6 décembre 1850.

60 1 s’ensuivit des abus épouvantables. La tribune de la Convention retentit des plaintes les
plus énergiques. « Les enfants sont abandonnés, disait Bonguyod (séance du 29 floréal an III,
18 mai 1795), leur éducation est négligée ; ils ne recoivent plus les exemples des vertus
domestiques, ni les soins, ni les secours de la tendresse et de la sollicitude paternelle. — La
loi du divorce est plutdt un tarif d’agiotage qu’une loi, disait Maille (20 juillet 1795) ; le
mariage n’est plus en ce moment qu’une affaire de spéculation ; on prend une femme comme
une marchandise, en calculant le profit dont elle peut étre, et I’on s’en défait sitot qu’elle n’est
plus d’aucun avantage ; c’est un scandale révoltant. » Renault de I’Orne déclare (16 novembre
1796) « que le divorce pour incompatibilité d’humeur semble n’avoir été mis dans la loi que
pour encourager le libertinage et le faire triompher. » Trois jours apres, c’est Delleville qui
s’€crie : « Il faut faire cesser le marché de chair humaine que les abus du divorce ont introduit
dans la société. » L’absence étant une cause de divorce, un de ces abus était le divorce
fréquent des femmes de nos soldats (conseil des Cing-Cents, séance du 20 nivose an V, 9
janvier 1797). C’est le 15 thermidor an III (2 aofit 1795) que les lois des 8 nivose et 4 floréal
an II furent rapportées comme profondément immorales, et qu’on revint provisoirement a la
loi de 1792. Le comité de 1égislation de 1’an II fut accusé d’avoir proposé ces lois, que 1’on
peut considérer comme 1’abolition du mariage, pour des motifs infames ; et Merlin se défendit
en disant que les biens des condamnés étant mis sous le séquestre, on n’avait trouvé d’autre
moyen de sauver le pain des familles que de rendre le divorce facile.



I1 résulte de ces oscillations, dont je viens de retracer trés rapidement le tableau,
qu’il y a en France un double courant d’opinion, I’un favorable au divorce, 1’autre a
I’indissolubilité du mariage. C’est entre ces deux opinions encore subsistantes, et dont
les forces se balancent a peu pres également, qu’il faut prendre parti.

Je commence par avouer deux choses : la premiére, c’est que I’interdiction
complete et absolue du divorce peut tres difficilement étre maintenue dans la loi ; la
seconde, c’est que, suivant toutes les probabilités, elle n’y sera pas maintenue, et que,
le jour ou l’influence du catholicisme décroitra, soit dans 1’opinion, soit dans la
l1égislation, le divorce sera rétabli. Aprés avoir fait cet aveu, je déclare trés hautement
que je regrette d’étre obligé de le faire ; que je suis en principe, par conviction et par
sentiment, opposé¢ au divorce ; qu’a mes yeux un des plus beaux dogmes du
catholicisme, des plus touchants, des plus moraux, des plus spiritualistes, est celui qui
fait du mariage un sacrement, — ce qui ne veut pas dire assurément qu’il y ait des
sacrements en dehors du catholicisme — ; et que le jour ou la loi civile aura proclamé
la dissolubilité du mariage, ce sera un devoir impérieux et pressant pour les moralistes
d’enseigner aux hommes qu’aux yeux de la conscience, et malgré I’impuissance de
I’Etat, le mariage doit étre considéré comme indissoluble.

Quand I’ Assemblée constituante définit le mariage « un contrat civil », elle voulut
marquer trés profondément la séparation définitive qui s’accomplissait entre 1’Eglise et
’Etat. Cette idée de la distinction des deux puissances, aujourd’hui si simple et si
familiere, €tait alors, pour la grande masse des populations, toute nouvelle et difficile a
saisir. Il ne faudrait pas que l’expression juste, mais insuffisante, employée par
I’ Assemblée nous fit illusion dans un autre sens, et nous portat a assimiler le mariage
aux autres contrats civils qui tous, sans autre exception que celle-la, sont sujets a
rescision. Nous dirons donc, si ’on veut, que le mariage est un contrat civil, pour
signifier qu’aux yeux de I’Etat il n’est pas et ne peut pas étre un sacrement ; mais qu’il
soit bien entendu que ce contrat civil se distingue essentiellement de tous les autres par
des caracteres qui lui sont propres.

Le premier et le plus important, c’est qu’il est institué¢ par la nature et seulement
reconnu et consacre par la loi civilet!l. Il a pour but et pour effet, non la tradition d’un
domaine ou d’une propriété quelconque, mais la formation d’une famille, c’est-a-dire
de I’association la plus une et la plus étroite qui puisse exister. Les effets de cette
association sont irrévocables, surtout a 1’¢égard d’une des parties, quoi que puisse
d’ailleurs décider la loi ; car si elle permet d’annuler le lien qu’elle a contribué a
former, et de rendre ainsi a la femme, considérée comme personne civile, la situation
qu’elle avait avant le mariage, il n’en reste pas moins vrai que cette femme, qui a eu
un mari et des enfants, est a jamais placée dans une condition différente de sa
condition premiére. « La société domestique n’est point une association de commerce
ou les associés entrent avec des mises €gales et d’ou ils puissent se retirer avec des

61 « Matrimonium, in quantum est officium naturz, statuitur jure naturali ; in quantum est

officium communitatis, slaluitur jure civili ; in quantum est sacramentum, statuitur jure
divino. » (D. Thomas, in IV Sententiar., distinct. 34, queest. 1, art. 1.)



résultats égaux. C’est une société ou I’homme met la protection de la force, la femme
les besoins de la faiblesse ; ’'un le pouvoir, I’autre le devoir ; société ou ’homme se
place avec autorité, la femme avec dignité ; d’ou I’homme sort avec toute son autorité,
mais d’ou la femme ne peut sortir avec toute sa dignité : car de tout ce qu’elle a porté
dans la société, elle ne peut, en cas de dissolution, reprendre que son argent®2. »

Enfin le mariage ne regle pas seulement la condition et les rapports des deux
époux ; il régle I’état civil de leurs enfants, dont les droits sont d’autant plus sacrés,
que leurs besoins sont plus grands, et qu’on a disposé pour eux. Il est évident que la
nature a institué¢ le mariage pour que les enfants recoivent la double éducation du corps
et de ’ame ; et c’est aussi la principale préoccupation du législateur, lorsqu’il regle les
conditions du mariage. Non seulement il impose des devoirs aux époux a I’égard I’un
de lautre ; mais il en impose a tous deux a I’égard des enfants, qu’ils doivent élever,
nourrir, surveiller, et qui, du moment de leur naissance, ont un privilége sur la fortune
paternelle. On peut poser en principe qu’en matiere de mariage, les premiers droits
sont ceux des enfants ; ceux des époux viennent ensuite sur le pied de 1’égalité ; ou si
I’on admet encore une différence, les droits de la femme doivent passer avant ceux du
mari, parce qu’elle est la plus faible, et parce que les conséquences du mariage sont a
son égard plus graves et plus irrévocables. Enfin, il faut aussi tenir compte des droits
de I’Etat, qui a un double intérét dans 1’organisation de la famille, d’abord parce qu’il
s’identifie avec les intéréts de la morale, ensuite parce que sa constitution intérieure
dépend plus de I’état des personnes que de la loi politique.

L’homme est a la fois une ame et un corps ; mais ces deux parties de ’homme ne
sont pas égales entre elles. L’ame est la maitresse, le corps est le serviteur et 1’esclave ;
I’ame est immortelle, le corps ne fait que passer ; I’ame a commerce avec le monde
invisible, elle concoit I’infini, elle étend au loin sa pensée dans I’histoire et dans les
espaces ; le corps a une dimension précise, étroite, et des rapports rigoureusement
mesurés sur son étendue. L'union d’un homme et d’une femme ne serait que le
rapprochement des sexes, si elle n’était pas accompagnée de I’amour et de la jalousie,
sentiments d’un ordre incomparablement plus ¢€levé, et qui prouvent que la nature n’a
pas eu seulement en vue dans le mariage la reproduction de ’espéce. L’amour paternel
et maternel survit aux besoins de I’enfant, il les dépasse, il est presque infini. Il
suffirait a lui seul pour me convaincre que le mariage est surtout I’union des ames
immortelles. Je crois qu’il est de 1’essence d’une doctrine spiritualiste, dont
I’immortalité de 1’ame est, apres 1’existence du Créateur, le dogme principal, de ne pas
consacrer 1’union des corps sans I’union des ames ; je crois que la pudeur est une vertu
naturelle et non pas seulement une vertu sociale, et que par conséquent elle doit €tre
respectée et adorée ; je n’admets pas qu'une femme puisse conserver sa pudeur si elle
a volontairement appartenu a deux hommes vivants. Je me demande si cette situation
ne la diminue pas aux yeux de son fils. La nature a voulu que la qualité de pere et celle
de fils fussent indélébiles ; les devoirs qu’elles imposent sont absolus ; la nature, la loi
ne permettent jamais qu’on s’en affranchisse. Méme 1’ingratitude, méme les mauvais

62 M. de Bonald, du Divorce, éd. de 1847, t. 111, p. 210.



traitements ne brisent pas ce lien primordial et sacré, sur lequel repose toute la société
divine et humaine. Se peut-il qu’il n’y ait pas dans la qualité¢ d’époux quelque chose de
cette perpétuité ? Et que des deux liens qui forment et constituent la famille 1’un soit
précaire quand 1’autre est éternel ? Il semble que 1’on ne puisse effacer le caractere du
mariage sans attenter a la sainteté de I’amour paternel et de I’amour filial.

Si on établit le divorce, il faudra abolir la lo1 sur I’adultere, et de conséquence en
conséquence, supprimer le serment de fidélité, ce qui équivaut a supprimer le mariage.
Car I’épouse, qui craint d’étre accusée, prend les devants, obtient le divorce, fait
légitimer ses amours par un mariage. On ne la condamnerait que pour ne pas avoir
attendu ? Cela 6terait la moralité de la peine.

Plus on y regarde attentivement, plus on se convainc qu’il y a les mémes raisons
morales contre la polygamie et contre le divorce®3. Les juifs avaient la faculté de
répudier, polygamie éventuelle ; les Turcs ont la faculté de la cohabitation, polygamie
actuelle. L’essence commune du divorce et de la polygamie est de permettre d’avoir a
la fois deux époux vivants. La polygamie ne le permet qu’aux hommes, tandis que le
divorce le permet aux femmes et aux hommes : cela est plus équitable, sans étre plus
moral. Le divorce est incontestablement une atteinte portée a la solidité, a la durée de
la famille. M. de Bonald appelle le divorce une polygamie économique, parce qu’elle
permet au mari de changer de femme, sans 1’obliger d’entretenir celle qu’il abandonne.
« Le divorce, dit-il avec énergie, constitue la famille en un bail temporaire, ou
I’inconstance du cceur humain stipule ses passions et ses intéréts, et qui finit ou
commencent d’autres passions et d’autres intérétsé4. »

Je conviens qu’il est affreux d’€tre attaché pour la vie a une personne que I’on ne
peut plus ni aimer, ni estimer. Mais s’il suffisait de ne plus trouver le bonheur dans son
mariage pour avoir le droit de le rompre, il est évident que 'institution méme du
mariage serait détruite. Il faut d’ailleurs bien se rappeler que, méme en ’absence du
divorce, I’'indissolubilité du lien conjugal n’est pas absolue. C’est un point capital dans
la discussion, et sur lequel il est d’autant plus nécessaire d’insister que les défenseurs
du divorce affectent presque toujours de n’en pas tenir compte.

D’abord il y a des mariages nuls ; ceux, par exemple, qui n’ont pas eu lieu en
présence de I’officier de 1’état civil, ou dans lesquels il y a eu absence évidente de
consentement de I’une des parties.

Il y a ensuite les mariages annulables par les tribunaux. Ce sont ceux ou le
consentement de 1’une des parties a été le résultat de la violence ou de I’erreur ; ceux
qui, par le défaut d’affichage ou de publication, sont entachés de clandestinité ; ceux
encore qui ont €té¢ contractés malgré la volonté des ascendants dont le consentement
était exigé par la loi, etc. Sans doute il est fort rare qu’une cause de nullité se rencontre

63 Théodore de Béze commence ainsi son Traité de la polygamie et du divorce : « J’appelle

polygamie la pluralité des mariages ; il y en a deux especes : ou un homme épouse a la fois
plusieurs femmes, ou, le mariage précédent dissous, il épouse une autre femme. »

64 M. de Bonald, I, p. 157.



dans un mariage, et les tribunaux sont trés séveres dans I’examen des moyens proposés
; mais enfin la loi a pourvu aux erreurs, aux surprises, a la violence, et le mariage est
toujours contracté avec liberté et avec intelligence de ce que I’on fait.

I1'y a pour les mariages d’ailleurs réguliers, la ressource supréme de la séparation de
corps. Il est parfaitement possible, dans 1’état actuel de la l1égislation, de rompre une
union devenue intolérable. Beaucoup des arguments qu’on allegue en faveur du
divorce auraient de la valeur si la séparation de corps n’existait pas, mais elle existe.
La séparation de corps est la faculté¢ de se démarier ; le divorce est la faculté de se
remarier du vivant de son premier conjoint : voila toute la différence. Ainsi tout ce
qu’on pourra dire sur les malheurs d’une union mal assortie ne conclut pas en faveur
du divorce, puisqu’on a la ressource de la séparation de corps.

La séparation de corps est difficile a obtenir®s ; mais s’agit-il de détruire ’institution
du mariage ? Elle ne peut étre prononcée que pour des causes déterminées ; mais veut-
on rétablir le divorce sans allégation de motifs, comme en 1794 ? D’apres le Code
civil, il y a trois causes qui motivent la séparation de corps : ’adultere de la femme®®,
ou celui du mari, mais dans le cas seulement ou il aurait entretenu sa concubine dans le
domicile conjugalé? ; les exces, sévices ou injures graves®s, ce qui doit étre entendu
dans un sens tres rigoureux, par exemple, des exceés qui vont jusqu’a menacer la vie,
des injures publiques, et de telle nature qu’elles ne puissent Etre oubliées ou
pardonnées qu’a force de vertu®® ; enfin la condamnation d’un des conjoints a une
peine infamante’0.

Le législateur de 1803 avait admis le divorce par consentement mutuel, en
I’entourant de précautions si multipliées et de formalités si longues, que ce
consentement mutuel, si persévérant et si obstiné, pouvait étre considéré comme la

65 Code de procédure civile, art. 875-881, 872. Code civil, art. 236-247, 249, 250, 256-260,
262-266, 275-294.

66 Art. 229.
67 Art. 230.
68 Art. 231.

69 M. Demolombe, Du mariage et de la séparation de corps, t. 11, p. 493 sqq.

70 Art, 232, Cf. art. 306.



preuve d’un motif péremptoire de divorce que les époux voulaient tenir secret’!. Il
proscrivit au contraire la séparation de corps par consentement mutuel, et alla, pour
I’éviter, jusqu’a vouloir que la preuve des faits fiit toujours administrée, méme en
présence d’un aveu. Il considéra que les époux étaient toujours libres de se séparer
sans faire prononcer la séparation, et qu’il y avait lieu par conséquent d’éviter a la
société un scandale, et peut-&tre aux époux, un regret et un remords.

Ne nous plaignons pas de ces rigueurs. Si le mariage est bon en soi, il faut qu’il soit
stable. L’Etat ne peut pas 1’organiser comme une des institutions les plus essentielles a
I’ordre, et permettre en méme temps a la passion de s’en faire un jouet. C’est une assez
grande concession a la faiblesse humaine que de prononcer une séparation dans les cas
extrémement graves. On ne pourrait, sans attenter a la dignité et a la stabilité¢ du
mariage, ni aller plus loin dans les causes de séparation de corps, ni supprimer
’intervention de 1’Etat, représentant de la morale, protecteur de I’intérét des tiers,
garant de la fortune et de la position sociale des citoyens.

La condition des €poux séparés est triste sans doute. Il ne faut pas ’exagérer : ils
sont condamnés au célibat, il n’y a rien de plus. S’ils ont des enfants, ils peuvent, ils
doivent se consoler par la pensée que, si le divorce existait, ils ne pourraient user de la
facilite¢ qu’il donne de convoler a un nouveau mariage, sans sacrifier des intéréts qui
doivent leur étre mille fois plus chers que les leurs propres. Qu’ils se souviennent
d’ailleurs qu’ils souffrent par leur propre faute. Le mariage est aujourd’hui
parfaitement libre : pour se marier il faut le vouloir. Nous ne sommes plus au temps ou
les parents pouvaient contraindre la résolution de leurs enfants’2. Les parents, dans
notre législation actuelle, ne peuvent plus qu’empécher et conseiller. Leur intervention
n’a d’autre effet que de protéger ’enfant contre un entrainement ou une erreur. Celui
qui devient victime d’une union librement contractée, en pleine possession de ses
facultés, ne doit se plaindre que de son imprévoyance ou de sa cupidité. Si les
mariages se font mal, le remede n’est pas de rendre le mariage éphémere. C’est a nous
a hésiter longtemps, a ne pas écouter trop exclusivement la passion, a mesurer nos
forces, et surtout a ne pas faire, au lieu d’un mariage, un marché qui enchaine notre

71 Art. 233. — D’aprés I’Eglise romaine, il y a six causes qui autorisent la séparation de
corps : 1° I’adultére de la femme ou du mari, sans aucune différence entre 1’adultére du mari
et celui de la femme ; 2° les mauvais traitements de [’une des parties ; 3° les abus d’autorité
d’un mari pour pousser sa femme au mal, ou d’un mari hérétique pour la pousser a 1’hérésie,
ou I’empécher de pratiquer sa religion ; 4° la crainte fondée, pour la femme, d’étre impliquée
dans les crimes de son mari ; 5° la fureur d’un des conjoints, poussée au point d’étre
sérieusement dangereuse ; 6° la piété des époux qui veulent, d’'un commun consentement,
renoncer aux jouissances du mariage. Dans ce cas, il faut que le mari recoive les ordres
sacrés, et que la femme entre en religion, ou soit d’un age a pouvoir rester dans le monde sans
inconvénient, en faisant voeu de continence.

72 L’Eglise catholique a toujours proclamé 1’entiére liberté du mariage : « Non tenentur nec

servi dominis nec filii parentibus obedire de matrimonio contrahendo vei virginitate servanda,
aut aliquo hujusmodi. » (Saint Thomas, Summa, part. 11, II, quast. 104, art. 5.)



cceur et notre volonté pour jamais. Corrigez le mariage dans sa source, ne I’affaiblissez
pas dans son essence. Ou je suis bien aveuglé, ou il est vrai de dire que la simple
possibilité d’une dissolution 6te au mariage sa dignité, sa sainteté, et son unité a la
famille. Un homme de cceur ne peut se faire a cette pensée, quand on présente un
nouveau-né au premier baiser paternel. On peut s’accoutumer a la fragilité de tous les
liens, mais il faut que le mariage soit stable. Il faut que le lien conjugal participe de la
solidité de I’amour paternel. Ma raison congoit cela ; et je me sens forcé d’ajouter
encore que mon cceur le sent avec une telle force que tout chancellerait en moi, si I’on
me troublait dans cette conviction.

Les défenseurs du divorce en 1792 invoquaient surtout le droit et I'intérét de la
femme?3. C’est sans doute parce que la femme est moins maitresse de son choix avant
le mariage, et plus dépendante pendant que le mariage subsiste. Je ne nie pas la force
de la premiére raison, quoique I’intervention plus active de la famille puisse et doive
corriger les inconvénients de la situation particuliére des filles ; je suis moins sensible
a la seconde, parce que la dépendance de la femme n’est pas moins commandée par la
nature que par la loi, d’ou je conclus qu’elle n’est ni une injustice, ni une souffrance.
Loin de considérer la femme comme plus intéressée au divorce, il me semble au
contraire que le divorce est presque toujours fait contre elle’s. Si elle n’a plus ni
jeunesse, ni beauté, le droit de se remarier est illusoire pour elle, tandis qu’il est tres
effectif pour le mari ; et si elle sort avec tous ses charmes de la maison conjugale, il est
malheureusement vrai qu’elle n’emporte pas sa dignité tout entiere. Il y a un préjuge
contre les femmes divorcées ; c’est un fait, et un fait aussi ancien que le divorce. Il
existait déja chez les Romains, puisqu’on lit sur des tombes de dames romaines cette
inscription significative :

Conjugi piz, inclyta , univirae’.

Ce préjugé est-il tout a fait injuste ? Je n’oserais pas 1’affirmer. La femme divorcée
a beau étre innocente, elle a beau étre victime : cet homme vivant, qui a été son mari ;
ce proces ou ses fautes, ses imperfections, son malheur peut-Etre ont été étalés, dtent
quelque chose a sa pudeur et a la renommée de sa vertu. Elle ne peut se relever, se
remettre a sa place dans I’estime publique, et peut-Etre dans sa propre estime, qu’en se

73 Séance du 30 aott 1792.
74« La plus simple comprend bien que tout changement est contre elle, qu’en changeant

elle baisse trés vite ; que du premier homme au second elle perd déja cent pour cent. »
Michelet, [’Amour, § 7, 1¢re édition, p. 32.

75 Non seulement le christianisme repousse le divorce, mais 1’Apotre traite durement les
veuves (consacrées au Seigneur) qui se remarient. I a Timothée, v. 9 : « Que celle qui sera
choisie pour étre mise au rang des veuves n’ait pas moins de soixante ans ; qu’elle n’ait eu
qu’un mari. »

11. « Mais n’admettez point en ce nombre les jeunes veuves, parce que la mollesse de leur
vie les portant a secouer le joug de Jésus-Christ, elles veulent se remarier. »



condamnant elle-méme au veuvage et a la retraite. Une honnéte femme, aprés une
¢preuve malheureuse du mariage, ne se sent pas un besoin si pressant de contracter de
nouveaux liens ; elle hésite a former une nouvelle famille en agrandissant I’abime qui
la sépare dé¢ja de la premicére ; le sacrifice que sa pudeur aurait a subir lui fait supporter
avec résignation les tristesses de I’isolement.

Il y a d’ailleurs une question terrible, qui domine tout, qui tranche tout. Deés qu’on a
des enfants, on doit vivre pour eux, non pour soi. Comment cette femme a deux maris,
a deux générations d’enfants saura-t-elle reconnaitre, classer et remplir ses devoirs de
mere et d’épouse ?

Qu’on ne dise pas qu’il y a analogie dans la position des enfants apres la séparation
de corps et aprés le divorce ; apres la séparation, les enfants ont encore un pére et une
mere : I’époux remari€¢ ne leur appartient plus ; et qu’on ne cherche pas un exemple
dans le pére ou la meére qui se remarie apres un veuvage, car il peut introduire avec lui
ses enfants dans sa nouvelle famille ; leur origine ne les rend pas nécessairement
odieux ou dangereux : I’analogie est nulle. Il n’y a pas un pére ou une mere digne de
ce nom qui n’avoue que le divorce aggrave la position des enfants. Donc, en le
demandant, que fait-on ? On préfére, dirai-je sa tranquillité ? dirai-je son honneur ?
non, mais seulement la satisfaction de sa passion a I’intérét de ses enfants. C’est ce qui
ne saurait étre admis en morale. La séparation de corps et de biens existe ; elle permet
de rompre une union qui a des dangers pour la vie ou pour la moralité d’un des époux.
La seule raison qu’on puisse invoquer pour ajouter au droit de rompre une union, celui
d’en contracter une seconde, est une raison égoiste qui ne saurait effacer la sainteté du
devoir paternel.

Il faut examiner maintenant les principales objections que font a la lo1 actuelle les
partisans du divorce.

Je compte absolument pour rien la prétention mise en avant par quelques-uns, que le
mariage, s’il peut €tre rompu, en sera beaucoup plus tendre, parce que chacun
s’efforcera de se rendre agréable, tandis que le mariage indissoluble assure 1I’impunité
aux époux de malencontreuse humeur’®. Ceux qui font ce raisonnement paraissent
oublier que, dans tous les cas, le divorce ne serait pas plus facile a obtenir que la
séparation de corps. Ils s’appuient d’ailleurs sur une observation trés superficielle,
empruntée, je le crains, a ces unions qui sont pour la femme un commerce, et qui
I’obligent a étre toujours aimable si elle veut bien faire son métier. Dans un mariage
sérieux et nécessairement plus intime, la comédie ne sera pas si facile a jouer, le mari
ne se contentera pas d’agréments du méme genre, et la crainte du divorce étant
réciproque ne pourra jamais avoir les mémes effets. Celui des deux €époux qui le
craindra le moins, a cause de ses avantages personnels, deviendra facilement le tyran

76 Montesquieu a mis ce raisonnement dans la bouche d’Usbeck. (Lettres persanes, lettre
CXVII, t. III, p. 137.) « Rien ne contribuait plus a 1’attachement mutuel que la faculté du
divorce : un mari et une femme étaient portés a soutenir patiemment les peines domestiques,
sachant qu’ils étaient maitres de les faire finir, et ils gardaient souvent ce pouvoir en main
toute leur vie sans en user, par celle seule considération qu’ils étaient libres de le faire. »



de I’autre. Il arrivera méme souvent que la victime sera celui des deux époux qui aura
le coeur le mieux placé, et qui par conséquent songera aux enfants avec le plus de
sollicitude. Ce résultat, a coup siir, est immoral. Mais laissons cela pour parcourir les
objections sérieuses.

En mettant dans la société deux époux qui ne sont pas mariés et qui pourtant ne sont
pas libres, on donne lieu infailliblement, dit-on, a deux unions illicites, et en tous cas a
des désordres qui vont directement contre I’institution du mariage. C’est beaucoup
trop généraliser, et, par conséquent, ce n’est pas assez prouver. Il y a des personnes aux
yeux desquelles ces affirmations gratuites ont une sorte d’évidence, ce sont celles qui
condamnent aussi le célibat comme impossible et immoral. Ces exagérations ne
méritent pas d’étre discutées. Je demande si on étendra le méme anathéme aux veuves
qui ne se remarient pas ? Il faut convenir qu’apres une sé€paration de corps, il y a
beaucoup de chances pour qu’un des deux époux au moins tombe dans le désordre. En
effet, il n’y a qu’a voir les causes légales : 1’adultére, les sévices graves, une
condamnation a une peine infamante. L’époux contre lequel la séparation est
prononcée ne fera que continuer aprés la séparation, la vie de désordre qu’il avait
commencée auparavant. On ne voit pas quel grand avantage il y aurait pour la société
a lui permettre de contracter une nouvelle union légale. Il faut noter encore que, pour
des raisons évidentes de bon ordre et de moralité, I’adultére divorcé ne peut pas
¢pouser son complice. Veut-on échapper a cette régle, en demandant le divorce par
consentement mutuel, le divorce pour incompatibilit¢ d’humeur ? Mais le divorce
facile, et la possibilit¢ pour 1’époux adultére d’épouser son complice apres
I’accomplissement d’une vaine formalité, c’est la destruction du mariage et de la
famille ; on n’oserait pas aller jusque-la. La loi de 1803, qui permettait le divorce par
consentement mutuel, le soumettait a de longues épreuves, et interdisait le convol aux
époux divorcés, pendant trois ans. Pour étre logiques, les défenseurs de 1’opinion que
nous repoussons devraient aussi jeter I’anathéme sur ces trois années de veuvage,
pourtant si nécessaires.

On ne peut nier que 1’objection tirée des relations que la loi laisse subsister entre les
¢poux apres la séparation n’ait de la gravité. La femme reste, a beaucoup d’égards,
soumise a son mari, le mari n’est pas affranchi de toute obligation envers sa femme. Il
y a la une situation trés anormale, des charges que rien ne compense. Jusqu’a ces
dernieres années, une femme I€galement séparée pouvait introduire des enfants
adultérins dans la famille de son mari, I’obliger a les recevoir, a remplir envers eux
tous les devoirs d’un pere, a leur donner dans sa succession une part €gale a celle d’un
enfant légitime. Cette conséquence monstrueuse, que les législations antérieures”’
avaient évitée, a ¢été enfin détruite en 1850 par I’ Assemblée 1égislative, sur le rapport

77 Voy. particulicrement le rapport de Cambacéres au conseil des Cinq Cents, fructidor an
IV (aolt 1796.)



d’un de nos jurisconsultes les plus éminents, M. Valette’8. Il n’en est pas moins urgent
de rendre les effets de la séparation de corps plus complets, surtout dans I’intérét de la
femme ; et larticle de loi qui détruirait la responsabilité et 1’autorité du mari est, a
coup str, moins difficile a faire que celui qui rétablirait le divorce.

Reste 1’objection de la liberté. Avant de I’examiner en elle-méme, commengons par
la restreindre. S’agit-il de la liberté de ne pas se marier ? Elle est enticre. S’agit-il
méme de la liberté de vivre en concubinage, c’est-a-dire de violer en méme temps la
loi morale et la loi de I’Etat ? Cette liberté existe aussi ; elle n’est réprimée par aucune
peine, par aucune autre disposition légale que les entraves mises a 1’hérédite et a la
légitimation des enfants naturels. La libert¢ dont il s’agit ici, c’est la liberté
de dissoudre le mariage apres 1’avoir conclu, rien de plus, rien de moins ; et de le
dissoudre malgré I’opposition d’une des parties et malgré 1’intérét évident des enfants,
qui doit primer toutes les autres considérations. Cette liberté, dans 1’impuissance ou est
la loi de rendre a I'opposant la situation qu’il a perdue par le fait du mariage,
ressemble beaucoup a la liberté de ne pas tenir ses engagements.

Ne pas contracter, c’est un droit naturel ; faire cesser les effets d’un contrat, quand
on le peut sans nuire a des tiers, cela peut étre utile, nécessaire, 1égitime ; faire qu’un
contrat soit considéré comme nul et non avenu, cela est trés difficile en tout état de
choses ; le faire, quand ce contrat a créé des droits a des tiers, et des droits sacrés, cela
est impossible.

Voyons d’ailleurs quel est le divorce qu’on réclame ; car il y a trois sortes de
divorce : le divorce par consentement mutuel, le divorce par incompatibilité d’humeur,
et le divorce pour cause déterminée.

Si le divorce par consentement mutuel a pour cause I’immoralité des €époux, ou une
légéreté coupable, I’Etat doit-il encourager ce mépris des institutions les plus saintes ?
Doit-il faire intervenir ses magistrats pour consacrer des mariages que le caprice peut
dissoudre ? Peut-il profaner son autorit¢ en consacrant successivement des unions
aussitot détruites que formées ? Le libertinage prendra-t-il I’Etat lui-méme & témoin de
ses désordres ? Et le Iégislateur inscrira-t-il dans le méme titre du Code la loi qui fonde
I’institution du mariage et celle qui la rend caduque ? Toutes les mémes objections
repoussent le divorce pour cause d’incompatibilité d’humeur, auquel on peut reprocher
en outre de sacrifier un des époux a 1’égoisme de I’autre. C’est peut-€tre au moment ou
une femme n’a plus ni beauté, ni sante, et ou elle a plus que jamais besoin de secours
et de consolations, que le mari va découvrir cette incompatibilité¢ d’humeur, ou méme,
qui sait ? la réduire a force de mauvais traitements, a subir un divorce par
consentement mutuel ? Si I’on répond que les deux premieres especes de divorce n’ont

78 Addition a I’article 313 (loi du 6 décembre 1850). « En cas de séparation de corps
prononcée ou méme demandée, le mari pourra désavouer 1’enfant qui sera né trois cents jours
apres I’ordonnance du président rendue aux termes de 1’article 878 du Code de procédure
civile, et moins de cent quatre-vingts jours depuis le rejet définitif de la demande, ou depuis la
réconciliation. L’action en désaveu ne sera pas admise s’il y a eu réunion de fait entre les
€poux. »



lieu, comme la troisiéme, que pour des causes graves, mais pour des causes que 1’on
veut taire : c’est donc a cela, dirons-nous, que se réduisent, selon nos adversaires, tous
les droits de la liberté ; c’est a détruire une union devenue impossible ? A cette
condition, la rupture qu’ils demandent est permise par la morale et par le Code ; tout
ce que le Code et la morale leur interdisent, au nom de la gravité et de la sainteté des
institutions sociales, au nom surtout de leurs enfants, c’est de contracter une union
nouvelle, pendant la vie de leur premier époux. Voila toute la liberté qu’on leur ote :
c’est une étrange liberté que celle qu’ils réclament, si elle ne peut naitre que par le
crime d’un autre. Une femme aura épous€¢ un homme sans cceur, sans délicatesse, qui
lui fera un enfer de sa maison, dissipateur par-dessus le marché, et qui la réduira elle et
ses enfants a la misére ; mais cet homme qui ne veut pas divorcer, et qui sait son Code,
n’ira pas jusqu’aux sévices et aux injures graves : elle se résignera donc a vivre sans
mari et sans indépendance dans cette odieuse maison. Sa liberté ne sera pas blessée.
Que le mari, au contraire, s’oublie jusqu’a introduire sous le toit conjugal la maitresse
qu’il entretenait dans la maison voisine ; aussitot tout change par cette aggravation des
torts du mari ; et la femme va exiger, au nom de la liberté, non seulement le droit de
quitter cette maison profanée, ce qui est trop juste, mais le droit de prendre un autre
mari ? En vérité, on n’apercoit pas la 1égitimité de cette derniere conséquence. Je vois
bien que la femme est malheureuse dans les deux cas ; je vois bien que, dans le second
cas, il est nécessaire de la séparer de son mari ; mais je ne puis comprendre qu’il soit
nécessaire de lui en donner un autre.

Supposons a présent que les défenseurs du divorce nous reprochent d’argumenter
toujours contre le divorce facile, et qu’ils nous disent : c’est le divorce facile qui est la
négation du mariage, le divorce sans jugement, sans formalités, sans délais
nécessaires, sans causes déterminées, tel qu’il était établi par la loi de 1793, et surtout
par les lois des 8 nivése et 4 floréal an II. Or, ce n’est pas 1a le divorce qu’il s’agit de
rétablir, c’est le divorce de 1803, prononcé par le tribunal apres de longs délais, apres
une tentative formelle de conciliation, sur des motifs trés graves et tres
scrupuleusement déterminés, avec interdiction de convol pendant trois années pour le
divorce par consentement mutuel” ; toutes les précautions seront prises contre le
libertinage, contre la 1égereté, contre 1’égoisme d’un époux qui voudrait échapper a
une union devenue onéreuse. Si on nous parle ainsi, nous serons heureux d’entendre ce
discours, qui constate les droits de I’Etat et les dangers du divorce ; et nous
demanderons a notre tour, si cette liberté de se remarier, qu’on entoure de difficultés si
formidables, qu’on interdit formellement dans certains cas, qu’on remet, il faut bien le
dire, a la discrétion du tribunal®0, et qu’on fait naitre uniquement, pour chacun des

79 Art. 297.

80 M. de Bonald est trés plaisant quand il parle du tribunal qui examine les circonstances,

entend des témoins, etc., et finit par dire aux époux : « Attendez, vous n’étes pas encore assez
divisés pour que je vous sépare. » (Voy. M. de Bonald, I, p. 217.)



époux, de la culpabilit¢ de son conjoint, est vraiment une liberté¢ sacrée, un droit
naturel, qui doit prévaloir sur I’intérét des enfants, sur celui de I’Etat, et sur les mceurs.

Voila une institution, le mariage, que vous considérez comme le fondement méme
des bonnes mceurs. Vous frappez impitoyablement I’inceste et la bigamie qui le
détruisent ; vous réprimez par des peines séveres 1’adultére de la femme ; dans votre
désir d’atteindre les unions illicites, vous allez jusqu’a édicter des peines qui, par une
dérogation aux principes de tous les codes et & ceux mémes de la morale, frappent les
parents coupables dans leurs enfants innocents. Et vous voulez qu’une femme, pendant
le mariage, puisse choisir autour d’elle, peut-€tre dans sa propre maison et parmi les
amis de son mari, I’homme qu’elle épousera dans un an ; qu’elle reste I’épouse du
premier par la volonté de la loi, jusqu’a ce qu’elle 1’ait forcé, par des injures
préméditées, a demander le divorce, et qu’en méme temps elle soit ’amante de I’autre
sous les yeux de ses enfants ? Le mari, a qui le délai de dix mois n’est pas imposé,
pourra tout préparer pour son mariage dans la maison, dans la chambre dont la femme
qu’il va répudier est encore la maitresse ? Et vous, qui avez interdit le mariage entre
proches parents pour rendre décentes et possibles les relations intimes que la parenté
nécessite, vous qui avez voulu, par une prohibition éternelle, empécher I’amour de
naitre, vous ne voulez pas nous accorder dans le mariage le recours d’une pareille
impossibilité pour protéger le cceur des époux contre lui-méme et garantir leur
fidélités! ? Vous faites une loi qui rend possibles et 1égitimes les amours adulteres, a la
seule condition d’un prochain divorce ? Et toute la précaution que vous prenez contre
ce détestable scandale d’un époux qui porte encore des liens, et qui déja brile d’en
former d’autres avec le concours et par le ministére de la loi, c’est d’interdire le
mariage d’un €poux adultére avec son complice, si I’adultere est consommé et
juridiquement prouvés? ? Ne voyez-vous pas que cet homme marié aura plus de peine
a ¢étouffer une passion naissante, s’il peut réver un divorce qui la 1égitime ? et que,
sous pretexte de faire le mariage plus libre, vous en rendez les devoirs plus
embarrassants et plus difficiles ?

Pour toutes ces raisons, et pour beaucoup d’autres qui tiennent a des détails
d’affaires et de jurisprudence, et qui ne sauraient trouver place ici, le divorce est
mauvais. Cependant, je le répéte, il sera rétabli tot ou tard, parce que le courant va de
ce coté. L'irrévocable disparaitra a la fin de nos lois. Il y a d’ailleurs 1’exemple des

81 « Quoique le coeur humain aime naturellement la liberté et haisse tout ce a quoi on veut

le forcer, il lui est pourtant tout aussi naturel de se soumettre a la nécessité, et de perdre les
inclinations auxquelles il voit qu’il lui est impossible de satisfaire. » (Hume, Essais moraux et
politiques, tome V1. Londres, 1788.)

82 Art. 298,



grands pays ou le divorce est admis®3. On ne voit pas que 1’Angleterre’4 et
I’Allemagne donnent raison a nos craintes. Cet argument sera invoqué contre nous
avec autorité. Nous rappellerons au moins que, chez nos voisins, les mceurs luttent
contre la loi. Le divorce est permis, mais il n’est pas pratiqué. Dieu veuille que chez
nous le lien naturel de la famille se resserre de plus en plus au moment ou le lien 1égal
est menace ! Il faut qu’un peuple ait la religion du foyer domestique, et qu’il mette les
sentiments de la famille au-dessus de toutes les affections humaines. Il le faut pour sa
moralité, pour son honneur, pour sa liberté. La liberté du citoyen s’appuie sur 1’autorité
du pere. 11 faut qu’un homme soit puissant et respecté dans sa famille, pour étre
puissant et respecté dans 1’Etat.

83 Le divorce est permis pour les non-catholiques, en Autriche (art. 115 du Code), en

Sardaigne (art. 150).

84 expérience n’est pas faite pour I’Angleterre. On peut dire que le divorce n’y existe que
depuis les actes du parlement des 28 aolit 1857 et 2 aolit 1858. Jusqu’a présent le divorce y
était entouré¢ de tant de difficultés qu’elles équivalaient presque a une interdiction. La
procédure comprenait trois actes distincts devant trois juridictions différentes. Il fallait, en
premier lieu, ou qu’une action en conversation criminelle fit intentée contre le complice de
I’adultere, ou qu’un verdict de dommages-intéréts fit obtenu. On s’adressait alors a la Cour
ecclésiastique, qui recommencait toute I’enquéte et pronongait un décret de
séparation a mensa et thoro, équivalente a notre s€paration de corps. Enfin la cause en cet
¢tat, on recourait au parlement pour obtenir la facult¢é de se remarier, c’est-a-dire, a
proprement parler, le divorce. Toutes ces formalités, la derniére surtout, étaient fort
dispendieuses. On calcule qu’il n’en coftait jamais moins de mille livres (25 000 ft.) pour
divorcer. Les frais s’¢élevaient quelquefois beaucoup plus haut.



CHAPITRE 1

LA LIBERTE DU CAPITAL

1. De I’histoire de la propriété. — 2. De la nature de la propriété. — 3. Du régime de
la propriété. — 4. Du paupérisme.

1. De I’histoire de la propriété.

La stabilité de la propriété, comme celle de la famille, est nécessaire a la liberté. De
méme qu’en introduisant le relachement dans la famille, on 6te a la société sa douceur,
son but, et le plus énergique instrument de civilisation dont elle dispose, on ne peut
aussi ni inquiéter la propriété ni en restreindre les usages, sans augmenter outre mesure
la prépondérance du pouvoir central. Il est incontestable que la sécurité de la propriété
et I’équilibre de la propriété avec le besoin sont une des principales forces de
I’individu, et conséquemment une des principales garanties de la liberté. Le premier
devoir d’une philosophie vraiment libérale est donc de maintenir le principe de la
propriété dans toute sa force et dans toute son étendue, et au besoin, de le défendress.

Il y a deux moments ou la propriété a besoin d’étre défendue ; c’est quand les
pauvres sont tout puissants, parce qu’ils la menacent, ou quand les riches sont tout
puissants, parce qu’ils en abusent. Les fortunes d’origine scandaleuse et les usages
scandaleux de la fortune sont pour la propriété des ennemis plus dangereux que le
communisme, parce qu’ils propagent le communisme.

La loi francaise définit la propriétés¢ : « Le droit de jouir et disposer des choses de
la maniere la plus absolue, pourvu qu’on n’en fasse pas un usage prohibé par les lois
ou par les reglements. »

Ainsi le droit restrictif de I’Etat est mentionné jusque dans la définition méme de la
propriété. C’est qu’en effet, il ne s’agit pas ici pour la société de consacrer un fait
naturel sans y rien changer, sans y rien ajouter. Si la nature a organis¢ completement la
famille, la propriété, pour étre pleine et entiére, a besoin de la garantie sociale. Elle est
un fait naturel dans son origine, et, si on peut le dire, dans ses éléments simples ; mais

85 « Apres le lien de famille, vient la garantie du droit de propriété, premier caractere de la

liberté publique, objet de I’association politique, base de la morale et frein des passions. »
(Rapport du tribun Jaubert, déposé au Corps législatif le 30 ventose an XII.)

86 Code civil, art. 544.



quand elle acquiert son développement normal, elle devient le fait social par
excellence?’.

Le droit de propriét¢é comprend le droit d’user de la chose, c’est-a-dire de
I’employer a des usages qui peuvent se renouveler, le droit d’en jouir, ¢’est-a-dire d’en
percevoir les fruits, et le droit d’en abuser, c’est-a-dire de la transformer ou de la
détruire, de I’employer a des usages qui ne peuvent se renouveler.

Toutes nos constitutions depuis 1789 ont consacré le principe de la propriété. Il peut
étre bon de se rappeler les termes mémes de nos grandes assemblées révolutionnaires.

Ecoutons d’abord la Constituante :

« Le but de toute association politique est la conservation des droits naturels et
imprescriptibles de ’homme. Ces droits sont la liberté, la propriéte, la sireté, et la
résistance a 1’oppressions8s.

La propriété étant un droit inviolable et sacré, nul ne peut en étre privé, si ce n’est
lorsque la nécessité publique légalement constatée ’exige évidemment, et sous la
condition d’une juste et prealable indemnités®. »

Le langage de la Convention n’est pas moins explicite.

« Le but de la société est le bonheur commun. Le gouvernement est institué pour
garantir a ’homme la jouissance de ses droits naturels et imprescriptibles.

« Ces droits sont 1’égalité, la liberté, la streté, la propriété®.

« La slreté consiste dans la protection accordée par la société¢ a chacun de ses
membres pour la conservation de sa personne, de ses droits et de ses propriétés!.

87 « La détention du sol est un fait que la force seule fait respecter, jusqu’a ce que la société

prenne en main et consacre la cause du détenteur ; alors, sous ’empire de cette garantie
sociale, le fait devient un droit. Ce droit, ¢’est la propriété. » (M. Laboulaye, Histoire du droit
de propriété fonciere en Occident, p. 59.)

88 Constitution de 1791. Déclaration des droits, art. 2.

89 Ib., art. 17. — L’article 1 de la Constitution de 1791 contient ces paroles... « La
Constitution garantit I’inviolabilité de la propriété, ou la juste et préalable indemnité de celles
dont la nécessité publique, légalement constatée, exigerait le sacrifice. » Ces mots de
nécessité publique ont été remplacés par ceux d’intérét public dans la charte de 1814, art. 10.

90 Constitution de 1793, Déclaration des droits, art. 1 et 2.

N 1p., art. 8.



« Le droit de propriété est celui qui appartient a tout citoyen de jouir et de disposer
a son gré de ses biens, de ses revenus, du fruit de son travail et de son industrie92.

« Nul ne peut étre privé de la moindre portion de sa propriét€ sans son
consentement, si ce n’est lorsque la nécessité publique légalement constatée 1’exige, et
sous la condition d’une juste et préalable indemnité®3. »

La Constitution de I’an III débutait, comme on sait, par une déclaration des droits et
des devoirs.

On lit dans le chapitre des droits :

« Les droits de I’homme en sociét¢ sont la liberte, 1’égalité, la slret¢ et la
propriété®4.

La propriété est le droit de jouir et de disposer de ses biens, de ses revenus, du fruit
de son travail et de son industrie®. »

Et au chapitre des devoirs :

« C’est sur le maintien des propriétés que reposent la culture des terres, toutes les
productions, tout moyen de travail et tout I’ordre social.

« Tout citoyen doit ses services a la patrie et au maintien de la liberté, de 1’égalité et
de la propriété, toutes les fois que la loi I’appelle a les défendre°. »

Une des séances les plus solennelles de la Convention nationale fut celle ou Barrere,
au nom du Comité de salut public, proposa et fit adopter un décret terrible contre « les
insensés qui demanderaient la loi agraire ». Apres avoir signalé les inquiétudes et les
alarmes répandues dans les départements par les ennemis de la propriété et de la paix
publique, le rapporteur continuait en ces termes : « Si je ne croyais insensés les
hommes qui, sans savoir ce qu’ils disent, parlent de la loi agraire, je parlerais d’une
mesure que vous avez souvent employée en pareille circonstance. Ce serait de porter
une peine capitale contre ces hommes qui préchent une loi subversive de tout ordre
social, impraticable, et qui, par la destruction de toute ressource industrielle, tournerait
a la perte de ceux-la méme qui croiraient pouvoir s’y enrichir. Je propose... » A ces
mots, Barrére est interrompu par plusieurs membres de I’extréme gauche qui

92 Art. 16. — Robespierre avait proposé (séance du 24 avril 1793) de dire que la propriété
est « le droit qu’a chaque citoyen de jouir et de disposer de la portion des biens qui lui est
garantie par la loi. » C’¢était faire de la propriété une institution purement humaine, et il le
reconnaissait lui-méme trés expressément, tout en déclarant qu’elle lui paraissait nécessaire.
L’ Assemblée, malgré 1’ascendant de Robespierre alors tout puissant, repoussa sa proposition,
et reconnut la propriété comme droit naturel, consacré et garanti, mais non constitué par la loi
civile.

93 Art. 19.
94 Constitution de ’an IIL. Droits de ’homme, art. 1.
95 Ib. art 6.

96 1b., Devoirs, art. 8 et 9.



s’écrient : « La peine de mort ! » L’Assemblée se leéve tout entiere en
criant : « La peine de mort ! » Une voix se fait entendre : « Pas de décret
d’enthousiasme ! » — « Certes, continue le rapporteur, s’il est un mouvement qui ne
puisse étre trop rapide pour honorer la Convention, pour sauver la patrie, c’est celui
qui vient d’avoir lieu.... Oui, je crois que vous avez trouvé un grand moyen de
tranquillité publique, qui fera cesser a I’instant les larmes des citoyens, qui augmentera
la richesse nationale, et doublera vos ressources contre vos ennemis ; car VOus
n’existerez, la République ne sera basée que sur les biens nationaux. Or, comment les
vendrez-vous, si vous ne rassurez les proprictaires ? Comment associerez-vous les
riches au sort de votre République, si vous ne les engagez a porter leurs capitaux sur
cette terre nationale ? Je propose donc la peine de mort contre quiconque proposera la
loi agraire. »

L’ Assemblée entiere se 1éve par une nouvelle acclamation, et le président Gensonné
prononce le décret suivant :

« La Convention nationale décrete que quiconque proposera ou tentera d’établir des
lois agraires, ou toutes autres lois et mesures subversives des propriétés territoriales,
commerciales ou industrielles, sera puni de mort97. »

Il faut remonter aux origines de I’histoire pour trouver quelques petits peuples qui,
pendant un court espace de temps, ont essay¢ de se passer de la propriété individuelle.
Les lois de Crete, la constitution de Lycurgue, qui, tout en maintenant la propriété,
prescrivaient cependant la vie en commun?8, et autorisaient le vol, comme aujourd’hui
chez les Tcherkesses®?, pourvu qu’il restat ignoré, aboutirent en peu de temps a un
extréme appauvrissement de I’Etat, et eurent pour condition nécessaire la séparation
des habitants en citoyens et en esclaves. C’est a tort qu’on a prétendu que la propriéte
n’existait pas chez le peuple juif, ou qu’elle n’y avait que le caractere d’un usufruit.
Elle y était au contraire héréditaire dans toutes les tribus a 1’exception de celle de
Lévilo ; mais diverses institutions restrictives, celle surtout de I’année jubilaire!0!, la
rendaient incompléte, insuffisante, et furent cause de la constante misere de la race

97 Séance de la Convention, du 17 mars 1793.
98 Arist. Polit., liv. I1, chap. VI, § 24. Tr. fr., t. I, p. 175.
99 Koch, Voyage dans [’isthme du Caucase, t. 1, 370 sq.

100 1 ¢ Seigneur dit a la race d’Aaron : « Tu n’hériteras pas, et il n’y aura pas de part pour

toi au milieu de mon peuple ; c’est moi qui suis la part et ton héritage au milieu des enfants
d’Israél. » (Nombres, XVIII, 20.)

101 A I’époque du jubilé, qui revenait tous les cinquante ans, les ventes d’immeubles
cessaient d’avoir leur effet. Cette disposition, qui réduisait les propriétaires a ne vendre qu’un
usufruit plus ou moins long, avait pour but et pour effet de concentrer la possession de la terre
dans un certain nombre de familles.



juive, et de son infériorité dans les arts et ’industrie!02. I1 parait que le communisme a
été pratiqué de toute antiquité dans I’Inde et en Egypte par la caste sacerdotale, et plus
tard par les esséniens et les thérapeutes. Ces derniers 1’ont transmis directement aux
divers ordres religieux qui se sont formés dans le sein du christianisme dés sa
naissance, et qui, pour la plupart, font veeu de pauvreté et vivent d’aumdnes, ou du
produit d’un travail manuel, ou d’un fonds commun administré par les supérieurs, sans
aucune appropriation individuelle. La pauvreté, dans les ordres religieux, n’implique
nullement la négation du principe de la propriété. C’est un dépouillement volontaire
que les moines s’imposent par esprit de pénitence, et pour €viter les tentations!03. Le
christianisme enseigne a la fois le respect scrupuleux de la propriété dans autrui, et le
plus absolu détachement des richesses terrestres. Il fait de I’aumone un devoir strict ;
mais la pauvreté volontaire est une vertu de surérogation pratiquée seulement par ces
ames d’¢élite qui n’ont d’autre préoccupation que de gagner le ciel, et de mener, selon
I’expression d’un philosophe, la vie d’un ange dans le corps d’un homme. Saint
Francgois d’Assise, pour citer un exemple illustre et décisif, a fondé, comme on sait, un
ordre de mendiants ; et il a interdit a ces mendiants de recevoir des aumodnes en argent,
afin que chacun d’eux et I’ordre lui-méme fussent toujours pauvres. « Que la pauvreté
soit votre partage et votre viatique sur la terre des vivants, disait-il a ses freres ; et,
pour le nom de notre Seigneur Jésus-Christ, ne désirez jamais de posséder autre chose
sous le ciel. » Le méme saint, fondant une confrérie qu’il appelle le tiers ordre, et qui
n’est qu’une association laique de bonnes ceuvres, veille a la conservation de la fortune
des affiliés, et leur fait, dans le chapitre IX de ses Constitutions, une obligation stricte
de faire leur testament et de disposer de leurs biens, trois mois apres étre entrés dans la

102 Voyez un excellent article de M. Franck, Le communisme jugé par [’histoire, dans la
Liberté de penser, t. 11, p. 307.

103 11 en était déja de méme chez les thérapeutes. Voyez Philon, De la vie
contemplative, init. « Le désir d’une vie immortelle et bienheureuse a tant de pouvoir sur eux,
que, se regardant comme morts a ce monde, ils abandonnent leurs biens a leurs enfants ou a
leurs autres parents, ou, s’ils n’ont point de parents, a leurs amis. Ils croient que pour posséder
les richesses qui éclairent I’ame, il faut quitter celles qui ’aveuglent, et les abandonner a ceux
qui demeurent encore dans les ténebres. » Du reste les thérapeutes ne ressemblaient guere a
nos communistes modernes, qui doivent vivre dans les délices quand leur utopie sera réalisée.
« Dans leurs banquets, on ne présente point de vin, mais seulement de I’eau tres claire, fraiche
pour le commun, et chaude pour ceux des vieillards a qui leur caducité permet cette
délicatesse ; jamais de viande : c’est le pain qui en fait ’office, et le sel 1’assaisonnement : a
quoi, pour les friands, on ajoute quelquefois de I’hysope. » Ce régime méme n’est pas celui
des saints. « Ceux qui sont les plus pénétrés d’amour pour cette sainte doctrine, demeurent
jusqu’a trois jours sans manger. Il s’en trouve méme qui sont si remplis, ou pour mieux dire si
rassasi¢s de la vraie sagesse, qu’ils passent fort aisément jusqu’a six jours sans prendre
aucune nourriture, accoutumés a subsister du chant seul des hymnes, a peu prés comme on dit
que les cigales vivent de rosée. »



confrérie!%4. Dans plusieurs sectes protestantes, telles que les moraves ou hernutes et
les baptistes, la vie en commun a un autre caractére, et parait fondée sur la négation de
la propriété. Telle est évidemment la tendance du mormonisme, ’'un des plus
singuliers phénoménes du dix-neuvieme siécle et peut-&tre de [’histoire. Si la
république de I’Utah se soutient, et si le principe de la communauté des biens y est
rigoureusement appliqué, il y aura la pour les moralistes une démonstration toute faite,
et qui certainement confirmera leurs doctrines par une douloureuse et sinistre
expérience.

La communauté des biens n’existe pas en Turquie et en Egypte ; mais le sultan y est
maitre absolu de la propriété de ses sujets, comme de leur vie. La propriété n’y est
donc pour le propriétaire qu’un accident heureux, qui peut cesser a chaque instant. En
fait, la propriété existe chez ces peuples, quoique précaire ; en droit, ils sont soumis au
communisme. Il en résulte que chacun se hate de jouir, épuise la terre. Cette loi anti-
humaine condamne a la stérilité les deux pays les plus fertiles du monde. Voila la part,
la faible part du communisme pratique.

Quant aux théoriciens, ils n’ont rien inventé depuis la République de Platon!% qui
soit plus rigoureusement conforme a la donnée du communisme. Les femmes
communes, les enfants communs!%, les repas communs!%7, les femmes traitées en tout

104 Consultez un admirable petit livre de M. Fréd. Morin, intitulé : Saint Francgois d’Assise
et les franciscains.

105 platon avait été lui-méme devancé par Phaléas de Chalcédoine.

106  Les femmes des guerriers seront communes toutes a tous ; aucune d’elles n’habitera

en particulier avec aucun d’eux : de méme les enfants seront communs ; et les parents ne
connaitront pas leurs enfants, ni ceux-ci leurs parents. » (Platon, Républ., liv. V. Trad. de M.
Cousin, t. IX, p. 263.)

107 « Je veux qu’ils vivent ensemble comme des guerriers au camp, assis a des tables

communes. » (Platon, la République, liv. 11, ad calc. Trad. fr., t. IX, p. 191.)



comme les hommes pour les droits et pour les devoirs!o8) les charges tirées au sort,
voila un idéal complet. Rousseau reproche a Platon de n’avoir su que faire des femmes
apres leur avoir 6té tous les caractéres de leur sexe, et d’avoir entrepris d’en faire des
hommes. C’est en effet la plus grossiére des absurdités ou 1’a conduit la prétention de
refaire I’humanité en partant d’un principe unique sans tenir aucun compte de la nature
humaine ; mais il s’en faut que ce soit la seule. Il ne peut étre question de la liberte
dans un pareil systeme, ou I’on n’a pas méme la liberté de s’attacher & une femme,
d’aimer un enfant ou de vivre dans sa maison. On s’attendrait au moins a 1’égalité,
puisque I’auteur va jusqu’a livrer au sort la désignation des magistrats, et a incorporer
les femmes dans la milice ; cependant il n’en est rien, car au-dessous de ces guerriers
¢gaux entre eux, il y a le peuple des artisans et des laboureurs qui est esclave!09. Il faut
dire, a la décharge de Platon, que sa pensée pratique est surtout dans les Lois, et qu’il
n’a jamais considéré sa République que comme une utopie ; de méme que, dans sa
théologie, il s’arrétait au Démiourgos, au Dieu pére et providence, et reculait effrayé
devant I’Unité absolue, I’Unité supérieure a I’étre, Dieu immobile et impuissant de
dialectique.

L’Utopie de Thomas Morus!l0, n’est qu’une imitation assez faible de
la Républiqgue de Platon. « C’est une débauche d’esprit qui lui échappa dans sa
jeunesse, dit dom Tabarauda!!l. On y trouve de bonnes vues et un grand z¢le pour le
bonheur public ; mais il y propose des opinions assez bizarres sur le suicide, le partage
égal des biens, la tolérance des religions et plusieurs autres chimeres. » A vrai dire, les

108 Croyons-nous que les femelles des chiens doivent veiller comme eux a la garde des

troupeaux, aller a la chasse avec eux, et faire tout en commun, ou bien qu’elles doivent se
tenir au logis comme si la nécessité de faire des petits et de les nourrir les rendait incapables
d’autre chose ? » (Ib., liv. V, t. IX, p. 255.) — « Les hommes chauves et les hommes chevelus
ont-ils la méme nature, ou une nature différente ? Et si les chauves font le métier de
cordonniers, I’interdirons-nous aux chevelus ? » (/b., p. 261.) — « 1l faudra donc appliquer les
femmes a la musique et a la gymnastique, les former au métier de la guerre, et les traiter en
tout de méme que les hommes. » (1b., p. 256.) — « Ainsi les femmes de nos guerriers devront
quitter leurs vétements, puisque la vertu leur en tiendra lieu ; elles devront partager avec leurs
époux les travaux de la guerre et tous les soins qui se rapportent a la garde de I’Etat, sans
s’occuper d’autre chose ; seulement la faiblesse de leur sexe devra leur faire attribuer de
préférence la part la plus légere dans le méme service. » (/b., p. 268.)

109 Le mot d’esclave est bien dur ; Platon, en plusieurs endroits de son livre X, défend de

réduire les Grecs en esclavage. Il parle des artisans, au commencement du second livre et
ailleurs, comme s’ils €taient des citoyens. Cependant il est certain qu’il ne fait sa constitution
que pour ses guerriers ; qu’eux seuls ont des droits et du pouvoir dans I’Etat et que les artisans
sont toujours gouvernés. (Voyez la République, passim, et notamment, liv. V. Tr. fr., p. 288.)

10 pe optimo reipublicce statu deque nova insula Utopia. (Louvain, 1516 et Bale 1518.)

1 Art. Thomas Morus, dans la Biographie universelle.



communistes de Morus ne sont pas des stoiciens comme ceux de Platon, et leurs
esclaves, car ils en ont, leur servent tous les jours, dans leur ile bienheureuse, des repas
dignes de Lucullus.

Campanella, ’auteur de la Cité du Soleil, n’admet pas d’esclaves dans sa
république. Aussi le communisme n’y est-il pas absolu. Les biens sont communs, mais
la jouissance en est inégalement répartie suivant les mérites. Cette concession a
I’inégalité rend le communisme inutile, mais elle ne le rend ni juste, ni agréable, ni
raisonnable. Le chef du peuple solarien est a la fois roi et pontife. Il régne sur les
pensées et les sentiments comme sur les corps ; il a trois ministres aux départements de
la sagesse, de la puissance et de I’amour. Ces puérilités ne sont pas plus étranges que
les inventions du fouriérisme, que nous avons vues de nos jours, et ce sont les bons
logiciens qui arrivent a des conséquences de cet ordre, en parlant de la négation de la
propriété.

Nous mettons tous les jours Télémaque entre les mains de nos enfants : il ne s’en
faut guere que ce soit un livre communiste, et d’autant plus dangereux qu’il est orné de
toutes les graces du style, qu’il respire partout la douceur et la vertu, et que le nom de
Fénelon partage avec celui de saint Vincent de Paul le beau privilége de rallier toutes
les opinions dans une admiration commune. Fénelon, je I’avoue, n’enseigne pas,
comme Platon, 1’égalité absolue ; au contraire : il y aura sept classes de citoyens,
depuis les grands seigneurs vétus de blanc, et portant au cou une médaille d’or,
jusqu’aux derniers du peuple, vétus d’une couleur mélée de jaune et de blanc. Mais la
loi réglera les habits des citoyens, leur nourriture, leurs maisons, I’éducation de leurs
enfants. Des magistrats seront chargés de veiller sur les familles et sur les mceurs des
particuliers. « C’est une clémence que de faire d’abord des exemples qui arrétent le
cours de I’iniquité. » Il ne sera permis a chaque famille, dans chaque classe, de
pouvoir posséder que I’étendue de terre absolument nécessaire pour nourrir le nombre
de personnes dont elle sera composee. « Cette regle €tant inviolable, les nobles ne
pourront point faire des acquisitions sur les pauvres!!2. » On proscrira sévérement la
monnaie, invention fatale a 1’agriculture, et propre seulement a exciter 1’ambition,
I’avarice!l3, et le luxe qui ne va qu’a corrompre les meceurs. « On dit que ce luxe sert a
nourrir les pauvres aux dépens des riches ; comme si les pauvres ne pouvaient pas
gagner leur vie plus utilement en multipliant les fruits de la terre, sans amollir les
riches par des raffinements de volupté!!4. » Cette politique, enseignée sous Louis X1V,
par un saint archevéque, a I’héritier nécessaire de la monarchie, peut se résumer en
trois mots : des lois somptuaires, des lois préventives, et la loi agraire.

Faut-il s’en étonner ? Ecoutez Pascal. Il ne va pas demander la loi agraire, ni
proscrire la propriété. Il ’acceptera au contraire, en I’accablant de son mépris, non

127 elemaque, liv. X.
13 1 liv. XTV.

14 75 iy, XVIL



comme un droit, mais comme une fiction commode, qui ne vaut pas la peine de se
révolter. « Ces biens ont passé de vos ancétres a vous... Cet ordre n’est fondé que sur
la seule volonté des législateurs, qui ont pu avoir de bonnes raisons, mais dont aucune
n’est prise d’un droit naturel que vous avez sur ces choses. S’il leur avait plu
d’ordonner que ces biens, apres avoir ¢ét€¢ possédés par les peres durant leur vie,
retourneraient a la république apres leur mort, vous n’auriez aucun sujet de vous en
plaindre!!s. » Il est encore de Pascal, ce grand cri dont on dirait qu’est sorti tout le
communisme moderne : « Mien, tien. — Ce chien est a moi, disaient ces pauvres
enfants ; c’est 1a ma place au soleil. Voila le commencement et 1’image de 1’usurpation
de toute la terre!1®. »

Le grand promoteur des révolutions sociales, Jean-Jacques Rousseau, n’a pas fait
autre chose que de commenter ce passage, dans son fameux Discours sur [’origine de
I’inégalité parmi les hommes : « le premier qui, ayant enclos un terrain, s’avisa de dire
: ceci est a moi, et trouva des gens assez simples pour le croire, fut le vrai fondateur de
la société civile. Que de crimes, de guerres, de meurtres, que de miseres et d’horreurs
n’elit point épargnés au genre humain celui qui, arrachant les pieux ou comblant le
fossé, elit cri¢ a ses semblables : Gardez-vous d’écouter cet imposteur ; vous étes
perdus si vous oubliez que les fruits sont a tous et que la terre n’est a personne!l7. »

I1 est vrai que Rousseau ne tenait point a la société.

« Il ne faut point nous faire tant de peur de la vie animale, ni la considérer comme le
pire €tat ou nous puissions tomber, car il vaudrait encore mieux ressembler a une
brebis qu’a un mauvais ange!!8. » Il a tout autant d’horreur, et plus de verve que
Fénelon contre le luxe. « Ce n’est pas sans raison que Socrate, regardant 1’étalage
d’une boutique, se félicitait de n’avoir affaire de rien de tout cela. Il y a cent a parier
contre un que le premier qui porta des sabots était un homme punissable, a moins qu’il
n’elit mal aux pieds. Quant a nous, nous sommes trop obligés d’avoir des souliers,
pour n’étre pas dispensés d’avoir de la vertu!19. »

Je ne veux pas parler de Mably, qui attribuait tous les maux de I’humanité a
I’inégalité dans la fortune, dans 1’é¢ducation, dans les talents, qui expliquait cette
inégalité par la propriété, et la propriété par un abus de la force ; ni de Morelly, auteur
du Code de la nature, longtemps attribu¢ a Diderot, et qui, en établissant la
communauté des biens, chargeait I’Etat de donner a chaque citoyen son éducation, sa

115 Pascal, Discours sur la condition des grands, premier discours, éd. Havet, p. LII ; éd.
Hachette, t. II, p. 16.

116 1b., Pensées, art. 6, n° 50. Havet, p. 94 ; Hachette, t. [, p. 282.
U7y 5 Rousseau, édit. de Musset-Pathay, t. IV, p. 278 sq. — Ed. Hachette, t. I, p. 105.
118 1d., ib., Réponse a M. Bordes, t. 1, p. 134 ; éd. Hachette, t. I, p. 52.

957, Rousseau, Rép. a M. Bordes, p. 159 sq. ; éd. Hachette, p. 65.



profession, son travail, sa femme et sa nourriture!20. D¢ja nous approchons du temps
ou les théoriciens du communisme pourront réver la réalisation de leurs idées, ou
Marat écrira dans son journal, en invoquant la libert¢ de la presse, ces lignes
sanglantes :

« Quand les laches mandataires du peuple encouragent au crime par I’impunité, on
ne doit pas trouver étrange que le peuple, poussé¢ au désespoir, se fasse lui-méme
justice. Laissons la les mesures répressives des lois ; il n’est que trop évident qu’elles
ont toujours €té et seront toujours sans effet.

Dans tout pays ou les droits du peuple ne sont pas de vains titres consignés
fastueusement dans une simple Déclaration, le pillage de quelques magasins a la porte
desquels on pendrait les accapareurs mettrait fin aux malversations!2!. »

En lisant cette provocation au pillage et a I’assassinat, qu’auraient pensé ces grands
esprits, ces nobles coeurs, adversaires purement théoriques de la propriété, qui révaient
le communisme pour des sociétés idéales, et plagaient leur république sur les rivages
heureux de I’Atlantique ou dans I’ile d’Utopie ? Et qu’aurait pensé¢ Jean-Jacques
Rousseau lui-méme, malgré I'indignation qui le faisait révolutionnaire, s’il avait
entendu Babeuf devant la haute Cour de Venddme, invoquant le
Discours sur l'inégalité et la Réponse a M. Bordes!?2, pour justifier sa république des
égaux, ou nulle différence ne devait subsister que celle de 1’age et du sexe, qui devait
proscrire tous les arts, passer son terrible niveau sur les actions et sur les pensées, et,
par la haine de toute supériorité intellectuelle, condamner les hommes a la barbarie :
république farouche, dont tous les étrangers devaient étre bannis, selon cette parole
¢chappée a la misanthropie du maitre : « Si j’étais chef de quelqu’un des peuples de la
Nigritie, je déclare que je ferais €lever sur la frontiere du pays une potence, ou je ferais
pendre sans rémission le premier Européen qui oserait y pénétrer, et le premier citoyen
qui tenterait d’en sortir!23,

120" Extraits du Code de la nature, Art. ler. « Rien dans la société n’appartiendra

singuliérement ni en propriété a personne. La propriété est détestable, et celui qui tentera de la
rétablir sera renfermé pour toute sa vie comme un fou furieux, ennemi de I’humanité.

Art. 2. Chaque citoyen sera sustenté, entretenu et occupé aux dépens du public, etc. A cing
ans, tous les enfants seront enlevés a la famille et élevés en commun, aux frais de I’Etat, d’une
facon uniforme, etc. »

121 Numéro du 25 février 1793. — Cf. 1’audience du tribunal criminel extraordinaire du
mercredi 24 avril 1793 (jugement de Marat), réimpression du Moniteur, t. XVI, p. 275.

122 Babeuf prétendit que toute sa doctrine était contenue dans les écrits de Mably, de

Diderot (le Code de la nature, de Morelly, attribué¢ a Diderot), et de Jean-Jacques. Il cita
surtout la Réponse a M. Bordes, dont il fit une analyse compléte. Haute-Cour de justice de
Vendome, séance du 15 floréal an V (5 mai 1797).

1235 1. Rousseau, Réponse a M. Bordes, éd. Musset-Pathay, t. I, p. 152 ; éd. Hachette, t. I,
p. 61.



C’est quelquefois une terrible épreuve pour une théorie qu’un commencement
d’exécution ; et le communisme de Platon a ét¢ mieux réfuté par Babeuf que par
Aristote.

Le communisme a été maitre de Paris pendant deux mois ; et il I’a bralé.

2. De la nature de la propriéte.

Nous avons eu aussi de nos jours des théoriciens, dont quelques-uns ont jeté un
grand éclat et déployé un talent de premier ordre, et qui, a des degrés divers, ont
attaqué la propriété. Les systémes de Fourier et de Saint-Simon sont trop connus pour
qu’il soit utile de les caractériser. Un des plus intelligents disciples de Fourier, M.
Victor Considérant, demanda un jour a I’Assemblée nationale, de la terre et de I’argent
pour faire I’essai d’un phalanstére!24 : proposition inacceptable, mais qui, si elle avait
pu étre réalisée, n’aurait pas manqué de tourner contre lui. Et quand méme il aurait
réussi, qu’aurait prouvé une exception ? Ce que prouve contre la propriété un couvent
de moines, ¢’est-a-dire, rien.

Celui qui étudierait avec soin toutes les doctrines communistes depuis Platon
jusqu’a Babeuf, et depuis les esséniens jusqu’aux mormons, y trouverait toujours, a
travers les différences introduites par le génie des créateurs et le caracteére des peuples
et des époques, cette grande et fondamentale analogie, qu’elles aboutissent a la
négation la plus absolue de la liberté. La raison en est toute simple : on commence par
réduire I’individu a ses propres forces en le dépouillant ; et la seule société possible
pour lui dans cet état, c’est une société ou il joue le role d’esclave.

La propriété est ’arme principale de la liberté ; voila pourquoi une doctrine,
vraiment libérale, doit s’attacher a rendre la propriété stable et accessible.

Stable, car une propriété précaire n’a aucun des caractéres ni des avantages de la
propriété ; accessible, car la propriété n’est légitime que comme fruit du travail et a
condition que le travail puisse toujours la conquérir.

Dans une société bien organisée, il doit étre toujours possible d’arriver a la propriété
par le travail, et toujours facile de conserver la propriét¢ quand elle est acquise. Ces
deux points de vue de la question, conservation siire, acquisition facile, ne doivent pas
étre séparés : car si la conservation n’est pas siire, il n’importe pas d’acquérir ; et si
I’acquisition n’est pas facile (a la condition du travail, bien entendu), la conservation
n’est plus qu’un privilege. L’erreur de ceux qui ont voulu servir les prolétaires en
attaquant la propriété a consisté a détruire un bien dans la main de ceux qui en
jouissent, sans le communiquer a ceux qui en sont privés ; tandis qu’il fallait, au
contraire, fortifier la propriété dans son essence, pour la rendre utile et durable, et, par
de bonnes lois, en faciliter I’acquisition a tous ceux qui peuvent et savent agir. Toute
doctrine vraiment libérale doit se résumer en deux mots : « Sécurité de la propriéte,
liberté du travail. »

124 ggance du 14 avril 1849.



Entrons dans un couvent de stricte observance. Voila un moine ; la communauté
dont il fait partie a des terres bien cultivées, de grands bois ombreux, des cloitres
magnifiques, une église décorée de tableaux de maitres, un trésor ou les reliques sont
enchassées dans I’or ; mais le moine n’a que la vue de toutes ces richesses ; pour lui, il
ne possede rien, pas un pouce de terrain, pas une obole. Il est comme un cadavre a la
disposition du supérieur et du chapitre, comme un baton dans la main du voyageur.
L’habit qu’il porte est a la communauté : on le lui préte, il ne se I’approprie pas, méme
par I'usure ; il n’a pas sa place au cheeur et au réfectoire ; il n’a que celle ou I’appelle
chaque jour la volonté de son supérieur. Il fait, outre le voeu de pauvreté, celui de
renoncement et d’obéissance : c’est un méme vceu, mais aggravé. La pauvreté, c¢’est ne
posséder ni terre, ni argent, ni habit, ni maison, ni meuble, ni nourriture ; le
renoncement, c¢’est ne pas se posséder soi-méme. Ce moine aurait quelque chose a lui
s’il pouvait vouloir, ou méme si, ne pouvant vouloir, il pouvait penser. La méme
discipline qui regle ses heures, ses pas, ses mouvements, et qui met sur sa bouche le
sceau de I’éternel silence, impose a son esprit un symbole et un formulaire. Méme
pour sa priere, chaque syllabe lui est comptée. Par cette guerre faite a la liberté au
moyen de la pauvreté, apprenons a connaitre les liens intimes de la liberté et de la
propriété : « Etre soi », ce mot les résume 1’une et ’autre.

« Ce chien est a moi, c’est 1a ma place au soleil, voila I’image de 1’usurpation de
toute la terre. » Pascal a beau dire, il ne parle 1a que de I’occupation et de la
prescription, les deux modes les moins respectables d’acquérir, proprietatis gradus
infimus. C’est un consentement général, fondé sur un motif d’ordre public, qui
transforme en propriété, apres une certaine durée, la possession de bonne foi, propriété
justifiée par I'utilité¢ générale, et créée en quelque sorte de toutes picces par la loi. Mais
au-dessus de cette propriété purement légale, et avant elle, il y a des propriétés
constituées par la nature, et que la loi ne doit ni ne peut attaquer ou restreindre.

C’est d’abord la propri¢té de ma personne : mon esprit, ma volonté. Je suis maitre
de la pensée que je crée, du jugement que je prononce, du rapprochement que j’établis
entre mes idées par des moyens logiques, ou selon les caprices de ma fantaisie ; maitre
de la direction de ma pensée, que je puis occuper a la recherche du vrai, du beau, ou de
I’utile ; maitre de ma croyance, jusqu’a ce que je sois vaincu par 1’évidence naturelle.
Je suis maitre aussi d’arréter ou de prolonger ma réflexion, de la porter sur tel objet, de
prendre une résolution ou de m’y refuser, de la prolonger, de la modifier ; d’adopter,
de suivre un plan de conduite. Tout cela, dites-vous, c’est ma personne, c’est moi-
méme ? Non ; ce qui me constitue, c’est la volonté et I’intelligence ; mais les actes de
la volonté et de I’intelligence sont en moi, sans €tre moi ; ils sont mes créations, mon
bien le plus intime et le plus cher. Si ma pensée se traduit en paroles, si ma volonté
produit un geste, ces deux mouvements physiques, qui contiennent et expriment un
mouvement interne, m’appartiennent encore de plein droit ; ils sont a moi d’un droit si
absolu, et d’une telle évidence, qu’il semble qu’on se joue en les revendiquant. Voila
donc des propriétés que je possede si réellement, que personne n’oserait ni en
contester ni en démontrer la légitimité. C’est la liberté, dit-on, ce n’est pas la



propriété : erreur ; la propriété n’est que la liberté qui se prolonge. Il n’est pas étonnant
qu’elles soient étroitement unies, puisqu’elles ont une méme origine et un méme but.

Penser, vouloir, agir, et manifester sa pensée par un geste ; faisons un pas de plus,
modifier par ce geste une substance externe : tout cela n’est en quelque sorte que
I’expansion de la personnalité ; cependant voila une substance différente de moi, et qui
est atteinte. Je frappe, pour ainsi dire, 8 mon empreinte, cette substance dans laquelle
et par laquelle ma volonté, ma pensée s’expriment. Elle devient mon ceuvre, non dans
sa matiere, car il n’y a que Dieu qui crée ; mais dans sa forme : elle devient du méme
coup ma propriété. C’est la nature qui veut cela ; ma conscience crie ; la loi n’y peut
rien. Quiconque me prendra cette ceuvre de ma pensée et de mes mains commettra une
spoliation.

Cela est vrai de toute ceuvre, spirituelle ou corporelle ; mais commengons par le
commencement, ¢’est-a-dire par les besoins de mon corps.

Il faut manger : le fruit qui pend a cet arbre, sur cette terre qui n’appartient a
personne et que personne n’a cultivée, apaisera ma faim : je le cueille ; il est a moi. Je
tends un picge a cet oiseau qui vole au-dessus de ma téte : il y tombe ; il m’appartient.
Si un autre homme me le dispute, sans raisonner, presque sans penser, par une intuition
immédiate, je sens qu’on viole mon droit, qu’on attente & ma propriété, a ma liberté, a
ma personne, car voila les trois choses que le mot de droit embrasse. Ce n’est pourtant
la que I’occupation, le droit de premier occupant. Personne n’avait de droit sur cet
objet, et personne par conséquent ne pouvait m’empécher de le prendre. A présent que
je l’ai pris, personne ne doit me I’6ter, puisque le droit de revendication n’appartient a
personne.

Cette propriété est légitime, uniquement parce qu’elle ne blesse aucun droit. En
voici une qui est 1égitime, parce qu’elle est le droit lui-méme.

Je prends du blé sauvage dans ma main ; je le séme dans un sillon que j’ai creusé, et
J’attends que la terre, aidée de la pluie et du soleil, fasse son ceuvre. La récolte qui
croitra est-elle mon bien ? Ou serait-elle sans moi ? Je I’ai créée. Qui le niera ?
Pourquoi Rousseau viendra-t-il dire que les fruits sont a tout le monde ? C’est mon
arbre, car c’est moi qui ai choisi et coupé le plant sur un sujet vigoureux, moi qui ai
connu la place ou il pourrait jeter de profondes racines, moi qui ai creus¢ et remué la
terre, moi qui ai arrosé¢, protégé, émondé¢ le jeune arbuste. Je 1’ai créé, apres Dieu, pour
m’en abriter et me nourrir. Est-ce le fruit seulement qui est a moi ? C’est le sol. Ce
n’est pas une moisson que j’ai produite ; c¢’est une fertilité. Cette terre ne valait rien et
ne donnait rien ; quelques plantes inutiles croissaient au hasard entre les pierres ; j’ai
fouillé le sol, j’ai apporté de loin de la terre friable et fertilisante, je I’ai réchauffée par
un engrais ; je 1’ai aménagée par les pluies, j’ai conduit sur elle un ruisseau : a présent,
grace a mes sueurs, elle est fertile pour de longues années. Cette fertilit¢ est mon
ceuvre, comme la moisson ; elle est ma propriété, comme la moisson. Le fruit est a moi
; la terre est a moi. Les fruits qui sont a tout le monde sont ceux que la terre porte
d’elle-méme, sans le travail de ’homme. La terre n’était a personne ; en la fertilisant,
je I’ai rendue mienne. Suivant Locke, méme dans les produits du sol utilisés par
I’homme, les neuf dixiemes au moins, et dans la plupart les quatre-vingt-dix-neuf



centiemes de la valeur doivent étre attribués au travail humain!25. Si Rousseau nie la
propriété, c¢’est qu’il nie le droit du travail, le droit de I’ouvrier sur son ceuvre!26,

On a peine a comprendre cette négation. La moisson est le salaire de mon travail.
J’ai travaillé : je possede ; c’est la racine méme du droit. Je vois, par ma raison, que
cela est juste, et je le sens aussi ; car I’intuition de la justice est toujours accompagnée
d’un sentiment tres fort qui nous y attache. Quel est ’homme qui ne connaisse son
droit sur son ceuvre, sur son salaire ? Quel est celui qui se le voie arracher, sans crier a
I’injustice ? Quel est le corsaire qui ne se sente coupable en mettant la main sur
I’ceuvre d’autrui ? Le miel n’est pas au frelon, mais a 1’abeille. J’aurai passé¢ des mois
a la chaleur du jour, courbé sur cette dure terre, pour lui faire porter des épis ; et vous
qui étes resté pendant mon travail, nonchalamment assis a ’ombre et a la fraicheur,
vous viendrez récolter quand mes épis seront mirs ? Ni la justice, ni la nature ne le
permettent.

On peut rapprocher de la propriété gagnée par le travail la propriété accumulée par
I’épargne. Vous et moi, nous avons le méme revenu et les mémes besoins : vous
satisfaites largement vos besoins, et vous y ajoutez méme le superflu ; moi, au
contraire, qui veux assurer mon avenir ou celui de mes enfants, je me refuse le
superflu, et je me restreins méme dans mon nécessaire ; je fais donc chaque année une
épargne, tandis que vous consommez vos ressources. Cet argent est a moi ; je puis le
donner : c’est comme si je donnais mon sang. La sociét¢ ne peut s’enrichir des
souffrances que je m’impose. Je me serai 6té le pain de la bouche pour nourrir mes
enfants, et la communauté viendrait aprés ma mort les frustrer de cette part de ma
substance ? On ne saurait soutenir cette pensée. L’argent qui vient de 1’épargne
représente mes privations, comme celui qui vient du travail représente mes fatigues.
Partout et toujours je trouve la propriété identifiée avec la personnalité.

Non seulement j’ai pour moi, ouvrier, le droit, mais j’étends a mon ceuvre quelque
chose de I’amour que j’ai pour ma personne. J’aime la chose que j’ai créée ; et par
extension, la chose qui est a moi, avec laquelle j’ai vécu, qui me rappelle mes efforts,
ou seulement mes pensées et mes sentiments, sur laquelle je me sens un droit absolu,
et qui est, par la méme, une partie de ma force. L’amour de la propriété est une
extension de 1’égoisme, comme la propriété est une extension de la personnalité ; mais
cet égoisme est juste dans sa mesure ; il est nécessaire ; un homme doit se conserver et

125 Roscher, Princ. d’éc. pol., trad. par M. Wolowski, t. I, p. 107.

126 « Les sages qui connaissent les temps anciens ont décidé que le champ cultivé est la
propriété de celui qui le premier en a coupé le bois pour le défricher, et la gazelle celle du
chasseur qui 1’a blessée mortellement. » (Lois de Manou, liv. IX, stance 44. Traduction de

Loiseleur-Deslonchamps.)



se défendre!?’. Si les communistes avaient raison, la nature aurait tort ; car
certainement elle nous a faits pour aimer la propriété ; et c’est par la que la
mortification la plus sensible, celle qui cotlite le plus a notre cceur, c’est la pauvrete
volontaire, qui nous renferme, pour ainsi dire, en nous-mémes, dans notre nudité, dans
notre isolement, et nous retranche tous les liens que nous établissons par le moyen du
droit avec les substances étrangeres. Le sentiment de la propriété est si vif, qu’il
s’éveille en nous, méme pour un objet ravi au possesseur légitime. Je suis un voleur de
grand chemin, et un voleur sans scrupule ; je pars la nuit avec ma bande, a main armée
; je dévalise un convoi ; je remplis mes poches d’un or auquel je n’ai aucun droit
é¢videmment. Que quelqu’un vienne me le prendre ! non seulement je me défends,
mais je m’indigne. Ce n’est pas une contradiction ; ¢’est un instinct.

Si nous étions livrés a nous-mémes, le droit serait-il assez fort pour assurer a
I’ouvrier son salaire, au cultivateur sa moisson et son champ ? Non certes ; le droit
serait combattu par la cupidité et le besoin. L’idée de droit est en nous ; mais elle a
besoin d’étre cultivée et développée ; elle a besoin surtout d’étre soutenue par quelque
force. Beaucoup de philosophes sont partis de la pour faire de la propriété une
convention purement humaine!28 et pour répéter avec le poete :

Nam proprie telluris herum natura neque illum,

Nec me, nec quemquam statuit!29,

En parlant ainsi, ils ont confondu ce qui garantit ou réglemente la propriété avec ce
qui la fonde. Le droit est par lui-méme ; mais il a besoin d’étre armé. Les fruits
deviendraient la proie du plus fort et du moins scrupuleux, si le droit était désarmé. Le
travail serait inutile par I’incertitude du résultat. Ce serait la guerre, le régne de la
force. Mais le droit a vaincu la force, en établissant une police. Les hommes se sont
associés pour garantir a chacun par la puissance de tous, le fruit de son travail, c’est-a-
dire la propriété et la liberté. La propriété et la liberté, ¢’est dé¢ja le droit, mais le droit
impuissant ; la société, c’est le droit armé : la force collective mise au service du droit
individuel, de la propriété et de la liberté individuelles. Ainsi la loi naturelle fonde la
propriété, et la loi écrite la consacre. Elle la garantit, la défend contre la force privée
par la force publique. Elle ne luit donne pas la perpétuité, mais elle la lui assure. Voila
le role de la loi.

127 "By 88 kai TPOG NOOVIV ApvONTOV 660V droeépet TO vouiley 110V Ti. M| yap ov pdatnv
TV TPOg avTOV avTdC Exel eiMav Ekactoc, GAL Eott TodTo Puokov. To 8¢ eilavtov givar
yéyetat dikaimg: ovk €Tl 0€ TODTO TO PIAETV £0VTOV, GAAL TO HOAAOV T) O€T PAETV, KoBAmEP
Kal O euoxpruatov. « Du reste, on ne saurait dire tout ce qu’a de délicieux I'idée de la
propriété. L’amour de soi, que chacun de nous posseéde, n’est point un sentiment répréhensible
; ¢’est un sentiment tout a fait naturel, ce qui n’empéche pas qu’on blame a bon droit
I’égoisme qui n’en est que I’exceés, comme on blame 1’avarice, quoiqu’il soit naturel a tous les
hommes d’aimer I’argent. » (Arist., Polit., liv. IV, chap. 11, § 6. Trad. fr., t. I, p. 105.)

128 Hobbes, Leviathan, 24 ; Montesquieu, Esprit des Lois, XX VI, XV.

129 Horace, Satires, 11, 2, v. 128 sq.



C’est donc se tromper sur I’origine de la propriété que de la considérer comme un
fait purement social, ou comme un fait purement naturel. C’est un fait social fondé sur
un fait naturel. Reconnaissons seulement que quand méme la propriété n’aurait pas été
un droit naturel, les législateurs n’auraient pas pu s’en passer, parce qu’il n’y a sans
elle ni travail, ni liberté, ni société. On n’a eu besoin que de la constater et de la
garantir ; mais si elle n’avait pas dé¢ja existé dans la nature des choses, force aurait éte
de la créer de toutes picces. Et non seulement il faut qu’elle soit, mais il faut qu’elle
soit stable. Pour défricher un champ, il faut quelquefois y enfouir un capital qui restera
improductif pendant trente ans, pendant cinquante ans. A chaque instant, I’agriculture
exige un capital que la prochaine moisson ne rend pas. Méme nécessité, et par
conséquent mémes droits dans 1’industrie. Toute amélioration, toute création suppose,
exige la stabilité. Il ne suffit pas que la propriété soit immédiatement garantie contre la
force ; elle doit encore étre garantie méme contre la loi par la durée. De 1a la
prescription, qui représente et fonde le repos. Aprés vingt ou trente ans, selon les cas,
de possession de bonne foi, la propriété ne peut plus €tre contestée. Nul n’a le droit
d’invoquer un passé toujours obscur, et d’inquiéter le petit-fils ou ’arriére-petit-fils de
I’acquéreur pour quelque vice de forme ou quelque autre difficulté réelle, mais
oubli¢e, et sur laquelle trente années ont passé. La pensée humaine a besoin d’un
terme : ¢’est I’axiome ; et les contentions humaines ont besoin aussi d’un terme : ¢’est
la prescription.

Mais, dit-on, qui attaque la propriété ? Personne, je le veux bien ; au moins
personne de sens¢ et d’honnéte. Il en résulte que mes paroles sont inutiles, mais non
pas qu’elles soient fausses. Mettons, si vous voulez, que la propriété dans son principe
est au-dessus de toute contestation. Tout le monde accorde le droit de 1’ouvrier sur son
salaire, du laboureur sur son champ. C’est un grand pas de fait, car les fruits ne sont
plus a tous, mais a celui qui a semé, et le champ n’est plus a tous, mais a celui qui a
fertilis€. Il faut voir a présent s’il n’y a pas d’autre origine de la propriété que celle-la,
et si I’on ne peut posséder légitimement qu’a la condition d’avoir produit.

Posons nettement la question. Le travailleur a droit a son salaire, le laboureur a son
champ, voila ce qu’on accorde ; mais on ne veut pas admettre d’autre origine de la
propriété, si ce n’est tout au plus I’échange. Or, ce n’est pas seulement, comme on le
croit, restreindre les origines de la propriété, c’est restreindre le droit méme de
propriété dans la main du propriétaire, et refuser d’un co6té ce qu’on accorde de ’autre.

La démonstration en est facile!30. Vous convenez que I’ouvrier a droit au salaire et
le laboureur a la récolte ; mais quel droit ? un droit absolu, ou un droit limité¢ ? S’il est
propriétaire, il a un droit absolu, a moins que vous ne changiez le sens des termes ; car
la propriété est le droit d’user et d’abuser. S’il n’a qu’un droit limité, il faut avoir le
courage de soutenir que le laboureur n’est pas propriétaire de la moisson qu’il a semée.
Et alors, il vous restera a dire quel est précisément le droit que vous lui accordez sur le
fruit de son travail. Est-ce le droit de s’en servir pour 1’apaisement de ses besoins les
plus nécessaires ? et restreignez-vous ainsi toute la vie de I’homme a satisfaction des

130 Relisez le livre De la Propriété, publié en 1848, par M. Thiers.



besoins animaux ? Vous ne dites pas cela, il y aurait trop a rougir. Est-ce le droit de
jouir immédiatement, mais sans capitaliser, sans emmagasiner ? D’ou viendrait cette
restriction ? Il est tout simple de prévoir les mauvaises saisons, les maladies, les
chomages. La croisade entreprise contre la propriété ne peut avoir pour but la
proscription de I’épargne. Est-ce enfin le droit pour I’ouvrier de jouir comme il
I’entendra du fruit de son travail, a condition qu’il en jouira tout seul, et sans en faire
part a personne ? Il le faut bien ; car si vous lui laissez le droit de donner, vous
concédez au donataire le droit de posséder ce qui a été gagné par le travail d’un autre ;
et, des lors, il y a deux origines de la propriété, la propriété gagnée et la propriéte
donnée.

Maintenant, de bonne foi, est-il possible d’interdire a celui qui a légitimement
gagné un bien, le droit d’en faire ce qu’il lui plait ? Cette moisson que j’ai produite, ou
serait-elle sans moi ? Elle ne serait pas. C’est une richesse que je n’ai prise a personne,
je l’ai créée. J’ai un droit sur elle, puisque je I’ai créée : quel autre que moi peut
prétendre a un droit quelconque sur cette méme moisson ? Le champ sur lequel elle a
poussé n’avait pas de maitre. Personne, excepté moi, n’a travaillé¢ pour la produire. La
semence dont elle est sortie n’appartenait a personne, si ce n’est & moi. Ainsi, d’abord,
mon droit est entier, et ensuite, le droit de tout autre est nul. Il est donc impossible,
pour deux raisons, de limiter mon droit : parce qu’il est absolu, et parce qu’il est seul.
Donc le travail crée le droit de posséder, et le droit de donner ce qu’on posséde.

Ce nouveau droit, le droit de donner, est certainement inhérent a la nature de la
propriété ; il est constitutif du droit de propriété. Jouir d’un bien, sans pouvoir le
donner, c’est en €tre usufruitier, ce n’est pas en &tre propriétaire. Il faut bien que je
puisse donner, puisque j’ai besoin de donner, encore plus peut-étre que de recevoir.
N’ai-je pas un cceur ? Quand je vois une misere, mon premier besoin n’est-il pas de la
soulager ? Jouir, dites-vous ? N’appelez pas cela jouir, s’il s’agit de jouir tout seul!3!.
C’est la nature elle-méme qui a établi le droit de donner, comme c’est elle qui a établi
le droit de posséder.

Non seulement la société n’a pas le droit de m’empécher de donner, mais elle n’y a
pas intérét. Au contraire, I’intérét social est que les ames généreuses soient stimulées
par l’attrait de la bienfaisance, que la propriét¢ ne devienne pas a chaque déceés
I’occasion d’une bataille ; qu’elle ne soit pas viagere, et que celui qui 1’a créée ou
améliorée puisse connaitre a I’avance et choisir les mains qui la conserveront, qui la
développeront. L’homme travaille a peine un quart de siecle : il faut au progrés de la
société de longs travaux, plusieurs vies dépensées sur une méme ceuvre, et par
conséquent la propriété transmise. Méme dans la sphere la plus restreinte de 1’activité
privée, pour la culture d’un champ, la perpétuité de la propriété, c’est-a-dire sa
transmission, est nécessaire. Cela est si évident que, s’il y a un propriétaire et un

BL aAn unv kol 1o yopicacOot kai fondijcat eiroig 1 EEvorig 1 €Taipoig fidiotov: O yivetan
g kTNoewg 1diag obong. « C’est un grand charme que d’obliger et de secourir des amis, des

hoétes, des compagnons : la propriété individuelle nous assure ce bonheur-1a. » (Polit., liv. 11,
chap. II, § 6. Trad. fr., t. I, p. 105.)



fermier, et que le bail ne soit pas a long terme, la terre souffre, la culture n’est faite
qu’en vue de la plus prochaine récolte ; on ne peut tenter aucune des améliorations qui
demandent un gros capital, et dont la dépense n’est compensée que par plusieurs
années de bénéfices.

Que serait-ce si nous parlions des routes, des canaux, des endiguements ; de la
création d’une maison de commerce ou d’une manufacture ; de 1’exploitation d’une
mine ? Si la propriété n’est pas transmissible, vous serez infailliblement conduits a
transformer 1’Etat en entrepreneur général, et a oter toute liberté aux travaux des
citoyens. C’est qu’on ne peut ni détruire la propriété, ni méme la restreindre, sans
mettre immédiatement la liberté en péril.

Or, dés que le droit de donner est admis, le reste va de soi. Car, si I’on peut donner,
on peut vendre, c’est-a-dire €changer ; on peut tester, c’est-a-dire donner sans se
dépouiller, donner apres la mort. Le droit de tester, qui prolonge la volonté humaine
au-dela de cette vie, convient a une 1égislation spiritualiste. Je vous donne mon champ
pour en jouir a I’instant méme ; ou : je vous donne mon champ pour en jouir quand
vous aurez vingt ans ; ou encore : je vous donne mon champ pour en jouir quand je
serai mort, c’est le méme droit de donner, ou plutot, c’est le méme droit d’user et
d’abuser de sa propriété.

I1 est clair que, si je puis donner, je puis donner a qui je voudrai, a ma femme, a mes
enfants, a mes fréres, comme a des étrangers. Ici encore la société n’a ni droit ni intérét
pour limiter mon droit ; au contraire, il est de son intérét de favoriser la famille, parce
que la solidarité de la famille et tous les sentiments qu’elle engendre et qu’elle nourrit
lui sont utiles, et I’hérédité d’une méme propriété dans une méme famille, parce que
cette propriéteé, ainsi transmise sans intervalle de pere en fils (le mort saisit le vif), a
plus de chance d’étre bien soignée et bien développée, et que tout accroissement de
richesse profite en méme temps, quoique inégalement, au propriétaire et a la société.

C’est ainsi que I’hérédité est comprise dans le droit de donner, le droit de donner
dans le droit de posséder ; que le droit de posséder résulte nécessairement du droit de
travailler ; et que le droit de travailler n’est que 1’extension légitime, nécessaire, du
droit d’étre libre, du droit de se posséder soi-méme. La propriété héréditaire, le droit
de travailler, et le droit d’étre libre, sont trois différents droits qui ont une méme
source, et qui ne peuvent ni périr ni se relever I’un sans 1’autre.

Nous venons d’établir que la propriété est le droit ; mais voyons, si on la
supprimait, ce qu’on mettrait a la place. Allons aux extrémes. Supprimons purement et
simplement la propriété. Disons avec Rousseau que la terre n’appartient a personne, et
que les fruits sont a tout le monde. Voici en deux mots la conséquence : c’est qu’il n’y
aura plus de fruits, et que la terre ne vaudra plus la peine d’étre possédée.

En effet, il y a bien quelques provinces qui donnent des récoltes presque sans labeur
; le nombre n’en est pas grand ; partout ailleurs, c’est-a-dire presque partout, il faut
vaincre la nature. « L’homme fait la terre!32. » Il faut la remuer, la fumer, la semer ; il
faut I’aménager, 1’arroser, la drainer ; il faut choisir la semence, surveiller la pousse

132 Michelet, Le Peuple, p. 11.



des grains, sarcler I’ivraie, chasser les oiseaux et les insectes. Qui fera cela, s’il n’est
stir de ne pas étre troublé dans son travail, ou inquiété dans ses récoltes ? Qui gardera,
pendant une année, une terre improductive ? Qui tirera la pierre de la carriere, qui la
taillera, qui la voiturera ? Qui creusera des fondations ? Qui élévera pierre a pierre un
édifice ? Qui batira des digues contre les inondations, ou aplanira des routes pour les
charrois ? Qui plantera des foréts ? Qui détournera le cours d’un ruisseau ? Qui
prendra, sur la consommation de I’année, la semence nécessaire pour 1I’année a venir ?
Qui ¢élevera des greniers, qui creusera des silos ? S’il n’était question que de chasse ou
de péche, nous nous passerions du droit de propriéte, ou nous le réduirions au droit de
premier occupant ; mais aussitot qu’il s’agit de culture et d’industrie, supprimer la
solidarité de I’espece humaine, et nous réduire d’un coup a notre isolement, a notre
néant, c¢’est rendre tout progres impossible, nous condamner a la faim, a la guerre, au
jour le jour ; c’est nous Oter le temps, et presque le droit de penser. Sur la terre
labourés, fertilisée, il y a place pour la famine : que sera-ce sur une terre inculte ? Cent
hectares de terre nourrissent mal un sauvage ; un demi-hectare de terre cultivée nourrit
bien le laboureur. Nous qui n’avons ni armes, ni instincts naturels, nous ne pouvons
pas tomber au niveau de la brute : nous sommes précipités bien au-dessous d’elle, des
que la société nous manque. C’est la raison qui nous rachete ; c’est 'immortalité, la
liberté. Faites de nous des esclaves de la faim, des animaux en quéte d’une proie : que
devenons-nous avec nos grands besoins et notre faiblesse ? Il faut de toute nécessité
que notre travail centuple la fertilité de la terre, pour que nous ayons le temps et les
moyens d’étre des hommes.

Mais, nous dit-on, il ne faut pas raisonner comme si la société s’en allait avec la
propriété. La société sera propriétaire, et nous serons usufruitiers. Ce que chacun ne
pourrait pas, et ne voudrait pas faire dans son isolement, la société I’ordonnera dans
I’intérét de tous. Elle pensera au lendemain. Elle prescrira de grands travaux ; elle
fertilisera, elle fera des réserves. Elle verra mieux 'intérét général que n’auraient pu
faire les propriétaires isolés, aveuglés par I’esprit de conservation et d’usurpation ;
ainsi les travaux seront mieux congus, et en outre, ils seront mieux dirigés, car la
société ne sera pas pressée d’en finir, elle n’aura personne a tromper ; elle-méme fera
le travail, le recevra, en jouira. Les richesses s’accroitront ; elles seront mieux réparties
; au lieu de la propriété, qui est aveugle, et qui suit la naissance et toutes les chances
aléatoires de la vie, c’est I’Etat intelligent, c’est le souverain quel qu’il soit, citoyen ou
prince, qui fera la répartition. Voila la thése. Elle est pitoyable.

L’Etat, dont on parle sans cesse, cette intelligence merveilleuse qui embrasse,
comprend et dirige tout, qui n’a ni intérét propre, ni préjugé ; qui a toujours une
autorité suffisante pour empécher et pour prescrire, qui distribue la tache et le salaire,
sans embarras, sans injustice, sans erreur, et qui nous rend tous heureux a si bon
march€, sans nous connaitre, et sans se soucier de nos aptitudes et de nos aspirations,
I’Etat, aprés tout, n’est qu’un mot abstrait : il se personnifiera dans un prince, dans un
magistrat, dans une assemblée. Voila aussitot I’intérét particulier qui revient, et toutes
les passions a sa suite, et I’ignorance, et I’indifférence ; car dans cette immense
communauté, personne ne poursuit un but prochain ; la récompense ne suit pas



immédiatement le travail comme sous le régime de la propriété. Le grand travailleur
n’est qu’une grande dupe. L’égoisme consistait, dans la propriété, a ne travailler que
pour soi ; et il consistera, dans la communaute, a ne pas travailler du tout. Il ne s’agit
pour personne de bien remplir sa tdche, mais seulement d’intriguer pour arriver au
pouvoir. Oisifs ou laborieux, il n’importe ; quiconque arrive au pouvoir, jouit du
travail commun, et quiconque reste dans une condition privée, flt-il un héros ou un
homme de génie, travaille sans jouir, ou ne jouit que sous le bon plaisir de ses maitres.
Il y a tout profit, sous un tel régime, a déserter 1’atelier et 1’armée pour la place
publiquel!33 ; et quand on parle au peuple, dont il faut avant tout capter la faveur, la
seule ¢loquence est de deviner sa passion et de la servir. Certes, la vie publique est
bonne, mais avec la liberté, et quand la petite et la grande ambition ont d’autres
déboucheés que la politique. Ici, le souverain seul garde quelque chose de la nature
humaine, le reste du peuple étant réduit a 1’état de machine. Qui désigne a chacun sa
tache ? Le souverain. Qui prévoit et juge les aptitudes ? Le souverain. Qui distribue et
surveille le travail ? Le souverain. Qui emmagasine les produits pour les distribuer
ensuite ? Le souverain. Qui fait aux besoins et aux appétits leur part ? Le souverain,
toujours le souverain. Il faut supposer, quelle que soit son origine, qu’il connaitra les
choses et les hommes, qu’il aura toutes les aptitudes, et surtout qu’il sera incapable
d’injustice. Il faut supposer aussi que les citoyens se passeront de choisir leur carriére,
de se créer une méthode, de travailler a leurs heures, de s’intéresser a leur travail et
aux produits de leur travail, de suivre, dans la satisfaction de leurs besoins et dans
leurs plaisirs, leur gott et leur fantaisie : hypothéses sans conséquences. Aucun ne se
trompera, parmi ceux qui gouvernent ; aucun ne souffrira, parmi ceux qui obéissent.
Choisir son travail, ses relations, ses affections, cacher sa vie, diriger ses propres
affaires, aimer ses enfants d’un amour exclusif, les suivre dans leurs débuts avec
anxiété, ¢tudier leur coeur, guider leur esprit, développer leur sens moral, créer pour
eux un patrimoine, avoir sa valeur propre et son rdle original dans la communaute,
participer au pouvoir dans une juste mesure pour garantir son indépendance, chimeres
que tout cela ! Il vaut mieux que la propriété périsse, et que le citoyen ne soit qu’un
ouvrier de 1’atelier commun, un convive de la table commune. Cet assujettissement
absolu, cette immolation du moi sont indispensables a notre bonheur, sans que
I’humanité s’en soit doutée jusqu’ici. Nous n’avons ni le droit ni le besoin d’étre libres
; nous croyons aimer la vie sépar¢e, le foyer domestique, la terre que nous avons
fouillée, I'outil auquel notre main s’est habituée : autant d’illusions. Nous nous
trompons sur nos droits et sur nos plaisirs. Il y a un homme qui connait mieux que
nous notre génie, notre force, notre cceur ; c’est Babeuf. Il ménera ’humanité comme
un caporal prussien méne son escouade : agenouillez-vous, levez-vous, marchez en
avant, tournez la téte a droite, mangez a la gamelle ! Il nous délivrera du fardeau de
nous-mémes. Etrange bizarrerie ! Les communistes prennent le méme chemin, pour

133 Coest en ce sens que Th. Hobbes, parlant de la démagogie, I’appelle une aristocratie
d’orateurs. (Corps politique, part. 11, chap. II, § 5.)



nous rendre heureux en ce monde, que saint Ignace de Loyola pour mortifier ses
disciples, et leur faire gagner le ciel par la pénitence.

Prenez garde que, dans le communisme, le communisme absolu est seul logique. Il
faut aller, comme Platon, jusqu’a supprimer la famille. C’est grand dommage qu’il
n’ait pas réussi, malgré ses efforts, a supprimer la différence des sexes. Toute
concession faite a I’inégalit¢ ramene la propriété a sa suite. Toute la nature humaine
rentre dans la sociét¢ humaine par cette bréche, quelque petite qu’on la fasse.
Accordez-vous la propriété viagere ? Aussitot voila des riches et des pauvres. Donnez-
vous la propriété complete, mais exactement mesurée, tant d’acres de terre par téte de
citoyen ? Vous ne ferez pas qu’un sol ne soit pas plus ingrat que I’autre, ni un ouvrier
moins bien portant ou moins habile. Vous ne saurez ou placer les femmes, peu propres
aux travaux fatigants, exposées a 1’attaque, incapables de se défendre, condamnées a
I’impuissance pendant les meilleures années de leur vie, et pour lesquelles il ne peut y
avoir d’autre €galité que le mariage, ou elles trouvent les soins et la protection dont
elles ont besoin, avec des fonctions appropriées a leurs aptitudes et a leurs gotts.
Mémes difficultés si, renongant a la propriété géométriquement répartie, vous vous
bornez au salaire. Le salaire sera-t-il égal ou inégal ? Le salaire égal, c’est la plus
désastreuse des combinaisons €économiques et la plus criante des injustices morales.
Essayez de rétribuer également un manceuvre, qui gagne de ’argent dés le premier
jour, et un ouvrier habile, qui a fait dix ans d’apprentissage ! Ce n’est 1a que la
moindre difficulté. Entreprenez-vous, au contraire, de mesurer le salaire d’apres les
besoins ? Que Dieu vous assiste dans la tiche gigantesque d’estimer tous les besoins et
de proportionner tous les salaires ! Que ferez-vous, a ce compte, du mérite et du
démerite ? C’est un principe avec lequel il faut compter : quand vous le banniriez de la
république, il resterait vivant dans le cceur de I’homme. Quoi ? le méme traitement
pour 1’assassin et le sauveur ? pour Newton et pour un idiot ? Une société sans peines
et sans récompenses ? une société qui prendra le métier a tisser des mains de Jacquard,
et lui interdira de s’en servir ? une société qui dépouillera violemment le laboureur de
la moiti¢ de sa récolte pour en gratifier un débauché, un oisif ! Cette égalité des
salaires, soit qu’elle tienne ou non compte des besoins, est la pratique méme de
I’iniquité ; c’est la spoliation du fort par le faible, du travailleur par 1’oisif. Vous ferez
donc malgré vous des salaires inégaux, et, par conséquent, des citoyens inégaux : au
bout de quelques jours, vous aurez des riches et des puissants!34. Je vois bien ce que
vous avez perdu a remplacer la propriété par des salaires ; je ne puis voir ce que vous y
avez gagné. Vous avez perdu la liberté, que vous faites profession de dédaigner ; et
I’égalité, a laquelle vous sacrifiez toutes choses, vous échappe.

134 « 11 ne fallait pas une révolution sans doute pour apprendre a I'univers que I’extréme

disproportion des fortunes est la source de bien des maux et de bien des crimes ; mais nous
n’en sommes pas moins convaincus que 1’égalité des biens est une chimeére. Pour moi, je la
crois moins nécessaire encore au bonheur privé qu’a la félicité publique. Il s’agit bien plus de
rendre la pauvreté honorable que de proscrire I’opulence » (Robespierre, séance de la
Convention du 24 avril 1793.)



Vous parlez, et méme trop souvent, du bonheur, comme s’il était I’unique but de
I’homme, comme s’il dépendait uniquement de I’abondance extréme,

Divitiis homines an sint virtute beati!35,

et comme s’il ne tenait qu’a vous de nous le donner. Est-ce que votre systéme va
nous enrichir, est-ce qu’il va nous purifier ? Qu’espérez-vous ? En toutes choses, et
surtout en politique, il faut toujours considérer [ 'autre coteé!30.

Le bonheur que les communistes nous promettent tiendra-t-il a une plus grande
production et a une meilleure répartition de toutes les choses nécessaires a la vie ?

Ou bien a la suppression de ces inégalités sociales qui, en satisfaisant 1’orgueil et
I’ambition de quelques-uns, condamnent le grand nombre a I’humiliation et a
I’obéissance ; de ces apres compétitions dont la richesse est I’objet ; des crimes, des
mauvaises passions qu’elle engendre, de 1’¢lément de dissolution qu’elle introduit dans
les familles et dans I’Etat ?

Mais c’est une folie de prétendre qu’en substituant I'intérét général a I’intérét
particulier comme stimulant du travail et la prescription d’un magistrat a la libre
vocation du citoyen, vous allez augmenter la masse des produits de la fabrication
humaine. Vous n’engendrerez que 1’indifférence, le travail languissant, mal congu, mal
réparti ; vous vous ruinerez en frais d’administration. En remplacgant la nature par le
réglement, vous n’aurez fait qu’organiser la misére.

Il n’est pas plus raisonnable de compter que nous allons vivre fraternellement quand
nous n’aurons plus de propriété a conquerir ou a défendre!37. Est-ce donc la propriéte
en elle-méme qui fait I’objet des convoitises, ou les biens dont elle est la source ? Si
vous voulez qu’il n’y ait plus de lutte, changez notre cceur. Tant que les hommes seront
des hommes, ils aimeront la puissance, ’éclat, les plaisirs, ils lutteront pour les
obtenir. Vous faites une réforme d’enfants. Parce que 1’argent est 1’objet actuel de la
lutte, vous supprimez 1’argent et vous dites : « On ne luttera plus ! » Erreur ; il n’y aura
qu'un symbole de détruit, les mémes hommes lutteront pour les mémes causes.
Aujourd’hui la lutte a pour instrument le travail, parce qu’il s’agit de gagner ; en
communauté, elle aura pour instrument 1’intrigue, parce qu’il s’agira d’avancer.
L’ambition, qui pousse tant d’hommes dans les ateliers, les en chassera des qu’au lieu
d’arriver au pouvoir et aux plaisirs par I’argent, on arrivera aux plaisirs par le pouvoir.
La communauté de vie ne fera que rendre les luttes plus fréquentes et plus

135 Horace, Sat., liv. 11, sat. VI, v. 73 sq.

136 "By §¢ Sixonow U Hovov Ayetv 6GMV GTEPNGOVTOL KOAKMY KOWVMVIGOVTES, GAAN Kol
domv dyaddv: eaivetar §' eivar maumay advvatog 6 Piog. « Il serait juste d’énumérer non pas
seulement les maux, mais les avantages que la communauté détruit. » (Arist., Polit., liv. I,
chap, I, § 9. Trad. fr., t. I, p. 107.)

137 ‘Eyiuota 8¢ kai dikat, kol 6co dAla Toig TOAESY DIAPYEY ENGL Kakd, TavO' VTapEet
Kol TouTolc. « Quant aux dissensions, aux proces et aux autres vices que Socrate reproche aux

sociétés actuelles, j’affirme qu’ils se retrouveront tous sans exception dans la sienne. »
(Arist. Polit., liv. 11, chap. I1, § 13. Trad. fr., t. I, p. 3.)



intolérables!38. Platon, le maitre du communisme, a jeté a tous les communistes futurs
la plus sanglante ironie, en supposant, au début de sa République, qu’il faisait sortir de
terre toute une génération d’hommes faite expres pour supporter, sans mourir de
douleur et d’ennui, le régime de la communauté.

Parmi les suppressions auxquelles vous obligera votre entreprise de bonheur, il en
est dont ’humanité aura quelque peine a s’accommoder ; la famille, qui périra dans la
vie commune, I’amour que votre réglement étouffe et abétit, la liberté de conscience,
impossible dans cet enchainement général : des esprits libres dans des corps esclaves !
la poésie et les arts, qui ne vivent pas sans vocation libre et sans gloire ; le luxe, autre
ingrédient du bonheur humain, dont tous les stoiciens du monde ne détruiront pas
I’utilité. Le luxe extravagant est a blamer, mais il nous faut quelque luxe. Une société
de quakers serait bien ennuyeuse et bien malheureuse!?®. Un peu de montagnes, de
grace ! Cela fait bien, méme vu de la plaine.

Mais quand méme vous trouveriez tous les hommes disposés a se sevrer de toute
fantaisie et de toute originalité, a se laisser imposer un ¢€tat, une tache, a travailler
selon le réglement, a livrer leur ceuvre aussitoét qu’elle est produite, a recevoir d’un
magistrat tout ce qui est nécessaire a leurs besoins et a leurs plaisirs ; quand méme ils
renonceraient a se choisir une épouse, a €lever leurs enfants, a suivre leur propre gofit
dans le choix d’une habitation et dans la maniére de vivre ; et quand méme, en
généralisant outre mesure le systéme de I’association, et de 1’association forcée, vous
ne péririez pas sous la tache de régler tout le travail, de gouverner tous les ouvriers,
d’emmagasiner tous les produits, de les porter sur les points ou ils sont le plus
nécessaires, de les répartir entre les citoyens proportionnellement a leurs besoins ou
proportionnellement a leurs mérites : cet homme, qui était une passion et une volonté,
devenu, par votre coup de baguette, un mécanisme, fiit-il mieux nourri, mieux habillé,
mieux logé qu’aujourd’hui, n’en sera pas moins le plus misérable de tous les étres. La
source de sa misere sera en lui-méme, dans son amour de la liberté. Il n’est pas fait
pour étre un instrument passif dans la main d’un magistrat. Il faut qu’il lutte, qu’il
travaille librement, qu’il souffre méme, pour pouvoir jouir. Babeuf avait un moyen

138 ‘Ohog 6¢ 10 oulijv Kol KOW®VEV T®V AvOpOTIKOY TavIov YoAendv, ... Ankodot &' ai

16V cuvanodumy Kowvoviot: ... "Ett 8¢ 10V 0gpamdviny To0To1g HAMGTO TPOGKPOVOLEY O1G
nmAeloto Tpocypodueda TPOg TG dlakoviag Tag £ykvukAiiovg. « Entre les hommes, généralement,
les relations permanentes de vie et de communauté sont fort difficiles... les réunions de
voyageurs le prouvent... et parmi nos domestiques, n’avons-nous pas surtout de l’irritation

contre ceux dont le service est personnel et de tous les instants ? » (Arist., Polit., liv. 11, chap.
IL, § 3. Trad. fr., t. I, p. 103.)

139 "Eq1 8 8ot cOPPOVAOS HEV ToAOPwS 0& (v, AAAd Bertiov 8pog T0 cOEPOVOS Kai
glevbeplog: yopig yap EkaTéP® T@® PEV TO TPLEAV AKOAOVONGEL, TG O 10 émmdvemg. « Une vie
sobre peut étre fort pénible. Sobre et libérale elt été une définition beaucoup meilleure. Si

I’une des deux conditions vient & manquer, on tombe ou dans le luxe ou dans la souffrance. »
(Arist., Polit., liv. 11, chap. 111, § 5. Trad. fr., t. [, p. 121.)



bien simple de savoir si I’humanité s’accommoderait de ce bonheur imposé : ¢’était de
demander a un ouvrier malaisé s’il troquerait ses guenilles contre une livrée de laquais.

— Attaché ? dit le loup. Vous ne courez donc pas

Ou vous voulez ? — Pas toujours ; mais qu’importe ?

— Il importe si bien !...

Quelques communistes, il est vrai, parlent de libert¢ comme le reste des hommes :
c’est un air de bravoure que tout le monde aime a chantonner. Liberté, grand Dieu ! La
liberté entre chez moi a mesure que I’Etat se retire. Si je n’ai pas, par la propriété, les
moyens de résister, d’agir et au besoin de m’isoler, je n’ai aucune liberté : tout le secret
de la propriété est 1a ; se gouverner soi-méme, ou s’absorber dans la vie commune.
Dans les pays d’esclavage, I’esclave a pourtant un moyen, une espérance de liberté :
c’est le pécule.

Avec le régime de la propriété, I’activité humaine a une double voie pour se
développer. Elle peut se donner carriére dans I’Etat ; elle peut se replier dans les
affaires privées, et la encore, produire de grandes ceuvres, exercer une grande
influence. De deux citoyens, 1’un brillera dans les assemblées politiques, 1’autre
fondera une usine, une puissante maison de commerce. Le dégolt des affaires
publiques ne jettera personne dans I’impuissance ou dans I’inaction. On aura une
patrie dans la patrie, un refuge contre le tyran, une citadelle pour y abriter sa
personnalité. Tot ou tard, la bonne organisation de la propriété détruira la mauvaise
organisation politique ; car la propriété bien organisée, en créant des intéréts légitimes,
crée aussi des forces au service de ces intéréts. C’est ainsi que 1’aristocratie nobiliaire
est impossible en France avec ’article 745140 ; aussi le gouvernement de Charles X
avait-il tent¢ de 1’abroger ou de I’atténuer ; cette victoire, s’il I’avait obtenue, aurait

140 Art. 745. Les enfants et leurs descendants succédent a leurs pére et mere, aieuls,

aieules ou autres ascendants, sans distinction de sexe ni de primogéniture, et encore qu’ils
soient issus de différents mariages.

« Ils succédent par égales portions et par téte, quand ils sont tous au premier degré et
appelés de leur chef ; ils succédent par souche, lorsqu’ils viennent tous ou en partie par
représentation. »

Cet article, dont le principe avait été voté le 4 aoht 1789, ne fait que reproduire le décret du
15 mars 1790, titre I, art. 11, et celui du 8 avril 1791, dont voici le texte :

« Art. 1. Toute inégalité ci-devant résultant entre héritiers ab intestat, des qualités d’ainés ou
de puinés, de la distinction des sexes ou des exclusions coutumieres, soit en ligne directe, soit
en ligne collatérale, est abolie. Tous héritiers en égal degré succéderont par portions égales
aux biens qui leur sont déférés par la loi, le partage se fera de méme par portions égales dans
chaque souche, dans le cas ou la représentation est admise.

« En conséquence, les dispositions des coutumes ou statuts qui excluaient les filles ou leurs
descendants du droit de succéder avec les males ou les descendants des males, sont abrogées.

« Sont pareillement abrogées les dispositions des coutumes qui, dans le partage des biens
tant meubles qu’immeubles d’'un méme pére ou d’'une méme mere, d’'un méme aieul ou d’une
méme aieule, établissent des différences entre les enfants nés de divers mariages. »



plus fait pour la contre-révolution, que la restauration méme de la monarchie!4!. Il n’y
a qu’un seul moyen d’avoir des nobles, ce n’est pas d’en faire : c’est de faire des
majorats. Avec le temps, Darticle 745 a lui seul aurait produit tous les effets de la
Révolution frangaise sans aucun bouleversement.

Le retrait lignager et le droit d’ainesse détruits emportaient avec eux dans leur ruine
la distinction des ordres, 1’inégalit¢ devant la loi, et la préférence de 1’aristocratie pour
tous les emplois publics. Il est si vrai que la propriété est I’'instrument nécessaire de la
liberté, qu’elles croissent et se développent ensemble a toutes les époques de ’histoire.

Il ne faut pas objecter qu’on était, sous 1I’Ancien régime, plus propri€taire et moins
libre qu’aujourd’hui. Il n’en est rien ; la propriété a ét¢ émancipée en 1789. La méme
grande assemblée a délivre le sol et ses habitants. Un mot ne doit pas faire illusion ; la
propriété sous 1’Ancien régime ne représentait le plus souvent que le privilege ; or,
entre le droit et le privilége, il y a tant de différence, que le privilége est précisément le
contraire du droit.

La féodalité n’est autre chose que la confusion du droit de souveraineté et du droit
de propriété. C’est ce qui explique a la fois le grand role de la propriété au Moyen-age
et le vice de sa constitution. Quand, par ’action de la royauté, la séparation se
produisit entre la souveraineté, que le roi tira a lui, et la propriété qui resta aux
seigneurs, chacun des deux principes garda quelque chose de 1’alliance qui venait
d’étre rompue. La souveraineté fut héréditaire, de droit divin, attachée a la personne,
comme la propriété ; le roi ne fut ni un magistrat, ni un chef ; il ne tint pas de 1’utilité
commune sa raison d’étre : il fut le propriétaire de sa couronne. De 1a I’étonnement de
Saint-Simon quand le duc de Bourgogne ose dire que le roi est fait pour le peuple, et
non le peuple pour le roi. Ce mot, si simple aujourd’hui, renversait presque la théorie
du droit divin. De 1a encore les prétentions obscures, rarement manifestées, mais
réelles du pouvoir royal sur la propriété privée, considérée comme un démembrement

141 Projet de loi présenté a la Chambre des pairs le 10 février 1826.

« Art. 1. Dans toute succession déférée a la ligne directe descendante et payant trois cents
francs d’impdts fonciers, si le défunt n’a pas disposé de la quotité disponible, cette quotité
sera attribuée a titre de préciput légal au premier né des enfants males du propriétaire décédé.

« Si le défunt a disposé€ d’une partie de la quotité disponible, le préciput 1égal se composera
de la partie dont il n’aura pas disposé.

« Le préciput légal sera prélevé sur les immeubles de la succession, et en cas d’insuffisance,
sur les biens meubles.

« Art. 2. Les dispositions des deux premiers paragraphes de I’article qui précede cesseront
d’avoir leur effet lorsque le défunt en aura formellement exprimé la volonté par actes entre-
vifs ou par testament.

« Art. 3. Les biens dont il est permis de disposer aux termes des art. 913, 915 et 916 du
Code civil pourront étre donnés en tout ou en partie, par actes entre-vifs ou testamentaires,
avec la charge de les rendre a un ou plusieurs enfants du donataire, nés ou a naitre, jusqu’au
deuxiéme degré inclusivement.

« Seront observés, pour 1’exécution de cette disposition, les articles 1051 et suivants du
Code civil, jusque et y compris I’article 1074. »



des droits du souverain : a cet ordre de faits doivent étre rapportées les ordonnances
d’expropriation rendues par quelques rois, les confiscations, et surtout les
confiscations pour cause de forfaiture, I’usage établi peu a peu et passé en regle depuis
Richelieu de frapper des impdts sans l’intervention des Etats, et le mot célébre
¢chappé a Louis XIV aprées I’établissement du troisiéme vingtieme, que les propriétés
privées n’étant que des concessions émanées de lui, 1l pouvait les restreindre sans
injustice. La propriété, de son coté, aprés une révolution lente, qui avait procédé
surtout par retranchements, et n’avait guére touché a ce qu’elle laissait debout, était
restée constituée féodalement. Tout était faux en elle : son principe, son objet, sa
transmission, son régime, ses rapports avec I’Etat. Son principe était le droit de la
lance, non celui de la charrue ; la force, la conquéte, et non le travail. La propriété
fondée sur la conquéte est I’oppression ; la propriéte fondée sur le travail est la liberte,
le droit. La terre seule peut étre possédée avec les fruits qu’elle porte et les animaux
qui la couvrent : la propriété féodale atteignait jusqu’a I’homme ; elle faisait de
I’habitant d’une terre un sujet du seigneur de la terre, elle enchainait une volonté a une
autre ; elle portait jusque dans ses formules la trace de cette confusion sacrileége, car le
serf était la chose de son seigneur. Le droit d’ainesse, le droit de masculinité
outrageaient le droit naturel, au profit de ce droit fictif et odieux de la conquéte : la
terre se transmettait avec la lance. Le régime de la propriété n’était pas moins abusif :
partout la distinction entre le haut domaine et la tenure ; entre la propriété féodale,
retenant a elle les droits seigneuriaux, les justices, les chasses, les péages, les corvées,
et la tenure roturiere, colonat ou emphytéose, soumise au rachat, a I’expulsion, n’ayant
pas de droit sur le tréfonds, mais seulement sur les superficies, ne pouvant ni labourer
une avenue, ni abattre une haute futaie, et portant jusque dans ses plus grands
accroissements la trace de son origine humble et précaire. C’était pourtant le vrai droit
qui, par la force des choses, s’établissait peu a peu en regard du privilége, et gagnait le
terrain sur lui. Plus le tiers fortifiait et agrandissait sa propriété par le travail, et plus
I’odieux des droits féodaux devenait manifeste. Le retrait lignager, qui faisait de toute
vente de terre noble a un vilain un contrat a réméré dont le cédant demeurait maitre, le
douaire coutumier, qui primait toutes les créances, I’incessibilité des fiefs ou majorats,
les substitutions qui créaient, dans le corps de la noblesse, des débiteurs a la fois riches
et insolvables, le droit laissé€ au seigneur par plusieurs coutumes d’interrompre le bail a
son gré, la cessation du bail opérée de plein droit par la vente du fonds, tandis que, par
un privilege contraire, les rentes foncieres étaient déclarées non rachetables, et
ouvraient ainsi des droits perpétuels et des droits invariables dans la mobilité des
valeurs ; toutes ces institutions qui ruinaient le commerce, le crédit, le travail, étaient
aggravées encore par I’intervention du roi, qui, en sa qualité de propriétaire dominant,
s’attribuait le droit de perquisition sur les origines de la propriété privée, et la
revendiquait, s’il trouvait une charte favorable a ses prétentions, sans que la
prescription piit en aucun temps lui étre opposée. Je ne reconnais pas la propriété a ces
caracteéres ; c’est plutot la négation, 1I’oppression de la propriété. La Constituante le
comprit bien, et elle voulut affranchir la propriété comme elle affranchissait les
personnes. Elle était trop éclairée pour ne pas voir que la propriété libre et



régulicrement organisée est la condition la plus indispensable, et I’instrument le plus
puissant de la liberté.

Le 28 septembre 1791, fut porté le décret suivant :

ART. 1ler, « Le territoire de France, dans toute son étendue, est libre comme les
personnes qui I’habitent ; ainsi toute propriété territoriale ne peut étre sujette envers les
particuliers qu’aux redevances et aux charges dont la convention n’est pas défendue
par la loi, et envers la nation qu’aux contributions publiques établies par le Corps
1égislatif, et au sacrifice que peut exiger le bien général, sous la condition d’une juste
et préalable indemnité. — ART. 2. Les propriétaires sont libres de varier a leur gré la
culture et I’exploitation de leurs terres, de conserver a leur gré leurs récoltes, et de
disposer de toutes les productions de leur propriété dans I’intérieur du royaume et au
dehors, sans préjudicier au droit d’autrui et en se conformant aux lois. » Ce décret est
sagement et profondément libéral. Détruire la propriété, comme le voulait Babeuf,
c’est détruire la liberté. Opprimer la propriété par des priviléges, comme le faisait trop
souvent le régime civil que la société féodale avait formé, c’était encore détruire la
liberté. Il faut a la fois fortifier la propriété et I’affranchir, si 'on veut vraiment
émanciper I’activité humaine.

Les déclamations dont la propriété est quelquefois 1’objet ne peuvent faire illusion
qu’a ceux qui veulent se laisser tromper. Elles sont coupables parce qu’elles souftlent
I’envie et la colére. Nous avons vu dans nos révolutions des hommes du peuple
déguenillés monter la garde a la porte des riches hotels, fusiller des voleurs. Il ne faut
pas compter sur cette résignation, sur ce profond sentiment du devoir. Un esprit peu
éclairé, qui ne peut pas s’élever aux notions générales et qui est sollicité par le besoin,
se laisse tres facilement conduire a des préventions injustes. Les philosophes et les
économistes qui, dans leurs écrits, exagerent les vices de la propriété sans montrer les
avantages qui les compensent, et qui, au lieu de parler aux classes éclairées pour
obtenir des réformes par une discussion calme et scientifique, s’adressent au peuple
dans un langage véhément, et excitent ses passions trop facilement inflammables,
prennent une lourde responsabilité, non seulement a cause des révoltes étourdies qu’ils
provoquent, et dont I’avortement nuit a tout le monde, mais a cause des rancunes
qu’ils suscitent dans I’esprit des riches, et du désespoir qu’ils inspirent aux pauvres.
On s’exaspére de part et d’autre, les riches pour le droit sacré de la propriété, qu’ils
mettent au-dessus de tous les droits, et les pauvres pour le droit sacré du travail. Ici, on
en vient a conférer aux abus la méme consécration qu’aux principes ; 1a, a envelopper
le principe dans la proscription que méritent les abus.

En 1793, on a fait plus d’une fois bon marché¢ de la propriété. Quatre ans
auparavant, on défendait encore avec acharnement, sous le nom de propriété, des
priviléges qui condamnaient les trois quarts de la nation a la servitude. On appliquait a
une législation oppressive, la fameuse maxime des jésuites : « Sint ut sunt, aut
non sint. »

On peut réduire les objections qui alimentent les écrits des communistes a deux
classes, selon qu’elles sont tirées des origines de la propriété, ou des usages et de la
répartition de la propriété.



Mettons que I’on ne conteste ni le salaire, ce qui enveloppe tous les fruits du travail
personnel, ni la donation, ni le legs, ni 1’héritage, ni le contrat de vente. Il y a des
fortunes qui sont venues en violation de la loi par la fraude, par ’usure, par le jeu, par
le commerce de mauvaise foi : fortunes subites et immenses, qui d’un besogneux font
un millionnaire en quelques heures. Que faut-il pour cela ? nous dit-on. Un peu
d’habilete, peut-Etre une chance favorable, et beaucoup d’improbite.

Aude aliquid brevibus gyaris et carcere dignum.

Si vis esse aliquis : probitas laudatur et alget!42.

Pendant que quelque gredin fait rafle d’un million en cotoyant habilement le Code
pénal, bourre son portefeuille, monte en voiture et éclabousse les passants, un homme
de génie travaille quinze heures par jour pendant trente ans, et meurt de faim dans sa
mansarde. Cependant la société applaudit, elle afflue dans les salons du voleur, elle y
prodigue ses compliments et ses sourires. On le cite comme un habile homme s’il a
gagné un million, comme un génie s’il en a dix ; a vingt millions il sera un prodige.
Tout le monde le flattera et le servira, parce que tout le monde convoitera une part
dans son butin. Il est devenu le roi et le protecteur de ceux qui pensent et qui
travaillent, a force de les avoir volés. A présent qu’il est arrivé, et qu’il a esquivé
adroitement la maison de réclusion et les galeres, il se donne le luxe d’étre honnéte
homme et bienfaisant. Il défend la propriété dans des brochures ; il envoie cinquante
mille francs aux hospices chaque année. A défaut d’un poéte (il n’y a d’alexandrins
que pour les princes), il trouve au moins un journaliste pour le proner, jusqu’a ce qu’on
le porte triomphalement au cimetiére, au milieu des bénédictions. Sa fortune mal
acquise devient inviolable et sacrée aprés vingt ans ou trente ans de possession, selon
les cas!43. Il le faut bien, une fois la propriété admise, pour asseoir la société et ne pas
éterniser les proces et les inquiétudes. Il n’y a pas de société sans prescription, parce
qu’il n’y a pas de propriété sans sécurité¢. Mais si I’honnéte homme a bout de force, et
voyant son enfant dépérir, descend dans la rue et demande un sou en pleurant, on le
jette en prison pour délit de mendicité : il pourrira au dépdt ou a la maison pour dettes.
Le seiziéme siécle condamna Galilée a faire amende honorable ; le dix-neuviéme
condamne Sauvage a mourir insolvable sous les verrous : autre temps, autre inquisition
!

Quelquefois ce n’est plus a I’origine des grandes fortunes qu’on s’en prend, c’est au
luxe scandaleux. Un hotel somptueux s’¢leve dans un quartier pauvre au milieu des
échoppes. Les équipages roulent toute la nuit ; on entend les violons et le choc des
verres. A qui ces colonnades, ces velours, ces tableaux de prix, ces chevaux
enrubannés, ces estafiers ? A une courtisane. Une demi-douzaine de débauchés a qui
elle enseigne tous les vices lui jettent a I’envi des millions : « obscena pecunial44. »

142 Juvénal, Satire 1, v. 73, 74.
143 Code civil, art. 2262 sqq. ; art. 2265 sqq.

144 Juvénal, Satire VI, v. 298.



Mais ne craignez rien, elle est bonne fille : elle aura toujours une piéce d’or a donner a
la sceur de charité ou a la petite sceur des pauvres : aumone bien nécessaire a tant de
pauvres meres qui perdent leur santé¢ dans un travail rebutant, a tant d’enfants étiolés
par les privations et le mauvais air, a tant d’invalides du travail, blessés dans les
ateliers ou dans les mines !

Ou bien I’on fera le compte de ceux qui travaillent et qui souffrent, et de ceux qui
jouissent sans travailler'4s ; des milliers de malheureux d’un coté, une petite minorité
de millionnaires de I’autre. Il n’y a pas méme de justice ni de concurrence pour les
pauvres gens. Le pauvre veut-il organiser un petit commerce ? Le gros capital épuise
la fabrique, emplit ses magasins, vend au-dessous du cours, subit en se jouant des
pertes et reste seul en possession du marché. Le pauvre veut-il fabriquer ? Le capital
met enchere sur les outils, sur la maticre premiere ; il s’empare a 1’avance de toutes les
places. Le pauvre alors renonce a la spéculation, redevient ouvrier, offre ses bras ;
mais le capital fait aussitot ses prix, et met sa victime entre un salaire insuffisant et le
chomage. Le pauvre, par une loi fatale, s’appauvrit chaque jour ; le riche s’enrichit.
Pas de crédit pour le pauvre : on ne préte qu’aux riches. Pour fonder une manufacture,
pour 1’achalander, pour en écouler les produits, pour vendre a propos, il faut de
I’argent ; un cercle vicieux s’il en fut ! Il faut de I’argent aussi pour plaider. La raison
est du coté des écus. Allons, suez, bonnes gens ! Passez la bricole a votre cou, voiturez
les pierres de taille, exténuez-vous dix heures par jour a scier des poutres, montez sur
le haut des toits confiant votre vie a de fréles échelons, pour que ces rois de la terre
s’endorment sur le duvet, sous des rideaux de soie, boivent le champagne dans des
cristaux de Bohéme, et se déclarent malheureux si la récolte du Johannisberg n’a pas
¢été bonne. Voila ce qu’on dit ; et on I’a tant dit, qu’il n’y a pas d’homélie plus
ressassée. Les sermons, les mélodrames, les romans, les journalistes font chorus avec
les philosophes. La jeunesse ¢légante et dépravée a applaudi comme les autres a ces
tirades vertueuses ; et puis elle a baill¢, a cause des redites ; et enfin elle s’est écrice : «
Qu’est-ce que cela prouve ? »

Qu’est-ce que cela prouve en effet contre la propriété ? Qu’il y ait des fripons, des
voleurs, des prostituées, des débauchés, cela prouve contre les meeurs sans doute ; cela
ne prouve pas contre les lois. Mon voisin a gagné sa fortune en volant, et moi, j’ai
gagné la mienne en travaillant : est-ce que ma probité a quelque chose a voir avec son
infamie ? Est-il vrai, oui ou non, que toute peine merite salaire ? que 1’ouvrier doit €tre
payé a proportion de la beauté et de la quantit¢é de son ouvrage ? que le salaire
appartient sans réserve a celui qui 1’a gagné l1égitimement ? qu’il peut en disposer a
son gre, le donner, le 1€guer, le transmettre a ses enfants, le dissiper méme, si bon lui
semble, sans que personne puisse y trouver a redire ? Et si cela est vrai, de quoi vous

145 avaykaiov €ykAnpota yivesBor mpdg tovg dmoAavovtag HEV | AapPavovtog moAAd,

OAlya 0¢ movodvtag, toig éAdtte pev Aapupdvovot, mieio 6& movodowv. « I s’élevera
nécessairement contre ceux qui jouissent ou regoivent beaucoup tout en travaillant peu, des

réclamations de la part de ceux qui regoivent peu tout en travaillant beaucoup. » (Arist., Polit.,
liv. I1, chap. II, § 2. Trad. fr., t. [, p. 103.)



plaignez-vous ? De 1’abus ? Tout le monde le condamne. De la faiblesse des lois
répressives ? Réformez-les. Des facilités laissées aux joueurs ? de I’impunité accordée
aux voleurs publics, aux usuriers, aux commercants frauduleux ? A 1a bonne heure ;
plaignez-vous sur les toits, au nom de I’humanité, au nom de la morale. Nous vous
aiderons de tout notre cceur dans cette croisade, d’abord au nom de I’humanité et de la
morale, comme vous-mémes, et ensuite, au nom de la propriété, violée, mise en péril,
outragée par ces exces.

3. Du régime de la propriété.

Il n’y a pas d’erreur plus fatale ni plus répandue que de confondre la propriété elle-
méme avec le mauvais régime de la propriété. Ceux qui croient tout perdu a la
moindre plainte, au premier cri de réforme, accroissent singulierement le danger, en
¢tablissant entre le principe et les abus une solidarité que le bon sens et la justice
repoussent. Quelle extravagance, pour un commercant honnéte, de se faire le
champion d’un banqueroutier ! Telle fut la conduite des réactionnaires de 1789, quand
ils remplirent le pays et I’Assemblée de leurs doléances, parce que la corvée était
menacée. Les paysans ne feront plus gratis les charrois de leurs seigneurs ! ils ne
casseront plus les pierres dans la cour du chateau ! ils pourront aller et venir, comme
dit la Déclaration des droits de I’homme, sans avoir un bailli a leurs trousses qui les
fasse arréter en vertu du droit de suite ! Voila, par ces témérités, le principe sacré de la
propriété subverti ! La liberté humaine peut étre une belle chose ; mais tant pis pour
ceux qui n’y ont pas droit, étant nés de parents taillables et corvéables ! Si une loi
protégeait les jeux de bourse (pardon de I’hypothese) et les honnétes gens qui battent
monnaie avec de fausses nouvelles, il y aurait peut-étre d’habiles théoriciens pour la
défendre au nom du principe sacré de la propriété ? Non, ce sont des sophismes des
deux parts. Le principe de la propriété est juste et inviolable ; les lois de détail peuvent
étre bonnes ou mauvaises, suivant 1’état de la législation et des mceurs. 11 faut respecter
le principe, qui est fondé sur la justice éternelle, et sans lequel il n’y a ni travail ni
liberté ; il ne faut ni le condamner a cause des abus, ni absoudre les abus a cause de
lui. Ces vérités sont bien simples ; mais que ne peuvent la peur ou I’envie ?

Il est certain que la justice veut ’existence et la stabilité de la propriété, parce
qu’elle est la rémunération et le fruit direct du travail ;

Que I'intérét de la société exige impérieusement la sécurité de la propriété, sans
laquelle il n’y a ni crédit, ni travail, ni progres, ni ordre public ;

Que la propriéte privee s’identifie avec le droit individuel, avec la liberté
individuelle ; qu’on ne peut toucher a la propriété sans blesser la liberté ; que la liberté
et la propriété ont le méme sort, avancent, reculent ou périssent ensemble : ces
principes sont €vidents, ils sont surabondamment démontrés. On congoit qu’une
société puisse renoncer a la propriété, mais a condition qu’elle renonce du méme coup
a la liberté ; quant a prétendre les séparer ’'une de 1’autre, c’est une utopie que peut
seule expliquer la plus profonde ignorance de la nature humaine et des conditions de
I’ordre social.



Mais il n’est pas moins certain que la propriété, qui est un bien nécessaire, entraine
des abus a sa suite ; que ses lois les plus justes peuvent étre dures dans leurs
applications ; que, parmi les lois qui la régissent chez les différents peuples, il s’en
glisse souvent de regrettables ou méme d’iniques ; que les moeeurs protegent
quelquefois I’injustice et le désordre, et qu’enfin, en matiere de propriété comme en
toute autre, le droit individuel, la liberté individuelle doivent compter avec la
communauté. En société, aucun droit n’est garanti qu’a la condition d’un sacrifice. La
question est de ne pas exagérer le sacrifice, puisque la régle commune a toutes les
libertés est que le seul sacrifice légitime est le sacrifice nécessaire.

De méme que la propriété disparait sous le privilege dans le monde féodal parce
qu’elle est surchargée de génes et de redevances, la propriété absolument émancipée et
ne reconnaissant aucune limite deviendrait a son tour une tyrannie. Tout doit étre
tempérament et mesure dans les relations des hommes. Qu’il soit une fois établi que la
communauté n’a aucun recours contre le droit individuel du propriétaire, et la
propriéte, languissante hier sous le privilege, va périr aujourd’hui sous 1’exagération
des droits. Un notaire, armé d’un contrat, arrétera une armée au coin d’un champ. Les
routes, les canaux, les chemins de fer ruineront le commerce par leurs sinuosités. I1 n’y
aura plus qu’un grenier, d’ou le blé sortira a des prix excessifs, et qu’un atelier, ou
I’ouvrier s’épuisera a des prix dérisoires. L’argent se coalisera contre nos besoins et
contre nos bras. Il nous tuera par le monopole et 1’exploitation. Quand nous n’aurons
plus rien a lut vendre, il nous achetera nous-mémes. L’humanité tournera dans un
cercle, et rétablira 1’esclavage par I’exagération de la liberté. C’est donc une vérité
d’évidence, que la propriété, comme la liberté, doit faire des sacrifices a I’ordre.

Parmi les sacrifices que la communauté exige de la propriété privee, les uns
concernent I’Etat considéré comme personnification de ’intérét social : il faut placer
dans cette catégorie les lois qui restreignent le droit de tester, pour le pere de famille, a
la moitié, aux deux tiers ou aux trois quarts de ses biens selon le nombre de ses
enfants, les impots de toute nature, 1’expropriation pour cause d’utilité¢ publique ; les
autres concernent 1’intérét des membres de la communauté ; car il y a des intéréts
privés qui ont paru assez généraux et assez respectables pour que la société s’en
préoccupat : telles sont les lois sur I’usure, sur les associations de capitaux, et sur
’assistance publique. Je laisse ici de coté la réglementation du travail, qui fera 1’objet
d’un autre chapitre.

Pour comprendre le caractére de ces lois, on n’a qu’a en exagérer les prescriptions.
L’ impdt, par exemple, peut étre de la moitié, des trois quarts du revenu, il peut rendre
illusoire la propriété individuelle. La loi d’expropriation pour cause d’utilité publique,
si les conditions n’en sont pas scrupuleusement réglées, peut rendre I’Etat maitre de
toutes les valeurs. Si la part faite a 1’assistance publique est trés grande, les
propriétaires ne sont plus que les administrateurs des biens des pauvres, etc.

La méme démonstration se fait encore d’une autre manicre. Prenons pour exemple
I’impdt. Si le principe est I’inviolabilité de la propriété privée, I’imp6t sera consenti
par les imposables ; ils en détermineront la quotité, ils en suivront et en surveilleront
I’emploi. L’impdt dans ces conditions est une concession de la propriété privée a un



intérét général. Au contraire, si le principe est le haut domaine de I’Etat et la
monopolisation des valeurs, le gouvernement quel qu’il soit, prince ou assemblée,
fixera lui-méme 1’impot, le percevra et I’emploiera sans contrdle. Dans ce systeme, la
propriété privée n’est qu’une concession faite par le pouvoir central a la liberté
individuelle.

Cette distinction posée, on voit sur-le-champ quel choix est le ndtre. Nous tenons
pour la propriété, c¢’est-a-dire pour le droit individuel, pour la liberté. C’est elle qui est
le principe. Toutes les restrictions qu’on lui impose sont des concessions faites a
I’intérét commun. Les restrictions ne sont légitimes que dans la stricte proportion de
leur nécessité.

Les restrictions imposées par la loi a la propriété sont de trois sortes : en effet, la
société peut entraver I’action du propriétaire sur ses biens ; elle peut prélever une dime
sur le capital ou sur le revenu ; elle peut exproprier.

1° RESTRICTIONS A LA LIBRE DISPOSITION DES BIENS.
LE TESTAMENT ; LE CONTRAT DE MARIAGE.

Voyons d’abord ce qui concerne le patrimoine. Chez nous, aujourd’hui, le pere de
famille est sans contredit maitre de ses biens ; il peut les aliéner et les transformer, il
peut méme les détruire ; mais il ne peut les donner a titre gratuit ou les léguer par
testament que dans une certaine proportion déterminée par la loi. A cet égard, il n’est
qu’usufruitier de ses biens sur lesquels ses enfants, et méme a défaut d’enfants, ses
ascendants en ligne directe, ont un droit d’hérédité expressément garanti par ’article
913 du Code civill4s.

Quel est le but de cette restriction au droit de propriété ? Quel en est le sens!47 ?

S’agit-il de favoriser la durée des familles par la perpétuité du patrimoine ? Ce
sentiment est excellent sans doute, 1l est nécessaire ; i1l est le fondement des bonnes
meeurs ; mais il n’est pas assez évidemment indispensable pour justifier a lui seul un
empiétement de 1’Etat sur I’autorité paternelle.

S’agit-il simplement pour I’Etat de prendre en main les intéréts des enfants, comme
lorsqu’il écrit 1’obligation pour les parents de les nourrir, de les élever et de les
entretenir'4s ? Evidemment non ; sa sollicitude pour I’intérét des enfants doit aller
jusqu’a leur garantir la premiére €ducation ; mais I’enfant une fois élevé et parvenu a
I’age de la force, il n’y a plus de raison pour que I’Etat prenne fait et cause pour les

146 Sous I’Ancien régime, on avait une plus grande faculté de tester ; on avait méme le
droit d’institution d’héritier. Cela s’entend des familles libres ; car 1’ancien droit féodal avait
au contraire démembr¢ et séparé tous les €léments du droit de propriété. On trouve dans des
chartes du douziéme siécle des concessions du droit de tester, des concessions du droit de
vendre. (M. Guizot, Histoire de la civilisation, t. IV, p. 220 sqq.)

147 cf ™. Demolombe, Traité des successions, t. 1, p. 416.

148 Code civil, art. 203, 1370.



espérances de 1’enfant contre la possession du pere. Il intervient seulement dans les cas
de folie'4%, ou de prodigalité tellement constatée, que les restrictions imposées a la
liberté du pere dans I’intérét des enfants profitent, a la fois, et aux futurs héritiers et a
I’interdit!50.

S’agit-il enfin, dans la fixation d’une quotit¢ disponible, de tenir compte de la
diversité des sources qui alimentent la fortune paternelle, des successions que le pere a
recueillies et qui sont plutot dévolues a la famille qu’a sa personne, des apports de la
mere, qui profitent a la masse jusqu’a I’époque des reprises, et des gains des enfants,
qui, par une disposition formelle de la loi, se confondent avec ceux du pere lorsque ses
enfants demeurent avec lui et ne font pas un commerce séparé!5sl ? Non : si le
l1égislateur a fait la distinction des biens en propres et acquéts dans le titre du contrat
de mariage, il ne I’a faite que la, par une dérogation peut-&tre inutile, peut-Etre
dangereuse, aux principes d’unité et de régularité qui ont présidé a la rédaction du
Code civil, et cette distinction ne peut étre ni généralisée, ni portée ailleurs. Tout au
plus peut-on dire que, la propriété étant la plus souvent arrivée dans la main du pére
par transmission, elle appartient autant a la famille qu’a I’individu, et que cette
diversité d’origine explique ou fonde le droit d’intervention que I’Etat s’attribue en
France. On legue une propriété a telle personne et a ses descendants ; le droit des
descendants est donc écrit dans le titre méme de la propriété ; si le titulaire la détruit
ou la dissipe, il fait tort a ses descendants en méme temps qu’a lui ; il blesse leur droit.
Un pere, qui travaille pour améliorer le patrimoine de la famille, n’a pas toujours
uniquement en vue la premicre génération ; tout au contraire, il est naturel de croire
qu’il se préoccupe de I’avenir de la famille, de I’honneur du nom ; il peut connaitre et
aimer ses petits-enfants, les préférer méme a son fils ; craindre I’incapacité ou les
mauvaises dispositions de son fils, et prendre des précautions contre lui en faveur de la
génération suivante. Ces raisons, qui ne sont pas sans force, ne suffiraient pas pour
restreindre la faculté de tester, puisqu’elles n’ont pas suffi pour restreindre la faculte
d’user. La loi qui restreint la faculté de tester, est purement et simplement une loi
politique, mais une loi politique dont I’importance est capitale. C’est I’intérét direct de
I’Etat que les législateurs ont eu en vue ; c’est la stabilité de tout ’édifice de la société
civile, et le maintien des principes de 1789.

La propriété fait la société. Nos peres auraient renvers¢ la Bastille, interrompu par
un terrible interregne les traditions monarchiques, brilé les chartriers, rasé les
chateaux, appelé les paysans a I’urne électorale, versé leur sang sur tous les champs de
bataille de I’Europe, hélas ! et sur toutes les places de nos cités, que tout ce travail de
geants aurait pu s’écrouler sur eux, sans presque laisser de traces. Quand ils ont éte
lassés de frapper et de se dévorer, quand les exces de la Révolution ont amené le

149 Art. 489 sqq.
150 Art. 499, 513, 514.

151 Apt, 387,



moment de 1’affaissement et de la stupeur, la monarchie est revenue, avec ses pompes,
et sa police, et ce grand silence qu’elle fait dans les ames. Cette France héroique et
bruyante s’est disciplinée tout a coup sous la main de Bonaparte, et 1’a adoré a genoux.
Pour lui, il I’a menée plus durement et plus glorieusement que Louis XIV. Le
lendemain de son sacre, la république paraissait effacée de toutes les mémoires. Lui-
méme pouvait se croire roi. Le réve a duré dix ans ; et quand tous les rois de 1’Europe
eurent ramené Louis XVIII par la main dans le palais de ses péres, que lui manquait-il
pour restaurer la tradition ? Avait-il un valet de moins que Louis XVI ? Quelle tempéte
de cris ! quelle avalanche de fleurs ! La place de I’échafaud en était toute jonchée, a ne
plus reconnaitre une seule tache de sang ! Il semblait, a entendre les courtisans, que la
Révolution ne pesait pas plus dans les destinées de ’humanité que la Fronde. Le 4
aolt était maudit comme le 21 janvier, comme le 21 septembre ; Louis XVIII était
peut-étre le seul qui se rappelat, par boutades, I’assemblée des notables ! Necker
n’avait été qu’un révolutionnaire déguisé, Choiseul un philosophe, un libéral ; on
remontait jusqu’a Maintenon, jusqu’au P. Le Tellier. Et tout cela prenait faveur : grace
un peu, il est vrai, aux bajonnettes autrichiennes. Et malgré tout cela, malgré
I’ Autriche, la Russie et I’ Angleterre, malgré notre étrange faculté d’oublier, malgré les
rois et les nobles, malgré la camarilla, 1789 a vécu, la Révolution est restée debout, par
la force de I’article 745. Trois lignes du Code civil, qui rendent ’aristocratie de race
impossible, ont été plus fortes que 1’Europe.

Sous I’Ancien régime, la propriété noble, comprenant les parcs et les chateaux, ne
se divisait pas ; la propriété en roture se divisait comme aujourd’hui. De sorte qu’on
respectait la terre inutile, et on morcelait la terre labourable.

En outre la noblesse, par I'interdiction du commerce et de I’action, allait se ruinant,
vivant des aumones royales ; la terre manquait au cultivateur par la division des
rotures, et ’argent a la terre par la détresse des nobles.

Le noble était courtisan ou meurt-de-faim. Quand il restait sur sa terre, il faisait, par
ses privileges, le vide autour de lui, et contraignait les bourgeois, ses voisins, a
I’absentéisme.

Ce régime avait donc contre lui la justice, puisqu’il créait I’inégalité entre les
fréres ; ’intérét social, puisqu’il appauvrissait la terre ; 'intérét politique, puisqu’il
entretenait une noblesse, ou du moins une aristocratie territoriale, et en méme temps la
condamnait a 1’épuisement!s2. Tout se réunissait en faveur du partage égal des
successions, le droit et I’intérét. Cette loi de partage est la source d’ou I’industrie

152« Tous les corps de noblesse qu’on a vus réduits a une dégradante pauvreté dans les

monarchies ou les principautés d’Espagne, d’Italie, d’Allemagne ou de I’ancienne France, ont
vécu sous le régime des majorats et des substitutions. Les aristocraties, au contraire, qui se
sont le mieux maintenues dans le monde, en Grece, dans la république romaine, a Florence, a
Venise, dans toutes les républiques italiennes du Moyen-age, dans celles de la Suisse et de
I’Allemagne, ont été régies par la loi du partage égal des biens, et cette loi n’a pas empéché
que des fortunes colossales s’y soient maintenues durant plusieurs siécles, alors méme que ces
fortunes y étaient engagées dans le commerce. » (De Sismondi, Nouveaux principes d’écon.
polit., t. 1, p. 297.)



moderne est sortie. Le pere meurt : la fortune reste dans la famille, égale, mais divisée.
Aucun des enfants ne veut déchoir ; tous redoublent d’efforts. Leur part de patrimoine
ne suffit pas a les entretenir dans 1’oisiveté ; mais elle est I’instrument de leur travail,
et le solide fondement de leur ambition!53.

Au début de la Révolution, si la faculté absolue de tester avait été maintenue, tous
les nobles auraient constitu¢ des majorats par testament, et la volonté de la
Constituante aurait été¢ déjouée par les volontés particulieres. La Constituante sentit le
péril, et, apreés avoir ¢établi I’égalité des enfants par le décret du 15 mars 1790, elle
porta son attention sur le droit de tester, les majorats, les substitutions
fidéicommissaires, en un mot, sur toutes les institutions qui, dans I’Ancien régime,
consacraient la toute-puissance paternelle et venaient en aide au principe aristocratique
de ’accumulation sur une seule téte de tous les biens de la famille. Sit6t que le droit de
tester fut mis en question, les écoles philosophiques se trouveérent en présence. Les
matérialistes, pour lesquels il ne reste rien de I’homme aprés la mort, ne comptaient
guere que pour une superstition ce respect de la volonté posthume du testateur ; et ils
avaient avec eux les disciples des encyclopédistes qui, révolutionnaires avant tout, et
voulant faire de la société table rase, traitaient en ennemie toute doctrine dont la
tendance était d’enchainer le présent au passé¢, et la volonté des vivants a celle des
morts. Mirabeau lui-méme, quoique spiritualiste, s’indignait contre ce « despotisme
testamentaire », dont la France portait encore le poids dans la distribution actuelle des
fortunes, et qui, si on le maintenait, rendrait 1’égalité impossible et la loi vaine!54.
« Quel motif avez-vous pour préférer la sagesse du testateur a celle de la loi ? disait
Robespierre. L’homme peut-il disposer de cette terre qu’il a cultivée, lorsqu’il est lui-
méme réduit en poussiere!ss. » Mirabeau, Robespierre, Tronchet lui-méme, et tous
ceux qui, dans des écoles diverses, voulaient supprimer le droit de tester, ou seulement
le restreindre, réduisaient le droit naturel de propriété a la possession viagere, et
considéraient la transmission comme un droit purement social, dont ils ne contestaient
ni I’utilité ni la nécessité, mais qui, étant créé par la société, pouvait étre légitimement
modifié et limité par elle.

Les catholiques, au contraire, fortement imbus du dogme de I’immortalité, voulaient
prolonger la puissance des peres et les effets de la piété filiale au-dela des limites de la
vie. Attachés presque tous a la cause de la résistance, ils défendaient, en méme temps
que la puissance paternelle, la derniére chance de ’aristocratie. Ils avaient pour eux les
habitudes invétérées de la nation et un certain effroi des défenseurs du droit de
propriété, qui ne comprenaient pas qu’une si grande restriction plt étre prononcée sans
affecter profondément le principe. La loi romaine, qui gouvernait presque tout le Midi,

153 ¢f. M. Dunoyer, De la liberté du travail, liv. X, chap. 111, t. III, p. 478.

154 Discours posthume de Mirabeau, lu a 1’Assemblée par Talleyrand, séance du 2 avril
1791.

155 s¢ance du 5 avril 1791.



quoique favorable a I’égalité, laissait au pére la liberté¢ de disposer de ses biens ; et,
quant aux lois d’origine germanique d’ou était sortie 1’organisation féodale de la
société frangaise, elles consacraient a la fois 1’inégalité¢ des partages et le droit absolu
d’institution d’héritier. Cazales tira un grand parti de ces raisons empruntées au droit, a
la philosophie, aux intéréts et aux préjugés des familles.

Une opinion mixte, représentée surtout par Tronchet avec une grande force de
science et de raison, essaya de se faire jour entre les deux doctrines extrémes, et de
consacrer le droit de tester en le restreignant, pour que 1’égalité plt €tre maintenue
sans rien colter aux croyances spiritualistes, a la libert¢é de la propriété ni a la
puissance paternelle. La Constituante hésita ; et, malgré les efforts des comités de
constitution et d’aliénation, elle n’aboutit a aucune solution définitive.

Cependant le droit de tester, provisoirement maintenu, fut activement employé par
le parti de la résistance contre 1’égalité des partages ; I’expérience de sa force et de ses
dangers était déja faite en 1793, et les prévisions de Mirabeau et de Tronchet étaient
justifiées, quand la Convention, sur le rapport de Cambacéres, prit le parti d’assurer
I’¢égalité des enfants et la perpétuité du patrimoine en fixant la quotité disponible!3¢. Ce
fut un de ses grands coups d’autorité, car elle mit la main sur la propriété privée ; mais
il est vrai qu’il fallait s’y résigner ou périr. Aujourd’hui le péril est moins grand, le
partage égal est passé dans les meeurs, et il n’y a plus a craindre une conspiration de
mourants contre I’article 745. Le temps semble donc venu de relacher la sévérité des
lois successorales, et de rendre a la propriété une partie de la libert¢ que I’intérét
politique lui a jusqu’ici enlevée. On pourrait, par exemple, et on devrait méme
supprimer 1’article 826, qui permet a chacun des héritiers de demander sa
part en nature des meubles et immeubles de la succession. Cependant ’Etat ne peut
pas laisser aller la propriété sur sa bonne foi. L’exemple de I’ Angleterre, ou le droit de

156 Code civil. Art. 913, 914, 916 et 916. Comparez le rapport sur le projet de Code civil

présenté a la Convention le 9 aotlit 1793, par Cambacéres. « Conventions matrimoniales. La
volonté des contractants est la régle la plus absolue ; elle ne connait d’autres bornes que celles
qui sont placées pour I’intérét général. Ainsi les époux ne peuvent, dans le pacte matrimonial,
ni ¢éluder les mesures arrétées pour opérer la division des fortunes, ni contrevenir au principe
qui a consacré I’égalité du partage. — Quotité disponible. Le comité a réserveé au pére le droit
de disposer d’une partie de ses biens. Le contraire blesserait trop nos habitudes sans aucun
avantage pour la société, sans aucun profit pour la morale. Mais il a estimé que la réserve
devait étre modique, et qu’elle ne devait jamais étre 1’occasion d’une injuste préférence pour
aucun des enfants. — Dons et legs. 1l répugne a 1’idée de bienfaisance que I’on puisse donner
a un riche ; il répugne a la nature que 1’on puisse faire de pareils dons, lorsqu’on a sous les
yeux I’image de la miseére et du malheur. Ces considérations attendrissantes nous ont
déterminés a arréter un point fixe, une sorte de maximum, qui ne permet pas de donner a ceux
qui ’ont atteint. »



tester est presque absolul7, ne peut pas étre allégué, puisque cette extension de
I’autorité paternelle y coexiste avec les substitutions et les majorats. Le but de la loi
anglaise est de maintenir I’aristocratie ; et le but de la loi francaise est de la détruire!s8.
On ne saurait oublier qu’en France le droit de tester appartient aux meres autant
qu’aux peres. Toute comparaison tirée des lois anglaises serait donc fausse, puisqu’en
Angleterre ou le pere peut tout, la mere ne peut rien. Supposons que les restrictions
relatives a la quotité disponible soient levées sous prétexte de ne pas attenter a la
liberté du capital ; il faudra, pour la méme raison, supprimer aussi les restrictions
contenues aux articles 909 et 910 du Code Napoléon ; et si on fait cela, qui peut
répondre, dans 1’état de nos meeurs, et avec I’éducation que I’on donne aux femmes,
que nous n’aurons pas, dans un temps assez court, a la place d’une restauration
nobiliaire désormais bien difficile, une reconstruction de ce formidable domaine
ecclésiastique qui a tant nui, sous 1’Ancien régime, a la prospérité et a la liberté du
pays ? A un point de vue supérieur & la politique, il est nécessaire que I’Etat dirige de
haut la transmission de la propriété pour que la propriét¢ ne métamorphose pas la
société suivant le hasard des volontés particuliéres. Puisqu’il faut des lois dans un Etat,
il faut de la fixité dans la transmission des fortunes, et le 1égislateur ne saurait faire un
code pour une société sujette a changer d’aspect et de nature en un clin d’ceil. Le
législateur a poussé la précaution jusqu’a déclarer nulles les stipulations matrimoniales
qui auraient pour effet de changer 1’ordre 1égal des successions!.

On tire une objection contre le partage €gal, de la division constante des fortunes, et
particulierement du morcellement du sol. Ce morcellement, s’il se produisait, ne

157 En France, en 1825, sur sept mille six cent quarante-neuf liquidations judiciaires de
successions, il y en avait mille quatre-vingt-une testamentaires. Dans le Royaume-Uni, en
1838, parmi les héritages frappés d’un droit de mutation, les héritages testamentaires étaient
aux autres dans la proportion de huit a trois, et les sommes léguées dans la proportion de dix a
un.

158 Quoique le droit de tester soit absolu en Angleterre, il s’en faut que la communauté s’en
repose sur les volontés particuliéres du soin d’organiser la propriété. Au contraire, la part du
communisme politique est plus forte chez nos voisins que chez nous, en matiere de
succession. Premiérement, ils ont les substitutions, qui transmettent le domaine avec le titre,
dans les familles nobles, par droit d’ainesse et de masculinité. Secondement, dans les
successions ab intestat, la fortune immobiliére (ou réelle) appartient tout entiere a 1’ainé des
fils, ou a I’ainé des petits-fils ; elle ne vient aux filles qu’en 1’absence compléte de tout
héritier male ; dans ce cas, s’il y a plusieurs filles, la fortune immobiliére est partagée entre
elles par parties égales, parce que I’intérét politique n’existant plus, on revient au droit
naturel, c’est-a-dire a I’égalité. Quant a la fortune mobiliére (ou personnelle), elle est partagée
¢galement entre tous les enfants sans distinction d’dge ni de sexe. Dans les successions ab
intestat, la veuve a droit a la moitié de la fortune mobilicre, s’il n’y a pas d’enfants, et au tiers
seulement, s’il y a des enfants.

159 code civil, art. 1389.



blesserait apparemment ni la justice, ni les principes sociaux et politiques sur lesquels
repose la démocratie. En fait, la division des fortunes et le morcellement du sol
augmentent-ils sous I’empire des lois nouvelles ? Le droit d’ainesse créait quelques
grandes fortunes territoriales qui ont trés heureusement disparu, et qui n’étaient qu’une
exception et un danger a tous les points de vue : ce n’est pas cela qu’on peut regretter,
ni les accumulations de terres et de richesses dans la main du clerge et des moines. Ne
parlons que de la masse de la nation ; les plus récentes études démontrent que le sol
¢tait aussi morcelé et la richesse aussi divisée avant la Révolution qu’aujourd’hui.
« On a cru longtemps, dit M. de Tocqueville!®?, que la division de la propriété foncicre
datait de la Révolution et n’avait été produite que par elle ; le contraire est prouvé par
toutes sortes de témoignages. » M. de Lavergne n’est pas moins explicite. « La petite
propriété, dit-i1116!, ne date pas en France de 1787. Arthur Young, qui a visité la France
alors, dit formellement que les petits propriétaires possédaient un tiers du sol ; c’était
une exagération sans doute, car ils n’en possedent pas plus aujourd’hui. » Et il ajoute :
« C’est la petite propriété et la petite culture qui tirent chez nous le meilleur parti du
sol. » M. de Lavergne énonce la un fait et non une théorie. Qu’entend-il d’ailleurs par
petite culture ? Ces termes sont fort €lastiques. La trés petite culture est indigente ; la
trés grande ¢€tait inintelligente. La vraie mesure est une propriété¢ assez étendue pour
permettre un bon outillage, assez restreinte pour étre tout entiére aimée, connue et
dirigée par son maitre. L’article 745 détruit la grande propriété ; il ne va pas jusqu’a
nous réduire la petite : ’industrie et les facilités d’échange y mettent bon ordre ; il crée
la propriét¢ moyenne, et c’est tant mieux pour le bon aménagement de la fortune
nationale. Il n’y a donc pas plus d’argument de fait que d’argument de droit contre la
loi politique de la quotité disponible.

On nous permettra bien d’ajouter qu’il est heureux, au point de vue moral, que le
pere ne puisse qu’augmenter ou diminuer dans une mesure restreinte 1’aisance de ses
enfants, et ne soit pas armé du droit de faire un riche et un pauvre, de placer un de ses
enfants dans I’aristocratie en jetant I’autre dans les rangs du prolétariat. Aucune toute-
puissance n’est bonne a exercer ni a subir. Il faudrait craindre les effets de cette toute-
puissance, si on 1’accordait, sur I’ame du pére et sur celle des enfants. Ce terrible droit
rendrait presque aléatoire I'unité¢ et la durée de la famille ; il mettrait un trop
grand peut-étre entre les fréres.

La loi francaise, qui a ét¢ assez hardie en matiere de testament, pour ce qui touche
la ligne directe, a respecté davantage la liberté en matiére de contrat de mariage. Peut-
étre pourrait-elle, dans 1’état actuel des mceurs, se relacher sans inconvénient sur le
premier point, et tendre a plus d’unité sur le second. Les restrictions apportées par la
loi au droit des époux de s’avantager 1’un ’autre, soit par le contrat de mariage, soit

160 1> gncien régime et la Révolution, liv. 11, chap. 1.

161 Revue des Deux-Mondes, seconde période. 26¢ année, p. 552 sq.



pendant le mariage!®2, et la disposition certainement trop rigoureuse qui n’appelle le
veuf a la succession qu’apres les collatéraux du douzieme degrélo3 (et méme apres les
enfants naturels!'4, mais de ceci, je ne me plains pas), ont pour but, comme la fixation
de la quotité¢ disponible, de maintenir de l'uniformité dans la transmission des
fortunes. Seulement ce que la loi sur les successions a fait résolument et efficacement,
la lo1 sur les contrats de mariage le fait timidement et incompletement.

Remarquons d’abord que la loi a vieilli : elle a longtemps exempté la propriété
mobiliere de la plupart des prohibitions, parce qu’en effet, au commencement du
siecle, ce genre de propriété n’était pas, comme aujourd’hui, une partie considérable et
chaque jour croissante de la fortune des familles!'®S. Les habitudes nouvelles et les
nécessités créées par 1’usage du crédit public nous menent infailliblement a une
assimilation de plus en plus compléte de la propriété fonciere et de la propriéte
mobiliere en ce qui concerne la transmission des valeurs, et a la généralisation du
systetme de la communauté dans le mariage!®. L’intérét de la liberté se trouve ici en
opposition avec un intérét tres pressant et tres général, car il parait évident que les
améliorations du régime hypothécaire ne produiront I’effet qu’on en attend, que quand

162 Code civil, art. 1091 & 1100 et 1387 a 1389.
163 Art. 767 ; et cf. art. 755.
164 A1t 758.

165 ¢ grand crédit et le grand commerce sont contemporains du dix-neuvieme siecle, au
moins en France. En outre, sous I’ Ancien régime, la rente et les offices étaient immeubles.

166 op peut dire dés a présent que c’est le veeu, sinon la prescription de la loi, Code civil,
art. 1393, 1400, 1496. Le Code néerlandais, calqué sur le Code civil, proscrit tout autre
régime que celui de la communauté. En Angleterre, la femme est si complétement absorbée
par le mari que, jusqu’a ces derniers temps, le mari qui avait abandonné sa femme sans
motifs, et qui jugeait a propos de rentrer dans ses droits devenait immédiatement maitre de ce
qu’elle avait pu gagner par son industrie pendant la séparation. Cette injustice révoltante n’a
¢té¢ détruite que par Particle 6 de la loi du 2 aolt 1858. Quand on veut faire un legs a une
femme mari€e, et le soustraire a D’autorit¢ du mari, on est obligé de recourir a des
fidéicommissaires ou frustees. Il va sans dire que la femme ne possédant rien, elle ne peut pas
avantager son mari. Le mari, avant ou pendant le mariage, peut avantager sa femme, en lui
assurant une provision, settlement, dont elle jouit apres la dissolution du mariage. Il assigne
cette provision sur les revenus de sa propriété immobiliére, s’il en a une ; dans le cas
contraire, il a recours a des trustees. La loi ne met pas de limites a ces libéralités. La femme a
laquelle des biens ont ¢té 1€gués au moyen de trustees, peut en disposer par testament.



les transactions ne seront pas a chaque instant entravées par le doute que laissent
planer sur toutes les fortunes les stipulations du contrat de mariage!¢7.

Notre Code frangais accorde aux libéralités des époux avant le mariage une latitude
presque complete. Il leur défend seulement de violer les lois existantes, prohibition
écrite dans les articles 1388 et 1389, mais qui pourrait parfaitement étre sous-
entendue. Il n’est pas permis aux époux une fois mariés de changer leur contrat!¢s :
disposition qui tient a la stabilité du lien conjugal, dont les effets ne peuvent étre
modifiés, et qui a pour but de préserver le mari contre les entrainements de la passion,
la femme contre les abus de pouvoir du mari, les enfants contre I’égoisme des parents.
Le Code prévoit I’absence de stipulations particulieres, et, dans ce cas, mais dans ce
cas seulement!®, il se charge lui-méme de régler les conditions civiles du mariage. Ce
reglement est parfait dans tous ses détails, c’est le régime de la communauté!70. Il
serait bien a souhaiter que tous les mariages pussent se faire sous ce régime, et que les
volontés particulieres n’y introduisissent aucune modification ; ce serait la meilleure
de toutes les institutions de crédit, et de toutes les lois hypothécaires. Mais, en cette
matiére comme en mille autres, on n’ose pas souhaiter une réforme qui cofiterait trop
cher a la liberté. Le pére de famille a des raisons que la loi ne peut pas prévoir ; les
contractants et les ascendants ou tuteurs des contractants ont un devoir a remplir que la
loi ne doit pas entraver ; ils ont des droits a exercer que la loi ne doit pas effleurer. Ce
que la loi ne fait pas directement par voie de prescription, elle peut le faire, dans une
matiere a la fois si délicate et si importante, par voie de conseil, en indiquant, en
facilitant la meilleure constitution de la société conjugale. L’article 1387 a déja exercé
a cet égard une influence visible, et finira peut-&tre par triompher des anciennes
habitudes que le Code a respectées. Peut-€tre y a-t-il lieu de regretter, au double point
de vue d’une uniformité désirable et d’une liberté 1égitime, que le 1égislateur de 1804
ait pris la peine de réglementer aussi le régime dotall7l. Il elit mieux valu ne mettre
dans la loi qu’un seul systeme qui elit eu d’autant plus de chances de se généraliser, et
laisser tout le reste a la libre appréciation des parties. L’Etat a un égal intérét a

16711 n’y a que la publicité qui puisse fonder un bon régime hypothécaire, et la publicité ne
sera jamais complete avec la liberté en matiere de contrat de mariage, et 1’article 1583 du
Code civil qui transmet la propriété a 1’acheteur « dés qu’on est convenu de la chose et du
prix, quoique la chose n’ait pas encore été livrée ni le prix payé. » (Cf. M. Ed. Laboulaye,
Hist. du droit de propriété fonciere en Occident, liv. 111, chap. VIII, p. 153, et le discours sur
le droit de résolution des aliénations d’immeubles prononcé par M. Valette devant
I’ Assemblée législative, dans la séance du 17 décembre 1850.)

168 code civil, art. 1395.
169 Art. 1387,
170 Ayt 1393,

171 Art. 1540 sqq-



empécher les successions irréguliéres et a introduire la régularité dans les stipulations
matrimoniales.

On peut dire en général qu’il est de 1’essence du patriciat de favoriser le droit de
tester, la toute puissance paternelle, les droits d’ainesse et de masculinité, et les
dispositions légales restrictives de la liberté des échanges ;

Et de I’essence de la démocratie de favoriser 1’égalit€ des partages, la conservation
dans la famille des biens patrimoniaux, et la mobilisation de la propriété fonciere.

On est contraint d’avouer que I’article 745 et les articles analogues fondent la
démocratie aux dépens de la liberté. Il faut que I’intérét politique, I’intérét de la
communauté soit bien pressant et bien évident pour que la société restreigne a ce point
dans la main du citoyen le double droit du pere et du propriétaire.

2° PRELEVEMENTS SUR LE CAPITAL OU LE REVENU. — L’ IMPOT.

Les impots sont si nécessaires, que le principe méme de 1’impot ne peut Etre
contesté. Les charges de la communauté doivent étre acquittées par ses membres.
Seulement la justice veut que la propriété se dessaisisse elle-méme, et dans la stricte
mesure des besoins : sans cela il y aurait spoliation. L’ancienne monarchie avait
poussé a 1’excés la fureur d’imposer arbitrairement, et de consommer
scandaleusement. On décidait 1’imp6t, sans aucune intervention des contribuables,
dans le conseil du roi, dans son antichambre, dans son alcove. Il sortait de 1a plusieurs
fois I’an un petit papier qui comblait de joie les traitants, et mettait cent mille familles
sur la paille. Le parlement réclamait, et faisait de belles périodes : aprés quoi, d’un
bout de la France a I’autre, I’armée des collecteurs se mettait en campagne. Beaucoup,
pour éviter cette nouvelle ruine, achetaient des charges qui conféraient la noblesse,
c’est-a-dire I’exemption ; mais le Trésor n’y perdait rien, du moins dans le moment,
grace a la finance qu’il fallait verser. On cite des communautés de moines non
autorisées, qui acheteérent une charge de secrétaire du roi pour échapper a la capitation.
L’assiette de 1I’'impdt ne démentait pas son origine ; les intendants partageaient le
fardeau a leurs subdélégués, et les subdelégués répartissaient ensuite les bordereaux
entre les habitants a leur bon plaisir. Au bout de ’année, le peuple avait sué quelques
millions, dont un quart a peu pres entrait dans 1’épargne. On en avait vraiment besoin
pour payer 1’arriéré de la troupe, ou les batiments du roi, ou ses chasses ; cependant, le
plus souvent, cette maigre pitance n’allait ni aux soldats, ni aux magons, ni aux
artistes. Le roi n’avait-il pas sa pauvre noblesse a pourvoir, et ses plaisirs personnels a
payer ? Cent mille €cus au cardinal, pension de vingt mille livres au marquis, de douze
cents livres au chanteur. Le tout pouvait se résumer en deux mots : prendre
constamment, arbitrairement, dans la poche du pauvre, pour gorger de plus en plus les
riches, sans autre motif que la faveur!’2, C’¢tait un bien vieux systeme, car dé¢ja
Brantdme disait, sous Frangois I¢r, que rien n’est trop cher pour un favori. Henri III,

172 Les pensions étaient un des griefs du tiers-état contre la noblesse. La révision des
pensions fut un des mémorables décrets du 4 aott. Voy. I’art. 15 de la loi du 11 aotit 1789.



quand I’'imp6t ne rendait plus, mendiait trés bassement des secours, et, ’aumone
recue, il la versait dans 1’escarcelle de ses mignons. Les pensions s’inscrivaient sur un
livre qu’on appelait le livre rouge : il était gros!73. Le peuple, pressuré depuis des
siecles, et qui devinait depuis des siécles ce qu’on faisait de son argent, fit deux choses
au début de la Révolution : il brila le livre rouge et reconquit le gouvernement de
I’imp0t : c’€tait reconquérir la propriété privée ! Depuis, il n’a pas abandonné ce droit,
que les divers communismes qui ont régné ont été obligés de subir a demi, quand ils
¢taient forts, et de subir complétement a mesure qu’ils s’affaiblissaient. Voici des
principes sur lesquels, si je ne me trompe, tout le monde est d’accord en matiere
d’impot :

Il y a une grande différence entre une dépense imposée par un maitre, et une
dépense voulue et consentie par les imposables ; I'une est un tribut, 1’autre une
cotisation.

Il y a une grande différence entre un impot qui profite au seigneur, et un impot qui
profite a la communauté ; ’'un est une dépense seche, de I’argent perdu pour les
contribuables, 1’autre est de 1’argent bien employé, un bénéfice pour les contribuables.

Il y a une grande différence entre un impdt qui profite au bien commun, et un impot
qui profite a quelque intérét particulier ; le premier est un placement, I’autre est un
don. Le premier rend a chacun sa mise avec des bénéfices ; le second prend dans
toutes les bourses pour en remplir quelques-unes.

Lord Macaulay remarque que, de 1685 a 1841, la population de I’ Angleterre a un
peu plus que triplé, tandis que les dépenses communes sont devenues quarante fois
plus fortes. Mais ce n’est pas 1a un progreés du communisme sur la liberté, parce qu’en
Angleterre I’imp0t est fixé et voté librement par les contribuables. Ce qui se fait par la
volonté de tous ne se fait contre personne.

Tel était le sentiment de 1’Assemblée constituante quand elle écrivit les articles
suivants de la Déclaration des droits de I’homme.

« Pour I’entretien de la force publique et les dépenses d’administration, une dépense
commune est indispensable ; elle doit étre également répartie entre tous les citoyens en
raison de leurs facultés.

« Tous les citoyens ont le droit de constater par eux-mémes ou par leurs
représentants la nécessité de la contribution publique, de la consentir librement, d’en
suivre ’emploi, et d’en déterminer la quotité, 1’assiette, le recouvrement et la durée.

« La société a droit de demander compte a tout agent de son administration!74. »

3° EXPROPRIATION. — EXPROPRIATION POUR CAUSE DE MORALITE : LES
DROITS FEODAUX ; ESCLAVAGE. — EXPROPRIATION POUR CAUSE
D’UTILITE : LES TRAVAUX PUBLICS ; LES MINES ; LA PROPRIETE
LITTERAIRE ET INDUSTRIELLE.

173 S¢ance de 1’ Assemblée constituante, du 28 novembre 1789.

174 Art. 13, 14 et 15.



Puisque nous tenons I’immortelle Déclaration des 3-14 septembre 1791, nous en
extrairons sur-le-champ I’article 17, qui est ainsi congu :

« La propriété étant un droit inviolable et sacré, nul ne peut en étre privé si ce n’est
lorsque la nécessité publique, 1également constatée, I’exige évidemment, et sous la
condition d’une juste et préalable indemnité. »

Cet article est parfait en ce qu’il constate le droit absolu de la propriété privée, en ce
qu’il motive I’exception sur un cas de nécessité publique, c’est-a-dire évidemment sur
un cas de force majeure ; et en ce qu’il entoure I’expropriation de toutes les formalités
et de toutes les compensations qui consacrent un droit, méme en le restreignant.

Il y a une autre expropriation dont la Déclaration des droits de I’homme ne parle
pas, c’est I’expropriation pour cause de moralité publique. La loi se tait sans doute,
parce que le terme d’expropriation ne serait pas juste. Ce qui ne peut étre possédé, sans
que la morale soit blessée par le fait de cette possession, ne peut absolument étre
posseédé. La loi ne prononce pas I’expropriation du propriétaire, puisqu’il n’y a pas a
ses yeux de propriétaire : elle se borne a déclarer la liberté de la personne ou de la
chose sur laquelle un droit de propriété est prétendu. Ce principe est le méme que celui
qui, dans les conventions particulicres et les testaments, annule de plein droit toutes les
clauses contraires a la morale publique. La loi humaine ne peut jamais ni s’opposer
directement a la loi divine, ni en consacrer la violation.

L’ Assemblée constituante n’hésita pas a déclarer abolis tous les prétendus droits que
la féodalité donnait a I’homme sur la personne des autres hommes. En vain les contre-
révolutionnaires s’efforcaient-ils de fonder ces prétendus droits sur la conquéte, ou sur
un échange volontairement consenti par les familles serves qui, a des €poques de
barbarie, avaient donné leur libert¢ pour obtenir la protection des seigneurs.
L’ Assemblée répondit que le droit de conquéte, ou le droit de la force, n’était que la
négation méme du droit ; et qu’il ne pouvait pas y avoir de servitude volontaire, car les
mémes raisons de justice divine et humaine qui interdisent a ’homme de se tuer, lui
interdisent de se vendre.

Et pour qu’a I’avenir aucun contrat, méme librement consenti, ne plit enchainer la
volonté d’un homme a celle d’un autre, la Révolution décréta que toute obligation de
faire ou de ne pas faire serait essentiellement rachetable!’s.

On distingua la féodalité dominante et la féodalité contractante.

La féodalit¢ dominante comprit tout ce qui tenait au droit de conquéte, par
conséquent a la tyrannie : ces sortes de droits furent abolis sans rachat. Ils avaient été

175 ¢f. ’art. 1780 du Code civil : « On ne peut engager ses services qu’a temps ou pour une
entreprise déterminée. »

La déclaration des droits de 1793 allait jusqu’a proscrire la domesticité. Art. 18 : « Tout
homme peut engager ses services, son temps, mais il ne peut ni se vendre ni étre vendu ; sa
personne n’est pas une propriété aliénable. La loi ne reconnait point de domesticité ; il ne peut
exister qu’un engagement de soins et de reconnaissance entre ’homme qui travaille et celui
qui emploie. »



exercés contre la justice éternelle, et ne pouvaient ouvrir a leurs détenteurs aucune
source d’indemnité.

La féodalité contractante comprit tous les droits utiles qui avaient pu €tre cédés par
le sujet, et acquis a titre onéreux par le seigneur ; ceux-la furent seulement déclarés
rachetables, parce que la cession consentie par le sujet avait moins directement outragé
la morale, et parce qu’on voulut respecter des contrats faits de bonne foi, sous la
garantie de I’autorité publique.

Lorsque la force ou I’ignorance et les préjugés ont introduit une coutume contraire a
la loi naturelle, elle peut prendre pour un temps aux yeux des hommes, par la
consécration de la loi humaine, une apparence de justice ; mais, a mesure que les
notions se débrouillent et que 1’origine de 1’établissement s’¢loigne, on se dégage des
petits cotés de la question, des incidents, on revient au vrai, au fondamental, et on se
sent d’autant plus opprimé par I’ordre établi qu’on voit mieux, et de plus pres, ce que
serait I’ordre réel, la justice. Le jour vient ou les forces du patient sont a bout ; il parle
de rachat d’abord, puis d’abolition. La grande idée efface et fait oublier la petite. C’est
ainsi que les juifs d’Alsace, qui avaient de bonnes et valables cédules contre leurs
débiteurs, virent leurs créances arbitrairement réduites et dans certains cas abolies en
vertu d’un décret impériall76, Telle est encore I’histoire de la rente fonciere, de la rente
constituée, du domaine congéable!”’. La réaction fut si déterminée, que la loi du 7
septembre 1792 donne au colon, qui n’est guére qu’un fermier a bail indéfini, ou un
emphytéote, le droit de congédier, c’est-a-dire de déposséder moyennant finance le
propriétaire effectif. « Cette tenure, dit la loi (il s’agit du convenant et du domaine
congéable), participe de la nature des fiefs. » En général, le travail engendre a la
longue un lien €troit entre 1’ouvrier et la terre. Le propriétaire foncier ne connait pas la
terre, tandis que I’emphytéote est comme mari¢ avec elle. C’est la force du principe
générateur du droit de propriété : ’emphytéote a travaillé. C’est aussi la force d’une
réalité concrete en face d’une abstraction. Propriété de tréfonds, idée abstraite ; trente
ans d’habitation et de travail, fait concret. Comment cette réalité n’aurait-elle pas avec
le temps raison de cette abstraction ? Il n’y eut pas d’autre cause (historia sibi semper
consona) a la révolution qui, sous Charles le Chauve, transforma les bénéfices en fiefs.

Si ’extinction de la féodalité fut prompte et radicale en France, il n’en fut pas de
méme de I’esclavage dans les colonies. Il semble qu’il ne devait plus subsister apres la
nuit du 4 aolt et la Déclaration des droits de ’homme et du citoyen ; cependant les
propriétaires d’esclaves parvinrent a accréditer la croyance qu’on ne pouvait abolir
I’esclavage sans détruire les colonies.

Cet infame préjugé, qui chasse les esclaves de la communion humaine, et qu’on
gémit de trouver dans Aristote, servait peut-&tre sourdement ces propriétaires de
troupeaux humains.

176 30 mai 1806. Cf. la Liberté de conscience, 4 édition, Ire partie, chap. XX.

177 Art. 6 de 1a loi du 11 aott 1789.



O demens ! ita servus homo est!78 ?

La Constituante déclara par plusieurs résolutions successives qu’aucune
modification a I’état des personnes dans les colonies ne serait décrétée par la
métropole, si elle n’était expressément demandée par la représentation locale. Cette
situation, qui constituait un déni de justice, poussait les noirs a la révolte, et ne
rassurait les blancs ni pour leur propriété ni pour leurs personnes. Enfin, en 1794, la
Convention abolit 1’esclavage sur tout le territoire de la République!”®. Roger-Ducos
demanda méme!80 que tout Frangais qui, en quelque partie du monde étrangere a notre
territoire, posséderait des esclaves, fut déchu de la qualité de citoyen!8!. On connait les
désastres de Saint-Domingue, et la persistance de 1’esclavage aux Antilles, en dépit de
la Convention, ou plutdt en dépit de la Révolution. Le droit de propriété remportait la
une triste victoire. Ce qui paraissait impossible fut facile des qu’on le voulut
résolument. Le gouvernement provisoire de 1848 rendit un décret qui abolissait a
jamais I’esclavage dans les colonies francaises, en posant le principe d’une indemnité
pour les propriétaires dépossédés!sz. Cette indemnité fut fixée a la somme de quatre-
vingt-dix millions par une loi du 23 aott 1848. Je regrette, je ’avoue, qu’en rachetant
la libert¢ des esclaves, on ait paru donner tort aux décrets de la Constituante qui
prescrivaient la destruction sans rachat de la féodalit¢ dominante. La liberté de
I’homme n’est pas un objet qui puisse se racheter, puisqu’elle ne pouvait pas se
vendre!83. 1l fallait constater purement et simplement, par une déclaration solennelle,
que D’esclavage est une violation de la loi divine ; et comme la France avait a
s’imputer d’avoir souffert longtemps le trafic et la possession des esclaves dans les
colonies, elle pouvait se condamner a une amende au profit de ceux qui, sur la foi de
son Code, avaient eu le malheur de vendre et d’acheter des hommes.

Quant a I’expropriation pour cause de nécessité publique, elle n’est pas d’origine
révolutionnaire. On la trouve écrite dans une ordonnance de Philippe le Bel, en 1303.

178 Quelle folie ! est-ce qu’un esclave est un homme ? » (Juvénal, Satire VI, v. 223.)

179 S¢ance du 19 pluviose an II (4 février 1794) : « La Convention nationale déclare abolir

I’esclavage des negres dans toutes les colonies ; en conséquence, elle décréte que tous les
hommes, sans distinction de couleur, domiciliés dans les colonies, sont citoyens frangais,
jouissent de tous les droits assurés par la Constitution. »

180 s¢ance du 17 pluvidse an II (5 février 1794).
181 Cf. le décret du 27 avril 1848, art. 8. (Modifié en 1858.)

182 Décrets des 4 mars et 27 avril 1848.

183  Demandez a ce marchand de chair humaine ce que c’est que la propriété. Il vous dira
en vous montrant cette longue biere qu’il appelle un navire, ou il a encaissé et serré des
hommes qui paraissent vivants : Voila nos propriétés ; je les ai achetées tant par téte. »

(Robespierre, séance de la Convention, du 24 avril 1793.)



On peut aussi considérer comme fondées sur le méme principe les ordonnances de
Charles VII, en 1441, et de Henri II, en 1553, autorisant le rachat de certaines rentes
foncieres, puisque les rentes foncieres, sous 1’ancien droit francais, étaient
immobilieres et perpétuelles. « Si le magistrat politique, dit Montesquieu!84, veut faire
quelque édifice, quelque nouveau chemin, il faut qu’il indemnise : le public est, a cet
¢gard, comme un particulier qui traite avec un particulier. C’est bien assez qu’il puisse
contraindre un citoyen de lui vendre son héritage, et qu’il lui 6te ce grand privilége
qu’il tient de la loi civile, de ne pouvoir étre forcé d’aliéner son bien. Il s’en fallait
beaucoup que I’expropriation fiit toujours entourée de formes protectrices : nous ne
citerons qu’un exemple, mais important par sa date, c’est celui des quarante-deux
navires que le maréchal de Castries voulut enlever de force au commerce de Bordeaux
en 1781, quoique les armateurs eussent refusé leur acquiescement aux propositions qui
leur étaient faites. L’article 17 de la Déclaration des droits de I’homme a donc eu pour
but, non de fonder un droit qui existait, mais de donner a la propriété privée des
garanties s€rieuses contre 1’exercice abusif de ce droit. Il exige une nécessité publique
légalement constatée, et une juste et préalable indemnité. Les deux autres
Constitutions républicaines se sont approprié ’article 17 de la Déclaration de 1791. On
lit dans la Constitution du 24 juin 1793, article 19 : « Nul ne peut étre prive de la
moindre portion de sa propriété sans son consentement, si ce n’est lorsque la nécessité
publique légalement constatée I’exige, et sous la condition d’une juste et préalable
indemnité. » La Constitution du 5 fructidor an III (22 aolt 1795) s’exprime ainsi,
article 358 : « La Constitution garantit I’inviolabilité de toutes les propriétés ou la juste
indemnité¢ de celles dont la nécessité¢ publique, 1également constatée, exigerait le
sacrifice. » Le Code civil, dans un article promulgué le 6 janvier 1804, consacre le
droit d’expropriation, en remplagant ces mots : nécessité publique légalement
constatée, par ceux-ci : utilité publique. Article 545 du Code civil : « Nul ne peut étre
contraint de céder sa propriété, si ce n’est pour cause d’utilité¢ publique, et moyennant
une juste et préalable indemnité. » Dans la charte des 4-10 juin 1814, article 10, et
dans celle des 14 aott 1830, article 9, ['intérét public remplace [’utilité publique.
« L’Etat peut exiger le sacrifice d’une propriété pour cause d’intérét public légalement
constaté, mais avec une indemnité préalable. » Le mot de nécessité employé par les
trois Constitutions républicaines est certainement plus restrictif que celui d’utilité, et
celui d’utilité parait a son tour plus restrictif que celui d’intérét. On peut croire que les
rédacteurs de la charte de 1814 et celle de 1830 n’ont pas ajouté grande importance a
la substitution du mot d’intérét a celui d’utilité, puisque la loi de 1841 revient aux
termes du Code civil. Loi du 3 mai 1841, art. 1 : « L’expropriation pour cause d’utilite
publique s’opere par autorité de justice. » Art. 2 : « Les tribunaux ne peuvent
prononcer 1’expropriation qu’autant que ’utilité en a été constatée et déclarée dans les
formes prescrites par la présente loi, etc. » Mais il n’en est pas de méme du
remplacement du terme de nécessité, qui indique clairement un cas de force majeure
ou la propriété privée ne pourrait pas étre respectée sans danger pour 1’Etat, par le mot

184 Esprit des Lois, liv. XX VI, chap. XV, Hachette, t. I, p. 141.



d’utilité, qui s’applique a mille travaux agréables, mais non indispensables, comme le
percement d’une rue, la rectification d’une voie, la construction d’un palais, etc. Il
résulte de cette observation que les Constitutions républicaines ont montré plus de
respect pour les droits de la propriété individuelle, que les lois et les chartes
monarchiques.

Peut-étre pourrait-on dire que la Convention n’a d’autre mérite que d’avoir copié
servilement le texte de la Constituante, et que trop souvent elle a méconnu elle-méme
les sages principes qu’elle avait proclamés, notamment en exagérant au-dela des
nécessités urgentes les réquisitions, qui ne sont que l’expropriation en matiere
mobiliere. La loi du 19 brumaire an III (19 octobre 1794), que I’on cite ordinairement
comme ayant autorisé€ les réquisitions, a eu au contraire pour but de les restreindre. En
voici les deux premiers articles : « Toutes denrées, substances et autres objets
nécessaires aux besoins de la République, peuvent étre mis en réquisition en son nom.
— Il n’y aura plus de réquisitions illimitées. » Mais quoi que 1’on puisse penser a
I’égard de la Convention, il est certain que la Constituante a proclamé et pratique,
mieux que les législateurs qui ’ont suivie, le respect de la propriété privée. Il ne faut
pas s’en étonner de la part d’'une Assemblée a laquelle la liberté fut toujours chere, et
qui n’était pas troublée par le fantome de la centralisation. Apres elle, il ne fut plus
question qu’en théorie du gouvernement du pays par lui-méme, ou du moins le
principe de self-government fut fonciérement vicié¢ par le principe de délégation.
L’empire en vint au point de renouveler la fameuse fiction qui investissait les
empereurs romains de la puissance tribunitienne. Le pouvoir établi se considéra
comme dépositaire de tous les pouvoirs qui appartenaient originairement au peuple ;
de sorte que I’exces de son autorité ne fut que la manifestation directe de la volonte
populaire. Des lors il ne fut plus question de la division des pouvoirs ; car le peuple
ayant tout donné d’abord a une Assemblée, et ensuite a un homme, il ne pouvait sans
contradiction investir une autorité quelconque du droit de lui faire opposition a lui-
méme. Il fut donc établi par la loi du 16 septembre 1807 que 1’administration fixerait
elle-méme le taux de I’indemnité préalable ; c’était Oter toute garantie aux citoyens. Le
8 mars 1810, cette attribution fut transportée a I’autorité judiciaire, évidemment plus
indépendante que I’administration. Ce fut un progres considérable, quoique insuftisant.

Aujourd’hui, en vertu de la loi du 3 mai 1841, I’indemnité est fixée par un jury
constitu¢ a la maniere américaine, et présidé par un magistrat : excellente institution,
qui devrait étre généralisée, et qui porterait nécessairement les plus heureux fruits dans
la distribution de la justice civile. Malheureusement, si le mode de fixation de
I’indemnité est rassurant pour les intéréts prives, il n’en est pas de méme de la
déclaration d’utilité publique. Cette déclaration, aux termes de la loi de 1841, article 2,
peut étre faite ou par une loi ou par une ordonnance royale. Pourquoi par ordonnance ?
la loi était nécessaire dans tous les cas ; et méme, puisqu’il y avait alors deux
chambres, il aurait fallu prescrire, comme pour les lois d’impdt, que la Chambre des
députés la voterait la premicre. Le méme article 2 attribue au préfet le droit de
deésigner les localités ou territoires sur lesquels les travaux doivent avoir lieu, lorsque
cette désignation ne résulte pas de la loi ou de Iordonnance royale, et celui de



déterminer les propriétés particulieres auxquelles 1’expropriation est applicable. Cette
facult¢ de désignation abandonnée a un seul magistrat de 1’ordre administratif est
exorbitante. On aurait di régler que le plan parcellaire de toutes les propriétés a
exproprier serait annex¢ a la loi. Supposez un Louis XIV, et la construction de
I’aqueduc de Maintenon, destiné a alimenter le service des eaux pour 1I’embellissement
du parc de Versailles sera déclaré d’utilit¢ publique. Supposez un Louvois, et, si les
ennemis du ministre ont des propriétés voisines de I’aqueduc, elles seront comprises
dans I’alignement. Ces grands intéréts peuvent dépendre de la décision d’un commis.
Dans cette question vitale pour la soci€té, on ne congoit pas tant d’arbitraire. 1l fallait
la loi partout, et le jury civil. Que le principe de la déclaration d’utilité publique par
ordonnance soit admis, que le pouvoir soit irresponsable, et la propriété privée ne
dépendra plus que d’un caprice. Ces considérations ont d’autant plus d’importance,
que les grandes entreprises d’un intérét général seront toujours populaires. Elles
sentent 1’aventure ; on voit les résultats, on en jouit ; on ne voit pas le principe de la
propriété ébranle!ss.

Nous signalerons en passant divers cas spéciaux d’expropriation qui portent leur
commentaire avec eux ; la loi sur les alignements, sur les fortifications, sur les eaux et
foréts, sur le salpétre ; la loi sanitaire, la loi sur les établissements insalubres, etc.!86

Le propriétaire du sol n’est pas, comme le colon sur un domaine congéable,
propriétaire seulement des superfices. Il est propriétaire du dessus et du dessous!87. Il
peut creuser comme il peut édifier, faire autant de caves qu’il lui plait, des puits
artésiens. Cependant, si une mine est découverte sur son terrain, il n’a pas le droit de
I’exploiter. Il exploitera, contradiction assez frappante, une miniére, une carriére, mais
non pas une mine. Pour celle-ci I’Etat en fait directement concession a qui bon lui
semble, en stipulant seulement au profit du propriétaire du sol une redevance dérisoire.

Un projet de loi soumis au conseil d’Etat, le 21 octobre 1808, reposait sur ce
principe que la propriété des mines n’appartient a personne. C’était revenir a

185 Le décret de 1852 (26 mars), relatif aux rues de Paris, a autoris€¢ 1’administration a
comprendre dans 1’expropriation la totalit¢ des immeubles atteints, lorsqu’elle jugera que les
parties restantes ne sont pas d’une étendue ou d’une forme qui permettent d’y élever des
constructions salubres. Les parcelles de terrain acquises en dehors des alignements et non
susceptibles de recevoir des constructions salubres sont réunies aux propriétés contigués, soit
a I’amiable, soit par I’expropriation de ces propriétés. Un réglement du 27 décembre 1858
dispose que si les propriétaires, ainsi dépossédés, font opposition sur le proces-verbal
d’enquéte, I’expropriation ne pourra étre autorisée que par un décret rendu en Conseil d’Etat :
expression qui n’est jamais employée pour désigner le Conseil d’Etat jugeant au contentieux.
Cette expropriation accessoire, comme on pourrait 1’appeler, est donc prononcée par le
pouvoir administratif, sans qu’aucun juge soit appelé a statuer sur les réclamations des
opposants.

186 Voyez ci-apres, chap. I, De la liberté de [’atelier:

187 Art. 552 du Code civil.



I’ancienne doctrine qui faisait de la propriété des mines un droit régalien. Ce fut
I’empereur Napoléon qui combattit ce principe avec énergie comme contraire a la
lettre et a ’esprit de Particle 552, et comme destructif du droit de proprieté!ss. Il était
en parlant ainsi dans le droit et dans la logique. Cependant, apres avoir déclaré que, si
I’on s’en tenait aux principes, le propriétaire du sol devait étre propriétaire de la mine,
et libre par conséquent de I’exploiter, il se rangea, par des considérations de nécessite
publique, au régime consacré par la loi de 1810, c’est-a-dire, & la concession par 1’Etat,
avec stipulation de redevance au profit du propriétaire du sol.

Si ’on prend cette opinion de I’empereur comme la base de la loi, il en résulte
qu’en théorie le propriétaire du sol est propriétaire de la mine ; que 1’Etat, par des
motifs analogues a ceux qui légitiment 1’expropriation pour cause d’utilité¢ publique,
interdit au propriétaire [’usage de sa propriété, ou plutot lui ote sa propriéte, soit pour
la Iui rendre sous forme de concession, soit pour la concéder a un tiers ; et qu’enfin la
redevance stipulée dans la loi, et réglée par I’acte de concession, tient lieu de
I’indemnité préalable que la loi francaise regarde partout ailleurs comme la condition
nécessaire de toute expropriation. Mais, en fait, la loi de 1810 est une violation
formelle de ’article 552, une atteinte formelle au droit de propriété. L’analogie avec
I’expropriation pour cause d’utilit¢ publique n’existe que dans les motifs des deux
lois ; elle est nulle dans leur dispositif. La dépossession des mines est prononcée par la
loi d’une manicre générale, au lieu que I’expropriation est précédée d’une enquéte, et
ordonnée par une loi spéciale. La redevance ne peut étre assimilée sous aucun point de
vue a l’indemnité préalable. D’abord, elle n’est pas préalable ; ensuite, elle est
aléatoire en ce qu’elle dépend d’un travail auquel le propriétaire du sol demeure
étranger ; enfin, elle est fixée par le conseil d’Etat au début de 1’exploitation, sans
intervention du jury.

I est vrai que si 1’Etat déposséde le propriétaire du sol, il se montre dur & 1’égard du
concessionnaire, en lui interdisant de partager sa mine ou de la vendre par lots, en
exigeant le dépdt préalable de tous ses plans, qui, aprés avoir recu le visa de
I’administration, ne peuvent plus étre modifiés, en imposant I’obligation d’un directeur
unique, en obligeant 1’exploitation a fonctionner sans interruption, sans ralentissement,
sous peine de déchéance!®®. Mais je n’ai pas a m’occuper ici de la législation
particuliére des mines, ni a rechercher si, tout en spoliant le propriétaire primitif, on
n’a pas trouvé moyen de décourager les concessionnaires eux-mémes!?0. Le seul point
qui m’importe, c’est que, malgré les réserves purement théoriques de 1’empereur
Napoléon, la loi de 1810 crée un nouveau genre d’expropriation pour cause d’utilité

188 Locre, Législ. civile, t. TX, p. 160.

189 [oi du 24 avril 1810 ; décret du 3 janvier 1813 ; loi du 27 avril 1838, instruction
ministérielle du 20 décembre de la méme année.

190 g 1840, sur 736 mines concédées, 449 seulement étaient exploitées.



publique, une expropriation sans enquéte, sans loi spéciale, sans jury, sans indemnité
préalable, et sans indemnité suffisante!l.

Je conviens que le proprictaire du sol n’a pas su qu’il achetait une mine ; mais un
objet que j’ai acheté ne cesse pas de m’appartenir lorsque sa valeur intrinséque ou sa
valeur relative est centuplée par des circonstances étrangéres & mon activité et sans
aucune impense de ma part. Il n’y a donc pas lieu a faire une exception spéciale a
I’égard des mines, et a créer pour elles un principe, une théorie, un code, sans analogie
avec le principe, la théorie et le code qui régissent toutes les autres propriétés.

On dit qu’au début de I’exploitation, la topographie de la mine étant inconnue, il
serait impossible d’en attacher la propriété au domaine sur lequel elle a été¢ découverte.
Cette objection n’a aucune valeur ; il est facile de la résoudre en établissant que la
propriéte de la surface réglera la propriété de la mine, et en faisant arbitrer par les
tribunaux la part afférente aux dépenses générales de I’exploitation. Une objection plus
sérieuse, et celle évidemment qui a dicté les dispositions de la loi, se tire de 1’utilité
geénérale, c’est-a-dire, du principe communiste. Il est certain que tout le pays est
intéressé a I’extraction des minerais, et qu’il importe a I’Etat de ne pas devenir
tributaire des étrangers pour des matieres d’utilité premiere, par I’incurie, ou
I’incapacité ou le dénuement des propriétaires sur le terrain desquels une mine a éteé
reconnue. Mais je réponds a cette objection qu’elle nous rameéne au cas de toutes les
expropriations pour cause d’utilit¢é publique. Je comprends parfaitement que si le
propriétaire n’a pas la volonté d’exploiter sa mine, s’il n’a pas 1’habileté ou les
ressources nécessaires, 1’Etat le fasse exproprier en vertu de la loi du 3 mai 1841,
c’est-a-dire en I’indemnisant, et en observant toutes les formalités requises. Mais je ne
vois pas la justice d’une expropriation sans indemnité, je n’en vois pas méme le
prétexte.

Il y a plus. En maintenant la propriété de la mine au propriétaire du sol, sauf les cas
ou il sera judiciairement évincé et équitablement désintéressé, on sauvegarde mieux
I’intérét public qu’en recourant au systéme des concessions. D’abord, le propriétaire,
¢tant intéressé a des opérations qui peuvent augmenter considérablement sa fortune, se
prétera volontiers a toutes les recherches et a toutes les expériences nécessaires, tandis
que, sous le régime de la législation actuelle, la découverte d’une mine sur son terrain
ne représente a ses yeux que des servitudes qu’il devra subir, des contestations
probables avec le concessionnaire, la perte tres effective et tres mal compensée de la
parcelle de terrain envahie par le puits et ses accessoires. Ensuite, quelles que soient
I’impartialité¢ d’un gouvernement et la probité de ses agents, on peut craindre que les
concessions de mines ne soient pas toujours faites a titre gratuit. Mettons qu’elles le
soient aujourd’hui, et qu’elles 1’aient été sous les gouvernements précédents : on ne
saurait conclure d’un fait a la perpétuité de ce fait. Le niveau de la morale publique

191 1.4 loi belge du 2 mai 1837 a modifi¢ la loi francaise dans 1’intérét des propriétaires de
la surface en leur attribuant 1° une redevance fixe dont le minimum est de 25 centimes par
hectolitre de superficie, 2° une redevance proportionnelle qui varie de un a trois sur le produit
net de la mine arbitré annuellement par un comité d’évaluation.



peut s’abaisser. Un agent sans délicatesse peut se rencontrer dans les rangs de
I’administration la plus scrupuleuse. Or, une concession est une immense faveur qui
peut étre payée, ou par des votes, ou argent complant. Dans le premier cas, la mine
devient entre les mains du gouvernement un moyen de corruption ; dans le second,
achetée par le concessionnaire, qui paie en outre une redevance au propriétaire du sol,
elle devient une exploitation trés coliteuse, et il en résulte une élévation excessive du
prix de revient et du prix de vente du minerai. Je ne parle pas de I’agiotage, qui a lieu
presque toujours, et qui consume a 1’avance le plus clair des bénéfices. Grace a cette
surcharge imposée au concessionnaire par la loi francaise, de deux mines que la nature
aura faites égales, et qui seront placées I’une en France, I’autre en Angleterre, la plus
riche en réalité sera la mine anglaise, parce qu’elle donnera plus de profit a ses
propriétaires, et des minerais au public a meilleur marche.

En Angleterre, sauf une inutile exception relative aux mines d’or et d’argent, I’Etat
n’a pas imaginé de se déclarer propriétaire des mines. Quand le propriétaire du
domaine renonce a exploiter lui-méme, 1l traite de gré a gré avec un entrepreneur.
L’usage le plus général est un bail de quatre-vingt-dix ans, et une redevance de tant par
tonne de minerai. Il est plus facile de conclure ce marché, qu’il ne 1’est en France
d’obtenir une concession. Voit-on que ce systeme si simple, et si conforme au respect
da a la propriété, diminue la richesse minérale de nos voisins ?

Ce que I’on pourrait faire de pis contre le propriétaire, avec quelque apparence de
raison, ce serait de traiter la mine comme un trésor, et d’en donner la moiti¢ a
I’inventeur!92. Mais Oter la mine a l’inventeur et au propriétaire, pour la donner,
presque sans partage, & I’Etat, cela ne me parait ni juste ni habile ; et j’oserais dire
qu’en ce point, nos lois sont ouvertement et absolument communistes.

Voici un autre cas, que 1’on pourrait appeler une expropriation tacite. La propriété
littéraire (dans laquelle il faut comprendre la propriété artistique, et méme, pour les
traits les plus généraux, la propriété industrielle) €tait a peine reconnue par I’ancienne
législation francaise. Il y avait méme dans les mceurs une sorte de préjugé contre elle,
comme nous le voyons par ces vers de Boileau :

Je sais qu’un noble esprit peut sans honte et sans crime

Tirer de ses écrits un tribut 1égitime.

Des réglements assez précis déterminaient les droits perpétuels des auteurs
dramatiques et de leurs descendants sur la représentation des pieces de théatrel93, avec
cette restriction que quand les cinq premicres représentations n’avaient pas atteint un
minimum fix¢é par les statuts particuliers de chaque théatre, la pieéce tombait dans le
domaine public, et pouvait Etre reprise par les comédiens, sans que ’auteur elit aucun

192 code civil, art. 716.

193 Ces droits étaient du neuvieme de la recette pour une piece en cinq actes, tant qu’elle
¢tait jouce sans interruption. Ils étaient moins €levés pour les reprises.



droit a revendiquer!®4. Or il y a de fréquents exemples d’une piece tombée dans sa
nouveauté, et qui obtient plus tard un succeés de vogue. Les livres étaient plus
maltraités. L’auteur ou 1’éditeur obtenait un privilege qui lui permettait de risquer les
frais de I’édition ; ce privileége pouvait étre renouvelés!? : il 1’était plus facilement
quand I’auteur exploitait lui-méme son ouvrage, parce qu’on disait qu’il avait droit a
étre récompense, tandis qu’il suffisait qu’un éditeur fit garanti de ses avances. Ce mot
de récompense, qui revient sans cesse dans le préambule des édits, éloigne toute idée
de propriété. On croit que I’établissement du privilége en matiére de librairie remonte
au roi Louis XII et a ’année 1507. Privilege en 1507 pour les épitres de saint Paul,
traduites et annotées ; en 1508, pour les ouvrages de saint Bruno ; en 1509, pour
I’impression du Major in Sententias ; en 1511, pour la chronique de Sigisbert ; en
1518, pour les ceuvres d’Ange Politien. Erasme fut, dit-on, le premier auteur qui
demanda un privilége pour ses propres livres, et il le demanda (en 1522) en faveur de
son imprimeur Jean Froben. L’édit du 21 aolit 1686, et les arréts du 2 octobre 1701 et
du 13 aolt 1703, I’édit de 1723 qu’on appela longtemps le code de la librairie et qui
était I’ouvrage du chancelier d’ Aguesseau, contiennent une législation confuse, et dont
le résultat le plus net est la négation du droit de propriété, puisque les dispositions
méme les plus favorables a I’auteur sont fondées sur le privilege qu’il a obtenu, et
jamais sur le droit naturel que son travail lui a créé. Singuliére société, dans laquelle
un auteur pouvait obtenir par concession la propriété de son ceuvre ! Un arrét du
parlement rendu sur la plainte des héritieres de La Fontaine, et qui reconnait leur droit
sur les éditions des ouvrages de leur oncle, ne peut étre invoqué comme la preuve
d’une reconnaissance de la propriété littéraire, car 1’arrét est fondé au contraire sur ce
que le privilege original n’était pas caduc. Le nombre et I’importance des auteurs
s’accroissent au dix-huitieme siécle, la législation leur devint plus favorable en fait,
mais non en principe. Le 30 aolt 1777, parurent six nouveaux arréts du conseil sur la
librairie, dont le plus important, le quatriéme, avait pour but d’accorder aux auteurs et
a leurs héritiers la jouissance de leur privilege, quand ils exploitaient ce privilége eux-
mémes, et de rendre cette jouissance viagere, quand le privileége était rétrocédé a un
libraire.

Quant aux priviléges accordés directement aux imprimeurs moyennant finance, la
durée en était limitée a dix ans. Les arréts contenaient en outre des dispositions fiscales

194 g 1778, les héritiers de Racine plaidaient contre les comédiens pour les droits d’auteur
sur les représentations d’Athalie, « cette piece, disait la requéte, n’étant jamais tombée dans la
régle. » La famille de Racine était alors établie a Cadix, ou elle avait été ruinée par des
banqueroutes.

19511 pouvait aussi étre révoqué. Le privilege accordé au Triomphe du nouveau monde, par
le P. Brun, de I’Oratoire, fut révoqué en 1786, pour plusieurs motifs énoncés dans I’arrété, et
entre autres parce que le P. Brun n’avait pas donné son véritable nom, et s’était fait appeler Le
Roux.



trés onéreuses pour la librairie, et qui donnerent lieu a d’interminables proces!?. C’est
dans le cours de ces débats que I’avocat général Séguier émit 1’idée de faire acheter
tous les manuscrits par le gouvernement, qui traiterait ensuite directement avec les
libraires!?7. En attendant cette application en grand du communisme aux ceuvres de la
pensée, le systéme du privilége fut maintenu jusqu’a la Révolution ; et les libraires
¢trangers s’en autorisaient pour faire de la contrefagon. « En effet, disaient-ils, nous ne
connaissons pas ici vos priviléges ; vos priviléges ne sont que pour la France!s. » Ils
avaient, a mon avis, parfaitement raison, et rien ne démontre mieux la fausseté d’une
doctrine qui transforme un droit naturel en faveur limitée et arbitraire. Turgot, qui avait
en tout ’instinct de la liberté, fut un des premiers a réclamer 1’établissement de la
propriété littéraire. La Convention la reconnut par une loi. Lakanal fit le rapport au
nom du comité d’instruction publique. « De toutes les propriétés, dit-il, la moins
susceptible de contestation, celle dont 1’accroissement ne peut ni blesser 1’égalité
républicaine, ni donner d’ombrage a la liberté¢, c’est sans contredit celle des
productions du génie ; et si quelque chose doit étonner, c’est qu’une aussi grande
Révolution que la notre ait été nécessaire pour nous ramener, sur ce point comme sur
tant d’autres, aux simples €léments de la justice la plus commune!®. » La loi si
pompeusement annoncée limitait a une durée de dix ans au-dela de la mort de ’auteur
le droit de ses héritiers ou cessionnaires. On fit un pas de plus en 1810200, en accordant
un droit viager a la veuve dont les conventions matrimoniales le comportent, et aux
enfants pendant vingt ans. En 1852, ce droit fut porté a trente ans, pour les enfants
seulement. Aprés la mort de la veuve et ’expiration des trente années, 1’ouvrage
tombait dans le domaine public. Enfin, en 1866, les droits des auteurs, compositeurs
ou artistes ont ¢été fixés a une durée de cinquante ans, a partir du déces de 1’auteur,
quelle que soit d’ailleurs la nature des héritiers ou ayants cause. C’est un progres
considérable : 1° parce que la durée des droits est plus étendue ; 2° parce qu’elle est
fixe, et ne dépend plus de I’état civil de l’auteur ; 3° parce qu’elle s’étend non
seulement aux enfants, mais aux héritiers collatéraux, et en général a tous les ayants
cause. Elle permet donc a ’auteur de vendre et de léguer. En un mot, elle le rend

196 voici les principales taxes établies par les arréts du 30 aofit. Pour un tirage a 1 500
exemplaires d’un vol. in-fol., 240 fr. ; d’un in-4, 120 fr. ; d’un in-8, 60 fr. ; d’un in-12, 30 ft. ;
d’un in-16, 15 fr.

197 g¢ance du parlement du 10 aott 1779.

198 ¢f Lettre de J. J. Rousseau a Malesherbes, ¢d. Hachette, t. X, lettre 241, p. 237.

199 g¢ance du 19 juillet 1793.

200 1 oi du 5 février 1810.



maitre de son ceuvre, et par conséquent de son nom et de son honneur, pour une
période de cinquante ans au-dela de sa vie201,

Telle étant la situation de la propriété littéraire, il n’y a peut-€tre pas lieu de
regretter qu’on ait cessé de donner ce titre ambitieux aux droits temporaires accordés
aux auteurs par notre législation. En effet, plusieurs de nos lois, telles que la loi sur les
mines, la loi d’expropriation pour cause d’utilit¢ publique, etc., limitent la propriéte
individuelle dans des vues d’intérét général ; mais en la limitant elles la consacrent,
puisque D’expropriation elle-méme n’est au fond qu’une mutation, et que le
propriétaire dépossédé recoit sous une autre forme 1’équivalent de ce qu’il perd. La
propriété littéraire est la seule dont la loi prononce I’extinction sans indemnité, aprés
une durée déterminée. Cet exemple est dangereux ; ¢’est un pont tout préparé pour le
communisme. Ceux qui viendront nous demander de rendre toute propriété viagere ou
temporaire, trouveront des arguments dans nos propres lois, et n’auront qu’a
généraliser la législation de la propriété littéraire et industrielle.

Pourquoi cette imprudente et illogique exception ? Le droit du propriétaire est-il
moins évident ? L’intérét de la communauté est-il plus pressant ?

Jinclinerais a croire que, s’il y a des propriétés plus sacrées les unes que les autres,
la propriété intellectuelle, la seule qui soit sacrifiée, est au contraire celle qui devrait
passer la premiére. En effet, sur quels arguments repose la propriété en général ? [l n’y
en a que trois : les intéréts de I’ordre, ceux de la liberté, et les droits de I’ouvrier sur
son ceuvre. De ces trois arguments, le dernier est évidemment le plus fort, puisqu’il est
le fondement du droit naturel, supérieur et antérieur aux nécessités sociales. C’est
d’ailleurs le seul argument qui puisse servir dans les occasions solennelles ou ceux qui
souffrent viennent réclamer leur place au soleil. On ne serait pas bien venu a vanter
I’ordre établi, a des hommes que la société repousse au dernier rang, ni a leur montrer
les avantages d’une liberté que la misére rend pour eux illusoire. La seule chose qu’ils
puissent comprendre, c’est que chacun doit étre rémunéré suivant ses mérites, qu’il est
juste de récompenser la vertu et de punir le crime, et juste par conséquent de laisser a
I’ouvrier le produit de son travail. Vous viendrez invoquer ce principe quand il s’agira
d’un champ de blé, parce que cette propriété transmise de main en main a été
originairement créée par le premier qui creusa un sillon, et en méme temps, a la méme
heure, vous refuserez de reconnaitre les droits de Voltaire sur la Henriade ? C’est se
jouer du sens commun et de la logique, et mettre la propriété au hasard. En oubliant a
ce point I’inviolabilité des principes, on se condamne a ne plus invoquer que la force.

On essaie de dire que I’auteur n’est pas réellement auteur, parce qu’il se sert des
travaux de ses devanciers, des idées courantes dans la société ou 1l vit, et des tableaux
que cette méme société ou la nature lui offrent. Il est vrai que Moliere n’a pas inventé
Tartuffe ; il 1’a copié¢ quelque part, et il n’en est pas moins Moli¢re. Il a vu des
hommes, il a créé un idéal. J’en dis autant des descriptions de la nature dans Homere,

201 vpoir 1es ¢loquents discours prononcés en faveur de la propriété littéraire, par MM.

Marie, Eugene Pelletan, Nogent-Saint-Laurens, au Corps législatif, et par MM. Sainte-Beuve
et Lebrun au Sénat.



et des tableaux de Raphaél. Cette honteuse objection ne va a rien moins qu’a nier le
génie apres 1’avoir dépouillé. Elle nous ménerait loin, si nous ’appliquions, par de
justes représailles, aux autres genres de propriété. Est-ce que le laboureur ne se sert
pas de la terre commune ? Ou prend-il sa graine, sa charrue, sa méthode ? Il n’a a lui
que la dépense de force qu’il a faite. Je demande qui a le plus travaillé, et qui a
dépense le plus de force et la plus grande force, du premier laboureur venu ou de
Montesquieu. Prenez garde que la valeur progressive des terrains est I’ceuvre de la
société, non celle du détenteur. J’acheéte une terre cent francs 1’hectare ; un an apres,
une voie ferrée la traverse ; une ville s’éleve a coté, un canal en baigne les bords ; mon
hectare de cent francs en vaut mille : viendra-t-on me dire : « Vous en jouirez pendant
trente ans » ? Ou bien, ma propriété restant telle qu’elle était quand je I’ai achetée,
c’est la législation qui change. J’avais acheté une propriété précaire, j’ai une propriéte
solide, dont la valeur est décuplée. Je profite du travail commun : en suis-je moins
propriétaire ? Je soutiens que si la propriété est fondée sur le travail, il n’y en a pas de
plus respectable et de plus inattaquable que la propriété intellectuelle.

Mais peut-étre le besoin de la société est-il si pressant, qu’il nous oblige a passer
par-dessus toutes les considérations de droit personnel, et a consacrer une injustice les
yeux ouverts ? La these des adversaires de la propriété littéraire n’est pas plus
défendable de ce coté que de I'autre. J’omets méme de montrer a quel point elle est
dangereuse, et quel parti en pourraient tirer les communistes.

On dit que I’humanité a besoin des idées.

Je réponds qu’il ne faut pas faire de spiritualisme mal a propos ; que I’humanité a
besoin des idées, sans doute, mais qu’elle a aussi besoin de pain. Quand la société aura
expropri¢é Rossini sans indemnité, sous prétexte qu’elle a besoin des idées, et
apparemment aussi des chansons, je ne sais pas, pour moi, ce qu’elle pourra dire a
ceux qui lui demanderont le partage de la terre.

Je réponds que cette fameuse objection sur la propriété des idées n’est pas autre
chose qu’un malentendu. Quand Descartes publie le Discours de la méthode, ce n’est
pas apparemment pour que personne, excepté lui, ne puisse se servir du doute
méthodique. Les auteurs ne prennent pas de brevets pour défendre a d’autres auteurs
de développer leurs idées : au contraire, leur veeu le plus ardent est de voir leur
doctrine se répandre, susciter des disciples et des controverses, passer rapidement dans
les convictions et dans le patrimoine commun de [’humanité¢. Que Mersenne,
Clerselier, Rohaut, Malebranche, Leibnitz s’emparent de 1’idée de Descartes et la
reproduisent sous mille formes, c’est leur droit ; mais qu’un libraire ne s’enrichisse pas
en publiant, sans I’aveu de 1’auteur, le texte du Discours de la méthode. Rien n’est
donc moins fondé que ces alarmes sur la propriété des idées. Il est triste d’étre obligé,
pour défendre une mauvaise cause, de descendre a une confusion si déplorable. Nous
donnons 1’idée, nous ne réservons que le livre ; nous repoussons les contrefacteurs,
mais nous appelons les disciples.

Je réponds encore qu’il n’est pas méme vrai que les livres se vendront plus cher et
se répandront moins quand la propriété littéraire sera reconnue : bien peu de livres
vivront encore quand les droits aujourd’hui concédés a leurs auteurs seront éteints ; la



faible redevance exigée par la famille diminuera les bénéfices de I’éditeur sans rien
coliter au public : il suffit, pour s’en convaincre, de jeter les yeux sur les catalogues
des éditeurs, ou des ouvrages contemporains sont tarifés a des prix qui sont le dernier
degré du bon marché. C’est se moquer que de supprimer la propriété littéraire, sur
I’espérance problématique de payer deux ou trois centimes de moins le volume de
Racine, qu’on ne paie aujourd’hui que trente sous. On ne parviendra jamais a faire de
ces trois centimes un argument digne de ’attention des esprits sérieux, ni & montrer
que leur suppression importe aux progres des lettres. La seule chose qui importe, c’est
que le public ait entre les mains des éditions correctes ; et le moyen d’en avoir, ce n’est
pas d’émanciper la spéculation, c’est de garantir la propriété.

Mais, dit-on, si I’héritier d’un auteur est propriétaire du livre, il pourra le braler ? Si
cette crainte suffit pour supprimer une propriété, que I’on confisque a I’instant tous les
tableaux de Raphaél, qu’on mette la main, dans les ateliers, sur les chefs-d’ceuvre des
artistes, qu’on réimprime du vivant de ’auteur une ceuvre dont il rougit, et qu’il a
condamnée. La mesure est cent fois plus urgente pour un tableau que pour un livre ;
car il est facile de livrer un tableau aux flammes, tandis que les livres briilés renaissent
de leurs cendres. Il n’y a pas de bibliothéque au monde capable de contenir tous les
livres brilés par arréts du seul parlement de Paris. Ne dirait-on pas, a voir ces alarmes,
que la propriété est, de sa nature, essentiellement destructive ; et qu’un livre, un
monument, un édifice est gravement compromis, deés qu’il a un propriétaire ? On avait
cru jusqu’ici que le contraire était le vrai, et qu’il n’y avait pas de principe plus
conservateur que 1’intérét personnel.

Enfin une derniere objection, qu’on regarde comme triomphante, se tire de la malice
des gouvernements, qui ne manqueront pas d’acheter les chefs-d’ceuvre pour avoir le
droit de les briler. Je ne saurais entrer dans ces frayeurs, car je ne saurais comprendre
comment un livre a besoin d’avoir un propriétaire pour étre brilé. A I’heure qu’il est,
tout gouvernement despotique est maitre de briler un chef-d’ceuvre, quoique la
propriété ne soit pas constituée. Seulement, aujourd’hui, en la briilant, il ne violerait
que les droits de la pensée, tandis que, si la propriété littéraire était reconnue, il
violerait a la fois les droits de la pensée, ceux du propriétaire, et ceux de la propriété.
Je conclus que la propriété littéraire n’est ni moins sacrée, ni plus dangereuse que
toutes les autres ; que la législation a laquelle elle est soumise est une injustice et une
anomalie, et qu’on n’allegue pour justifier cette anomalie, ni une raison, ni méme un
prétexte.

C’est pourtant le génie que 1’on maltraite ainsi, ¢’est le génie que 1’on déshérite. On
donne avec ces cinquante ans, avec ces trente ans, une prime a la meédiocrité. Les
contemporains se jettent sur un mauvais roman qui amuse leurs loisirs, flatte leurs
passions, réussit par le scandale, tandis qu’il n’a fallu rien moins que I’intervention de
I’Etat pour rendre possible une édition de Laplace. Les grandes ceuvres ne sont pas
celles dont on débite vingt mille exemplaires le premier jour, mais celles qui,
manquant peut-&tre de lecteurs les premieres années, difficilement acceptées par un
¢diteur sérieux qui n’a pas le temps d’attendre les progres de 1’esprit public, connues et
appréciées a leur naissance par 1’¢élite des penseurs, seront encore dans cent ans, dans



mille ans, la nourriture des forts. Cette expropriation injuste, inutile, peut-étre
préjudiciable aux intéréts généraux, passe par-dessus la foule des écrivains pour aller
frapper, par une bizarre exception, les Newton et les Laplace.

On rapproche quelquefois par une affinité assez naturelle la question des brevets
d’invention et celle de la propriété littéraire. Il y a pourtant une différence essentielle
entre la propriété d’une idée, et celle d’une expression. L’auteur de /’'lliade n’est pas
propriétaire de la guerre de Troie, ni Bacon de la méthode expérimentale, ni Descartes
du Cogito, ergo sum. Tout le monde peut faire une madone apres Raphaél ; la propriété
de Raphaél ne va pas au-dela de la madone qu’il a faite. Loin d’arréter 1’¢lan de la
pensée, les livres suscitent les livres, un chef d’école traine a sa suite tout un bataillon
de disciples et de travailleurs. A peine a-t-il émis une idée, qu’amis et ennemis s’en
emparent, vivent par elle, la critiquent, 1’exploitent, la fécondent. C’est pour ’esprit
humain un redoublement durable de puissance et d’activité. C’est un accroissement de
son avoir, puisqu’il a immédiatement la jouissance de I’ceuvre, et la propriété de 1’1dée.

Le brevet d’invention est vraiment tout autre chose. Il consacre au profit de
I’inventeur non la propriété des ceuvres, mais la propriété du principe générateur de
ces ceuvres. Il est bien réellement la confiscation temporaire d’une idée. Loin de
deésirer des disciples, comme le savant, I’inventeur les proscrit, ou du moins les
ajourne. Le monopole qu’on lui accorde s’étendant au-dela de ses produits directs,
n’est plus fondé sur le principe de la propriété, mais sur la nécessité de récompenser et
d’encourager 1’esprit de découverte. La société a un double intérét, celui de jouir des
découvertes anciennes, celui de susciter des découvertes nouvelles ; elle sacrifie pour
un temps le premier de ces intéréts au second. L’existence des brevets entraine pour le
public I’¢lévation considérable d’un produit pendant quinze ans ; pour les inventeurs,
une sorte de chomage, car a quoi bon chercher quand la place est prise ? Les brevets
n’en sont pas moins nécessaires, et par conséquent légitimes, puisque sans eux, 1’idée
mourrait & mesure et ne trouverait pas les capitaux nécessaires a la mise en ceuvre. Il
est facheux que ce droit privatif d’exploitation se vende, et qu’apres avoir trouvé une
1dée on soit forcé d’acheter, pour cent francs par an, le droit de s’en servir tout seul
pendant quinze ans. Il est ficheux aussi que cette contribution doive se payer en une
fois par chaque annuité, et au terme fatal sous peine de déchéance, au lieu d’étre régie
par les lois générales en matiére d’impoéts directs, c’est-a-dire d’étre payable par
douzieme, ce qui donnerait plus de facilités aux inventeurs pauvres, et ferait dépendre
la déchéance, ou d’une déclaration volontaire, ou d’une insolvabilité constatée202. Une
loi actuellement discutée203 réduit les annuités a vingt francs au lieu de cent, et pour
¢viter aux brevetés les proces ruineux auxquels ils sont exposés (car les proces ne
décident jamais qu’entre les parties appelées, et il peut y avoir autant de proces que de
concurrents), elle crée aux inventeurs un droit nouveau, celui de faire valider leurs

202 ¢f. Jes articles de M. Victor Bois, dans [/ 'Estafette, mars et avril 1858.

203 Ceci était écrit en octobre 1858. On comprend du reste que c’est le brevet qui importe,
et non le taux du brevet.



brevets par les tribunaux, aprés publicité, et débats contradictoires s’il y a opposition.
Mais cette organisation a des inconvénients nombreux : 1° pour les brevetés : la
validation du brevet ne coltera guere moins de mille écus ; 2° pour I’industrie : la
validation découragera 1’esprit d’entreprise pendant la durée du brevet ; 3° pour la
justice : la validation aura lieu la plupart du temps sans contradiction et par conséquent
sans compétence ; 4° pour 1’égalité : cette nouvelle organisation rendra les brevets a
vingt francs non validés, a peu prés nuls ; d’ou il suit qu’au lieu de donner un privilége
aux inventeurs, on en aura donné un aux écus. Evidemment la solution de la question
n’est pas encore trouvée. Ces difficultés d’une question tres différente, quoique
voisine, ne doivent pas peser sur la propriété littéraire, dont I’organisation est urgente
et facile.

Les lois sur I"usure, sur les associations des capitaux et quelques autres lois de cette
nature, qui consacrent de véritables exceptions au droit de propriété en paralysant dans
une certaine mesure la libre disposition des biens, se rattachent plus intimement a la
question de la libert¢ du travail204, Mais 1’assistance publique souléve une question
d’une gravité particulicre.

4. Du paupérisme.

L’assistance publique est alimentée par des dons et legs, et par I'impot, —
principalement par I’impot.

D’apreés 1’Assemblée constituante205, 'imp6t a pour but I’entretien de la force
publique et les dépenses d’administration.

Puisque les hommes s’associent pour former des Etats, il est clair que ces vastes
associations ne peuvent pas ne pas entrainer des dépenses. Il faut a cette association
des gérants, des arbitres ; il lui faut des soldats, chargés au dedans de préter main-forte
a la loi, au dehors de résister aux agressions. De la, deux sortes de dépenses
nécessaires, et par conséquent légitimes ; les dépenses de I’administration, qui
comprennent celles de la justice, et les dépenses de 1’armée. L’Etat inscrit aussi dans
son budget les dépenses d’utilit¢ publique, et cela se comprend toutes les fois que
I’utilité est certaine, 1’initiative privée impuissante, et le consentement des associés
régulicrement obtenu. Si I’association était purement commerciale, économique, il
faudrait s’en tenir l1a, mais nous 1’avons vu, elle est aussi, et surtout, morale ; 1l faut
donc que I’Etat considére, dans ses entreprises, autre chose que I’utilité, ou, si 1’on
veut, il faut qu’il mette au premier rang des dépenses utiles celles qui ne sont utiles
qu’a I’ame, celles qui expriment, consacrent, rappellent les idées religieuses, celles qui
répandent la science ou contribuent a la développer, les beaux-arts, les monuments de
I’histoire nationale. Il faut qu’a I’exemple du pére de famille, il soit jaloux de

204 Voy. ci-apres le chapitre 111 : La liberté de [’atelier. Voir aussi mon ouvrage intitulé Le
Travail ; 1 vol. in-8°. Paris, 1866.

205 Déclaration des droits, art. 13.



I’honneur de son nom, qui est le patrimoine commun, et qu’il sache, au besoin,
sacrifier de la richesse et méme du sang, pour conserver ou accroitre la gloire du pays.

Jusque-la toutes les dépenses sont faites en commun dans 1’intérét commun ; si I’on
inscrit 1’assistance publique au budget, il va y avoir un nouvel ordre de dépenses, qui
cette fois seront faites en commun dans I’intérét de quelques-uns. Tant que I’impot a
pour caractere d’exiger du propriétaire une partie de sa chose, a condition de lui en
rendre I’équivalent en sécurité, en protection, par un service public, il ne diminue pas a
proprement parler la propriété, et se borne a en réglementer sur un point 1I’exercice ;
mais des qu’il s’agit d’Oter au propriétaire une partie de son avoir qui ne lui revient
sous aucune forme, et que I’Etat lui prend pour la distribuer & d’autres, 1’impdt est un
prélévement sur le fonds méme de la propriété. L’argent que je livre n’est plus un
¢change ; ce n’est plus le prix d’un achat : c’est un don ; seulement, c’est un don fait
par I’Etat avec I’argent qui m’appartient.

Sans doute, il faut tenir compte de la maniére dont I’impdt est décrété, réparti,
recouvre, employé : et quand les contribuables sont représentés par des deéputés
librement ¢élus, qui fixent librement la quotité et 1’assiette de I’impdt, qui contrdlent
sans entrave la perception et I’emploi des deniers publics, on peut dire que le
consentement de tous les membres de la société est présumé ; mais il est vrai aussi que
ce consentement est d’autant plus certain que la dépense est plus indispensable ; plus
certain pour les dépenses de stricte nécessité que pour les dépenses d’utilité commune
et plus certain pour les dépenses d’utilité commune que pour les dépenses qui, faites
par tous, ne profitent qu’a quelques-uns. Nous pouvons en conclure sur-le-champ,
entre autres conséquences, qu’il y a violation du principe de la propriété toutes les fois
qu’une représentation nationale complete et directe n’intervient pas avec une autorité
décisive dans la fixation de I’'impdt et la réglementation des dépenses ; et que cette
intervention, nécessaire dans tous les cas, le devient de plus en plus, a mesure qu’il
s’agit de nécessite, d’utilité ou de générosite.

Ce mot de générosité, que j’emploie a dessein, est-il juste ? Il I’est évidemment, si
la propriété est un droit naturel, et non pas seulement un établissement politique. En
termes généraux, les sacrifices de tous, faits dans I’intérét de quelques-uns, sont un
acte de générosité ; ils ont les caracteres du don. Lorsqu’il y a quelque part une
inondation, et que I’Etat prend des millions dans le trésor commun pour les distribuer
en secours aux familles des inondés, il fait un acte de générosité que tout le monde
approuve. Si plus tard il exécute de grands travaux pour prévenir le retour des
inondations, ce n’est plus de la générosité, parce que I’exécution des travaux publics,
partout ou ils sont nécessaires, rentre dans les prévisions normales du budget. Il faut
employer le mot de générosité pour appeler les choses par leur nom ; mais il ne faut
pas que ce mot nous trompe sur les devoirs de I’Etat et sur les droits du citoyen.

L’Etat, dans certains cas que nous énumérerons, doit véritablement 1’assistance par
un devoir de stricte justice. C’est quand il s’agit, ou d’un malheur qu’il a causé, ou
d’une question de vie ou de mort, car la solidarité humaine ne permet pas que les
hommes assemblés laissent périr un d’entre eux faute de pain ou de secours. La sociéte
serait coupable de s’abstenir en présence du droit de vivre, qui appartient



essentiellement & toute créature, et qu’elle reconnait elle-méme quand elle punit le
témoin d’un accident qui ne porte pas secours a la victime206, En dehors de cette
responsabilité et de cette nécessité, personne n’a de droits a exercer contre 1’Etat ; mais
1’Etat, comme personne morale, a encore des devoirs a remplir.

D’abord, des devoirs de prudence, car il est de son intérét de n’avoir pas dans son
sein une classe d’hommes désespérés. Envisagée dans ce sens, la taxe des pauvres est
une espece de black-mail ; elle échappe a 1’assistance publique pour rentrer dans les
mesures de prévoyance et de police. L’Etat a, en outre, des devoirs de générosité, de
charité. Il est soumis, comme moi, a la loi morale, et sous les mémes conditions que
moi. La loi écrite ne m’oblige pas a donner, parce qu’aucun autre que moi n’ayant de
droits sur ce que je possede, elle ne pourrait frapper mon abstention d’aucune peine.
Or, il n’y a pas de loi €crite qui n’ait une sanction. Mais la loi morale me fait un devoir
de prendre une part de mon superflu pour le donner a ceux qui manquent du
nécessaire, quoiqu’elle ne crée en aucune fagon un droit de 1I’indigence sur une part de
mon superflu. Il en est de méme pour ’Etat : il est obligé de donner, et les citoyens
n’ont pas le droit de 1’y contraindre. Voila la régle générale, que nous éclaircirons par
quelques exemples.

Si I’Etat, par sa faute, ou par de mauvaises lois, ou par de bonnes lois qui n’ont pas
pu prévoir tous les cas particuliers, devient lui-méme la cause directe d’une misere
imméritée, il a le devoir strict de la réparer, et celui qui souffre a un droit positif a étre
assisté. Le secours qu’il recoit est plutot encore une indemnité qu’un secours : telle est
la pension accordée au soldat devenu infirme. Ici le droit est évident, écrit dans la loi.
Mais une femme reste veuve avec une nombreuse famille, la conscription épargne le
fils ainé, elle prend le cadet ; le fils ain¢ ne suffit pas a nourrir sa mere, cinq ou six
sceurs, un aieul peut-étre, et cette famille, qui aurait subsisté, tombe dans le besoin par
I’absence du second fils : ¢’est un malheur que la loi sociale a créé ; il est juste que le
fonds social contribue a le diminuer. Ce droit, pour n’étre écrit dans aucune loi, en est-
il moins évident ? C’est a 1’assistance publique d’intervenir, non par générosité, mais
par devoir. Il y aurait mille exemples analogues ; ils seraient écrasants pour ceux qui
regardent, partout et toujours, 1’assistance comme surérogatoire. Dans les inondations,
dont nous avons déja parlé, I’Etat fait acte de générosité si ’irruption a été un de ces
fléaux que la puissance humaine ne peut prévoir ; mais si, par un barrage mal entendu,
il a lui-méme causé le désastre, ne doit-il pas indemniser tous ceux qui souffrent par sa
faute ? S’il a seulement a s’imputer de n’avoir pas pris les précautions qui devaient et
pouvaient étre prises, il ne doit pas d’indemnité peut-Etre, mais a coup str, il doit des
secours.

Au contraire, quand I’Etat paie aux planteurs la rancon de leurs esclaves, ce n’est
pas, quoi qu’on en dise, une indemnité qu’il leur doit, car I’homme ne peut pas étre
posseédé ; c’est un secours. Mais il le leur doit, puisqu’en tolérant et réglementant
I’esclavage, il a lui-méme contribué a tromper les propriétaires d’esclaves, et a les
entretenir dans une fatale sécurité. Il devrait bien plus encore aux esclaves d’aprées les

206 Code civil, art. 1382, 1383. Code pénal, art. 319.



mémes principes. Il n’est pas quitte envers eux en les affranchissant. Ces hommes qui
ont été privés si longtemps, par son crime, de leurs droits naturels, et qui, enfin
affranchis, ne savent pas user de leur liberte, ont droit a étre éclaires, guidés, soutenus,
comme des enfants qui font leurs premiers pas et attendent tout de leur pere. On ne
peut pas les abandonner a eux-mémes comme des hommes faits, puisqu’ils n’ont pas
appris a compter sur leur raison et sur leur activité.

Il est heureusement inutile 2 mon dessein d’épuiser la liste des malheureux qui
souffrent par la faute des institutions sociales. Je ne suis pas de ceux qui pensent que
tout est a refaire dans la société, et qui aiment, de parti pris, la philosophie et la
politique de table rase ; mais en respectant, au contraire, en aimant les grandes
institutions fondamentales sur lesquelles la société repose, je pense qu’il y a de
nombreuses, d’immenses réformes a faire ; qu’il y a, entre autres choses, a introduire
la liberté dans le monde par la famille et la propriété, et non contre la famille et la
propriété, comme 1’ont voulu des utopistes qui ne comprenaient ¢videmment ni la
propriéte, ni la liberté ; et je pense, surtout que, méme dans une société bien faite, avec
de bonnes lois, et avec la liberté, avec des hommes habitués a penser et a agir, il doit y
avoir encore des victimes de l’organisation sociale, parce qu’il n’y a pas de loi
générale sans exception, ni d’institution humaine sans défaut. Et je soutiens que, s’il
est absurde d’argumenter des exceptions contre la loi, et de I'imperfection relative
d’une organisation sociale contre la société, il est a peine moins odieux de rester
indifférent aux blessés de la civilisation, a des malheurs que la loi, méme juste, a pu
causer injustement ; de soutenir qu’on ne doit rien a ces victimes, méme selon la
justice, et que I’Etat peut passer outre sur leurs douleurs sans manquer a la mission
qu’il tient de Dieu et des hommes. La société n’a pas de pires ennemis que ceux qui la
défendent trop, et qui, a force de la vouloir sans entrailles, la rendraient inique.

D’autres douleurs que la société ne peut pas s’imputer, mais qui tombent fatalement
a sa charge, ce sont celles que notre faiblesse humaine comporte : I’enfance, la
vieillesse, la maladie auxquelles la famille fait défaut, et que la grande famille doit
recueillir. Nulle créature humaine ne peut périr faute de pain ou de remede, sans que
I’Etat soit coupable de sa mort. Quand il éléve des asiles pour 1’enfance, pour la
vieillesse et pour les malades, il obéit simplement a I’une de ses obligations les plus
¢étroites. Toute association a un double but : garantir et faire prospérer I’apport social ;
sauvegarder chaque associé¢ contre les sinistres. Cet enfant, sur le seuil de la vie, est
abandonné par ses parents ? A 1’Etat de punir les coupables s’il y en a, et d’élever leur
victime. Ce vieillard impotent n’a plus la force de gagner sa vie ? C’est un ouvrier, qui
a servi a son heure, et qui maintenant a le droit de se reposer. S’il reste a ses enfants un
morceau de pain, qu’ils le partagent avec lui. S’il meurt le dernier des siens, c’est une
épave de I’Etat : I’Etat n’est tenu qu’au nécessaire ; cela seul est de justice, le reste est
de geénérosité. Quand I’hospice est spacieux, les soins empressés, 1’admission facile,
c’est que ’Etat, unissant la générosité a la justice, paie au-dela de sa dette, semblable &
un patron qui paye encore le vieil ouvrier épuisé a son service.

Ou est jusqu’ici le contradicteur ? Quelle est la doctrine religieuse, politique, sociale
qui refuse d’¢lever des asiles, des hopitaux et des hospices, et qui, en les élevant, ne



croie pas accomplir un devoir ? Si I’on dit que ces grands établissements ne sont pas
assez nombreux, ou qu’ils sont mal administrés, et que la vie y est trop dure, ce sont la
des questions de détail, dont je ne nie pas la gravité, mais qui ne touchent pas aux
principes, a moins qu’on n’oublie I’origine et le caractére de la dette sociale, et qu’on
ne réclame comme un droit du pauvre, non seulement la subsistance, mais le bien-étre.
Tout ce qui est au-dela de la subsistance, est de surérogation. L’Etat peut le donner ;
personne ne peut l’exiger de lui. Encore doit-il mettre une sage mesure dans sa
munificence, et ne pas rendre 1’abandon et I’isolement désirables, en faisant d’un
hospice un palais. Méme en matiere d’assistance, il ne doit pas se substituer a la
famille ; il ne doit que la remplacer quand elle fait défaut.

Je ne puis m’empécher de toucher ici en passant la question de la charité légale et
de la charité privée, quoi qu’elle sorte ¢évidemment de mon sujet. Il va sans dire que la
charité privée est un devoir moral, qu’il faut encourager par tous les moyens quand
elle est intelligente, c’est-a-dire quand elle aide 1’activité au lieu de la paralyser, ou
quand elle ne secourt, par des aumoénes, que les impuissants207. Il est presque
¢galement dangereux de faire de 1’aumoéne une institution réguliére, nourrice de la
paresse et du vice, ou d’affaiblir le sentiment de la solidarit¢é humaine. Gardons-nous
de déshabituer les hommes de la générosité, de leur fournir un moyen de se décharger
en une fois, par un léger sacrifice, de 1’obligation d’étre tous les jours humains et
charitables. Le moraliste ne doit pas se lasser de répéter avec le pocte :

Cur eget indignus quisquam, te divite ?...

Uni nimirum tibi rectee semper erunt res208 ?

De bonnes lois d’abord, une bienfaisance réguliére et éclairée ensuite ; et aussi, dit-
on se tromper, un peu de premier mouvement, un peu d’abandon. Gardons-nous de
dépouiller les vertus de leur grace. Il est bien de donner chaque année une somme pour
les pauvres ; mais, si je tombe a c6té de vous, et que je me casse la jambe, votre devoir
est de me secourir, de me panser, quoique vous ayez fondé un hopital. Il n’est pas bon
pour les hommes de vivre sous le regne exclusif de I’abstraction. Celui qui ne sait pas
pleurer n’est pas de ce monde. Je repousse, je 1’avoue, du fond de ma conscience cette
philanthropie si sage et si éclairée qui charge une administration d’avoir du cceur a sa
place, et qui se croit quitte envers I’humanité souffrante pour quelques sacs d’écus
qu’elle lui donne sans la regarder.

Est-ce a dire qu’il faut s’en remettre aux efforts individuels et renoncer a
I’assistance publique ? Non, puisque I’Etat a aussi des devoirs, et puisque la charité
privée est en effet mal réglée, insuffisante. Que 1’Etat donne d’abord ce qu’il doit
donner, et qu’il donne ensuite tout ce qu’il peut donner. Sachons seulement que cela ne
nous dispense de rien209,

207 ¢f. Jules Simon, Le Travail, ch. V.
208 Horace, Sat., liv. 11, sat. 11, v. 102 sqq.

209 Relisez le rapport de M. Thiers sur ’assistance publique.



L’Etat, dis-je ; mais entre ’Etat et ’individu, il y a la commune. Voila une des
grandes occasions de la commune, un de ses grands roles. Ce sera un noble spectacle
quand il y aura entre toutes nos communes une €émulation de bienfaisance, quand elles
seront plus fieres de leurs ouvroirs, de leurs hdpitaux, de leurs écoles que de leurs
routes et de leurs monuments. Je ne puis oublier, je ne dois pas méconnaitre que
I’association privée commence a se réveiller en France. Qu’elle soit deux fois la
bienvenue, si elle reléve 1’esprit public et si elle commence a le relever en répandant
des bienfaits ! En vérité, pourquoi tant d’inertie avec tant de misére ? Pourquoi n’y a-t-
il pas dans toutes les villes des associations rivales ?

La belle rivalité, que de lutter a qui donnera le plus ! & qui se sacrifiera le plus ! Ou
étes-vous, jeunes gens ? Et vous, femmes, que faites-vous de votre vie, et de votre
coeeur, et de vos larmes ? Ah ! nous nous défions trop de nous-mémes, nous ne savons
pas vouloir, nous n’avons pas 1’habitude de nous associer, I’habitude d’agir. C’est cela
qui nous manque, et non pas le cceur.

Au fond, les discussions passionnées qui s’¢levent si souvent contre 1’ordre social
ne roulent ni sur les malades ni sur les invalides. Il y aurait tout au plus 1a une question
de degré ; a quelque parti qu’on appartienne, on est toujours porté a rendre 1’assistance
efficace et généreuse, et quand on se retient, c’est pour un motif d’équité et
d’humanité, pour ne pas décourager les familles de 1’accomplissement d’un devoir
filial, ni les travailleurs de la prévoyance. La querelle roule en réalité sur la misere des
hommes valides. Les réformateurs radicaux demandent pour eux, comme un droit, que
I’Etat intervienne pour faciliter leur travail quand I’industrie privée leur en fournit, et
pour leur procurer du travail dans les chdmages. L’assistance publique peut-elle aller
jusque-la ? Le doit-elle ? Voila le véritable point du proces ; sur tout le reste, on se
mettrait d’accord.

Eh bien ! I’Etat, a défaut de la famille, doit I’éducation primaire et I’apprentissage,
c’est-a-dire ce qui met I’homme en possession de son activité, ce qui le rend capable
de faire vraiment ceuvre d’homme dans le monde. Une fois armé par ce premier
secours, le combattant doit subir ses chances, et I’Etat n’a plus envers lui que de ces
sortes de devoirs qui, n’étant pas de stricte justice, ne créent pas de droit. L’argent dont
1’Etat dispose, il le prend dans la bourse de ceux qui possédent, et ceux qui possédent
possedent par leur travail ou par le travail de leurs auteurs. Tant qu’il s’agit des
victimes de ’ordre social, il y a une dette d’équité : I’Etat frappe un impot sans
hésitation ; c’est juste, c’est nécessaire ; quand il faut venir en aide aux impuissants et
acquitter la charge commune de I’humanité, rien de plus clair encore, les valides
paieront pour les invalides. Mais s’il est question de corriger les mauvaises chances de
la fortune, ou méme, comme dans un grand nombre de cas, de grever le travailleur et
I’économe au profit de 1’oisif et du négligent, la propriété privée reprend tous ses
droits, et 1’Etat ne peut plus lui forcer la main par 1’impét. C’est a lui de prendre, dans
I’intérét commun, des mesures qui préviendront les crises ou en répareront les
désastres. S’1l va jusqu’a distribuer des secours individuels, ou a créer du travail (un
travail inutile) dans un but d’assistance, il ne peut le faire que du consentement expres
des imposés, dans une mesure restreinte, pour ne pas donner une prime a la paresse et



a ’inhabileté, et en conservant la liberté de son action vis-a-vis de ceux qu’il secourt,
parce que le devoir qu’il accomplit est un devoir d’humanité, et non un devoir de
justice.

Non seulement la communauté ne doit rien a titre de dette aux valides que les
chances du travail ont maltraités, ou qui ont succombé par leur propre faute, mais elle
doit prendre garde de ne pas créer un mal général en guérissant des maux particuliers.
C’est ce qui arriverait inévitablement, si les valides pouvaient compter sur d’amples
secours, dés que la détresse viendrait les atteindre. Cette sécurité oterait son aiguillon
au travail ; ce serait une prime assurée a la paresse : il serait déplorable d’avoir
employ¢ les ressources communes a un pareil résultat, d’avoir prélevé sur 1’épargne,
produit du travail, la solde et ’encouragement de 1’oisiveté. Au Moyen-age, les moines
ouvraient les portes du couvent a certaines heures, et donnaient a tout venant de
I’argent, des habits, de la nourriture ; ils soulageaient bien des miseres sans doute ; ils
en créaient peut-€tre autant qu’ils en soulageaient. La moitié de ces mendiants auraient
pu labourer et féconder cette terre sur laquelle ils pesaient, grace a cette distribution
inintelligente des ressources communes. L’aumone donnée aux valides désintéresse le
travail, et par conséquent le diminue ; une aisance excessive donnée aux invalides et
aux vieillards, décourage 1’épargne, et nuit au sentiment de la famille. On s’en repose
sur la société : sur la sportule, sur I’hopital, sur le dépot de mendicité, moitié¢ hopital
moitié prison. Le vagabondage devient une condition sociale, avec son triste corteége
d’impuissance et d’apathie. Si la bienfaisance privée est tenue de mesurer ses
bienfaits, afin de les étendre ; de guérir les maux inévitables, de mani¢re a ne pas
produire un mal moral par la guérison d’une misére physique : combien ce devoir est
encore plus sérieux pour ’assistance publique, qui distribue un argent préleve sur les
besoins de la communauté ? Le devoir de donner n’est pas plus impérieux que celui de
donner a propos. On peut dire en maxime générale que si 1’assistance publique agit de
maniere a faciliter le travail et I’épargne, elle diminue les miséres privées et augmente
la masse du travail commun ; et que si elle agit de maniere a faciliter 1’oisiveté et
I’incurie, elle crée plus de miseres qu’elle n’en soulage, et diminue le travail commun
et par conséquent le capital commun. Cette redoutable fonction sociale, selon la
maniere dont on la dirige, peut créer des ouvriers, de la richesse, de la liberté, — ou
des mendiants et de I’esclavage. Il faut avoir des hopitaux, mais surtout il ne faut
jamais oublier qu’une école primaire, une €cole d’apprentissage, une caisse d’épargne,
rendent plus de service qu’un hopital. Les sectaires qui disputent le salaire du
laborieux sous le prétexte que 1’¢égalité des besoins crée 1’égalit¢ des droits,
commettent un vrai sacrilege quand ils invoquent le nom du travail, dont ils sont les
éternels ennemis.

Sans doute, il est profondément douloureux de penser que le luxe cotoie la misére.
Chaque siecle apporte de nouveaux raffinements aux jouissances des riches ; la misere
se ressemble toujours a elle-méme. Elle s’appelle le froid et la faim. En sortant d’une
de ces caves ou les villes manufacturieres entassent des familles dans I’humidité et les
ténebres, non pour y vivre, mais pour y mourir lentement, si I’on entre dans un palais
aux vastes et joyeuses fenétres, aux tentures splendides, I’ame se sent plus oppressée



de cette magnificence que de ce dénuement ; elle ne peut voir sans effroi ces deux
conséquences extrémes du principe de la propriété ainsi rapprochées. C’est 1’excuse
des théoriciens qui ont pris a tache d’ébranler cet éternel fondement des sociétés
humaines, et c’est leur arme la plus redoutable. Ils n’ont pas méme besoin d’étre
¢loquents pour nous troubler et nous faire frémir ; une liste de chiffres leur suffit, la
statistique d’une ville industrielle. Quand vous passez dans les rues de Manchester,
approchez-vous du soupirail d’une cave, et voyez au fond toute cette famille épuisée et
grelottante ; ceux-la sont les heureux. Il y a derriére eux une autre cave, ou pénétre a
peine un rayon du jour ; et une autre encore plus loin, 6 mon Dieu, un cachot ou 1’on
n’oserait pas jeter un assassin ! Et pourtant ils travaillent ! Et il y a des parcs de
plaisance, en Angleterre, ou I’immense ville de Manchester entrerait toute brandie
avec ses usines et son peuple de travailleurs affamés ! Ouvrez a Londres les tables de
mortalité, et vous verrez qu’a White-Chapel, ou grouille I’'infime populace, la vie
humaine a deux fois moins de durée que dans le quartier des lords ! Quand on étale de
pareils contrastes sous les yeux de ceux qui souffrent, on ne peut raisonnablement
compter qu’ils resteront calmes, en pleine possession de leur jugement et de leur cceur.
Tous les jours de la vie, on calomnie pour bien moins la Providence.

Mais il ne s’agit pas d’exciter les passions ; il s’agit de savoir ce qui est vrai et ce
qui est juste. Ces miseres sont réelles, affreuses, redoutables ; I’humanité, la prudence,
commandent impérieusement d’y remédier ; les riches n’ont pas de devoir plus
pressant, I’Etat ne doit pas avoir de sollicitude plus ardente. S’il y a des hommes assez
durs pour calomnier la misére, assez ignorants des conditions de la vie pour croire
qu’on ne tombe jamais que par sa faute, assez rigoureux dans le maintien d’un droit
impitoyable pour refuser & I’Etat le droit d’avoir des entrailles, ce n’est 1a, grace a
Dieu, qu’une minorité infime ; la société entiére repousse, condamne ces désolantes
exagérations ; elle se porte avec une ardeur chaque jour croissante vers toutes les
améliorations que le cceur conseille et que la raison approuve. Elle perce des rues, elle
assainit les ateliers et les logements, elle fonde des hospices, elle ouvre des écoles et
des asiles, elle distribue des outils, du crédit ; elle couvre d’or toutes les listes de
souscriptions que la bienfaisance lui présente. S’il y a plus encore a faire, comme je le
crois, comme c’est ma foi, s’il reste a généraliser D’instruction, a faciliter
I’apprentissage, a émanciper le travail de quelques prohibitions désormais inutiles et
par conséquent injustes, la loi n’est pas immuable ! Il n’y a que les principes
fondamentaux de la société qui le soient. Il ne faut pas €craser un principe sous
I’iniquité des applications qu’on en a faites. Aujourd’hui méme, dans les FEtats a
esclaves, un planteur a des hommes dans ses troupeaux, comme il y a des beeufs et des
moutons. Est-ce un argument contre la propriété ? non, mais contre la loi, qui a étendu
le droit de propriété a ce qui ne pouvait étre vendu ni acheté sans sacrileége. Nous ne
défendons pas toutes les lois ; 1l y aura toujours parmi les hommes un pouvoir
1égislatif, parce que les institutions auront toujours besoin d’étre améliorées. Nous
disons seulement que la propriété en elle-méme, dans son essence, indépendamment
des diverses législations, que la propriété transmissible est juste, €équitable, nécessaire
a la liberté, au travail ; et nous en concluons que, quand I’Etat distribue sous le nom



d’assistance I’argent de ceux qui possédent a ceux qui ne possédent pas, il fait un don,
quoi qu’on en dise, et non une restitution. Nous opposons le droit du travailleur a ces
réclamations passionnées, qui ne veulent voir dans la propriété qu’une usurpation, et
dans I’Etat, que la force mise au service d’une spoliation, une féodalité nouvelle plus
oppressive que I’ancienne.

C’est a ces prétentions folles que la raison répond avec assurance : Non, la propriété
n’est pas une invention des législateurs. Les 1égislateurs la consacrent et la garantissent
; mais c’est la justice, c’est la nature qui la fonde. La propriété est le fruit 1égitime du
travail ; elle en est la représentation, I’expression ; elle en est le stimulant, elle en est
I’instrument nécessaire. C’est violer la justice éternelle que de violer la propriété.
C’est Oter a ’ouvrier son ceuvre, au travailleur son salaire. C’est couper le laboureur a
semé, chasser I’architecte de la maison qu’il a construite ; c’est arracher a I’orphelin
les fruits de la sollicitude et de la tendresse paternelle. C’est outrager la liberté dans sa
source, car c’est en arréter le développement et en voler le produit. C’est mettre
I’humanité au hasard entre 1’¢tat sauvage et le despotisme ; en tous cas, c’est la livrer
pieds et poings liés a la force, car c’est faire du pouvoir central le maitre de notre
travail, de notre vie privée ; c’est lui mettre dans la main le cerveau et le cceur de
chaque homme. Le droit de propriété est trois fois sacre, trois fois inviolable, car il
représente le travail, la liberté et la famille.

Vous ne nous opposez que 1’égalité et la faim. La faim ! c’est un argument cruel ;
nous verrons si vous avez seul le droit de vous en servir. L’¢égalité ! c’est un grand mot,
aussi grand que la liberté. L’égalité, cela ressemble a la justice ! Mais voyons quelle
est votre égalité. C’est 1’égalit¢ de Procuste. Une égalité mathématique, par
conséquent oppressive, car elle est contre nature ; 1’égalité entre Newton et un idiot,
entre un travailleur et un débauché, entre saint Vincent de Paul et un assassin2!0 ! Une
¢galité chimérique, car le courant de la vie la brisera en une heure. Vous aurez beau
entasser les reglements, cadastrer la terre : votre dieu Terme ne tiendra ni devant
I’inégalité du travail, ni devant 1’inégalité de la population, ni devant I’inégalité des
ressources du sol, ni devant I’inégalit¢ des aptitudes, ni devant I’injustice ou
I’incapacité de vos fonctionnaires.

La faim, dites-vous ! mais est-ce que la faim va disparaitre parce que vous aurez
couvert la terre de fonctionnaires, et remplacé toutes les influences sociales par des
contremaitres ? Est-ce que, le lendemain de votre avénement, nous n’aurons pas aussi
nos dévorants, et nos prolétaires a vous reprocher ? Est-ce que la grande fabrique va
mieux marcher, donner de meilleurs produits et plus nombreux, mieux en rapport avec
le nombre et la distribution géographique des citoyens, quand le savant calculera,
quand le forgeron forgera sous la direction d’un fonctionnaire ; quand les produits
s’entasseront dans les magasins dont un fonctionnaire aura la clef, quand le travailleur
et enfant impuissant dépendront également des fonctionnaires, et viendront chaque
jour leur demander, un réglement a la main, la pature, le vétement et I’abri ? Est-ce que

210 gy 8¢ i Tt RueV Kakog 10e kol E60AOC
({liade, chant IX, v. 319)



ce monopole (car il n’y a rien de nouveau sous le soleil, et les marais de 1’Egypte et les
déserts de la Turquie connaissent les résultats du communisme), est-ce que ce
monopole a rendu les gouvernements de 1’Asie enviables aux Européens ? Croyez-
vous de bonne foi remédier a I’impuissance du pouvoir central pour la direction du
travail et pour la distribution des produits, en remplacant le despotisme héréditaire par
le despotisme ¢€lu ? Et croyez-vous que la satisfaction intime d’avoir élu son maitre
empéche I’esclave d’avoir un maitre, et le console de sa liberté et de sa dignité perdues
?

Election, que me veux-tu ? Ou est Babeuf, avec sa république des égaux ? Que
faites-vous, s’il y a élection et non tirage au sort, que faites-vous de 1’égalité
numérique ? Vous combattez contre vos propres principes. Vous voulez 1’égalité
mathématique, et vous parlez d’élections. Vous voulez le bonheur et la dignité du
travailleur, et vous lui Otez la liberté. Vous voulez sa moralité, et vous supprimez la
famille. Vous réclamez contre la violation des droits du travail, et vous n’€tes pas autre
chose que la spoliation des fruits du travail érigée en principe. Vous écrivez sur votre
drapeau : « Du travail et du pain ! » Et si votre armée triomphait, il n’y aurait plus ni
pain ni travail. Elle planterait ce drapeau sur un cimeticre.

Pour nous, ce que nous demandons en défendant les droits de I’individu, la liberté
individuelle, le travail individuel, ce que nous demandons, c’est la famille, c’est la
sécurité du foyer, c’est le crédit, c’est la propriété solidement garantie, équitablement
organisée ; c’est une sociét¢ qui aide ’homme, qui le secoure sans 1’asservir. Le
citoyen, pour nous, est ’homme qui ne reléve que de Dieu pour I’avenir, de sa téte et
de son bras pour le présent, et qui ne demande rien a ’Etat qu’une impartiale justice.

Nous venons de montrer que la propriété doit €tre sacrée ; nous allons montrer
qu’elle doit étre accessible. Comme on mettait autrefois sur un drapeau : « Liberté,
ordre public » ; nous voudrions écrire sur le notre ces deux mots, qui résument a notre
avis la science économique : « Sécurité de la propriété, liberté du travail | »



CHAPITRE III

LA LIBERTE DE L’ATELIER.

1. Le travail sous I’Ancien régime. — 2. Emancipation du travail par Turgot et
I’Assemblée constituante. — 3. Entraves a la liberté du travail encore subsistantes
dans les lois. — 4. Entraves a la liberté du travail réclamées par les sectaires.

1. Le travail sous I’ Ancien régime.

Voici une trés bonne définition de la propriété : « La propriété est le droit de
travailler, de capitaliser, de donner, d’échanger?!l. » De travailler, retenons le mot. Le
droit de travailler est en effet une propriété et le principe de toute propriété. Il repose
lui-méme sur la liberté individuelle ; il est doublement sacré, dans son principe et dans
sa conséquence. La liberté consiste dans la possession de soi-méme, dans le droit de
développer a son gré sa propre activité, et de jouir sans restriction ni réserve du fruit de
son travail. L’homme libre travaille, puis il posséde.

La liberté personnelle, la liberté¢ du travail, la libert¢ de la propriét€¢ ne sont en
réalité¢ que les trois formes différentes d’un droit unique. Nul ne doit se flatter de
connaitre la liberté, s’il ne comprend 1’indissolubilité de cette union. Toute restriction a
la propriété est une entrave pour le travail, un attentat a la liberte, et réciproquement,
tout attentat contre la liberté ou le travail mine la propriété dans son essence et dans
son développement.

L’histoire des doctrines communistes en est la preuve. Toute doctrine communiste,
quelle qu’en soit la source, a un triple but : restreindre ou détruire la propriété,
organiser le travail, c’est-a-dire 1’asservir, et gouverner les volontés.

Sous I’ Ancien régime, nous €tions des sujets : sujets des rois et des seigneurs ; nos
propriétés, génées par les mouvances, les substitutions, les majorats, le retrait lignager,
les confiscations, la perpétuité des revendications royales, les rentes foncieres, les
servitudes personnelles et réelles, les droits de chasse et de banalité, n’étaient guere
plus libres que nos personnes ; le travail était un droit régalien : on nous vendait le
droit de travailler (jurandes) ; on nous forgait a travailler pour autrui (corvées) : voila
le privilege. Aujourd’hui nous nous appartenons ; donc nous travaillons pour nous-
mémes, en vertu d’un droit naturel, et nous disposons librement du produit de notre
travail : voila la conquéte de 1789. Ainsi le privilege a deux signes ; les jurandes et la

211 Manuel d’économie politique, par M. H. Baudrillart, Ire partie, chap. VII.



corvée ; et la liberté en a deux aussi : choisir librement sa profession (affranchissement
du travail) ; ne travailler que pour soi (affranchissement de la propriété).

Il importe assez peu de savoir que les corporations d’arts et métiers, abolies en
1791, et dont on attribue ordinairement la fondation a saint Louis, remontent beaucoup
plus haut, et qu’on leur trouve des analogues jusque dans la société romaine. Le
premier document d’une véritable importance pour 1’histoire de 1’industrie frangaise
est le Livre des métiers d’Etienne Boileau, prévot de Paris, publié en 1264. La
premicre partie de ce livre contient les statuts d’un trés grand nombre de corporations,
recueillis ou remaniés par Boileau lui-méme, qui, loin de relacher la sévérité des
anciens réglements, songea plutot a les compléter. On croyait généralement alors que
I’intérét de la fabrication et DI’intérét particulier des ouvriers exigeaient cette
réglementation minutieuse. Ce fut 1a I’excuse des bons rois. Les autres ne cédaient, en
se mélant des métiers, qu’a des préoccupations fiscales.

En effet, aussitot qu'une corporation était constituée, il suffisait d’élever le prix
d’acquisition des nouvelles maitrises, et de confier aux anciens titulaires le droit
exclusif de les conférer, pour transformer ces associations ou communautés en
véritables monopoles. L’Etat intervenait de son c6té pour vendre sa protection & ces
compagnies privilégiées, et non seulement pendant le Moyen-age, mais jusqu’a la
Révolution, il ne cessa de leur imposer de nouvelles taxes sous différents noms, tantot
en augmentant les prix des brevets, tantot en concédant aux corporations de nouveaux
privileges qu’elles achetaient fort cher, ou en créant pour le controle et la surveillance
un nombre presque infini d’offices. De 1a I’édit de Henri 111212, qui, pour généraliser
ses moyens de fisc, étendit a tout le royaume I’institution des communautés. Henri IV
fit un pas de plus, en englobant 1’'industrie de vente sous le méme régime que
I’industrie de fabrication2!3 ; et 1’édit de Colbert2!4 ne fit que régulariser I’exécution
des édits précédents, et ajouter de nouvelles communautés aux corporations déja
existantes.

L’institution des corporations était fondée sur cet étrange principe, que le travail est
un droit régalien et domanial. Henri I1I le déclarait ouvertement dans son édit de 1581,
et Turgot rappelle cette doctrine, pour la repousser avec énergie, dans le préambule de

212 pgcembre 1581,
213 Avril 1597.

214 Mars 1673.



son édit de 1776215, En conséquence de cette prétention, le roi vendait a ses sujets,
sous certaines conditions fort dures, le droit de travailler pour ne pas mourir de faim.
C’est une preuve entre beaucoup d’autres, que la civilisation ne consiste pas a passer
des idées simples aux idées complexes. Puisque la nature nous a donné des besoins et
les moyens d’y satisfaire par notre travail, il est aussi clair que la lumiére du jour que
personne ne peut sans folie et sans impiété nous contester le droit de vivre en
travaillant. On nous I’a pourtant contesté pendant des siecles ; on nous a vendu le droit
de travailler, ce qui est précisément la méme chose que si on nous avait vendu le droit
de vivre ; et il a fallu tous les progres de la raison pour qu’on s’aper¢iit enfin que cela
n’avait pas le sens commun.

Le droit de travailler étant la source du droit de propriété et se confondant méme
avec lui, on peut se demander pourquoi les rois traitaient différemment le travail et la
propriété, car il semble que, puisqu’ils donnaient un brevet pour étre ouvriers, ils
auraient d0i en donner aussi pour étre propriétaires, et qu’a ce compte les sujets ne
devaient avoir rien a eux, si ce n’est par concession de ’autorité royale. Je crois
fermement, quant & moi, que tous les partisans du pouvoir absolu ont dii admettre cette
théorie sur la nature de la propriété privée ; je la trouve trés explicitement dans
Hobbes, qui est le plus sincere des théoriciens de I’absolutisme?!6 ; je la trouve dans la
bouche de Louis XIV lorsqu’il se console de ses exactions en disant qu’apres tout il ne
fait que reprendre a ses sujets des biens qui naturellement et primitivement sont a lui217

215 « Nous devons 4 tous nos sujets de leur assurer la jouissance pleine et entiere de leurs

droits ; nous devons surtout notre protection a cette classe d’hommes qui, n’ayant de propriété
que leur travail et leur industrie, ont d’autant plus le besoin et le droit d’employer dans toute
leur étendue les seules ressources qu’ils aient pour subsister. Nous avons vu avec peine les
atteintes multipliées qu’ont données a ce droit naturel et commun des institutions anciennes a
la vérité, mais que ni le temps, ni ’opinion, ni les actes méme émanés de ’autorité qui
semblent les avoir consacrées, n’ont pu légitimer... L’illusion a été portée chez quelques
personnes jusqu’au point d’avancer que le droit de travailler était un droit royal que le prince
pouvait vendre et que les sujets devaient acheter. »

216 « D’autant que, comme il a été prouvé ci-dessus, avant 1’établissement de la société

civile, toutes choses appartiennent a tous, et que personne ne peut dire qu’une chose est
sienne si affirmativement, qu’un autre ne se la puisse attribuer avec le méme droit (car 1a ou
tout est commun, il n’y a rien de propre), il s’ensuit que la propriété des choses a commenceé
lorsque les sociétés civiles ont été établies ; et que ce qu’on nomme propre est ce que chaque
particulier peut retenir a soi sans contrevenir aux lois et avec la permission de I’Etat, ¢’est-a-
dire de celui @ qui on a commis la puissance souveraine. » (Hobbes, Fondement de
la politique ; section 2, L’empire, chap. VI, § 15.)

217 On lit aussi dans les Mémoires de Louis XIV ces paroles adressées a son fils : « Vous
devez étre persuadé que les rois ont naturellement la disposition pleine et libre de tous les
biens qui sont possédés aussi bien par les gens d’église que par les séculiers, pour en user en
tout temps comme de sages économes, ¢’est-a-dire suivant le besoin général de leur Etat. »



; jen trouve de nombreuses traces dans les attributions de bénéfices, de fiefs,
d’apanages, dans le droit de confiscation et d’imposition arbitraire ; et j’avoue que je
considere tout cela comme parfaitement logique, étant donné le principe de
I’absolutisme. Il est absurde que le roi ait sur moi un pouvoir arbitraire ; mais une fois
qu’on a subi cette absurdité, il n’y a pas de raison au monde qui puisse expliquer
pourquoi celui qui peut me tuer ne peut pas confisquer mon champ. Le pouvoir absolu
n’est pas absolu, si la propriété a un droit absolu contre lui. Le roi peut me tuer,
m’exiler, m’emprisonner, me battre méme ; et je pourrai malgré lui conserver mon
champ et ma maison ? Je défie bien les plus habiles publicistes de trouver 1’apparence
d’une raison pour justifier cette différence. Si les rois absolus n’ont avoué que
rarement la maxime de leur droit sur la propriété privée, c’est qu’il faut bien, apres
tout, dissimuler une doctrine quand elle est trop dure. Ils n’ont presque jamais éte
assez forts pour revendiquer cette conséquence extréme du principe en vertu duquel ils
régnaient. En France, ils pouvaient prendre des libertés avec le travail, qui est la source
de la propriéte, et n’en pouvaient pas prendre avec la propriété, qui est le fruit du
travail ; et la raison de cette anomalie, c’est que les proprictaires étaient assez forts
pour se défendre contre le roi, et que les travailleurs ne 1’étaient point. Le droit était le
méme contre le travail et contre la propriété ; mais non le pouvoir. On brutalisait le
droit du travail, qui est un manant, et on rusait avec le droit de propriété, qui est
gentilhomme.

Il faut dire aussi qu’il n’en est pas d’une sociét¢ comme d’une théorie, ou tout est
régulier et simple. Poser en principe le roi absolu, et en conclure qu’il fait la loi et le
droit, cela va tout seul ; mais dans la réalité, le pouvoir du roi de France était, pour
ainsi dire, fait de pieces et de morceaux ; il avait fallu arracher aux seigneurs et au
peuple ce droit et cet autre ; ’argument universel était la tradition, et il s’en fallait que
la tradition fit claire, flit unique. La noblesse avait sa tradition, et le parlement, et les
¢tats, et le menu peuple lui-méme : autant de difficultés et d’ennemis pour les
théoriciens. Le roi disait bien qu’il ne devait son royaume qu’a Dieu et a son épée, et
tout le monde autour de lui, seigneurs, peuples et parlements, criait bien haut qu’il était
I’unique et souverain maitre : cependant, on chicanait de toutes ses forces cette
souveraineté dans la pratique, et tout fier qu’il fiit de son droit, le roi reculait & chaque
instant, il rusait, il temporisait, il mendiait méme. Car Henri III, par exemple, n’a fait
que mendier tout le temps de son regne, mendier des impdts, mendier des emprunts.

Si le droit de propriété avait été connu pour ce qu’il est, c’est-a-dire pour un droit
naturel fond¢ sur le travail, nul doute que 1I’émancipation du travail en efit ét¢ au moins
facilitée ; mais, je le demande, était-ce la la croyance commune ? Pas du tout ; la loi
naturelle et la loi frangaise étaient en désaccord sur le principe du droit, en opposition
complete. Comme le roi se vantait de devoir son royaume a son épée, le noble voulait
tenir aussi son domaine de son épée, ou d’une concession royale, ce qui revenait au
méme par une voie indirecte. Or, la conquéte, I’occupation violente, dont la féodalité
faisait la source du droit, est, aux yeux de la nature et de la raison, le contraire du droit,
son ennemi. Il est donc assez intelligible que, dans une société ainsi congue, toute



solidarité fiit détruite entre la propriété et le travail. C’est avec la véritable propriété, et
non avec la propriété féodale, que le droit de travailler se confond.

C’est encore de la méme maniere qu’il faut expliquer cette autre apparente anomalie
d’une société qui fait du travail un droit régalien, qui le vend au sujet d’une main
avare, et a titre de privilége, et qui, d’autre part, impose la corvée aux serfs, et tient le
travail pour dégradant. Tout cela ressemble, avec les différences introduites par la
pensée chrétienne et par la force des coutumes, a ces anciennes législations qui
divisaient le peuple en citoyens a qui tout appartenait, et dont I’unique occupation était
de gouverner, et en esclaves, chargés de labourer la terre et de travailler comme
artisans, sans jamais posséder autre chose que leur pécule. Le roi et les nobles
gouvernaient, guerroyaient, rendaient la justice : « Le noble juge et combat. » Le menu
peuple travaillait pour I’autre race, pour la race victorieuse : c¢’était la corvée ; et on
daignait lui accorder un pécule, c’est-a-dire le droit de travailler pour lui-méme, et,
comme conséquence indispensable de cette premiere concession, le droit de posséder,
sous la mouvance et le haut domaine des fiefs.

Certes, il s’en fallait beaucoup que la théorie de la conquéte fiit conforme aux faits ;
il s’en fallait du tout qu’elle fit conciliable avec le droit ; mais elle était invoquée,
admise par ceux qui faisaient la loi, elle était le principe du droit féodal ; et voila
comment la propriété s’alliait avec 1’oisiveté, et comment le roi vendait a ses sujets le
droit de travailler a leur profit.

Du moment que le droit de travailler était vendu, il devenait un objet de fiscalité et
de réglementation. La réglementation est dans le génie de toutes les fiscalités, et dans
le génie particulier du Moyen-age. De la la division des travailleurs par corps d’état.
Chacun put, dans I’origine, y voir son profit : les travailleurs qui, en s’associant, se
fortifiaient contre le roi, le seigneur, le magistrat ; le roi, qui par ce moyen obtenait une
police, dont les magistrats, nécessairement €trangers a I’industrie, et qui n’avaient que
des attributions et une hiérarchie confuses, auraient été incapables. Ces confréries ou
corporations se multiplierent étrangement, surtout si 1’on songe que 1’industrie était
alors dans I’enfance, et que les progrés inouis de la civilisation nous ont créé¢ depuis
une foule de besoins et de ressources. Rien n’est plus instructif que I’énumération
donnée par Etienne Boileau des diverses corporations. Ce qui frappe d’abord, c’est
I’analogie de quelques-unes d’entre elles : grande source de procédure, grand obstacle
pour le progres. Ainsi il y avait deux corporations de batteurs d’or : ceux qui le
mettaient en fil, et ceux qui le mettaient en feuille. Il y avait trois corporations
chargées de faire des ceintures : les baudroiers, les ceinturiers corroyeurs et les
ceinturiers d’étain. Je ne trouve pas moins de six corporations chargées des objets de
sellerie : les chapuisiers, qui faisaient le fond de la selle ; les bourreliers, qui faisaient
les bourrelets ou troussequins ; les peintres-selliers, qui peignaient les ornements ; les
blasonniers, a qui revenait le soin de peindre le blason des gentilshommes ; les
lormiers, pour le mors, les gourmettes et les étriers, et enfin les éperonniers. On
pourrait rapprocher de ces industries déja si multiples, les fourbisseurs, ou armuriers
pour épées et lances, les haubergiers, fabricants de hauberts, et les haumiers, fabricants
de casques. L’industrie du vétement fournissait les braaliers pour les hauts-de-chausses



en fil, les braiers pour les hauts-de-chausses en cuir, les pourpointiers, les tailleurs, les
gantiers et les fripiers. On distinguait, pour la chaussure, les cavetiers, chargés des
réparations, les cavetonniers, qui faisaient exclusivement les chaussures légeres en
basane, et les cordonniers, qui prenaient ce nom du cuir de Cordouan, avec lequel on
faisait de fortes chaussures. On comptait quatre especes de chaudronniers : les
chaudronniers grossiers, les chaudronniers planeurs, les chaudronniers fabricants
d’instruments de musique, et les chaudronniers a sifflets, ou chaudronniers ambulants ;
deux sortes de couteliers, les couteliers-févres, pour les lames, et les couteliers faiseurs
de manches ; trois corporations de patenoétriers (fabricants de chapelets), les
patendtriers d’os, de corail et d’ambre ; un grand nombre de corporations pour
I’industrie de I’alimentation : vinaigriers, huiliers, ciriers, chandeliers, épiciers,
distillateurs, limonadiers, oyers ou marchands d’oies, apothicaires : les apothicaires
vendaient en méme temps le sucre, et furent quelque temps confondus avec les
¢épiciers. On est étonné de trouver au milieu de ces corporations la confrérie de la
Passion (des comédiens) ; celle des meénétriers ; celle des jongleurs (des
saltimbanques). Tout ce que ’homme s’ingéniait de faire, pour gagner sa vie, donnait
naissance a une corporation.

Pourquoi cette multiplicité ? C’est le fisc. Indépendamment du droit payé par les
apprentis, les ouvriers et les maitres, il y avait dans chaque confrérie des dignitaires
qui payaient une redevance. Tous les brevets s’achetaient. On inventait un certain
nombre de charges nouvelles, dont on donnait la finance a un créancier, ou a un
usurier, quelquefois a un prince, a un favori. Louis XI avait montré ce funeste exemple
qui pesait du méme poids sur le Trésor, sur I’industrie et sur ’autorité en général.
Louis XIV, un jour qu’il avait besoin d’argent, créa dans les corporations quarante
mille offices, tous inutiles?!8. En mars 1745, comme on manquait d’argent pour
continuer la guerre, on créa des charges d’inspecteurs, et controleurs sur tous les corps
de métiers2!°.

Les statuts des corporations réglaient le nombre des apprentis, leur age, les
conditions et la durée de I’apprentissage, les sommes a payer, les examens a subir, ou
les chefs-d’ceuvre a exécuter pour devenir ouvrier et maitre ; le prix de la journée, le
prix des achats et de la revente ; le nombre et ’emploi des matic¢res premiceres, le lieu
de la vente et celui de la fabrication ; la manicre de travailler, la juridiction spéciale
pour chaque corps d’¢tat. Ces statuts différaient profondément entre eux, et
quelquefois d’une ville a I’autre pour le méme métier. En voici quelques exemples : les
cavetiers de Paris dépendaient des écuyers du roi, les ¢avetonniers du chambellan, les
boulangers du grand panetier ; les charpentiers, jusqu’en 1313, eurent pour chef le
maitre charpentier du roi ; les parcheminiers, le recteur de I’Université. Les
prud’hommes des fourbisseurs étaient nommés par le prévot des marchands ; ceux des
peigniers, par le prévot de Paris ; ceux des poissonniers, par le maitre-queux ou

218 Edit de mars 1673.

219 Barbier, mars 1745.



cuisinier du roi. Plusieurs confréries, telles que les drapiers, les merciers, les peintres-
selliers, nommaient elles-mémes leurs dignitaires, prud’hommes, syndics, ou gardes-
jurés (d’ou vient aux corporations le nom de jurandes). Les ménétriers, organisés en
corps d’état par saint Louis, avaient un roi?20, Le roi des merciers, dont 1’autorité était
fort étendue et fort oppressive, fut supprimé par Frangois Ier, rétabli sous Henri 111, et
supprimé définitivement par Henri IV en 1597. Outre la redevance ordinaire, il y avait
des charges spéciales a telle ou telle compagnie : chaque maitre cordonnier payait dix
sous au grand chambellan, six au chancelier, et trente-deux pour les bottes du roi ; les
orfévres versaient pour chaque vente un denier dans la caisse de saint Eloi, et le
produit de cet impdt servait a donner, le jour de Paques, un diner aux prisonniers et
aux pauvres de I’Hotel-Dieu ; les chapuisiers payaient une redevance au maitre
cordonnier du roi pour avoir le droit d’employer du cuir a la confection de leurs selles.
Il y avait aussi des privileges : ou le privilége ne se trouvait-il pas sous I’Ancien
régime ? Le plus singulier était peut-&tre celui des hanouards ou jurés-porteurs de sel
et de poisson de mer, qui avaient le droit exclusif de porter le corps du roi de France a
ses funérailles. La corporation des jongleurs payait le passage du Petit-Pont en
chantant un couplet. Les crieurs de vin, réorganisés sous Henri IV, furent dans la suite
transformés en entrepreneurs de funérailles, et porterent le titre de jurés-crieurs de
corps et de vin. En vertu d’une permission de la reine Blanche, les tisserands drapiers,
qu’il ne faut pas confondre avec les tisserands de toile, avaient le droit d’exercer le
métier de teinturiers, mais seulement dans deux maisons de Paris. Les statuts
poussaient quelquefois la manie de la réglementation jusqu’a la puérilité. Ainsi, les
brodeurs ne pouvaient employer que de 1’or a huit sous et ensuite a dix sous le baton,
les chandeliers ne pouvaient méelanger que dans une proportion déterminée le suif de
beeuf et le suif de mouton ; les serruriers ne pouvaient mettre une vieille serrure a un
meuble neuf, ni une piece neuve a une vieille serrure ; les brasseurs ne pouvaient
modifier ni la quantité ni ’espece des ingrédients dont se composait la biere ou
cervoise ; les cuisiniers-oyers ne pouvaient s’approvisionner que dans un marché situé
tout pres du Louvre. Ils vendaient des saucisses, mais ils ne pouvaient vendre de
boudins. Il était défendu aux charcutiers de vendre des saucisses depuis le premier jour
de caréme jusqu’au 15 septembre. Les huchers (fabricants de coffres) ne pouvaient
employer I’aubier, ni mettre en couleur les armoires et vieux coffres avant de les avoir
vendus. Pareilles inhibitions étaient faites aux charpentiers. Les statuts des drapiers
réglaient la dimension des métiers, la nature des laines, le nombre des fils et la largeur
des lisieres pour chaque espece de drap, le mode de teinture, le mélange des couleurs,
le poids de chaque piece. Dans le réglement donn¢ aux pourpointiers en 1467, il leur
¢tait défendu de doubler les pourpoints avec de vieille bourre, et en général de
mélanger le vieux et le neuf. Les taverniers et les cabaretiers vendaient du vin, mais ils
ne pouvaient le vendre en bouteille. Les taverniers n’obtinrent qu’assez tard (en 1680)

220 yn édit de mars 1773 supprima « 1’office de roi et maitre des ménétriers joueurs

d’instruments tant hauts que bas dans le royaume. » Le dernier roi des ménétriers fut
Guignon, célebre violon de la musique du roi, mort le 30 janvier 1774.



de servir des viandes cuites aux consommateurs, et, dans ce cas, ils furent astreints a
les acheter toutes préparées chez un rotisseur. Une ordonnance de 1670 voulait que
toute marchandise fabriquée contre les regles fiit clouée au poteau, et que tout
industriel récidiviste y ft attaché lui-méme??!. Les statuts des cuisiniers traiteurs
publics, en 1663, consacraient, au profit des bas officiers des cuisines royales, un
privilege tout particulier. L’article 31 de ces statuts s’exprime ainsi : « Il y a toujours
eu tant de respect pour les écuyers de cuisine, potagers, hateurs et enfants de cuisine
du roi, des reines, princes et princesses, que lorsqu’ils se présenteront pour étre admis
en ladite communauté, ils y seront admis en faisant apparoir de leurs lettres et
certificats de leur emploi, sans qu’il soit besoin de formalités plus expresses. »

On voit par cette disposition que les employés directs de la maison du roi n’étaient
pas obligés de faire partie des corporations. La méme exemption était accordée a tous
les artisans et merciers suivant la cour??2, Un usage qui s’est conservé jusqu’a la
Révolution transformait les escaliers et les corridors du palais habité par le roi en un
véritable bazar, ou des marchands vendaient des bijoux, des parfums, des €ventails :
ces €talagistes privilégiés ne faisaient pas partie des corporations.

Il y avait aussi dans le royaume un grand nombre de villes et bourgs ou les ouvriers
n’étaient pas enrégimentés : plusieurs €dits eurent pour but de faire cesser cette
irrégularité préjudiciable au fisc, et notamment 1’édit d’Henri IV en 1597 et celui de
Louis XIV en 1673. Mais le régime du privilége est aussi celui des exceptions, etil y a
eu, jusqu’a la fin, des corps d’état non jurées. Quelquefois, dans la méme ville, il y avait
des ouvriers enrégimentés et des ouvriers libres, ou chambrelans ; ainsi certains
faubourgs de Paris échappaient a la loi sur les maitrises. Et, ce qui aurait bien dii ouvrir
les yeux aux rois et aux parlements, I’ouvrage y était mieux fait et vendu a meilleur
marché.

Les femmes ¢étaient exclues du plus grand nombre des corporations ; il y avait des
brodeurs et des brodeuses, des chapeliers et des chapelieres, mais les brodeuses
n’étaient qu’ouvriéres et ne pouvaient pas travailler & leur compte??3. Voici en
revanche quelques corporations uniquement composées de femmes : les tisserandes de
couvre-chefs (modistes), les chapelicres de fleurs (fleuristes), les chapelieres de paon
(plumassieres), les aumoniéres (fabricantes de bourses sarracinoises), les fileresses de
soie a grands fuseaux et les fileresses de soie a petits fuseaux. Ces diverses
corporations €taient administrées et surveillées par des prud’hommes gardes du métier,

221 Chaptal, De l’industrie frangaise, t. 11, p. 250 a 280.

222 Sous Henri IV, les marchands de 1’hotel et ceux de I’hdtel de la Trinité étaient dispensés

de faire partie des corporations. Il y ajouta, par lettres patentes du 22 décembre 1608, les
marchands qu’il avait lui-méme installés dans la galerie du Louvre.

223 préambule de 1’édit de 1776. « L’esprit de monopole, qui a présidé a la confection de

ces statuts, a été poussé jusqu’a exclure les femmes des métiers les plus convenables a leur
sexe, tels que la broderie, qu’elles ne peuvent exercer pour leur propre compte. »



quelquefois, mais plus rarement, par des prudes femmes. Les ouvriers de tissus de soie
avaient trois maitres et trois maitresses.

Comme tout était corporation, méme en dehors des corps de métiers, il y avait aussi
des corporations dans le peuple. Les deux premiéres étaient celle des charbonniers et
celle des poissardes. Les premicres places leur appartenaient dans les spectacles
gratuits ; le balcon du roi était réserve aux charbonniers, et le balcon de la reine aux
poissardes, qui affectaient de n’arriver qu’au dernier moment, pour jouir de leur
privilége. On sait que les dames de la halle étaient regues par le roi dans quelques
occasions solennelles, et qu’elles faisaient leur compliment comme les cours
souveraines.

La plupart des corporations remontaient bien au-dela de saint Louis ; quelques
autres sont de dates plus récentes. On peut citer les horlogers, associés sous Louis XI,
les sauciers, sous Louis XII, les parcheminiers, sous Francgois Ier, les écrivains jurés,
sous Charles IX en 1570 ; les faienciers, les hongrieurs, sous Henri IV ; les
limonadiers, les emballeurs, sous Louis XIV, etc. Par une déclaration royale du 18
aout 1777, six cents coiffeurs de femmes furent agrégés a la communauté des maitres
barbiers, en payant six cents livres?24. En 1778, on enrégimenta les ramoneurs. Les
statuts des maitres écrivains furent révisés par lettres patentes du 23 janvier 1779, etc.

Je ne parle pas des professions savantes : des procureurs et des avocats, qui avaient
le privilege de vivre aux dépens des plaideurs ; des médecins, qui avaient le privilége
de guérir ; des apothicaires, qui avaient des privileges secrets dont Moliere a tiré un si
grand parti ; de I’Université, qui lutta si souvent et si malheureusement pour défendre
son privilége contre les corporations enseignantes.

Quant aux theatres, ils étaient, depuis les confreres de la Passion, le lieu de
prédilection du privilége, son centre, son triomphe. Puisque le public était nourri,
habillé, instruit, médicamenté, soigné par privilége, il était bien simple qu’il fiit aussi
amusé par privilege. Sous Louis XIV, le Théatre-Frangais avait seul le privilege de
parler francais sur les planches. Les comédiens italiens ayant hasardé d’intercaler
quelque lambeau de dialogue francais entre deux ariettes, les comédiens ordinaires de
Sa Majesté leur firent signifier un exploit. Le roi voulut juger 1’affaire en personne, et
fit venir Baron et Dominique. Baron parla le premier. Quand ce fut le tour de
Dominique : « Sire, dit-1l, comment parlerai-je ? — Parle comme tu voudras, répondit
le roi. — Il ne m’en faut pas davantage, ajouta Dominique : j’ai gagné ma cause. » 1l
ne aurait pas gagnée si aisément au Chatelet. Quand le Théatre-Italien fut fermé, en
1697, pour avoir annoncé la fausse Prude sous le régne de Mme de Maintenon, les
théatres de la foire Saint-Germain se mirent a jouer son répertoire. Plainte des
comédiens francais ; arrét qui interdit aux forains de jouer des comédies par dialogues.
Les forains renoncerent aux comédies, et ne joucrent plus que des scenes. Nouvelle

224 Les coiffeurs de dames obtinrent I’établissement de nouvelles maitrises, et se
multiplierent si rapidement qu’il fallut, par un arrét du 24 janvier 1780, les ramener au
nombre de six cents. L’arrét leur défendit de faire plus d’un apprenti tous les trois ans, et de
mettre sur leurs enseignes : académie de coiffure.



plainte, nouvel arrét. Celui-ci est de 1707. On ne pouvait plus jouer de dialogues : on
se retrancha dans les monologues. Seulement 1’acteur parlant était entouré d’acteurs
muets qui lui donnaient la réplique en pantomime. Ce bizarre spectacle offusqua
encore les successeurs de Moliere, qui firent intervenir le parlement. Un des directeurs
du théatre forain eut alors une idée de génie : le Théatre-Francais avait seul le droit de
parler et il ne le cédait a personne ; mais le théatre de 1’Opéra, qui avait seul le droit de
chanter, pouvait vendre la permission de fredonner une pauvre ariette. Voila, par cet
expédient, la foire ressuscitée. Les proces revinrent en méme temps. Le parlement,
pouss¢ par le Théatre-Francais, ordonna qu’on ne chanterait plus. Le grand conseil,
saisi du recours des forains, ordonna qu’on chanterait en dépit du parlement. Il y eut
conflit entre les deux cours souveraines. Le parlement, dont on connait 1’énergie,
envoya des archers, des huissiers et le menuisier du Théatre-Frangais, pour abattre le
théatre forain, auteur ou prétexte du scandale. Abattu le matin, il était reconstruit le
soir, et ouvrait ses portes a la foule. Seulement, il n’y eut plus ni prose, ni chanson :
tout se réduisit a des pantomimes. Le parlement dut étre content : le privilege était
sauvé ! Rien de plus bouffon que les efforts tentés par ces comédiens muets pour se
faire comprendre du public. Ils finirent par bourrer leurs poches d’écriteaux, qu’ils
exhibaient de temps en temps pour les situations embarrassantes. Les proces allaient
leur train malgré cela, parce que le public, prenant le parti de la liberté, désertait le
théatre privilégié, et s’amusait de tout ce qu’on voulait au théatre de la foire. Il finit
par se faire acteur lui-méme. L’acteur muet était sur le théatre, faisant des gestes.
L’orchestre jouait les premiéres mesures de 1’air ; et le public, muni de livrets qu’on lui
distribuait a la porte, chantait les paroles a plein gosier.

Examinons rapidement quelle pouvait étre I’influence des corporations sur la
situation matérielle des ouvriers, sur les progres de 1’industrie, du commerce et du
bien-Etre général. Un des meilleurs moyens de connaitre et de comprendre la liberté,
ce serait sans doute d’¢tudier a fond le privilege.

La premiére observation a faire, c’est qu’il fallait payer pour étre ouvrier, et non pas
seulement pour étre maitre. Quand on ne donnait pas d’argent on donnait son temps ;
et c’est bien pour le pauvre qu’il est vrai de dire que le temps est de I’argent.
L’apprentissage, dont la durée et les conditions étaient fixées par les statuts, était
rarement gratuit, et lorsqu’il 1’était, on le prolongeait assez pour que les services d’un
ouvrier consommeé sous le nom d’apprenti devinssent une source d’importants
bénéfices pour le maitre. L’apprentissage de 1’ouvrier tréfileur d’archal ne durait pas
moins de douze ans?25. 11 était donc tres difficile a la plupart des familles de payer pour
faire un apprenti, ou de se priver pendant cinq ou huit ans des services du fils de la
maison. En outre, le nombre des apprentis était limité ; dans la plupart des métiers,
chaque maitre ne pouvait en avoir qu’un seul. L’ouvrier une fois recu dépendait

225 Turgot (Préambule de 1’édit sur les maitrises) condamne séverement « la cherté et la
longueur des apprentissages, et la servitude prolongée du compagnonnage : institutions qui
ont encore pour objet de faire jouir les maitres gratuitement, pendant plusieurs années, du
travail des aspirants. »



absolument des maitres ; car on n’était recu que pour une profession et pour une ville ;
on n’avait ni la ressource de s’expatrier, ni celle de changer d’occupation dans les
moments de chdmage. Quand le prix de la journée n’¢tait pas fixé par les statuts ou les
ordonnances?2¢6, il 1’était arbitrairement par les maitres, qui formaient a eux seuls la
corporation, et de qui dépendait, sans aucune intervention possible des ouvriers, le peu
de reglements qui restaient a faire. Cet état peut se résumer en deux mots : I’esclavage
et la famine. Il y avait sans doute de bons maitres, paternels pour leurs ouvriers, et qui
partageaient généreusement avec eux leur fortune. La religion ne cessait de précher
I’humanité aux seigneurs et aux patrons : cela n’empéchait pas apparemment qu’il y
elt des serfs de la glebe, et dans un sens presque littéral, des serfs de 1’atelier?27.
Certains ouvriers pouvaient a la rigueur espérer de devenir maitres ; mais il fallait
beaucoup de choses pour cela : d’abord de 1’argent. Il y avait un droit a payer a la
communauté, quelquefois un droit a la ville, toujours un droit au Trésor ; sans compter
les redevances particulieres a certaines corporations, fondées Dieu sait sur quels
motifs. Ainsi les chapuisiers payaient une redevance au maitre cordonnier du roi, parce
qu’ils employaient du cuir a la fabrication des selles. Les fripiers étaient tributaires du
chambrier du roi, parce que les officiers de la chambre avaient le droit, qu’ils
conserverent jusqu’a la Révolution, de vendre les vieux habits de leur maitre. Outre les
taxes en argent et les frais de I’apprentissage, le nouveau maitre devait encore une
guilde, ou repas a la communauté : ¢’était une dépense trés considérable qui absorbait
souvent le revenu de plus d’une année. Les statuts entraient dans le détail du diner : un
demi-poulet et quatre livres de beeuf au syndic ; un demi-poulet et deux livres de beeuf
a la femme du syndic ; quatre piéces a prendre dans chaque plat a M. I’échevin ou a
M. le prévot ; prodigalités inutiles, désastreuses, minutieusement prescrites au
négociant a ’entrée de sa carriere, comme pour le condamner par avance a la ruine.
L’argent ne suffisait pas pour entrer dans la maitrise, il y avait une sorte d’examen de
capacité ; mais quel examen ! Un examen passé€ devant le roi des merciers, ou devant
les gardes-jurés du métier qui la plupart du temps décidaient a leur guise et
quelquefois, comme on le voit notamment par un édit de Henri 1V, se faisaient payer
leur décision. Dans tous les cas, on ¢€tait juge par ses futurs rivaux, par ceux a qui on
voulait faire concurrence. Il fallait, pour étre admis, faire un chef-d’ceuvre, c’est-a-dire
quelque picece extraordinaire, inutile, fabriquée selon toutes les régles, et
conséquemment avec le plus aveugle respect de la routine : nouvel obstacle pour les
pauvres gens ; car ou trouver la maticre de ce travail, et le temps pour I’exécuter ?
Non, I’ouvrier si habile qu’il fiit, si laborieux, ne pouvait guére réver une maitrise.
Tout semblait combiné pour que ’ouvrier restat ouvrier : c¢’était 1’esprit général du
temps ; des classifications mal faites, mais inflexibles. Quelques corporations se
transformaient ouvertement en monopoles par I’exclusion de tous ceux qui n’étaient
pas fils de maitres, ou mariés a la veuve d’un maitre. D’autres excluaient séverement

226 Ordonnance du roi J ean, février 1351, fixant le taux de tous les salaires. Ord. 11, 350 sq.

227 « La servitude du compagnonnage », dit Turgot, édit de 1776.



les gens mariés de I’apprentissage. D’autres repoussaient les étrangers, c’est-a-dire les
aspirants qui n’étaient pas nés dans la ville.

La position des maitres, quoique protégés jusqu’a un certain point contre la
concurrence par la facilité des exclusions, n’était pas, tant s’en faut, merveilleusement
¢tablie. Ils commencaient presque tous par s’endetter pour payer les frais de leur
maitrise. L’ordonnance de 1581, rendue expressément pour diminuer I’énormité de
cette charge, exigeait néanmoins une finance, qui, selon I’appréciation d’un historien
trés judicieux228, ne s’élevait pas pour quelques-uns d’entre eux a moins de trois cents
journées de travail. Les dettes couraient d’autant plus vite, qu’il n’y avait pas de crédit,
et que le prét simple a intérét étant prohibé par respect pour les canons de I’Eglise, on
¢tait obligé de ruser pour se procurer de I’argent, et de recourir a des fondations
perpétuelles ou a des moyens usuraires. Il ne fallait pas songer a un perfectionnement,
puisque le respect de la routine était le principe : de sorte que I’intelligence, le premier
et le plus important des capitaux, devenait a peu pres inutile. La division du commerce
en un grand nombre de corporations génait nécessairement la vente : ainsi le sucre se
vendait chez les apothicaires, le sel chez les épiciers ; les huiliers et les vinaigriers, les
chandeliers et les ciriers faisaient un commerce distinct. Quand Louis XIV institua la
corporation des limonadiers, il mit dans les statuts les différents breuvages, rossolis,
aigres de citron, chocolats mousseux, etc., qu’il leur était permis de vendre ; ils ne
pouvaient sortir de cette liste sans s’exposer a de grosses amendes envers le roi et
envers une communauté rivale. Il y avait a cet égard une surveillance continuelle
d’une corporation sur ’autre : les lormiers, par exemple, firent un long proces, un
proces d’un demi-siecle, aux bourreliers, pour les empécher d’exposer en vente des
mors, des chanfreins et des gourmettes. En 1769, la corporation des perruquiers plaida
en vain pour faire supprimer les industriels qui empiétaient sur ses droits sous le nom
de coiffeurs de dames?29. La Faculté ayant admis a ses cours les barbiers chirurgiens,
ou chirurgiens de robe courte, les chirurgiens de robe longue prétendirent que c’était
leur privilege exclusif, et plaidérent pendant soixante ans pour empécher leurs
confréres d’apprendre leur métier230. Les fripiers et les tailleurs étaient en proces
continuels, parce qu’il était difficile d’€tablir avec précision ce qui €tait un vieil habit
ou un habit neuf. C’était une grande corporation que ces fripiers ; ils faisaient un
important commerce, dans un temps ou méme les gens riches s’accommodaient

228 Levasseur, Histoire des classes laborieuses, t. 11, p. 124.

229 C4tait une corporation importante que celle des perruquiers. Il en colta a la
Constituante 22 millions pour racheter leurs offices ; et pour tous les autres offices de création
récente, 16 millions seulement.

230 1eg chirurgiens-barbiers, ou chirurgiens de robe courte, avaient été¢ réunis aux
chirurgiens de robe longue par édit de 1656. En juin 1743, une déclaration du roi enregistrée
au Parlement cassa I’édit d’union, et décida qu’a I’avenir on ne serait regu maitre chirurgien
qu’en produisant un certificat d’études et un brevet de maitre-¢s-arts dans 1’Université de
Paris. (Barbier, juin 1743.)



volontiers d’une vieille défroque, et ou le méme habit pouvait servir a deux ou trois
générations. Nos peres avaient quelquefois de 1’or, du velours et du brocart, mais ils
portaient plus souvent des jaquettes de cuir ; et ce fut un luxe effréné a Isabeau, la
femme de Charles VI, d’avoir eu deux chemises de toile. Plus pres de nous, il y eut un
temps ou Henri IV n’avait que trois mouchoirs. Louis XIV manquait de chemises dans
sa jeunesse : sa mere, Anne d’Autriche, s’accusait, a son lit de mort, d’avoir eu des
draps de lit en batiste.

Un des plus curieux proces fut celui que s’attirérent les ¢avetiers, pour avoir voulu
s’arroger de faire leurs propres souliers, et ceux de leurs enfants et de leurs femmes.
Les cordonniers et les cavetonniers coalisés leur firent bien voir qu’ils n’avaient
d’autre droit que celui de raccommoder les vieilles chaussures. Ainsi, ce que la loi
défendait, ce n’était pas seulement de vendre, c’était de faire un objet dont le
monopole appartenait & quelque jurande. On ne sait pas, en vérité, si une femme
pouvait, dans sa maison, raccommoder le pourpoint de son mari, sans s’attirer quelque
affaire avec les maitres fripiers. Ces proces de communauté a communauté, dans un
temps ou la population de Paris atteignait a peine le tiers de son chiffre actuel,
engloutissaient annuellement en frais de procédure une somme de huit cent mille
francs.

Le chomage, qui est en tout temps la plaie des ouvriers, plaie aggravée alors par les
classifications qui parquaient tout le monde dans une profession déterminée, n’était
pas moins terrible pour les maitres que pour les compagnons. Tout le monde sait qu’il
y a certains états qui n’ont qu’une saison ; cette saison passée, les ouvriers intelligents
se procurent, pour ainsi dire, un état de rechange ; il ne pouvait en étre ainsi sous le
régime des maitrises. Les ¢avetonniers avaient le privilege de faire les chaussures
légeres en basane ; I’hiver venu, ils se croisaient les bras, et mouraient de faim et de
misere, pendant que les cordonniers, chargés des grosses chaussures, manquaient la
vente, faute de bras, et ne pouvaient demander de secours a leurs confreres les ouvriers
de la basane. Ainsi cette admirable institution organisait ici le chomage, la
I’impuissance de la fabrique. Quand les bras manquaient dans une industrie et le
travail dans une autre, on mourait de faim, chacun de son c6té. Le privilege se
glissait encore dans ces attributions de travail. Les bourreliers, en temps de chomage,
pouvaient faire des souliers ; les cordonniers ne pouvaient faire de selles. Pourquoi
cela ? Il n’y avait nulle raison ; c¢’était la coutume ou le caprice. Et la plupart de ces
réglements homicides étaient signés par saint Louis, Frangois Ier, Henri IV et Louis
X1V ; de grands rois, et qui, presque tous, ont rendu de vrais services au commerce et a
I’industrie.

Oppressive pour les individus, oppressive n’est pas assez, c’est homicide qu’il faut
dire, voyons si I’institution des jurandes était bonne pour les progres de 1’industrie. On
dit qu’il y avait une police, que les maitrises empéchaient les exces de la concurrence,
que tout était solidement et honnétement fabriqué. Je vois en effet qu’on interdisait
I’aubier aux charpentiers, et la vieille bourre aux tailleurs ; mais une surveillance
exercée par un corps d’état sur lui-méme me rassure peu pour le bon état de la
fabrication ; et si la concurrence pousse a exagérer le bon marché au détriment des



matériaux et de la fagon, le monopole, de son coté, peut trés bien pousser a
I’exagération des prix sans garantir pour cela le moins du monde I’excellence des
produits?3l. Ce qu’on ne peut nier, c’est que la routine €tait €rigée en principe, et que
I’immobilité était la loi de toutes les industries. De quelque coté qu’on regarde la
vieille société francaise, on la voit partout et toujours gouvernée par la tradition ; une
innovation était presque aussi coupable en industrie qu’en théologie. Un homme de
génie sortait de la foule : s’il ne pouvait donner trois, cing, huit ans de sa vie pour
I’apprentissage, faire a ses frais, au prix de longs travaux, et en s’emprisonnant dans
les regles de la routine, un prétendu chef-d’ceuvre ; s’il ne savait pas endurer I’ineptie
et les mauvais traitements d’un patron, flatter les gardes-jurés du métier, se plier en
apparence a leurs préjugés ; s’il n’avait pas la somme d’argent, souvent considérable,
exigée par les statuts, la société le refoulait dans 1’obscurité et I’impuissance, ou le
condamnait a des peines afflictives pour avoir violé les priviléges de maitrise. Etait-il
au contraire assez riche pour payer, assez patient pour attendre, assez souple pour
désarmer ses juges ? Pour peu que sa découverte lui assurat de meilleurs produits ou
une fabrication économique, il avait aussitot sa propre confrérie sur les bras : car a
quoi bon le privileége qu’on avait acheté, s’il ne servait a étouffer la concurrence ?
C’est tant pis pour le génie, et pour I’humanité, qui aurait profit¢ de la découverte.

Il va sans dire que le commerce était fait a I'image de ’industrie. Il y avait des
corporations d’artisans et des corporations de vendeurs. Quand les meilleurs rois et les
plus grands ministres voulaient favoriser une branche de commerce, ils créaient une
compagnie privilégiée, un monopole. C’est ainsi que furent successivement formées,
sous Henri IV, les diverses sociétés canadiennes?32 et la premicre compagnie des
Indes?33 ; sous Louis XIII, les deux compagnies des Indes orientales (compagnie du
Morbihan) et des Indes occidentales?34 ; sous Louis XIV, et pendant 1’administration
de Fouquet, la compagnie du Nord, pour I’exploitation des huiles de baleine. On
comptait, sous I’administration de Colbert, cinq grandes compagnies privilégiées : les

231 « Nous ne serons point arrétés dans cet acte de justice par la crainte qu’une foule

d’artisans n’usent de la liberté rendue a tous pour exercer des métiers qu’ils ignorent, et que le
public ne soit inondé d’ouvrages mal fabriqués ; la liberté n’a point produit ces effets facheux
dans les lieux ou elle est établie depuis longtemps.... Tout le monde sait d’ailleurs combien la
police des jurandes, quant a ce qui concerne la perfection des ouvrages, est illusoire, et que
tous les membres des communautés étant portés par I’esprit de corps a se soutenir les uns les
autres, un particulier qui se plaint se voit toujours condamné, et se lasse de poursuivre de
tribunaux en tribunaux une justice plus dispendieuse que [’objet de sa plainte. »
(Turgot, édit de 1776.)

232 1599-1608.
233 {er juin 1704.

234 gy 1611.



deux compagnies des Indes, celles du Levant, du Nord et de la Sénégambie23s. A
I’intérieur, la plupart des grandes fabrications étaient données en régie. Telles furent
les manufactures de cristallerie, de glaces, de bas de soie, la Savonnerie, les Gobelins,
etc.

Le privilege était si stir de lui qu’il comptait le reste pour rien. Il avait ses droits ou,
comme il disait, ses libertés qu’il s’agissait avant tout de maintenir. Quand il fut
question d’introduire en France I’industrie des toiles peintes, toutes les manufactures
du royaume pousserent des cris de détresse. La ville d’Amiens se distingua entre
toutes les autres par son indignation et son €loquence. Les trois corps réunis adopterent
une adresse qui se terminait par ces paroles : « Au reste, il suffit pour proscrire a
jamais 1’usage des toiles peintes, que tout le monde frémit d’horreur quand il entend
annoncer qu’elles vont étre permises. Vox populi, vox Dei?36. » Voila quelle était
I’intelligence d’une population abrutie par I’excés de la réglementation. C’est miracle
qu’on ait pu faire encore sous un pareil régime quelques améliorations de détail ; et il
est a noter qu’elles sont presque toutes venues de I’impulsion d’un ministre, de Sully
ou de Colbert. Il fallait que le hasard portat un homme de génie a ces grandes places
pour que la fabrique frangaise, enchainée dans ses mille liens, sortit un instant de sa
torpeur.

Le commerce des blés particulierement passa par une suite d’alternatives funestes a
I’agriculture. Les rois s’attribuaient le droit de permettre ou de défendre la
transportation des blés : c’€tait un privilege de leur couronne. Un édit de Charles IX
dit expressément que « cette faculté de puissance d’octroyer des congés et permissions
pour le transport des grains hors le royaume est de droit royal et du domaine de la
couronne, incommunicable a quelques personnes que ce soit?37. » Un arrét du
parlement de Paris, du 21 aolt 1661, commenca la guerre aux monopoleurs, c’est-a-
dire, car on pourrait s’y méprendre, aux commergants en gros non privilégiés ; guerre
irréfléchie qui, dans un but louable, rendit tout approvisionnement impossible. Deux
arréts du conseil, en 1763 et 1764, rétablirent la libre circulation et la libre exportation
des grains, mais le controleur général Laverdy, auteur de ces deux arréts, créa une
ferme particuliere des blés pour I’approvisionnement de Paris, tournant ainsi la liberté
au profit du monopole, ou plutot détruisant la liberté dans le lieu méme ou elle était le
plus nécessaire. Ce fut ’origine du fameux pacte de famine. Le roi méme n’eut pas

235 En 1664.

236 Lorsqu’on permit aux juifs en 1767 d’entrer dans le commerce, il parut une Requéte des
marchands et négociants de Paris contre [’admission des juifs. 1l est triste de dire qu’en 1857,
le méme scandale s’est reproduit a Hambourg. Voyez La liberté de conscience, 4¢ édit., Iére
partie, chap. XX.

237 Jyin 1574.



honte de partager ces bénéfices abominables238. A partir de ce moment, la liberté du
commerce des grains fut de plus en plus impopulaire ; et, malgré Turgot, qui I’établit
pendant son court ministere239, malgré les efforts persévérants des économistes, les
parlements, le peuple, et méme trop souvent les philosophes, ne songerent qu’a
exagérer les mesures de réglementation, et a faire la guerre au commerce en gros249, Ils
confondaient, par une erreur assez naturelle dans les conditions ou ils se trouvaient, le
commerce en gros, qui n’est que la suite naturelle de la concurrence, avec ce qu’ils
avaient devant eux, c’est-a-dire la ferme locale organisée par Laverdy, et qui était en
réalit¢ un privilege d’autant plus exorbitant qu’en dehors de la ferme pour
I’approvisionnement de Paris, le commerce était Iégalement et théoriquement libre. On
s’en prenait a la liberté de maux occasionnés par le privilege qui la détruisait. Necker
favorisa plus que personne cette disposition funeste?!. Robespierre €pousa, fomenta

238 Dans I’Almanach royal de 1774, on trouve la mention de « Mirlavaud, trésorier des
grains au compte du roi. » On fit a ce sujet les vers suivants :

Ce qu’on disait tout bas est aujourd’hui public :
Des présents de Céres le maitre fait trafic,
Et le bon roi, bien qu’il s’en cache,
Pour que tout le monde le sache,
Par son grand Almanach sans fagon nous apprend
Et I’adresse et le nom de son heureux agent.

La Cour punit Lebreton, éditeur de /’A/manach, de trois mois d’interdiction, mais pour
indiscrétion plutdt que pour inexactitude.

239 2 nov. 1774 et 5 fév. 1776. Turgot faisait dire au roi dans le préambule de 1’édit : « Le
débit avantageux ne peut naitre que de la plus entiére liberté des ventes et des achats. »

240 Dialogues sur commerce des blés, par ’abbé Galiani. Grimm fait un éloge enthousiaste
de cet écrit prohibitionniste. « Depuis /'Esprit des Lois, il n’a pas paru en France un plus
grand livre, ni qui ait autant fait penser que celui-ci. » (Corresp., t. VI, p. 326 sqq. et cf. ib., t.
VIIL, p. 13 sqq.)

241 par son livre Sur la législation et le commerce des grains, publié en 1775 sous le

ministére de Turgot. On lit dans le Compte rendu : « 11 faut autoriser et protéger la plus grande
liberté dans I’intérieur, mais I’exportation ne peut jamais €tre permise en tout temps et sans
limites. » (Cr. I’arrété du 7 septembre 1788.)



les aveugles coleres de la multitude?42. Sur ce point comme sur tant d’autres, il
combattit la liberté sans la comprendre. Le 27 juillet 1793, un décret de la Convention
porta peine de mort contre les accapareurs. Aujourd’hui méme, pour le dire ici en
passant, la loi n’accorde qu’une demi-liberté, et la haine contre le commerce des grains
subsiste, triste héritage des passions soulevées par le pacte de famine243.

Ainsi la liberté n’était ni connue, ni aimée?44. On combattait un privilege par un
autre. Si le gouvernement se dessaisissait d’un droit, c’était au profit d’une compagnie
ou d’une corporation. Il y avait a Rouen cent douze marchands privilégiés qui avaient

242  Comment a-t-on pu prétendre que toute espece de géne, ou plutot que toute regle sur

la vente du blé est une atteinte a la propriété, et déguiser ce systeme barbare sous le nom
spécieux de la liberté commune ?... Je veux qu’on laisse la liberté au commerce, je veux
qu’on anéantisse les monopoles et les accaparements contre-révolutionnaires. Le fléau du
peuple, la source de la disette sont les obstacles mis a la circulation sous le prétexte de la
rendre illimitée. Favorisez la libre circulation des grains en empéchant tous les engorgements
funestes. Quel est le moyen de remplir cet objet ? Oter & la cupidité et ’intérét et la facilité de
les opérer : or, trois causes les favorisent, le secret, la liberté sans frein et la certitude de
I’impunité. Deux moyens simples sont proposés : le premier est de prendre les précautions
nécessaires pour constater la quantit¢ de grains qu’a produite chaque contrée et celle que
chaque propriétaire ou cultivateur a récoltée ; le second consiste a forcer les marchands de
grains a les vendre au marché, et a défendre tout transport des achats pendant la nuit. Ou bien
le crime du monopole est impossible, ou il est réel. Si c’est une chimere, comment est-il
arrivé que de tout temps on ait cru a cette chimere ? S’il est réel, par quel étrange privilege
obtient-il seul le droit d’étre protégé ? Quelles bornes les vampires impitoyables qui spéculent
sur la misere publique mettront-ils a leurs attentats, si aux réclamations du peuple affamé on
oppose sans cesse des baionnettes ? La liberté indéfinie n’est autre chose que I’excuse, la
sauvegarde et la cause de ces abus. Comment pourrait-elle en étre le remede ? Je vous
dénonce les assassins du peuple, et vous répondez : laissez-les faire ! » (Séance de la
Convention, 2 déc. 1792.)

243 La liberté fut rétablie le 24 prairial an V, et restreinte de nouveau en 1812.

244 Les cahiers du tiers état de Paris demandent « que I’exportation au grain soit

séverement prohibée, ainsi que sa circulation d’une province a une autre. » Douze cahiers
faisaient des demandes analogues. Quinze réclamaient la formation de greniers d’abondance.



seuls la faculté de vendre et d’emmagasiner du grain245. A Lyon, les boulangers réunis
en corporation avaient obtenu ou usurpé le droit de fixer eux-mémes la taxe du pain.
Les controleurs généraux, le conseil d’Etat, les parlements réglaient le prix du pain, du
suif, de la laine. Les intendants, de leur coté, rendaient des ordonnances, prescrivaient
ou interdisaient un mode de fabrication, un genre de culture. Il y eut, en 1688, un arrét
du parlement pour proscrire les petits pains a la levure de biere. Une des plus grosses
affaires du parlement de Paris a été de savoir s’il permettrait I’inoculation. Elle a été
permise en effet en 1774, apres plusieurs arréts contraires, et une interminable enquéte
dans le sein de la Faculté246. En 1783, Vizery de Boisvalé ayant placé sur sa maison
une aiguille aimantée, fut obligé de I’enlever, par arrét de justice, et n’obtint gain de
cause qu’en appel, aprés un long et coliteux proces?47. La police prenait le soin de fixer
le prix des places dans les théatres forains ou chez les danseurs de corde. « C’est le

245 Dupont de Nemours expose ainsi les priviléges de cette corporation : « Ce commerce y
était exclusivement confié a une compagnie de cent douze marchands privilégiés et créés en
titre d’office, qui non seulement jouissaient du droit de vendre du grain et d’en tenir magasin
dans la ville, mais qui avaient seuls la permission d’acheter celui qu’apportaient les
laboureurs et les marchands étrangers, et de le vendre ensuite aux boulangers et aux habitants
qui ne pouvaient en aucun cas acheter de la premiére main. Le monopole des marchands
privilégiés de Rouen ne se bornait méme pas la ; il s’étendait jusque sur les marchés
d’Andelys, d’Elbeuf, du Duclair et de Caudebec. Une autre compagnie de quatre-vingt-dix
officiers porteurs, chargeurs et déchargeurs de grains pouvaient seuls se méler du transport de
cette denrée. Ce n’était pas tout : la ville de Rouen possede cinqg moulins qui jouissaient du
droit de banalité sur tous les grains destinés a la consommation de la ville, et comme ces
moulins étaient insuffisants, ils se faisaient payer par les boulangers de la ville qu’ils ne
pouvaient servir la permission de faire moudre ailleurs. »

246 Linoculation avait été provisoirement interdite le 8 juin 1763 sur le réquisitoire d’Omer
Fleury. « Vraiment, disait Voltaire, le ridicule de ce nouvel arrét manquait a ma chere patrie.
Nous sommes les polichinelles de 1’Europe. » L’arrét chargea la Faculté de médecine de
procéder a une enquéte. Cette enquéte dura plus de cinq ans. Les douze commissaires
nommés par la Faculté se partageaient par moitié. Les inoculateurs et les anti-inoculateurs en
vinrent & un proces en reégle, qui fut déféré au parlement. Pendant ce temps-la, I’affaire
principale ne marchait pas. Le duc d’Orléans, en avril 1756, le premier président d’Aligre, et
enfin, en 1774, le roi et ses fréres appelerent les inoculateurs, ce qui réduisit la Faculté et le
Parlement a opiner du bonnet. Guéneau de Montbéliard avait donné 1’exemple, en 1766, en
inoculant lui-méme son fils unique. Cet acte de courage parut sublime aux contemporains.
Diderot lui écrivit qu’il était deux fois le pére de son fils, bis pater. Le premier arrété de
tolérance avait été rendu dans la Faculté le 5 septembre 1764 par cinquante-deux voix contre
vingt-cing. Il fut rapporté. Le 16 janvier 1768, la tolérance ne passa que par trente voix contre
vingt-trois.

247 Cette cause fut le début au barreau de Robespierre, qui défendit le paratonnerre avec
beaucoup de talent et de succes.



délassement du peuple », disait I’ordonnance?48. En 1692 et 1693, il fut ordonné a tous
propriétaires ou fermiers d’ensemencer immédiatement leurs terres, faute de quoi il
serait permis au premier venu de les ensemencer et de jouir de la récolte sans payer
aucun fermage. En 1709, le blé ayant ét¢ gelé¢ dans les sillons, on crut qu’il
repousserait, et I’on défendit de remuer les terres. Ce ne fut qu’au mois d’avril que,
toute espérance des précédentes semailles étant perdue, on permit de semer de menus
grains?4°. Une ordonnance du 18 juin 1723 contraignit les fabricants de Rouen a
fermer leurs ateliers pendant le temps de la récolte, du 1er juillet au 15 septembre. Une
autre fois, il s’agissait d’¢lever la colonnade du Louvre : Louis XIV défendit aux
patrons d’engager des ouvriers sans sa permission, sous peine de dix mille livres
d’amende, et aux ouvriers de travailler pour les patrons, sous peine de la prison pour la
premiére fois, et pour la seconde des galéres250. L’Etat se faisait le précepteur de toutes
les industries. Il tenait les maitres en tutelle, et les maitres menaient les ouvriers et les
apprentis, quelquefois avec le baton. Et quand la France n’avait a sa téte ni un Sully, ni
un Colbert, toute cette dure et forte organisation était au service de la routine25!.

Au reste, cette domination de la routine n’était pas la seule entrave que le régime
des corporations et de la réglementation apportat aux progrés de 1’industrie. Toutes les
fabrications qui exigent le concours de plusieurs métiers €taient pour ainsi dire
impossibles. Autant la division du travail sous une direction unique rend la main-
d’ouvre plus économique et plus parfaite, autant la division, I’indépendance et la
rivalité des corporations augmentaient les difficultés d’exécution et les difficultés
pécuniaires des entreprises mixtes. Si vous vouliez, par exemple, faire une lampe, il
vous fallait, pour les tuyaux, des serruriers de fer ou des serruriers de laiton, pour le
corps de lampe des chaudronniers grossiers et des chaudronniers planeurs, un verrier
pour la cheminée, un cloutier pour les vis, un chandelier pour la meche, et pour I’huile,

248 Tandis que le Parlement fait des remontrances sur la cherté des grains, et sur la

nécessité de mettre tant de malheureux en état de manger du pain, on veille aussi aux plaisirs
de la populace. Dans cette ordonnance concernant les bateleurs, farceurs, danseurs de corde,
et autres spectacles de foire et des boulevards, il est dit que ces divertissements étant faits
pour le peuple, pour le délasser de ses travaux, il est défendu a tous les directeurs de troupes
de mettre les premieres plus cheres que trois livres, et les secondes vingt-quatre sous, les

troisiémes, douze sous, et les quatriemes six sous. » (23 avril 1768. Mémoires secrets, t. IV, p.
15.)

249 « On crut d’abord que le blé repousserait, et on défendit de retourner les terres semées

en blé pour y mettre de 1’orge ; mais enfin le printemps étant venu, on connut qu’il n’y avait
aucune ressource pour le blé... Quand on vit la stérilité, on permit, au mois d’avril et de mars,
de semer de menus grains. Quelques précautions que I’on prit, I’orge fut vendue jusqu’a
soixante francs le setier. » (Note de ’avocat général Joly de Fleury.)

250 Dulaure, Histoire de Paris, t. IV, p. 443.

251 Cf. dans Le Travail le chapitre intitulé : Histoire du travail manuel.



un huilier. Chacun prélevait son bénéfice, non seulement le bénéfice de sa fourniture,
mais celui de son monopole ; car il faut bien que le monopole serve a quelque chose,
et il servait a tout marchand a enfler son mémoire de frais. Ces bénéfices morts, qui
diminuent la production, tandis que le bon marché, en activant la production, crée des
débouchés, double, triple, centuple la fabrique, rendaient les capitaux improductifs, les
maitrises one€reuses aux titulaires, le commerce languissant, le progres impossible, et
les produits grossiers ou médiocres. Ainsi se vérifiait une fois de plus la justesse de cet
axiome, que le plus grand auxiliaire de la production, c’est la liberté du travailleur.

Voici ou en était arrivé ce peuple si bien gouverné, administré avec tant de
sollicitude. Sous Louis XIV, Vauban écrivait dans la préface de la Dime royale, ces
douloureuses paroles : « Sur dix Francais, il y en a un qui manque positivement de
pain, cinq qui n’en ont pas suffisamment, et trois dont la position est fort génée. » Le
marquis d’Argenson, qui fut ministre de Louis XV, écrit a la date de 1740 : « Au
moment ou j’écris, en pleine paix, avec les apparences d’une récolte sinon
abondante du moins passable, les hommes meurent autour de nous, dru comme
mouches, de pauvreté, en broutant 1’herbe252... Le duc d’Orléans porta derni¢rement
au conseil un morceau de pain de fougére. A ’ouverture de la séance, il le posa sur la
table du roi, disant : « Sire, voila de quoi vos sujets se nourrissent253 »... Dimanche
dernier, le roi allant a Choisy par Ivry, traversa le faubourg Saint-Victor. Cela fut su ;
le peuple s’amassa et cria, non plus Vive le roi ! mais Misere, famine, du pain ! Le roi
en fut mortifié254... Le nombre des pauvres dépassera bientot celui des gens qui
peuvent vivre sans mendier. Dans la ville de Chatellerault, on a obligé chaque
bourgeois a entretenir a ses frais un pauvre. La population est de quatre mille ames, et
sur ce nombre, il s’est trouvé dix-huit cents pauvres enrdlés a la charge des
bourgeois?55... Sa Majesté a dit au duc de La Rochefoucauld que le royaume avait
diminué d’un sixieme depuis un an. Il est positif qu’il est mort plus de Francais de
misere depuis deux ans que n’en ont tu¢ toutes les guerres de Louis XIV25%, .. C’est
aujourd’hui a faire piti¢, méme aux bourreaux257. »

Cependant les bourreaux ne se relachaient pas. La corvée était devenue impossible,
parce que les travailleurs se mouraient. On en parlait au conseiller d’Etat Fagon :

« Monsieur, dit-il, tout ceci est la faute du chancelier d’Aguesseau. Depuis qu’il a si
fort restreint la compétence des prévots de maréchaussée, il est devenu impossible de

252 Mémoires d’Argenson, t. I, p. 24
253 Ipid., p. 27.
254 1pid., p. 29.
255 Ipid., p. 33.
256 1pid., p. 34.

257 Ibid., p. 33.



faire arréter ces mendiants. » Et le marquis d’Argenson, apreés avoir rapporté ces
funébres paroles, ajoute : « Tels sont ceux qui ont part a la direction des affaires : durs,
tyranniques, heureux de leur sort, jugeant celui des autres par le leur
propre . juges de Tournelle, habitués a voir de sang-froid disloquer les membres des
suppliciés258, »

L’Europe marchait a grands pas dans la voie des perfectionnements et du bon
marché, que la France en était encore aux vieilles coutumes et aux prix excessifs.
Quand le maitre avait pay¢ ses frais d’apprentissage, de chef-d’ceuvre et de guilde, son
droit de maitrise a la corporation et au Trésor, sa redevance au chambellan, au cuisinier
ou au chancelier, suivant la régle particuliere, son black-mail aux industries voisines
qui avaient le droit de lui refuser ou des clous, ou des tubes de cuivre, ou tout autre
¢lément indispensable de sa production, il était obligé de se rattraper en surfaisant les
prix de sa marchandise, ce qui ¢loignait les acheteurs, condamnait les ouvriers au
chomage, et privait les citoyens d’un produit utile. L’ceuvre manufacturée avait déja
payé toutes ces patentes et tous ces monopoles avant de sortir de I’atelier ; hors de 1a,
elle tombait sous de nouvelles lois financicres, les lois de commerce. Il fallait qu’elle
acquittat un droit de transport, un droit de magasinage, un droit de vente ; des péages
sur tout. Il n’y avait pas moins de huit barrieres d’Angers a Marseille. De la somme
énorme payée par le consommateur de Marseille pour le blé recueilli dans le Maine ou
en Bretagne, il entrait a peine un vingtiéme dans la poche du producteur. Il résultait de
la, entre autres conséquences funestes, que presque tous les produits se consommaient
sur place, au double et immense détriment du producteur et du consommateur ; que la
matiere premi€re encombrait un marché, et manquait dans I’autre ; que I’industrie
voituriere é€tait a peu pres nulle ; qu’il n’y avait pas de routes et de moyens de
locomotion, que 1’administration et la banque étaient presque impossibles, et que la
marine restait stationnaire, malgré 1’étendue de nos cotes.

Si la France voulait conquérir une place sur le marché européen, obtenir pour elle-
méme les produits les plus nécessaires, émanciper, rendre a la vie toute la méritante et
misérable armée des travailleurs, elle devait briser, anéantir ces gothiques reglements
qui assujettissaient les contemporains de Newton aux routines du treizieme siecle, qui
empéchaient les bras de travailler, I’imagination de trouver, I’inventeur d’exécuter, et
qui tenaient captif et impuissant le génie de 1’humanité comme ces princesses des
légendes du Moyen-age endormies et charmées dans le fond d’une caverne. Ce fut
Turgot qui rompit le charme. Pour avoir compris cela, pour 1’avoir vouly, il a droit a
plus de respect que les plus grands hommes dont nos places portent les statues.

2. Emancipation du travail par Turgot et I’Assemblée constituante.

Voici les termes a jamais mémorables de 1’édit de février 1776, portant abolition des
jurandes et maitrises :

258 Meémoires d’Argenson, t. II, p. 29 et 30.



« Dieu, en donnant a I’homme des besoins, en lui rendant nécessaire la ressource du
travail, a fait du droit de travailler la propriété de tout homme, et cette propriété est la
premicre, la plus sacrée et la plus imprescriptible de toutes.

« Nous regardons comme un des premiers devoirs de notre justice et comme un des
actes les plus dignes de notre bienfaisance, d’affranchir nos sujets de toutes les
atteintes portées a ce droit inaliénable de I’humanité. Nous voulons, en conséquence,
abroger ces institutions arbitraires qui ne permettent pas a 1’indigent de vivre de son
travail, qui repoussent un sexe a qui sa faiblesse a donné plus de besoins et moins de
ressources, et qui semblent, en le condamnant a une misere inévitable, seconder la
séduction et la débauche ; qui éteignent I’émulation et 1’industrie, et rendent inutiles
les talents de ceux que les circonstances ¢loignent de I’entrée d’une communauté ; qui
privent I’Etat et les arts de toutes les lumiéres que les étrangers y apporteraient ; qui
retardent les progrés de ces arts... ; qui enfin, par la facilit¢ qu’elles donnent aux
membres des communautés de se liguer entre eux, de forcer les membres les plus
pauvres a subir la loi des riches, deviennent un instrument de monopole, et favorisent
des manceuvres dont I’effet est de hausser au-dessus de leur proportion naturelle les
denrées les plus nécessaires a la subsistance du peuple.... »

« M. Turgot est le ministre le plus éclairé et le plus integre que la France ait jamais
eu, s’écriait Voltaire2s® | c’est le pére du peuple2¢0 ! le successeur immédiat de
Sully26! ! il nous rend I’age d’or262 ! nous sommes dans I’1vresse du bonheurs263. »

Mais, comme il arrive toujours, les priviléges attaqués se défendaient avec vigueur ;
ils se mettaient sous 1’égide du principe de la propriété, dont ils étaient la violation, et
trouvaient des auxiliaires empressés dans tous ceux qui regardaient un changement
dans la loi comme la suppression de toutes les lois, conservateurs plus dangereux que
les plus dangereux novateurs, et que l’on voit, a toutes les époques, profaner et
compromettre le droit, en défendant sous son nom les plus intolérables abus. Parmi les
innombrables brochures que I’on publia contre 1’édit, une des plus remarquables, parce
qu’elle peint bien cette situation, fut un écrit anonyme intitulé : Mémoire a consulter
sur [’existence actuelle des six corps, et la conservation de leurs privileges. (Les six
corps €taient six corporations privilégiées entre toutes, qui avaient la haute main sur

259 Voltaire, lettre 8 Mme de Saint-Julien, 11 janvier 1776.
260 1 ettre a Turgot, 15 janvier 1776.

261 1 ettre 4 M. de Farges, 26 janvier 1778.

262 L ettre 4 M. Vasselier, 15 mars 1776.

263 [ ettre au chevalier Delisle, 14 mars 1776.



les affaires générales de la place, a Paris : c’étaient les drapiers, les épiciers, les
merciers, les bonnetiers, les pelletiers et les orfévres264.)

Le but de l'auteur est « de dissiper les idées fausses et déshonorantes que des
écrivains, séduits par 1’enthousiasme du bien général, éblouis par la chimére d’une
liberté illimitée, ont répandues sur les commergants ; de prouver aux magistrats
conservateurs des privileges et des propriétés, que 1’on ne peut pas porter atteinte a
I’existence actuelle des six corps, et adopter le systéme de destruction dont on les
¢pouvante, sans que le public soit livré a la mauvaise foi, et les arts dégradés par
I’ignorance, sans que la fortune des plus honnétes familles de la capitale ne soit
¢branlée, sans que des états consolidés depuis des siecles par des édits, par des lettres
patentes enregistrées dans les cours souveraines, ne deviennent tout & coup incertains
et précaires. »

Voila dans cet exposé la propriété¢ ouvertement identifiée avec le privilége, et le
privilége 1égitimé par la durée, par la possession d’état consolidée depuis des siecles
par des lettres patentes enregistrées. Rien ne montre mieux le caractére des édits de
Turgot, qui opposaient le droit naturel a ce prétendu droit de la tradition et du
privilége, sur lequel reposait tout le régime de la société frangaise. On peut dire
hardiment que I’abolition des maitrises n’¢tait que la préface de 1’abolition des droits
féodaux, et que la tradition, vaincue sur un point si important, n’aurait pas tardé a
céder partout la place a la raison et a la justice. Le droit du travail aurait remplacé le
droit de I’épée comme base de I’ordre social. Le parlement résista avec opiniatrete.
Des cinq édits que Turgot avait fait signer a Louis X VI, un seul, celui qui supprimait la
caisse de Poissy, obtint I’enregistrement. Mais la suppression des maitrises et jurandes,
celle de la corvée, celle des droits existant a Paris sur les grains, la farine et autres
denrées de premiere nécessité, celle des offices onéreux pour le Trésor et vexatoires
pour le peuple qui entravaient le commerce et la navigation de la Seine, ne purent étre
homologuées. Le parlement eut le triste courage de se mettre du c6té des privilégiés
contre le droit et le peuple, et de signaler comme une atteinte au bon ordre ces tardives
et incomplétes réparations. Il déclara que toutes les lois seraient compromises, et que
I’Etat serait bouleversé, si le roi ne mettait un terme aux débordements économiques. 11
fallut que Turgot amenat Louis XVI a Paris, et fit enregistrer ses édits dans un lit de
justice. Méme en présence du roi et du ministre, 1’avocat général Séguier, au lieu de
requérir I’enregistrement comme il y €tait obligé par sa charge, se livra a des critiques

264 Ay commencement de 1674, Louis XIV fit demander un emprunt a la corporation des

merciers, leur offrant le premier rang entre les six corps. Les merciers donnerent 1’argent,
mais refusérent la prééminence qui leur était offerte. (Mémoires secrets, t. V, p. 52.)



ameres, pour qu’il fit bien évident que la magistrature obéissait malgré elle26s. Le
premier président alla jusqu’a parler de la consternation du peuple : « Au moment ou il
peignait le peuple de Paris consterné, disent les Mémoires secrets, les guinguettes
regorgeaient d’ouvriers qui avaient quitté leurs maitres, avaient pris des carrosses de
remise et offraient partout le spectacle d’un vrai délire2¢¢, Cette joie fut de courte
durée. La noblesse, les parlements, les maitres, réunis contre Turgot, réussirent a le
faire chasser du ministére2¢7. » « Je ne vois plus que la mort devant moi, depuis que M.
Turgot est hors de place, disait Voltaire. Je ne comprends pas comment on a pu le
renvoyer. Ce coup de foudre m’est tombé sur la cervelle et sur le caeur268. »

Les édits de Turgot furent rapportés peu de temps apres sa retraite, par un simple
arrét du conseil?®®. On dit que ce grand homme, qui avait supporté sa disgrace avec
¢galité d’ame, ne put apprendre sans pleurer ce renversement de ses esperances?70. Des
le lendemain, les fermiers de la caisse de Poissy attaquérent en calomnie 1’économiste
Baudeau, qui se défendit lui-méme au Chatelet pendant deux audiences, et prouva que
les fermiers prétaient de I’argent aux bouchers a raison de quatre-vingt-douze pour
cent ; que la caisse ne payait au Trésor que huit cent mille livres par an, tandis que les
bouchers et les consommateurs supportaient au moins le double de cette somme?27!. Il
fut acquitté devant le tribunal ; mais la cour I’exila en Auvergne. C’est seulement dans
la séance de I’Assemblée nationale du 15 février 1791, que les corporations furent

265 Voici les paroles de ce méme Séguier dans un proces intenté a Boncerf, commis et
confident de Turgot, a propos d’un écrit économique ou les idées du controleur général étaient
défendues : « On est tenté de croire qu’il existe dans I’Etat un parti secret qui, par des
secousses intérieures, cherche a en ébranler les fondements... Chaque peuple a ses mceurs, ses
lois, ses coutumes, ses usages. Les institutions politiques forment 1’ordre public. Intervertir
cet ordre, c’est toucher a la constitution méme du gouvernement que les nations ont adopté. ..
Par quelle fatalité arrive-t-il aujourd’hui que les écrivains se font une étude de tout combattre,
de tout détruire, de tout renverser ? Cet édifice de nos ordonnances, ouvrage de tant de
siecles, le fruit de la prudence des souverains, le résultat des veilles des ministres les plus
¢éclairés, des magistrats les plus consommés, est traité par les nouveaux précepteurs du genre
humain avec le mépris insultant dont les réveries de leur imagination exaltée par
I’enthousiasme d’un faux systéme sont seules susceptibles. »

266 Momoires secrets, t. IX, p. 70.

267 Le 12 mai 1776.

268 1 ettre a la Harpe, 10 juin 1776.

269 14 aoit 1776.

270 Droz, Histoire du régne de Louis XVI, t. 1, p. 213.

271 Correspondance de Grimm, t. IX, p. 159 sqq.



définitivement et pour jamais abolies?’2. En méme temps, pour couvrir en partie la
perte que le Trésor allait supporter, on établit un droit de patente.

Quelques mois apres?73, sur le rapport de Chapelier, I’ Assemblée rendit un décret
pour empécher les ouvriers ou les patrons de rétablir, au moyen de coalitions,
quelques-uns des plus graves inconvénients des corporations abolies. Il importe
toutefois de ne pas oublier que, méme sous le régime des jurandes, les coalitions
n’étaient pas rares parmi les ouvriers. Je ne citerai que la coalition des compagnons
macgons, en 1785, et celle des garcons maréchaux, en 1786. Le parlement fut obligé de
renouveler les ordonnances contre les attroupements?’74. Quoi qu’il en soit, la loi
présentée par Chapelier est mémorable. En voici les dispositions principales :

« Art. 1. L’anéantissement de toute espece de corporations de citoyens de méme état
et profession étant I’une des bases fondamentales de la Constitution frangaise, il est
défendu de les rétablir de fait sous quelque prétexte et sous quelque forme que ce soit.

« Art. 2. Les citoyens de méme état ou profession, entrepreneurs, ceux qui ont
boutique ouverte, les ouvriers et compagnons d’un art quelconque, ne pourront,
lorsqu’ils se trouveront ensemble, se nommer de président ni secrétaire ou syndic,
tenir des registres, prendre des arrétés ou délibérations, former des reéglements sur
leurs prétendus intéréts communs. »

Larticle 3 déclare nulles toutes les conventions prises de concert pour fixer le prix
du travail, et condamne les auteurs de ces résolutions a 500 francs d’amende, et a la
suspension pendant un an de 1’exercice de tous les droits de citoyens actifs, et de
I’entrée dans les assemblées. Si les résolutions contiennent une menace contre les
contrevenants (art. 6), la peine est une amende de mille livres, et trois mois
d’emprisonnement. Il est interdit a tous corps administratifs ou municipaux
d’employer aux travaux publics les ouvriers ou patrons coalisés (art. 5).

272 e rapporteur Dallarde résuma en ces termes le régime des corporations : « Dans
presque toutes les villes du royaume, I’exercice des arts et métiers se concentrait dans les
mains d’un petit nombre de maitres réunis en communautés. Ces maitres pouvaient seuls
fabriquer ou vendre les objets de commerce particulier dont ils avaient le privilege. La
longueur de I’apprentissage, la servitude du compagnonnage, les frais de réception €épuisaient
une partie de la vie du citoyen laborieux et des fonds dont il avait besoin pour monter son
commerce ; un repas de communauté absorbait les produits d’une année. En voyant se
combiner avec ces exactions les franchises accordées au fils de maitres, 1’exclusion donnée
aux étrangers, c’est-a-dire aux habitants d’une autre ville, enfin la facilité avec laquelle ces
corporations pouvaient se liguer pour hausser le prix des marchandises et méme des denrées,

on parvient a croire que tous leurs efforts tendaient a établir dans 1’Etat une caste
exclusivement commergante. » (Séance du 15 février 1791.)

273 14 juin 1791.

274 Quelques jours apres parut une ordonnance du roi pronongant 1I’emprisonnement et des
peines corporelles contre les ouvriers coupables « d’avoir quitté leurs maitres de concert ».



Enfin, I’ Assemblée, achevant son ceuvre, comprit expressément, dans le préambule
de la Constitution promulguée le 14 septembre 1791, les jurandes et maitrises parmi
« les institutions qui blessent la liberté et 1’égalité des droits. » Apres avoir proclame
I’abolition de la noblesse, de la pairie, de la vénalité et de I’hérédité des offices, elle
continue en ces termes : « Il n’y a plus, pour aucune partie de la nation ni pour aucun
individu, aucun privilege ni exception au droit commun de tous les Francais. Il n’y a
plus ni jurandes, ni corporations de professions, arts et métiers. »

Ce décret, rapproché de I’histoire des corporations, donne une définition tres
complete de la liberté du travail.

La liberté du travail est le droit qui appartient a tout citoyen de choisir lui-méme sa
profession ;

D’en exercer, a son gre, une seule ou plusieurs ;

De régler comme il I’entend le prix de ses produits ou de ses services ;

Et d’échanger les résultats de son travail, a I’intérieur ou a I’extérieur, sans aucune
entrave, au mieux de ses intéréts.

Quand on vient de parcourir, méme imparfaitement, I’histoire des corporations, et
qu’on a vu, pendant des siccles, la volonté de I’homme et sa puissance de production
asservies a des lois minutieuses et rétrogrades, on ne peut s’empécher de saluer cette
complete émancipation du travail avec un profond sentiment de reconnaissance pour
I’Assemblée qui I’a décrétée. Voila enfin des 1égislateurs qui comptent sur I’homme
pour faire le bonheur de ’homme, et qui ne traitent leurs administrés ni en bétail
humain, qui n’existe que pour le plaisir et le bénéfice de ses maitres, ni en mineurs
imbéciles, dont I’intelligence a besoin d’étre guidée et garantie contre ses propres
¢carts. Il semble que la force expansive de la nation, jusque-la comprimée, entre pour
la premiere fois en possession d’elle-méme, et que ’humanité, endormie sous saint
Louis, se réveille sous Turgot, aprés une 1éthargie de quatre siecles. Le travail imposé
et le travail réglemente¢ sentent 1’esclave ; le travail libre, au contraire, est le sceau du
citoyen?’s. En rendant au travail sa liberté, on lui restitue sa dignité, I’ouvrier se sent

275 « Plus la civilisation s’éleve, plus le travail est honoré ; les peuples primitifs le

méprisent comme le lot des esclaves. » (Roscher, Principes d’écon. polit., traduits par M.
Wolowski, t. I, p. 89.) C’est un des grands traits du christianisme d’avoir compris des le
premier jour la grandeur du travail. Virgile disait encore :

Tu regere imperio populos, Romane, memento.

Ce vers est une glorification de la force ; il contient par anticipation toute la théorie de la
noblesse féodale. Ecoutez au contraire I’apotre : « Je vous exhorte & vous appliquer chacun &
ce que vous avez a faire, a travailler de vos mains, ainsi que nous ’avons ordonné, afin que
vous vous mettiez en ¢état de n’avoir besoin de personne. » (I aux Thess., IV, 11 et 12.) « Et
nous n’avons mangé gratuitement le pain de personne, mais nous avons travaillé jour et nuit
avec peine et avec fatigue, pour n’étre a charge a aucun de vous. Ce n’est pas que nous n’en
eussions le pouvoir ; mais c’est que nous avons voulu nous donner nous-méme pour modele,
afin que vous nous imitassiez. » (/I¢ aux Thess., 111, 8 et 9.) « Que celui qui dérobait ne dérobe
plus, mais qu’il s’occupe en travaillant des mains a quelque travail utile, pour avoir de quoi
donner a ceux qui sont dans I’indigence. » (Aux Ephésiens, IV, 28.)



un homme. Investi du droit d’utiliser a son gré, et dans son propre intérét, ses forces et
son aptitude, il sent s’accroitre sa responsabilité et ses chances ; il prend ’habitude de
délibérer et de chercher ; il a plus d’autorité dans sa famille, parce qu’il est dans
I’atelier I’égal de ses compagnons. La propriété ne lui parait plus oppressive depuis
qu’il a dans son travail une propriété qui peut lui ouvrir un droit a toutes les autres. Il
devient partie intégrante de la république, dont il n’était jusque-la que le sujet. 1l
s’accoutume a comprendre le role de la richesse en voyant de prés comment elle se
produit et comment elle circule, et de plus saines idées de 1’association civile et de la
fraternit¢ humaine entrent dans son esprit. Ce dut étre un beau spectacle pour le monde
que cette nation libre, s’avancant avec confiance vers I’avenir, aprés avoir brisé toutes
les entraves qui contrastaient si péniblement avec la générosité¢ de ses instincts, la
pénétration naturelle et le degré de culture de son intelligence ; et le philosophe doit se
rappeler ici avec consolation, que, dans la nuit du 4 aolt, ce furent surtout les
privilégiés qui livrérent bataille aux priviléges, et qui proclamerent le régne de
I’égalité, c’est-a-dire I’avenement de I’homme sur la scéne du monde.

3. Entraves a la liberté du travail encore subsistantes dans les lois.

On voudrait pouvoir dire qu’une prospérité croissante marqua les premicres années
de la liberté ; mais, nous I’avons vu partout, la révolution faite pour la liberté tourna
promptement a la compression. Des deux ennemis de la liberté, 1’un, le communisme
traditionnel, ou se relachait de ses préventions, ou se déclarait convaincu par les
maximes bienfaisantes de la philosophie ; ’autre, le communisme révolutionnaire, ne
songeant qu’au but, et se trompant sur 'utilité et sur la moralité des moyens, au lieu
d’attendre de la liberté une répartition équitable des jouissances sociales, voulait la
demander a une organisation tout aussi sévere que celle a laquelle on échappait
quoique fondée sur des bases tout opposées et en apparence plus équitables. Le régime
de la liberté n’avait pas eu le temps de s’établir, les émancipés le comprenaient a
peine, quand la guerre étrangere, les troubles civils, et les efforts d’une double réaction
vinrent embarrasser et arréter ses progres. De 14, depuis soixante ans, une liberté réelle,
mais incompléte, menacée tantot par le triomphe des absolutistes, tantot par celui des
communistes révolutionnaires. On peut presque dire que Turgot et la Constituante
avaient fond¢ la liberte, et qu’apres eux, tout le monde lui a fait échec. La Terreur est
venue avec ses lois de maximum, avec sa malveillance pour le grand commerce, avec
ses idées fausses sur le role du talent et du capital dans la production, avec ses
tentatives financieres qui ne faisaient qu’organiser la ruine, avec sa manie de
réglementation, trop ancienne dans notre pays, et trop fidelement imitée par les
gouvernements ultérieurs. On sait que la paix revint apres elle, mais non la liberté ; et
les gouvernements méme qui, sous différents drapeaux, avaient des aspirations
libérales, se laiss€rent souvent emporter par le désir de se fortifier eux-mémes, et, sous
prétexte de police, chargerent les citoyens d’entraves inutiles et par conséquent
njustes.



Nous venons de voir que la Constituante avait établi I’'impdt des patentes, dans la
loi méme, dans le premier article de la loi qui rendait la libert¢ au travail. Le
rapporteur disait avec raison que cette nouvelle taxe était en réalité un
amoindrissement d’imp6t ; mais quoique ce fiit un imp6t comparativement rationnel et
l1éger, substitué a une charge écrasante et mal répartie, ce n’en était pas moins un impot
sur le travail. Il était bien dur pour un ouvrier qui payait quatre cents livres de loyer
pour lui et sa famille, de payer encore par année une patente de quarante livres27¢ ; et
c’était presque une contradiction de la part du législateur de vendre ainsi le droit de
travailler, apres avoir déclaré dans le préambule de la loi, que ce droit est le premier de
tous, et le plus imprescriptible. Quand je travaille, je me fais d’abord du bien a moi-
méme sans doute ; mais j’en fais aussi a I’Etat ; j’accrois sa richesse : pourquoi me
frapperait-il d’une peine ? Est-ce celui qui part pour I’armeée, qui doit payer un capital,
ou celui qui demande a étre exempté ? C’est I’oisif, le riche. Ne donnant pas sa peine,
il est juste qu’il donne son argent, voila le vrai. L’Etat lui dit : « Tu ne fais rien pour
moi, puisque tu n’accrois pas le capital commun ; cependant je te donne la protection
de mes lois et de mes soldats. Pour ce double service, abandonne une part de ton
bien. » Il n’y a d’association possible entre les oisifs et les travailleurs, que si les oisifs
donnent en argent I’équivalent du travail des autres. Mais la loi des patentes renverse
tout cela. C’est I’oisif qui ne paie rien, et le travailleur paie pour avoir le droit de
travailler. Lorsque le rapporteur descendit de la tribune, un député obscur, M.
Begouen, voulut protester au nom de ces principes. « On pensait autrefois, dit-il, que
le droit de travailler était un droit régalien ; nous pensons maintenant, et le comité
parait penser avec nous que c’est un droit national. Cependant le projet de loi qu’il
nous présente tend a faire renaitre les jours ou 1’on s’enorgueillissait de vivre sans rien
faire : on appelait cela vivre noblement. Au lieu d’exiger des patentes pour travailler, il
faut plutot soumettre a en prendre ceux qui restent oisifs. » M. Dandré qui lui répondit,
se borna a soutenir que, si la patente était un impo6t sur le travail des artisans, la
contribution fonciere est un impot sur le travail des laboureurs. Cette réponse n’est pas
absolument juste : la contribution foncicre est établie sur le fruit du travail, et ne pése
pas directement, comme la patente, sur le travail lui-méme. Il y a d’ailleurs bien
d’autres inégalités dans le régime de I’'impdt, et il suffit de citer la différence qui existe
a cet égard entre la propriété immobiliere et la propriété mobiliere. Au reste, M.
Dandré avait raison de dire, en commencant son discours, qu’il fallait se défier des
idées philosophiques, ou renoncer aux impo6ts277 ; car malgré les prodigieux efforts de

276  Art. 12. Le prix des patentes annuelles pour tous les commerces, arts, métiers et

professions, est fixé sous les exceptions ci-apres, a raison du prix du loyer ou de la valeur
locative de la maison de ceux qui les demanderont, et dans les proportions suivantes : 2 sous
pour livre du prix de loyer jusqu’a 400 livres ; 2 sous 6 deniers pour livre depuis 400 livres
jusqu’a 800 livres, et 3 sous pour livre au-dessus de 800 livres. » (Loi du 15-16 février 1791.)

277 « Défiez-vous des idées philosophiques ou renoncez aux impdts, car aucun n’est

exempt d’immoralité. »



la Constituante, et les grands résultats qu’elle a obtenus, il s’en faut bien que 1’assiette
de I'impo6t soit raisonnable et équitable. L’impot des patentes en particulier me parait
un contre-sens social ; et puisque ’imp6t est nécessaire, il n’y a, si je ne me trompe,
qu’un seul moyen de le rendre juste et logique, c’est d’abord de I’asseoir sur une base
unique, sur la base du revenu, prenant soin de ne donner de prime ni a 1’oisiveté, ni a
cette espece de luxe qui est improductive (unité de I’assiette), et ensuite de le diviser
seulement en impdt communal et en impot national (régularité, simplification de la
perception et de la dépense). Voila en trois mots un grand programme, plein de toutes
sortes de difficultés et d’orages. L’impdt sur le revenu ne serait pas une nouveauté en
France, ou il a longtemps existé sous le nom de dixiéme?78. Les financiers du dix-
huitiéme siécle n’ont rien laissé a inventer aux ndtres en matiere d’impots et
d’emprunts. L’impdt du dixieme (I’impdt sur le revenu), proportionnel a la fortune de
I’imposable et non aux besoins de ’Etat, coexistait avec la capitation, la taille, les
gabelles, de sorte que le pouvoir en avait ’odieux et le peuple n’en avait pas les
bénéfices. Je ne puis m’empécher de croire qu’il sera rétabli un jour sur de meilleures
bases, et qu’il héritera de tous nos autres impdts ; et quand on en sera venu la, nos
impdts indirects, nos douanes, nos lois de timbre et d’enregistrement, nos lois de
patentes, notre armée d’employe€s de toutes sortes, paraitront aussi barbares a nos
successeurs, que peuvent I’€tre a nos yeux les douanes intérieures, les péages et les
fermiers généraux. Une réforme si urgente et si radicale passera pour impossible tant
que Dieu n’aura pas donné un nouveau Turgot a la terre. Mais je ne veux ni ne puis
insister : il fallait seulement risquer cette déclaration en parlant de 1’'impo6t sur les
patentes : je suis heureux que mon sujet n’exige pas de moi davantage.

Non ideo debet pelago se credere, si qua

Audet in exiguo ludere cymba lacu?79.

Si 'imp6t des patentes rappelait, quoique de bien loin, les taxes imposées aux
anciennes corporations, diverses tentatives, émanées soit des ouvriers, soit de I’Etat,
parurent rendre un semblant de vie aux corporations elles-mémes. Ce furent d’abord
les ouvriers qui se coaliserent pour obtenir un meilleur prix de journée. Tel est le jeu
naturel des intéréts. Au Moyen-age, les maitres s’étaient coalisés pour exploiter
I’ouvrier et le consommateur : ils avaient fondé des corporations ou tous les avantages
¢taient de leur coté, et cela avait duré pendant des siécles, grice au principe
d’immobilité et de tradition qui gouvernait la société. Quand le charme fut rompu, et la
liberté¢ proclamée, les ouvriers se trouvant en nombre et par conséquent en force,

278 « 8 aot 1741. M. Orry a dit a deux intendants que je connais qu’on établirait un

nouveau dixiéme le 8 octobre prochain. Il espere en tirer davantage que lorsqu’on établit ce
nouvel impo6t en 1733. (Le premier avait été établi en 1709 par Desmarest.) La circulaire de
M. Orry aux intendants n’est qu’un tissu de duretés inouies. Ce sera une espece de taxe des
gens aisés, on présumera ce que vous avez ou devez avoir de revenu. » (Mémoires du marquis
d’Argenson, t. 11, p. 231 sq.)

279 Ovide, Les Tristes, liv. 11, v. 329, 330.



voulurent se servir de la liberté pour fonder un régime aussi oppressif que 1’ancien,
mais dans lequel ils se feraient la bonne part au détriment des maitres. C’est dans un
coin de la sociéte I’image fidele de la société enticre ; et la liberté se trouve 1a, comme
ailleurs, cotoyée par le communisme venant du haut en bas, et par le communisme
venant du bas en haut. Au fond I’oppression des maitres par les ouvriers n’est ni plus
juste ni plus favorable aux progres de I’industrie, que 1I’oppression des ouvriers par les
maitres. Tout ce qui nuit a la liberté, nuit au travail, et blesse a la fois I’intérét social et
la justice. Il faut que les maitres fassent un bénéfice, sans quoi ils cesseraient de
travailler et de fournir leurs capitaux ; et il faut que ce bénéfice ne soit pas trop
démesurément enflé au détriment des ouvriers, sans quoi le travail n’aurait pas sa
légitime récompense ; la société se trouverait mal organisée, puisque le travail serait
d’un coté et la jouissance de 1’autre ; elle manquerait de stabilité, car la justice peut
seule dompter le nombre, et quand le nombre ne voit devant lui que le privilege, il
I’écrase tot ou tard. Mais qui déterminera la part du maitre, c’est-a-dire la part du
capital, et celle de ’ouvrier, c’est-a-dire de la main-d’ceuvre ? Si c’est le maitre, il
exploitera I’ouvrier ; si ¢’est I’ouvrier, il ruinera le capital. Le maitre sera communiste
comme Lycurgue, qui remplissait les champs et les ateliers d’ilotes : et ’ouvrier le sera
comme Babeuf, qui, par sa république des égaux, Otait sa place au talent et sa
récompense au travail. Il ne reste qu’une issue, la vraie, la juste, celle qui laisse 1’offre
et la demande s’équilibrer 1’une par I’autre, et qui par conséquent n’ajoute pas la
difficulté des institutions a celle des choses. Chapelier avait donc bien raison de dire
que les coalitions d’ouvriers, du moment que la majorité imposait sa loi a la minorité,
¢taient une restauration des corporations en sens inverse, et qu’elles remplacaient le
despotisme des patrons par celui des ouvriers. Il était d’autant plus urgent de pourvoir
a ce danger en 1791, que les travailleurs, émancipés de la veille, étaient pressés de
jouir, et peut-étre de se venger ; qu’ils ne pouvaient se faire une idée juste des
conditions et des nécessités de I’industrie ; que, dans cette revendication universelle
des droits de I’individu, ils devaient étre excités contre toutes les inégalités sociales
justifiables aussi bien que contre les inégalités factices ; qu’il était peut-étre difficile a
des citoyens qui, le soir, régnaient dans les clubs, d’obéir tout le jour dans les ateliers.
Les coalitions, telles qu’on les entendait a ce premier jour, ne nuisaient pas moins a la
liberté des ouvriers qu’a celle des maitres280,

Mais entre la coalition imposée par la majorité, et la coalition volontairement
formée pour la poursuite d’un but 1égal, avec liberté pour chaque coalisé de se retirer

280 « Le but de ces assemblées qui se propagent dans le royaume et qui ont d¢ja établi entre

elles des correspondances, est de forcer les entrepreneurs de travaux, les ci-devant maitres, a
augmenter le prix de la journée de travail ; d’empécher les ouvriers et les particuliers qui les
occupent dans leurs ateliers de faire entre eux des conventions a 1’amiable ; de leur faire
signer sur des registres I’obligation de se soumettre aux taux de la journée de travail fixés par
ces assemblées et aux autres reglements qu’elles se permettent de faire. On emploie méme la
violence pour faire exécuter ces reglements ; on force les ouvriers de quitter les boutiques,
etc. » (Séance du 14 juin 1791. Discours de Chapelier.)



quand il lui plait, il y a un abime. La différence est la méme qu’entre le communisme
et I’association : le communisme est la négation de la liberté ; 1’association en est
I’instrument. De méme pour la coalition : si elle est imposée, elle met chaque ouvrier
individuellement a la merci des autres ouvriers ; et si elle est interdite, elle met tous les
ouvriers, ensemble et séparément, a la merci des patrons. Dans cet embarras, comment
sauver la liberté ? En permettant la coalition ; en ne permettant pas qu’on la rende
obligatoire.

La premiere erreur de Chapelier fut de croire que, du moment qu’il y avait une
coalition, elle obligeait tous les ouvriers : 1° a y rester ; 2° a lui obéir. Partant de cette
opinion fausse, il avait raison d’interdire les coalitions, de les comparer aux
corporations anciennes, et de les considérer comme essentiellement contraires a la
liberté soit du patron, soit de I’ouvrier.

Sa seconde erreur fut de croire que la coalition pouvait étre défendue, sans
condamner I’ouvrier a subir la loi du patron. La lutte est entre le capital et le travail,
elle n’est donc pas entre le patron et un ouvrier, mais entre le patron, qui représente le
capital, et tous les ouvriers, ou au moins la majorité des ouvriers, qui représentent le
travail. Un ouvrier isolé ne représente rien, il est sans force tant qu’il est seul, parce
qu’il peut toujours €tre remplacé. Pour que la lutte soit €quitable, c’est-a-dire pour
qu’elle s’établisse entre le capital et le travail, il faut que les ouvriers aient le droit de
s’associer, de se coaliser.

L’erreur de Chapelier avait pour conséquence de remplacer 1’aristocratie par la
ploutocratie. Le capital a régné pendant trois quarts de siécle a la place de la noblesse,
sans que personne elit une conscience bien nette de 1’énormité de cette usurpation. On
se disait : les capitalistes ne forment pas une classe ; la possession ou la perte du
capital n’est qu'un accident. Cela était vrai, et cela n’empéchait pas le capital de faire
la loi dans les ateliers, grace aux articles 414, 415 et 416 du Code pénal. On se disait
aussi : Ces articles n’empéchent pas la liberté individuelle ; chaque ouvrier est libre de
refuser un salaire qu’il juge insuffisant. Sans doute, mais cette liberté était précisément
la méme que celle qui nous appartient a tous de nous laisser mourir de faim, si bon
nous semble. Le raisonnement n’aurait pas €té pire si Chapelier avait dit en 1789 : tout
le monde est libre de travailler, mais il faudra une permission pour acheter des
outils?8!1,

C’est seulement en avril 1864 que le droit de coalition a été reconnu. On peut dire
que, sans I’abrogation des articles 414, 415 et 416, et sans l’instruction primaire
universelle, la démocratie est un mensonge.

En reconnaissant le droit de coalition, le législateur de 1864 a craint que les ouvriers
ne s’en servissent pour exercer des violences contre les patrons et contre les ouvriers
dissidents, et pour éviter ces abus, il a édicté¢ plusieurs pénalités et maintenu
I’interdiction du droit de réunion. On a dit non sans raison que c’était refuser d’une
main ce qu’on donnait de I’autre. Comment poursuivre un but commun sans délibérer,
sans se réunir ? Pourquoi faire un Code pénal contre les violences exercées par les

281 ¢t Jules Simon, Le Travail, chap. VI.



ouvriers, quand toutes les violences, quels qu’en soient les auteurs, sont prévues et
punies par la loi commune?82 ? [1 n’y a de bonnes lois que les lois simples, et celles qui
ne sentent pas 1’exception.

La législation de 1864 n’en marque pas moins un progres considérable dans notre
organisation sociale. Le nouveau droit fera souvent du mal, dans des cas particuliers ;
mais 1l produira un grand bien, puisqu’il contribuera a rétablir I’égalité entre le capital
et le travail, et a rendre la rémunération du travail équitable.

Un droit plus précieux encore que celui de s’associer pour maintenir le salaire, est
celui de s’associer pour supprimer le salariat au moyen de la coopération. La
coopération n’a pas les inconvénients et les dangers de la greve, elle est au moins aussi
efficace pour établir le marché du travail sur des bases équitables, et enfin, elle rend le
capital accessible aux travailleurs, non plus seulement en droit et par exception, mais
en fait. Le progres de la démocratie dépend de 1’union de ces deux forces qui ont paru
si longtemps inconciliables : la liberté et 1’association.

L’erreur de Chapelier, qui a été le point de départ de la législation restrictive si
récemment abolie, a eu d’autres conséquences, moins remarquées, moins funestes,
graves cependant, et qui pour la plupart subsistent encore. Il est hors de doute que les
premicres coalitions s’étaient montrées oppressives, et il n’en pouvait guere étre
autrement dans un temps si voisin de la conquéte du droit. Pendant que les citoyens,
¢garés par les suggestions de I’intérét particulier mal entendu, commencaient a
opprimer la liberté le lendemain du jour ou elle avait été établie, 1’Etat, de son coté,
embarrassé de cette liberté nouvelle, et effrayé, pour ainsi dire, de son ceuvre, se mit a
restaurer ¢a et la quelques lambeaux du systeme aboli. Peu a peu, de véritables
corporations se formerent, mais sans maitrise, sans oppression de I’ouvrier, sans tout
cet arsenal de redevances et de routines que 1’esprit moderne ne comportait plus. Du
moment qu’on n’osait pas compter sur la liberté, les raisons ne manquaient pas pour
mettre un grand nombre de professions sous la tutelle du gouvernement. Il fut permis
aux communes de limiter le nombre des boulangers, de leur imposer une réserve, de
les obliger a avertir 1’autorité six mois d’avance lorsqu’ils voulaient cesser leur
commerce, de les soumettre a la taxe du pain. Les mémes droits ou des droits
analogues furent donnés aux communes sur les bouchers. La ville de Paris entreprit, il
y a quelques années, de taxer la viande comme le pain, et cette entreprise fut, comme
on sait, malheureuse. On obtenait des résultats bien plus favorables de la vente a la
criée, qui n’était pas autre chose que la liberté du commerce de la boucherie, installée
dans un coin de la ville, en face de la redoutable concurrence du privilége?83. Enfin on
a renoncé a faire de la profession de boucher une sorte d’office concédé par 1’autorité

282 Voyez dans le Moniteur des 28-29 avril les discours de MM. Jules Favre, Ernest Picard
et Jules Simon, députés au Corps 1égislatif.

283 Avant la Révolution, il y avait aussi a Paris des mercandiers, sorte de bouchers, sans

cesse poursuivis par la corporation. Il est a remarquer que la corporation fit supprimer les
mercandiers par le bureau de la commune de Paris, en septembre 1789.



et transmis a titre onéreux comme une charge d’avoué. On a reconnu que ces bouchers
en nombre limité se servaient de leur privilége pour faire la loi aux éleveurs et aux
consommateurs, qu’il y avait la une difficulté factice ajoutée sans nul avantage aux
difficultés naturelles des transactions, et que ce privilége, qui n’avait pour effet que
d’enrichir les titulaires, était dans le commerce de la boucherie quelque chose de fort
analogue aux anciens droits de péage qui entravaient I’industrie voituriere. On a remis
les choses dans leur état naturel, livré les commergants a leur propre activité, sans
tutelle ni privilége, et cette liberté contribuera sans doute, quand 1’équilibre se sera
fait, quand bouchers et éleveurs auront pris de nouvelles habitudes, a abaisser le prix
de la viande. En tout cas, elle donnera le prix vrai, celui qui résulte du rapport de
I’offre et de la demande ; il n’y a que le prix ainsi produit, sans intervention des
privilégiés, qui fasse un commerce €quitable pour le vendeur et pour ’acquéreur. Les
débats qui ont précédé cette excellente mesure ont eu cet intérét particulier pour les
philosophes, de bien faire voir que tous les monopoles se ressemblent, et se servent
des mémes armes. Le privilege moribond a soutenu que lui seul produisait de bonne
viande par la certitude qu’il donnait aux éleveurs d’écouler leur produits ; que la
limitation du nombre des étaux rendait la surveillance de 1’autorité plus facile ; que
I’existence d’un syndicat et D’importance du privilege pour les privilégiés
garantissaient la probit¢é du commerce ; et qu’enfin, il y avait possession d’état,
reconnue, consacrée, par les lois et réglements, comme si le droit de vendre une
marchandise plus cher qu’elle ne vaut pouvait jamais devenir une propriété pour le
marchand. Les corporations ne se défendaient pas par d’autres arguments en 1776 ;
¢ternelles fluctuations de I’esprit humain, quand il ne s’en tient pas a ce qui est simple,
naturel, équitable. Il semble qu’on devrait toujours débuter par le bon sens, et le bon
sens est au contraire la plus précieuse et la plus difficile de toutes les conquétes. Sous
le ministére de M. Lanjuinais, on avait étudi¢ la question de la boulangerie dans
I’espérance d’arriver a la liberté du commerce du pain. Ou est I’obstacle ? Tant qu’il y
aura du grain en France, il y aura du pain. Ce n’est pas le four qui importe, c’est le
sillon. Laissez la boulangerie a elle-méme, et tournez toute la bienveillance du
gouvernement, toute 1’activité des citoyens vers ’agriculture. Si malgré tout survient
la disette, ce n’est pas d’une réserve de quelques sacs que vous aurez besoin, c’est de
consuls intelligents et d’'une bonne marine.

Les limonadiers et les cabaretiers ne forment pas une corporation ; ils n’ont pas de
syndicat, pas de taxe ; ils ne sont soumis qu’a des réglements de police dont la
nécessité est évidente ; cependant leur commerce n’est pas libre. En vertu du décret de
1851284, 1ls ne peuvent exercer qu’apres avoir obtenu une autorisation toujours
révocable. Ce droit conféré a ’administration d’empécher 1’ouverture d’un débit de
vin ou de liqueur, et de le faire fermer arbitrairement, sans enquéte, sans procédure,
sans responsabilit¢ du magistrat signataire de 1’arrété, met a la merci des
fonctionnaires de 1’ordre administratif la propriété d’un grand nombre de citoyens, et
souvent des propriétés trés importantes. Une telle loi est contraire non seulement a la

284 Décret du 29 déc. 1851. (Cr. Vivien, Etudes administratives, 2¢ édit., t. 11, p. 118.)



liberté du commerce, ce qui est évident, mais au principe de la propriété. L’Etat a
besoin de ce principe ; il faut donc qu’il le respecte, et qu’il entoure la dépossession
des formalités les plus tutélaires. N’est-il pas étrange que, pour prononcer une amende
de six francs contre un cabaretier, il faille un proces-verbal, et une sentence
contradictoire, avec recours en appel ; et que le préfet, par un simple arrété, puisse
fermer une maison importante, oter a une famille son héritage, le fruit d’un long travail
et de longues privations ? Cette contradiction entre deux lois, et de la loi nouvelle avec
nos meeurs et les principes libéraux de 1789, ne peut étre expliquée que par la
nécessité la plus absolue, s’il y a jamais des nécessités assez fortes pour soumettre la
propriété et la liberté des citoyens a des décisions administratives. Toutes les nations
civilisées font consister la liberté civile en ceci : ne dépendre que de la loi, et de la loi
appliquée par un tribunal, avec libre défense, publicité et recours. Méme avec toutes
ces formalités, la confiscation est une injustice, parce qu’elle infirme le droit de
propriété, et qu’elle punit sur toute une famille la faute d’un seul coupable. Je veux
croire que de pareils arrétés ne sont jamais pris sans les raisons les plus légitimes :
mais je suis persuadé aussi que, si on supprimait les tribunaux criminels en chargeant
les préfets de condamner les voleurs aux galéres et les assassins a la peine de mort par
un simple arrété, il n’y aurait pas de proconsul assez inhumain pour signer légeérement
de pareilles sentences ; et pourtant je ne pense pas qu’aucun gouvernement soit tenté
d’introduire cette simplification dans le budget et dans I’administration de la justice. Je
reconnais volontiers qu’il y a beaucoup d’abus dans la vente des liqueurs au détail,
dans les estaminets ou des peres de famille perdent leur temps et s’endettent, ou des
jeunes gens viennent prendre 1’habitude de l’oisiveté et du vice ; j’avoue que je
comprendrais, que j’invoquerais méme une surveillance active et des pénalités
séveres ; mais je ne comprendrai jamais les suppressions administratives dans un pays
qui protége méme les repris de justice et les assassins contre les plus invraisemblables
erreurs des tribunaux judiciaires.

La profession de pharmacien est soumise a des réglements d’une autre nature. Le
nombre des officines n’est pas limité, le commerce est libre ; mais, pour exercer, il faut
étre muni d’un grade. Il est certain qu’il s’agit ici d’un de nos intéréts les plus
pressants, et la crédulité est telle dans la population ignorante, que, si I’on permettait
au premier venu de vendre des remedes, on les verrait bientdt vendre au rabais, ce qui
ne se ferait pas sans de nombreuses fraudes. Entre la pharmacie a diplome et la
pharmacie libre, il y a tout juste la différence qui sépare un gradué de I’Ecole de
médecine d’un charlatan. Méme ici il faut pourtant reconnaitre que nos lois
préventives ont a certains €gards des effets déplorables. D’abord le moindre remede
est vendu a un prix exorbitant, parce que nous payons, pour chaque formule, notre
petite part du diplome obtenu par le praticien. C’est un imp0t sur la santé, et d’autant
plus dur qu’il rend les médicaments inaccessibles a la classe pauvre. Ensuite,
beaucoup de communes rurales se trouvent privées de pharmaciens, parce qu’il est
presque impossible a un jeune homme qui a fait de longues et dispendieuses ¢tudes de
se reésigner a une vie chétive dans un village. Nous avons des réglements difficiles
pour I’admission dans le corps des pharmaciens, et nous laissons vendre des remédes



sur les places publiques par des charlatans : n’est-ce pas une contradiction flagrante ?
Une autre contradiction, dont je ne me plains pas, pour ma part, c’est que les sceurs de
charité¢ ont chez elles, dans les villages, de petites pharmacies. Il ne faut pas croire
d’ailleurs que I’exigence d’un diplome soit exclusivement motivée sur le besoin de
sauvegarder la santé¢ publique ; car un médecin, dont les études sont plus profondes
que celles d’un pharmacien, n’a pas le droit de préparer et de vendre les remedes qu’il
a le droit de prescrire. Cela sent furieusement le Moyen-age. C’est un reste de régime
protecteur, de régime de privilege. Les médecins homéopathes, dont toute la
pharmacie peut tenir dans une petite boite, et qui n’ont pas toujours sous la main une
officine spéciale, ont été plusieurs fois condamnés pour avoir vendu, méme a prix
colitant, des remédes qu’ils avaient préparés. Privilege, tu m’es toujours suspect,
méme quand tu mets en avant le prétexte de la santé publique. Un diplome est bon a
mettre sur une enseigne ; mais je regrette qu’on ait le droit de I’exiger avant de
délivrer la patente. Notre systtme d’examens serait excellent, s’il n’excluait pas la
liberté. Les drogues des Anglais ne sont pas inférieures aux notres, quoique la plupart
de leurs praticiens n’aient pris leurs degrés que dans la pharmacie voisine. On dirait, a
voir I’empressement de nos gouvernements pour les mesures préventives, que nous les
chicanons sur la surveillance et la répression. Et Dieu sait si nous leur laissons pleine
carricre !

Je ne voudrais pas étre accusé de défendre les vendeurs d’orviétan. Loin de 14, je ne
comprends pas pourquoi on les tolere, puisqu’on fait tant que d’interdire 1’exercice de
la médecine a quiconque n’est pas pourvu d’un diplome de docteur ou d’un brevet
d’officier de santé285. Si diplome ou brevet sont nécessaires, ils le sont tout a fait et
pour tout le monde, pour les malades qui ne peuvent payer que cinq centimes et pour
ceux qui paieront cing, dix ou vingt francs. Je serai d’ailleurs le premier a reconnaitre
que, si I’Etat peut intervenir quelque part pour protéger 1’ignorance contre elle-méme,
c’est en matiére de médecine. Ayons donc, puisqu’il le faut, une médecine d’Etat ; des
docteurs pour les villes, des officiers de santé pour les villages, des éleves pour les
vaisseaux. Ce qui ne m’empéche pas de penser que la santé publique ne courrait aucun
danger, et que I’Ecole de médecine ne perdrait aucun de ses éléves, ni I’ Académie de
médecine aucun de ses grands hommes, si nous étions aussi coulants que les Etats-
Unis d’Amérique sur la question des parchemins. Il n’est pas méme permis en France
d’apprendre la médecine plus vite que les autres. Il faut I’avoir étudiée quatre ans, si
c’est a Paris, a Strasbourg ou a Montpellier, et six ans, si c¢’est ailleurs. On aurait beau
savoir, et au-dela, toute la matiére des examens, il faut aller jusqu’a la sixiéme année
avant d’étre admis a faire ses preuves.

Rien n’est plus utile que les grades ; rien n’est plus nécessaire. Il faut rendre les
examens tres sérieux, les jurys trés impartiaux, augmenter la valeur des diplomes, faire
en sorte que dans toute 1’Europe, dans le monde entier, ce soit un tres grand honneur,
une treés grande preuve de science et d’habileté, que de posséder un diplome frangais.
Apres cela, on n’aura que faire d’exiger la possession de ce diplome. Tout le monde

2851 0i du 18 mars 1803, art. 15, 26 et 29.



voudra I’avoir, et tout le monde voudra recourir & un médecin qui en sera muni. Si
dans quelque village ou le médecin serait aussi pauvre que ses malades, une bonne
ame cueille et vend des simples, se sert de la lancette, donne des soins et de bons
conseils aux malades et aux infirmes, est-ce que cela fera tort a la Faculté ? Est-ce que
I’autorité municipale, est-ce que les juges n’auront pas I’ceil ouvert sur les abus ? Un
surcroit de surveillance de la part des magistrats et du public me rassure plus qu’un
brevet d’officier de santé obtenu il y a quarante ans, et qui a eu le triple effet
d’endormir I’autorité, les malades et le titulaire.

Nous avons pris le contre-pied de ces principes. Nous avons exigé impeérieusement
des grades, pour une foule de carricres, et nous les avons dépréciés par la facilité avec
laquelle nous les conférons. Quand il fallait étre bachelier €s lettres pour entrer a
I’Ecole polytechnique, a I’Ecole de pharmacie, dans 1’enregistrement, ou pour devenir
surnuméraire dans quelque bureau, il était assez naturel que les juges fissent des
bacheliers a la douzaine. Et qu’en résultait-il ? Que ’examen devenait de plus en plus
arbitraire, et qu’il équivalait de plus en plus a une permission que I’autorité accordait
aux candidats de gagner leur vie comme médecins, comme avocats ou comme
expéditionnaires. C’était une sorte bénigne de communisme, qui, sous prétexte de nous
obliger a nous instruire, mettait a la discrétion du pouvoir central méme les carrieres
civiles. On ne fait pas mieux en Chine avec le syst¢tme du mandarinat. Le bon sens est
d’¢lever les grades, de les rendre souhaitables, et de ne pas les exiger.

Pour le dire ici en passant, ces diplomes séverement impos€s a toutes les
professions libérales ne sont pas autre chose que le principe de 1’éducation obligatoire
appliqué a I’enseignement supérieur. C’est encore une de nos contradictions. Quand on
parle de rendre 1’enseignement primaire obligatoire, on fait frémir beaucoup de gens
qui ne se doutent pas le moins du monde de ce que c’est, au fond, que le baccalauréat.
Ils croient que I’enseignement primaire obligatoire va établir une inquisition sur les
familles, et contraindre les parents a conduire leurs enfants a des écoles de pestilence,
comme on appelait naguére les écoles de 1’Etat : pas du tout, il ne s’agit que
d’examens comme moyen de surveillance, et comme pénalité, que de la privation de
quelques avantages que la société ne doit pas en stricte justice, et pour lesquels, par
conséquent, elle est maitresse de faire ses conditions286. Cette intervention de 1’Etat est
a coup sir plus défendable en bas qu’en haut ; d’abord, parce que les familles pauvres
et ignorantes ont plus besoin d’€tre stimulées ; et ensuite, parce que, si la connaissance
du grec et du latin est une affaire de luxe, la lecture et 1’écriture sont une affaire de
nécessité. Je pense avoir évidemment la logique de mon co6té, en priant ceux qui
regardent 1’enseignement obligatoire comme une atteinte a la liberté, d’étendre leurs
scrupules jusqu’aux diplomes obligatoires : et ceux qui tiennent énergiquement aux
diplomes, de vouloir bien appliquer leur principe la ou il est nécessaire, puisqu’ils le
maintiennent avec tant d’ardeur la ou il est peut-tre superflu. Mais je n’ai voulu

286 Voyez le rapport sur La loi organique de [’enseignement, présenté a I’ Assemblée
constituante le 5 février 1849, par M. Jules Simon, p. 57 sqq.



qu’indiquer ici une analogie, sans entrer dans le fond de la question, dont tout le
monde, dans tous les camps, doit comprendre la gravité.

Dieu me garde de médire des avocats ! Il y a, parmi eux, un esprit vraiment libéral,
une habitude de ne compter que sur soi, qui est une des plus grandes forces et des plus
grandes vertus du citoyen, beaucoup de dévouement aux malheureux et aux éternels
principes de la justice. Quand un de nos derniers gouvernements, dans un moment
d’erreur a jamais regrettable, et qui contraste, il faut le dire, avec I’allure ordinaire de
sa politique, voulut obliger les médecins a désigner a 1’autorité les blessés qui
réclamaient leurs soins, tout le corps médical protesta noblement ; et je suis persuade
que les avocats protesteraient de méme, si les garanties protectrices de la liberté
individuelle et le droit de libre défense des accusés étaient en péril. Ce serait leur plus
imperieux devoir ; et ils n’y failliraient pas plus que leurs devanciers les avocats au
parlement, qui, a ’époque ou la magistrature fut exilée et remplacée par une sorte de
commission, par une chambre provisoire, sans pousser a 1’émeute, sans prendre le role
de factieux, et bornant leur protestation a un refus de concours, aimerent mieux perdre
leur position et leur fortune que de conserver le nom et la fonction d’avocats, quand
les accusés étaient distraits de leurs juges naturels. Cependant, tout libéraux qu’ils
sont, les avocats sont une corporation absolument comme sous I’ Ancien régime. Ils ne
sont plus comme autrefois divisés en dix colonnes, parce que leur nombre plus
restreint a permis de simplifier et de diminuer le conseil de I’ordre ; mais, sauf
quelques détails de forme, les reglements et la discipline de leur profession sont restés
les mémes. Ils sont obligés de suivre pendant trois ans les cours d’une école de droit,
de subir trois ou quatre examens, d’obtenir le dipldme de licenciés, de faire trois ans
de stage, de préter serment a ’entrée de la carriere, de se conformer a divers
réglements qui vont jusqu’a les obliger de ne pas demeurer plus haut qu’au troisi¢éme
¢tage. IIs sont inscrits sur un tableau dont ils peuvent étre rayés en vertu d’un jugement
; 1ls ont a leur téte un batonnier et des syndics, sous le nom de membres du conseil. Le
parlement n’est plus 1a, le Code a changé ; mais I’ordre des avocats est aujourd’hui ce
qu’il était avant 1789. Pitout, Gerbier, Linguet ne se trouveraient pas dépaysés dans
notre salle des Pas-Perdus.

Les mémes observations peuvent s’appliquer aux avoués, aux agréés, aux notaires,
aux huissiers, aux greffiers, aux commissaires-priseurs, aux agents de change, aux
courtiers de commerce, aux facteurs des halles, etc., avec cette différence, et c¢’est une
aggravation, que ces professions constituent des charges, et sont transmissibles
moyennant finance. Une charge d’avoué, une charge d’huissier, de courtier, se vend
plus ou moins cher selon I’importance de la clientele. C’est un reste de la vénalité des
offices, heureusement disparue de la magistrature. Sous la Restauration, certaines
places de finances, par exemple les places de percepteurs, se vendaient encore. Les
notaires, quoique achetant leurs charges, sont nommés par le garde des sceaux, et
peuvent étre destitués par lui sans aucune forme de procés, ce qui ne les empéche pas
d’étre soumis a leur propre chambre, aux parquets et aux tribunaux du ressort.

Nous pourrions encore citer les professeurs de divers degrés ; non pas ceux de
’Etat, qui sont des fonctionnaires. Pour ceux-1a, on ne fera jamais assez d’examens et



de concours. Mais, en dehors des professeurs fonctionnaires, il y a des professeurs
libres ; ¢’est du moins le nom qu’on leur donne, et il vaudrait mieux les appeler des
professeurs non fonctionnaires, car, pour libres, ils ne le sont pas. Il leur faut d’abord
un diplome ; il faut ensuite qu’ils fassent une déclaration au maire, au préfet, au
procureur impérial. Le préfet a le droit de faire opposition. Le mérite de cette
opposition est jugé, sans recours, par le conseil départemental. Pour 1’enseignement
supérieur, c’est autre chose : il faut une autorisation spéciale du ministre ; cette
autorisation, qui peut étre arbitrairement refusée, est toujours révocable. Je ne parle
pas de la surveillance ni de la répression pénale, parce qu’a mes yeux la surveillance et
la répression, méme sévere, sont treés conciliables avec la liberté, et nécessaires surtout
en maticre d’instruction publique. Il est certain qu’en France, un homme de bien, retiré
de la vie active, et qui voudrait, comme autrefois Gerson, utiliser ses loisirs en
enseignant la jeunesse, serait obligé de prendre un brevet de maitre d’école ; et si
Descartes renaissait, et qu’il vouldit enseigner la philosophie, sans sortir de I’Ecole
normale ou d’un séminaire, il en obtiendrait peut-étre la permission, pourvu que ses
opinions politiques ne le rendissent pas suspect au gouvernement.

Ce n’est pas seulement I’enseignement oral, c’est I’enseignement écrit, qui est
soumis chez nous a des mesures préventives. Depuis quelques années, la presse
quotidienne ou périodique, lorsqu’elle traite exclusivement des sujets scientifiques ou
littéraires, est affranchie de 1’autorisation préalable, du timbre et du cautionnement.
C’est une excellente mesure, si c’est un commencement de délivrance, mais jusqu’ici
la triple entrave pése de tout son poids sur la presse religieuse, philosophique et
politique. 11 y a deux sortes de mesures préventives contre la presse : I’une, qui soumet
tout article a I’examen de la censure avant la publication ; nous en sommes
heureusement affranchis ; 1’autre, qui permet a 1’écrivain de publier ses articles sans
aucune censure, mais qui en soumettant le journal a I’impdt du timbre, au
cautionnement, a 1’obtention d’une autorisation qui peut tre arbitrairement refusée, et
arbitrairement retirée, exerce sur 1’existence méme du journal la pression dont elle
affranchit le travail de ses rédacteurs. Si j’avais le choix entre ces deux situations
contraires a la liberté de la presse, je choisirais sans hésiter la censure, parce qu’elle ne
crée aucune équivoque, et ne compromet aucune propriété. Elle empéche certaines
opinions de se produire, et n’en oblige aucune a se déguiser. En tout, il faut aimer ce
qui est franc, simple, naturel. Dans les mesures ambigués, mal comprises, qui laissent
un lambeau de liberté, tout le monde est dupe, le public qui se croit plus libre qu’il ne
I’est, et souvent I’Etat, qui se trompe de bonne foi sur la nature et 1’étendue de ses
concessions. Le cautionnement et le timbre sont des atteintes moins dures, et pourtant
trés réelles a la liberté de la presse. Je sais qu’on oppose, non sans quelque autorité, a
nos doléances sur ces mesures fiscales, qu’il faut qu’un journal puisse répondre des
condamnations civiles, et qu’une opinion sé€rieuse n’est jamais arrétée par la difficulte
de verser un cautionnement. Mais ces réponses n’ont qu’une fausse sagesse ; elles sont
la négation, ou tout au moins le dédain des principes. Ces deux impdts créent un
privilege aux journaux existants, et une difficulté aux opinions nouvelles. 1l ne faut pas
dire qu’on trouve toujours de I’argent, ce sont de mauvaises paroles ; elles ne sont pas



vraies, elles ressemblent a un défi. Je conviens que 1’imp6t du timbre, si mal accueilli
a son origine, a subsisté depuis sous les gouvernements les plus libéraux. Il blesse trés
peu de personnes, et des personnes dont on se soucie tres peu. Moi-méme, je ne sens
pas un désir immodéré d’augmenter le nombre des journaux. Mais ce qui est grave a
mes yeux, ce qui est capital, c’est que Turgot, s’il avait été pauvre et abandonné, et si
les journaux existants avaient repouss€ ses théories, n’aurait pas pu défendre
publiquement la théorie de la liberté du travail. Il faut aujourd’hui pour devenir apdtre,
une i1dée et du talent d’abord ; et ensuite, un cautionnement de trente mille francs. Les
trente mille francs sont de trop2%7.

Il est vrai qu’il nous reste « la libert¢ de 1’in-octavo ». Ce que les journaux ne
veulent pas ou ne peuvent pas publier, nous pouvons le mettre dans des livres. Ici, au
premier abord, il semble que nous ayons toute liberté, sauf, bien entendu, les lois
répressives, mais les lois répressives sont de toute justice : elles sont un ingrédient de
la liberté qui, sans elles, tomberait dans 1’anarchie. Cependant la censure, que le
gouvernement n’exerce pas, existe ; elle est déférée par nos lois a I’éditeur et a
I’imprimeur?88. En effet, la loi établit une solidarité compléte entre I’auteur, 1’éditeur et
I’imprimeur ; elle les punit des mémes peines ; ou plutdt, elle punit I’éditeur et
I’imprimeur plus séverement que I’auteur, puisqu’elle permet a ’administration de leur
enlever leur brevet, et par conséquent de ruiner leur commerce. Dans cette condition,
I’éditeur d’abord, I’imprimeur ensuite, ont évidemment le droit, ils ont méme
I’obligation comme bons commercants, de lire attentivement les ouvrages qu’ils se
proposent de publier, et d’en écarter toute proposition qui, a leurs yeux, est susceptible
de donner naissance a un proces. C’est 1a évidemment une censure préalable, dont le
poids est d’autant plus lourd que le nombre des imprimeurs est plus limité. Or, c’est la
censure de I’'imprimeur qui est surtout oppressive ; et cela pour deux raisons : d’abord
parce qu’on peut a la rigueur se passer d’un éditeur, et publier soi-méme son livre ;
ensuite parce qu’un éditeur peut se laisser entrainer par ’espérance de beaux
bénéfices, tandis que, pour I’'imprimeur, ’impression d’un volume est une affaire
d’une importance médiocre, et dont les bénéfices trés limités ne compensent
aucunement les chances qu’il aurait a courir.

Or, cette censure, en quelque sorte domestique, est trés dure a subir pour les
écrivains. Un auteur, qui a travaillé une matiére pendant de longues années, est plus
fort sur cette maticre qu’un lecteur souvent inattentif, et dont la spécialité est toute
différente. L’intérét d’ailleurs n’est pas le méme : 1’'un fait du commerce, il ne songe
qu’au profit ; ’autre sert une idée, il ne songe qu’a I’apostolat. Dans certains cas,
I’auteur s’honore en allant au-devant d’une persécution ; I’éditeur et I’imprimeur ne
sont poussés ni par la conviction ni par I’ambition. Si ’auteur s’est adressé a un

287 Voyez Jules Simon, La liberté politique, chap. 111, § 9. Cette page a été écrite en 1866.
Les faits sont changés, mais la doctrine reste.

288 Decret du 5 février 1810. Loi du 22 octobre 1814. Loi du 9 septembre 1835. Décret du
28 février 1852, art. 24.



éditeur infime, un simple spéculateur en papier imprimé, il aura a compter avec
I’ignorance. Si I’éditeur est un de ces hommes actifs et intelligents qui non seulement
propagent les idées, mais encore les suscitent ; qui font par leurs livres une propagande
éclairée, et qui sont, comme les éditeurs des grands journaux et des grandes revues, les
collaborateurs, et souvent les guides des écrivains dont ils publient les ouvrages, peut-
on esperer que ces chefs d’industrie, qui comptent des correspondants dans les deux
mondes, qui font vivre une armée de commis, qui mettent en mouvement vingt ou
trente presses, qui jettent chaque jour plusieurs volumes sur le marché, qui éditent a la
fois des livres de classe et de liturgie, des romans, des poésies, des ouvrages
scientifiques, peut-on espérer qu’ils trouveront le temps de lire eux-mémes les
manuscrits qu’on leur présente ? Qu’ils seront ¢galement compétents pour 1’histoire,
pour les langues, pour les mathématiques, qu’ils feront les études nécessaires pour
suivre un auteur a travers les mille objets d’un ouvrage compliqué, dont chaque phrase
résume une année de travail ? Qu’ils auront 1’esprit assez ferme et le caractére assez
résolu pour ne pas se livrer a de vaines alarmes, et pour ne pas désespérer de
I’intelligence et de la justice des magistrats ? Toutes ces conditions remplies, il restera
encore a savoir si I’auteur et 1’éditeur appartiennent a la méme croyance. Et pourquoi
irais-je risquer ma fortune sans aucun devoir a remplir, sans aucune espérance de
gloire, pour publier des idées contraires aux miennes ? Il n’y a pas de réponse a cela ;
et il en résulte que la responsabilité des éditeurs et des imprimeurs met les auteurs a
leur merci.

Et quel fardeau pour le chef d’une grande maison ! On parlait des notaires, obligés
autrefois de signer des actes qu’ils ne pouvaient pas lire, ou que tout au moins ils ne
pouvaient pas contrdler. Voila une imprimerie ou quinze correcteurs, travaillant dix
heures par jour, suffisent a peine a la lecture des épreuves ; et il faudra que le chef de
la maison ait lu a lui seul tous les manuscrits, et qu’il surveille, en outre, les bons a
tirer, de peur que I’auteur ait gliss¢ du venin dans une correction ? Il faudra qu’il
puisse lire toutes ces écritures, comprendre toutes ces langues, et qu’il soit au courant
de toutes ces matieres ? Et, avec cela, il veillera sur deux ou trois machines a vapeur ;
sur une vingtaine de presses, sur quatre cents ouvriers, sur un matériel immense et sur
ses livres de commerce ? Et il sera exposé tous les jours pour un oubli, pour une
phrase, pour un mot, a la prison et a la ruine ?

Au fond, quel est I'intérét social ? Que quelqu’un réponde pour le délit commis par
la voie de la presse. Il n’y a rien de plus. L’auteur est 14 ; c’est le vrai, le seul coupable.
Ne dites pas qu’il peut étre insolvable, et qu’il y a souvent lieu a des réparations
civiles. Le tribunal fixera la durée de la contrainte par corps ; il n’y a pas de méfait
contre lequel une telle garantie ne soit suffisante. La saisie d’un livre peut avoir pour
conséquence une perte matérielle pour I’imprimeur et pour 1’éditeur : ¢’est assez pour
les rendre circonspects. On objecte que le livre peut étre anonyme ? Rien n’empéche
d’admettre, pour ce cas exceptionnel, la solidarité de I’imprimeur. Enfin, si I’éditeur a
commandé¢ 1’ouvrage, il rentre dans les termes du droit commun ; et sa complicité
résulte, non de sa qualité d’éditeur, mais de la part intellectuelle qu’il a prise a la
reproduction de I’ouvrage incriminé.



Je voudrais voir ces principes prévaloir, et la liberté rendue a ces deux belles
professions, qui sont comme les deux puissantes arteres de la civilisation. La
profession d’imprimeur n’est pas déja si lucrative : elle tentera peu de personnes.
Aujourd’hui, il faut, pour étre imprimeur, obtenir un brevet qui n’a de valeur que pour
un lieu déterminé, et dont on peut étre privé administrativement. Ce droit de
suppression de la propriété par voie administrative revient trop souvent dans nos lois
francaises. La part du communisme est trop grande chez nous ; la propriété n’y est pas
assez inviolable. Si I’on veut a toute force traiter le papier imprimé comme la poudre,
qu'on exige des déclarations, des dépdts, des signatures ; tout ce qui n’est que
surveillance est acceptable. Nous ne demandons pas de presses clandestines. Rien de
clandestin, tout au grand jour. C’est la condition, c’est I’essence méme de la liberté.

Mentionnons encore, pendant que nous y sommes, les colporteurs, dont I’industrie
est soumise a mille entraves. Il est clair par le peu que nous avons dit que le régime
des corporations n’est pas entierement aboli, que nous nous sommes arrétés a moitié
chemin dans notre ascension vers la liberté, ou plutot qu’apres avoir €té assez loin,
nous sommes promptement revenus sur nos pas. Et ce qui prouve que nous n’avons
pas un sentiment bien vif et bien profond de la liberté, c’est que nous nous
accommodons a tous ces reglements ; nous les croyons volontiers nécessaires, nous en
supportons gaiement la géne, et nous réservons toutes nos passions et toutes nos
déclamations pour la liberté politique. La liberté politique a son prix ; mais elle n’est
jamais qu’une fiction, quand elle n’est pas accompagnée de la liberté civile.

Rien n’est plus inconnu, en France, que la liberté du théatre. Le théatre n’a pas la
liberté de la pensée, puisqu’il est soumis a la censure ; il n’a que la liberté de
I’industrie, et il ne I’a obtenue que trés récemment. On peut dire que sous ce rapport
nous avons le superflu et nous manquons du nécessaire.

La censure n’existe, au moins sous son véritable nom, que pour le théatre et pour le
colportage. La presse, lors méme qu’elle était soumise au régime des avertissements
administratifs, échappait a la censure proprement dite. Cette différence entre le régime
de la presse et celui des théatres était plus frappante sous le régne de Louis-Philippe.
Quoique I’abolition de la censure fit considérée avec raison comme une des
conditions les plus essentielles de la liberté et comme une des applications les plus
nécessaires des principes de 1789, on n’avait cru ni violer la lettre de la Constitution,
ni méconnaitre ’esprit de la Révolution, en établissant la censure dramatique. Les
raisons qui déterminérent le législateur, quoique insuffisantes, a mon avis, pour
légitimer cette censure, ne sont pas sans force. Il y a sans doute une grande différence
entre le droit d’exprimer sa pensée par la presse, et celui d’exprimer sa passion par une
action théatrale. La presse a un double but : constater les faits, discuter la loi. Elle est
une arme contre la tyrannie, et un instrument de progres. Si la presse est détruite ou
opprimée, le peuple n’a plus de voix pour se plaindre, il n’a plus de source
d’informations, il n’a plus d’école politique. Le théatre n’est pas nécessaire a la
constatation des faits ; il appartient a la poésie, et non a I’histoire. Il peut partager avec
la presse la mission d’éclairer la foule, de la passionner, de la corriger ; mais ce n’est
pas son but unique, et surtout, il faut bien le dire, ce n’est pas son but ordinaire. Ce



n’est qu’en oubliant les faits, tous les faits, et en forcant étrangement la théorie, que
quelques nobles esprits arrivent a ériger le théatre en école et en institution politique. 11
est clair qu'un peuple peut vivre et vivre libre sous la censure dramatique ; au
contraire, avec une presse censurée, un peuple n’a plus de liberté, il n’a plus d’ame. Il
peut végéter, il ne pense plus.

D’un autre co6té, quels que soient les périls que la mauvaise presse traine a sa suite,
elle fait moins de mal que le théatre. Elle met en raisonnements ce que le théatre met
en action. Elle n’a qu’un moyen de répandre une idée fausse on dangereuse, c’est de
I’exprimer, tandis que le théatre la cache, la déguise, et I'insinue traitreusement dans
nos esprits a la suite de la passion. On peut réfuter un article, on ne réfute pas une
piece. Un délit de presse est quelque chose de palpable, de matériel, tandis qu’a la
scene il faut interpréter un mot, une action, un geste, le son de la voix. Le délit
échappe presque a la répression, ce qui, disent les partisans de la censure, 1égitime ou
excuse I’intervention préalable de 1’autorité. S’il n’y a pas de censure, on ne pourra
arréter une piece qu’apres une représentation, quand mille spectateurs 1’ont vue, quand
le mal est fait. Ce commencement de publicité suivi d’une interdiction donne a cette
pieéce une importance, et peut-étre une puissance qu’elle n’aurait pas eue, si on I’avait
laissée & elle-méme. A la rigueur, la société peut lutter contre un morceau de papier,
quand méme le journal jetterait, en un seul jour, trente mille exemplaires dans les
boites de la poste ; mais ces trois ou quatre mille spectateurs qu’on attache pendant
cinqg heures, a un homme, a une passion ; qu’on enivre de spectacle, d’éloquence et de
musique ; qui ne sont pas en garde contre les sentiments qu’on leur inspire, parce
qu’ils ne songent qu’au plaisir, qui se mettent a la place du héros, s’irritent avec lui,
pleurent et s’exaltent avec lui, dont la puissance de sentir se double par cette
communication €lectrique qui parcourt les foules, ceux-l1a jettent sur la place publique
ou rapportent dans leurs maisons des souvenirs bien autrement puissants, des
impressions bien autrement profondes, des armes plus acérées contre 1’ordre établi,
contre la société, contre la loi. Il ne faut donc pas comparer le théatre a la presse : il est
plus puissant, donc il peut étre plus dangereux. Il n’est pas protégé comme la presse
par les exigences les plus légitimes de la civilisation et de la liberté.

Cependant, malgré ces raisons, qui ne sont pas de trés mauvaises raisons, je ne
saurais admettre la censure dramatique. Cette restriction au droit naturel est contraire
aux intéréts de l’art, et inutile a la morale. Ce mot de droit naturel, que j’emploie a
dessein, aurait de quoi surprendre, s’il s’agissait d’égaler le droit de faire des tragédies
ou des vaudevilles a quelqu’un de ces droits essentiels dont il n’est pas permis
d’exiger ou de faire le sacrifice. Je veux dire seulement ici, que nous avons
naturellement le droit de faire tout ce qui n’est pas défendu par la loi, et que la loi n’a
le droit de défendre que ce qui est contraire a la morale et aux plus chers intéréts de la
société. Or, si la loi est obligée de se contenir dans ces étroites limites, lorsqu’il s’agit
seulement de I’industrie, des besoins et des satisfactions du corps, ne sommes-nous
pas en droit de revendiquer la liberté avec encore plus de force, lorsqu’il s’agit des
besoins de D’esprit ? L’art dramatique n’est pas toujours une école, il I’est méme
rarement, et 1’on peut soutenir que la morale se passerait bien de son concours ; mais il



est un art, et dans les mains d’un homme de génie un grand art, peut-étre le premier
des arts, celui qui remue le plus les hommes, et qui éléve le mieux, méme les esprits
vulgaires, 4 la conception de 1’idéal. A ce titre, on ne doit y toucher qu’avec respect,
car I’art est bienfaisant par lui-méme, et lors méme qu’il se contente d’étre beau. Il y a
une sainte, une divine contagion entre le beau et le bien. Je sais gré a Corneille
d’exalter la clémence, la foi, le courage, le sacrifice ; mais je lui sais gré aussi, je dis
comme moraliste, de faire de beaux vers, de penser et de sentir grandement. Croit-on
que le génie puisse garder toute sa force, sous un maitre ? et qu’il n’ait pas besoin de la
liberté pour s’épanouir ? Autant vaudrait dire que la prose de Pascal a gagné quelque
chose a étre chatiée par le duc de Roannez, ou que Racine n’aurait pas mélé plus de
vigueur a toutes ses graces, s’il n’avait pas vécu entre Dangeau et Benserade, a la cour
de Louis XIV. C’est toujours une chose pitoyable qu’une férule ; et I’humanité devient
en vérité trop risible quand elle charge quelque ministre ou quelque lieutenant de
police de régenter un Corneille, un Racine ou un Moliére !

On regarde toujours les choses par le petit coté. « Moliere ? dit-on : il ne s’agit pas
méme de Beaumarchais ! » La liberté n’a pas de ces dédains. Quand elle traite avec
la comédie, son homme, c’est Moli¢ére, ou avec la tragédie, c’est Corneille. Il est
possible, par le malheur des temps, et par ’absence du grand art, que la censure ne
fasse pas de mal. Il suffit qu’elle pourrait en faire.

Je reconnais que I’intérét de 1’art doit céder a celui de la morale, et si la censure est
nécessaire a la morale, il faudra la subir colite que colite. Mais la censure est inutile a
la morale pour trois raisons : la premicre, c’est qu’aprés tout, une représentation
unique ne suffit pas pour corrompre une génération. Il est rare, on me I’accordera, que
I’assemblée soit assez nombreuse et le venin assez corrosif, pour que la société soit
mise en péril par quelques sceénes de comédie. La seconde raison, c’est qu’auteurs et
directeurs ont un grand intérét a ne pas se mettre en lutte avec la loi : on ne s’expose
pas de gaiet€¢ de cceur a une ruine presque certaine. Et la troisieme enfin, c’est qu’il
n’est pas facile de trouver un censeur qui se préoccupe autant de la morale que de la
politique, et qui soit bon juge en fait de morale.

Un juge en fait de morale ! L’Eglise ne donne ce titre qu’aux évéques ; la société
laique ose a peine le donner a ses premiers magistrats. Je m’imagine un censeur, quel
qu’il soit, obligé de corriger le Tartuffe ! Et je m’imagine un homme de talent et de
caractere réduit a lire tous les jours une ou deux farces, a discuter sur des calembours
et des cog-a-I’ane, et a se creuser la téte pour découvrir une allusion politique dans la
queue d’un couplet. J’aime mieux, je ’avoue, pour la société, pour la morale, la
sévérité des tribunaux, celle du public, qui se réveillerait, s’il ne se sentait pas désarmé
par la censure préalable. Les gouvernements se donnent bien du mal pour n’arriver a
aucun résultat utile, et pour endosser la responsabilité de toutes sortes d’ordures. Ils
deviennent complices, pour avoir voulu étre juges mal a propos2s°.

289 Opinion de M. Victor Hugo, Enquéte sur les théatres, séance de la commission du
conseil d’Etat du 30 septembre 1849.



Mais supposons la censure dramatique possible ; supposons-la sans inconvénient
pour I’art, utile pour la morale, et méme nécessaire (car elle ne sera légitime qu’a
condition d’€tre nécessaire) ; est-il possible qu’elle ne suffise pas, et que les
gouvernements ne se sentent pas suffisamment rassurés contre les entreprises des
dramaturges et des vaudevillistes, par la possession de ce pouvoir préventif qui est
I’ennemi méme de la liberté290 ? N’est-ce pas excéder évidemment, quand on est en
possession de la censure, d’imposer encore aux théatres le régime de I’autorisation
préalable ? de transformer les entrepreneurs dramatiques en fonctionnaires ? de leur
accorder par privilege 1’exploitation d’un théatre ou d’un arrondissement theatral ? de
limiter soigneusement I’étendue de ce privilége pour éviter tout empiétement d’un
théatre sur le domaine d’une scéne rivale ? et d’ajouter a la censure du ministére de
I’intérieur la censure de chaque municipalité, de sorte qu’une piece représentée a Paris
peut étre défendue a Carpentras au gré d’un adjoint et sur le rapport d’un commissaire
de police ? Tel théatre ne peut jouer que des pieces en trois actes, tel autre est réduit
aux vaudevilles, il y en a qui ne peuvent pas chanter, et il y en a qui seraient fermés
s’ils ne chantaient pas. Surtout, on veille avec sollicitude a ce qu’un directeur factieux
ne remplace pas un vaudeville ordurier, une farce grotesque par Cinna ou
Polyeucte. Les chefs-d’ceuvre de notre langue et de ’esprit humain ne doivent étre
représentés que sur le Théatre-Frangais, et c’est une faute grave contre la discipline
que de les offrir au public des boulevards. Pourquoi ces entraves ? Tout cet arsenal de
précautions est inutile au gouvernement, aux mceurs, aux lettres : a-t-il pour but de
restreindre le nombre des théatres, ou simplement d’encourager les théatres privilégiés
? Il n’y a que ces deux raisons, et ni ’une ni I’autre ne vaut rien. Tel qui lutte pour ne
pas renoncer a un privilege qu’il a obtenu comme une grande faveur, et qu’il espére
vendre, ne s’obstinerait pas contre I’insucces si le théatre était libre, et se sauverait de
la faillite, en nous épargnant a nous-mémes le triste spectacle d’un répertoire grossier,
d’une troupe sans talent et d’une salle déserte. Il y a dans Paris jusqu’a trois théatres
qui ont fait insérer dans leur privilége le droit de ne pas jouer pendant trois mois de
I’année ; ce droit équivaut pour eux a une subvention. Est-ce que la liberté ne vaut pas
mieux que des privileges qui aboutissent a des tels résultats ? Il faut demander la
liberté en tout et partout ; mais ici, ¢c’est pour I’honneur de I’Etat qu’elle est nécessaire,
c’est pour que les gravelures, les danses obscenes, les apologies du vice et quelquefois
du crime ne s’¢talent pas devant la population avec approbation et privilege. C’est
déja, a tous les points de vue possibles, une assez lourde responsabilité que la censure.

Non seulement nous avons créé¢ des privileéges, maintenu ou restauré certaines
corporations, mais nous avons gardé dans nos lois une foule de reglements, dont les
uns sont nécessaires, et par conséquent légitimes, dont les autres entravent inutilement
la libert¢ de I’industrie. Quand le progrés des mceurs ou celui des arts rend une
modification nécessaire dans les habitudes de 1’industrie ou du commerce, au lieu de la
réaliser par nous-mémes, nous la demandons a I’administration et & un nouveau

290 Cette page est devenue inutile ; et les directeurs de théatres, plus heureux que ’art
dramatique, ont été émancipés inopinément en 1863.



réglement : c’est ainsi que le progrés méme nous devient une occasion
d’asservissement.

Nous avons un certain nombre de commerces surveillés : celui des armes et de la
poudre, pour des raisons politiques. Nul ne peut fabriquer ni importer, sans
autorisation, des fusils de calibre, ni vendre une arme, sans écrire le nom et le domicile
de P’acquéreur sur un registre vis¢é chaque mois par le maire de la commune, ni
fabriquer de la poudre ou toute autre substance fulminante ; cette interdiction est
absolue : ni en vendre, si ce n’est par commission et a titre de simple entrepositaire. La
détention d’armes de guerre, ou de certaines armes qualifiées d’armes secretes, est un
délit puni de peines assez rigoureuses.

La vente des drogues, celle des denrées est libre, sous une surveillance qui ne
saurait €tre trop minutieuse, puisqu’elle intéresse la santé publique, et que surveiller
n’est pas entraver. Dans certaines communes, on interdit aux revendeurs, aux
marchands en gros, aux pourvoyeurs étrangers de paraitre sur le marché avant une
certaine heure. Ces mesures, dont la justice et 1’utilit¢ sont au moins discutables, ont
pour but de favoriser ’approvisionnement local, au détriment des vendeurs. A Paris,
c’est depuis quelques années seulement que les fruitiers en gros peuvent vendre des
fruits et des légumes qu’ils tirent directement des pays producteurs, et qui n’ont pas éte
présentés au public des halles. Quand la réglementation est générale et faite par 1’Etat
lui-méme, elle a, entre autres inconvénients, celui de ne pas tenir compte des
différences locales ; quand elle est remise aux communes, elle part souvent d’un point
de vue étroit, et au lieu d’appeler les étrangers, qui apporteraient de |’argent,
activeraient et récompenseraient la production, elle les géne, les écarte, par une
¢conomie mal entendue et ruineuse. Les denrées ne haussent pas, mais le travail n’est
pas payé, et la mis¢re est permanente. Ce qui rend un pays riche, ce n’est pas la
fertilité du sol, c’est I’habileté de 1’ouvrier ; et ce qui fait I’ouvrier habile, ce n’est pas
le bon réglement, c’est la liberté et la concurrence.

Je ne compterai pas au nombre des mesures restrictives de la liberté, les lois sur les
poids et mesures, sur la garantie des ouvrages d’or et d’argent, sur le tissage et le
bobinage?°!, sur la non-falsification des produits exportés?°2, ni méme une loi qui
garantirait réellement la propriété des marques de fabrique. Il ne s’agit pas dans tout
cela d’exploiter le commerce, mais de constater la valeur des produits, la teneur des
contrats, la loyauté des transactions. Ce n’est pas de la prévention, c’est de la
surveillance. Que voulons-nous ? remplacer partout la prévention par la répression ;
pour cela, il y a deux conditions a remplir : la surveillance de 1’Etat, d’une part, la
responsabilité des producteurs et des vendeurs, de 1’autre. Le régime de la liberté et
celui de la publicité vont ensemble, ils se prétent un mutuel appui ; et ce n’est pas par
un pur hasard que notre langue exprime par le méme mot la qualité d’étre indépendant,
et celle d’étre sincere.

291 7 mars 1850.

292 52 mars 1841.



J’hésiterais beaucoup, je I’avoue humblement, a renoncer a I’heure qu’il est a la loi
sur le travail des enfants dans les manufactures?®3, a la loi sur le contrat
d’apprentissage, a la loi qui ne permet 1’établissement d’un pensionnat que quand
I’instituteur a prouvé que sa maison remplit les conditions de salubrité voulue2%4, a la
loi qui prescrit la destruction ou I’assainissement des logements insalubres29s.

Il est évident qu’il est contraire a I’humanité et a la justice de surcharger les enfants
de travail, de les tenir dans des lieux malsains, de les empécher d’acquérir les
connaissances ¢lémentaires, de les rendre, par cette exploitation prématurée de leurs
forces, infirmes et incapables pour le reste de leur vie ; il n’en est pas moins important
d’arréter le développement des épidémies en détruisant ces bouges infects, privés d’air
et de lumiere, dans lesquels vit, ou plutdt dans lesquels meurt lentement toute une
famille laborieuse?°¢. Une loi préventive, et toutes ces lois sont préventives, devient
légitime quand elle est indispensablement nécessaire ; c’est le méme principe que celui
de I’expropriation pour cause de nécessité publique. Ici, I’intérét général est évident,
immense : va-t-il jusqu’a la nécessité ? J’oserais presque le dire ; et ne pourrait-on pas
ajouter aussi que 1’age des enfants et la misere de certains adultes autorise le patronage
et la tutelle bienveillante de 1’Etat ? Plat & Dieu cependant qu’on pit se passer des lois
préventives ! qu’au lieu d’abattre une maison insalubre, I’Etat fit assez riche pour la
rendre inutile, improductive, onéreuse, en percant de nouvelles rues, en encourageant
la construction de maisons bien chauffées, bien ventilées, bien pourvues de tout ce
qu’exigent la propreté et I’hygiene ; et qu’au lieu d’imposer des réglements aux
manufactures, il pit élever les meeurs des patrons et des familles, procéder par voie de
récompense et d’encouragement, et au besoin par des établissements de crédit ! Plit a
Dieu que les citoyens aisés prissent une obole sur leur superflu pour dispenser 1’Etat,
méme de cette intervention bienveillante ! que 1’on vit de nobles associés mettre leur
gloire, leur bonheur a créer pour les ouvriers des logements commodes et salubres !
que les sociétés de patronage pour les enfants. acquissent assez de développement,
accrussent assez leurs ressources, pour pouvoir remédier par leurs sacrifices aux

293 27 février 1851.
294 1 0i du 15 mars 1850, art. 60, § 3.
295 13 avril 1850.

296 Une objection contre les lois qui limitent le travail des enfants et des femmes, c’est
qu’elles remplacent le fléau du travail excessif par le fléau non moins redoutable de la misere.
Il y a toujours une difficulté aux meilleures choses. En tout cas, les enfants et les femmes ont
des pourvoyeurs naturels ; et il ne s’agit pas de les empécher de travailler, mais de travailler a
I’exces. La loi est faite de manicre a laisser au patron assez de bénéfice pour qu’il ne se prive
pas du service des enfants ainsi limité. Il est sans doute inutile de remarquer que la méme
objection ne peut étre faite a la loi sur les logements insalubres. La conséquence de cette loi
n’est pas que les pauvres n’auront pas de logement, mais qu’ils en auront de moins
cruellement malsains.



nécessités souvent implacables de la concurrence ! qu’il y elit une émulation entre
ceux a qui la vie a été meilleure pour venir en aide a I’infirme, a 1’ouvrier, au
commergant trahi par les circonstances, a ’enfant orphelin ou misérable ! Il ne faut
accepter la loi préventive qu’a la derniére extrémité, et, en la subissant, il faut
travailler de toutes ses forces a la rendre inutile. L’Etat peut faire beaucoup, ce qui le
dispenserait de défendre, et les citoyens peuvent faire encore plus, ce qui dispenserait
I’Etat d’intervenir. Quand le mal est trop grand pour les forces individuelles, qu’elles
se multiplient par I’association volontaire ! Non seulement cela vaut mieux pour la
liberté que 1’action du pouvoir public ; mais cela vaut mieux pour celui qui est protége
et pour celui qui protege. On ne sait pas dans ce pays ce que peut I’association, parce
qu’on sait mal ce que c’est que la liberté. On n’en connait ni la douceur ni la force.

Je serais obligé de m’¢lever €nergiquement contre les décrets qui limitent les heures
de travail dans les manufactures, si ces décrets n’étaient pas illusoires. En 1848,
lorsque les ouvriers étaient tout-puissants, ils exigerent en quelque sorte du
gouvernement provisoire un décret qui leur défendit de travailler plus de dix heures
par jour a Paris et plus de onze heures dans les départements2%’. La loi du 9 septembre
1848 fit disparaitre cette anomalie, et fixa le travail a onze heures par jour dans toute la
république. Mais cette regle ¢tait inapplicable. Dans certains cas, elle ruinait les
patrons par la concurrence étrangére ; dans d’autres, elle privait les ouvriers d’un
surcroit de paie dont ils ne pouvaient se passer ; quelquefois elle ne pouvait se
concilier avec la nature méme du travail. Un réglement d’administration publique en
date du 17 mai 1851, tout en conservant le principe, a introduit des exceptions si
nombreuses que la loi est devenue insignifiante. C’est porter une égale atteinte a la
liberté du travailleur que de fixer un minimum au prix de la journée, ou un maximum a
la durée du travail. Laissons les ouvriers faire leurs affaires eux-mémes.

Quelquefois nous transformons en abus une loi d’ailleurs excellente. Ainsi la loi
d’expropriation s’est glissée d’abord dans le Code a titre d’exception, et seulement
pour les cas de nécessité absolue ; puis on a reconnu qu’il fallait aller un peu plus loin,
et qu’une utilit¢ générale bien constatée devait I’emporter sur 1’obstination d’un
propriétaire. Trop souvent ce n’est plus méme un intérét général qu’on invoque, c’est
une amélioration douteuse, un systéme d’embellissement qui flatte la vanité ou le
mauvais golt d’une administration. On se croit quitte envers la propriété, parce qu’on
donne un sac d’écus en échange du patrimoine envahi. On laisse méme a des autorités
secondaires le soin de fixer les limites de 1’expropriation : indifférence dédaigneuse,
qui assimile la propriété a une valeur abstraite, et ne tient aucun compte des souvenirs
de famille et des traditions domestiques qui peuvent y étre attachées. Les ordonnances
de voirie ont souvent le méme caractére. Elles bouleversent un héritage, ou le mettent
dans une sorte d’interdit pour un alignement a peine préférable a celui qu’on veut
remplacer ; elles imposent des charges inutiles a la propriété, de véritables servitudes.
I1 est trés bon d’embellir les villes, et surtout d’en rendre le séjour sain et commode ;
mais il ne faut pas qu’on se laisse emporter par un entrainement irréfléchi a ne

297 Décret du 7 mars 1848.



connaitre d’autre obstacle que les difficultés du budget et a transformer la propriété par
ordonnance avec la rapidité d’un changement a vue.

Rien de plus arbitraire, et, au fond, rien de plus inutile29¢ que la législation sur les
¢tablissements incommodes ¢t insalubres. La nomenclature en est mal faite, sans
précision ; les formalités qui précédent 1’autorisation laissent une trop large part au
pouvoir discrétionnaire des préfets et du conseil d’Etat2% ; elles sont évidemment trop
compliquées : en effet, s’il s’agit d’établissement de la premiére catégorie, il faut une
requéte au préfet, la transmission de la demande a toutes les municipalités dans un
rayon de cinq kilometres autour de 1’établissement a fonder ; 1’affiche ; une enquéte de
commodo et incommodo dans chacune de ces municipalités ; 1’avis des ingénieurs, du
conseil de salubrité, des agents-voyers ; celui du conseil de préfecture, celui du préfet,
celui du ministre, celui du comité des travaux publics ; par-dessus tout cela une
délibération du conseil d’Etat aboutissant a une ordonnance arbitraire3%. Et quand
I’autorisation est obtenue, quel en est I’effet ? Elle ne protége ni les voisins contre les
inconvénients de la fabrique, ni la fabrique contre les réclamations judiciaires des
voisins. C’est une procédure de surcroit qui laisse la porte ouverte a toutes les autres
contestations, et qui, malgré son luxe de formalités, ne donne de garanties sérieuses a
personne30!, D’autres lois préventives donnent naissance a une administration
tracassiére, ne produisent qu'un service médiocre, et rendent les réclamations du
public presque impossible, en transportant la responsabilité des entrepreneurs a la
police : telles sont, par exemple, les immixtions de l’administration dans la

298  Sur six cent cinquante demandes d’autorisation pour des €établissements insalubres de

premicre classe, qui ont ét¢ adressées au gouvernement de 1835 a 1839, et qui ont di étre
communiquées au conseil d’Etat, il est arrivé soixante-cinq fois seulement que le conseil ait
da donner des avis de rejet. Il se trouve donc qu’on avait rempli inutilement cinq cent quatre-
vingt-neuf fois sur six cent cinquante-quatre les longues formalités relatives a ces sortes
d’autorisations. » (M. Dunoyer, La liberté du travail, t. 1, p. 297.)

299 « L’administration de la police préventive est devenue aussi compliquée que celle de la

justice ; si bien qu’on a instruit les autorisations comme des proces ; qu’on a fait passer les
justiciables de I’administration comme ceux des tribunaux par toute une filiere d’autorités et
de procédures, et que pour leur donner 1’autorisation de faire 1’acte le plus inoffensif et méme
le plus utile, on ne leur a demandé ni moins de temps ni moins de formes que pour arriver
devant la justice a la solution des proces les plus litigieux. Rien ne serait si aisé que de citer
des preuves, Il peut y avoir jusqu’a dix-sept formalités a remplir pour 1’établissement d’une
machine a vapeur. On a compté qu’il en fallait vingt-huit pour obtenir 1’autorisation d’établir
un batelet sur une riviére. » (M. Dunoyer, La liberté du travail, t. 1, p. 301 sq.)

300 pgcret du 15 octobre 1810.

301 cf, Vivien, Etudes administratives, t. 11, p. 136 sq.



surveillance et ’acceptation du matériel roulant et du matériel de traction des
entreprises voiturieres302,

Nous avions autrefois des douanes intérieures : pour porter un chariot de ble¢
d’Angers a Marseille, il fallait acquitter huit péages393. Cette absurde organisation, qui
augmentait le prix des denrées sans profit pour le vendeur, et retenait les marchandises
dans les lieux ou elles regorgeaient en prolongeant ailleurs la disette, a ét€ abolie par
Turgot et la Révolution. Est-il quelqu’un qui ose réver de la rétablir ? Et pourtant,
quelle est la différence entre les douanes intérieures et les douanes internationales ? La
fronticre, qui était entre la Bretagne et 1’Anjou, est maintenant entre la France et la
Belgique.

On dit : Si vous supprimez les douanes, les Etats vont se faire concurrence et se
hair. C’est absurde. Ils se haissent bien plus, quand il y a sur chaque frontieres3%4 deux
armées de douaniers en permanence, chargés d’arréter, de fouiller et de rangonner les
voyageurs, de bouleverser les colis, de les ouvrir, de les sonder, de les estimer, de les
peser, de les emmagasiner, de les marquer, semblables aux nobles du Moyen-age qui
s’embusquaient sur les routes la dague au poing pour vendre aux marchands la
permission de circuler. La concurrence entre Etats n’est ni meilleure ni pire que la
concurrence entre particuliers. A la longue, c’est la véritable habileté qui I’emporte, et
c’est tant mieux pour les consommateurs qui ont meilleure marchandise a meilleur
prix, et pour les industriels qui s’obstinent a fabriquer des produits inférieurs, et qui
donneront a leurs capitaux et a leur activité un plus fructueux emploi. Si I’ Angleterre,
par exemple, est en état de fournir a la France des outils excellents a un prix minime,
et que nous soyons réduits, par I’infériorité de nos fers et de notre main-d’ceuvre, a
deéfendre notre fabrique en prohibant les outils étrangers ou en les chargeant de droits
énormes, n’en résulte-t-il pas que, pour défendre une seule classe d’industriels, nous
condamnons tous les autres corps d’état a acheter trés cher de mauvais outils, et par
conséquent a travailler dans de mauvaises conditions ? Cette hypothése — une pure
hypothese, car nos fabricants d’outils gagnent du terrain de jour en jour — montre
assez clairement qu’en établissant des taxes pour protéger une industrie qu’il vaudrait

302 « Narrive-t-il pas sans cesse, malgré les entraves génantes dont le régime préventif

enveloppe tous les travaux, que des mineurs sont ensevelis dans les mines, que des poudricres
font explosion, que des machines a vapeur éclatent ? Ne voit-on pas fréquemment ces
machines, parées, gréées, armées de toutes leurs défenses, sauter, sans respect pour les
reglements, et quelquefois sous les yeux de la science méme et a la barbe de leurs tuteurs les
plus éminents ? » (M. Dunoyer, La liberté du travail, t. 1, p. 326.)

303 Le libre commerce des blés dans le royaume fut autorisé par un arrété du conseil du 13

septembre 1774, confirmé par lettres patentes du 2 novembre, enregistrées au Parlement le 19
décembre. Turgot avait été nommé contrdleur général le 24 aott 1774.

304 Cette page et la suivante étaient écrites avant le traité du 23 janvier 1860, qui a été pour

les adversaires de la douane un commencement de triomphe, et plusieurs années avant les lois
fiscales de 1871, qui ont été la douloureuse conséquence de nos désastres.



quelquefois mieux décourager, on ne fait que sacrifier les intéréts généraux a des
intéréts particuliers et diminuer la richesse nationale. Ainsi, quand vous protégez les
draps, vous opprimez les tailleurs, quand vous défendez 1’huile de colza, I’huile de
sésame souffre ; quand vous forcez, par la prohibition des lins étrangers, la vente des
filateurs francais, c’est aux dépens de ceux qui fabriquent la toile et de ceux qui en
font usage. Les chemins de fer francais ont cofit¢ un prix exorbitant a établir, parce que
les maitres de forge, protégés par le tarif de la douane, ont imposé aux compagnies des
prix désastreux. Il en est résulté qu’en faisant de grands sacrifices, nous avons un
nombre inférieur de kilometres de voies ferrées ; et qui en souffre ? c’est le commerce,
c’est la politique, ce sont toutes les relations de la vie. Quand méme les maitres de
forge favorisés auraient réalis€ un bénéfice colossal grace au systéme restrictif des
douanes, ce serait 1a, on en conviendra, une maigre compensation pour I’infériorité ou
a été tenue en France la plus nécessaire des industries modernes. Je pourrais multiplier
les exemples a I’infini. L’introduction en franchise des machines anglaises péserait
peut-€tre sur nos mécaniciens ; mais elle serait un soulagement, un dégrévement pour
toutes les industries qui emploient des machines. Et qui sait si nos mécaniciens,
cessant d’étre protégés, n’arriveraient pas a produire mieux et moins cher ? Ou
I’activité humaine fait des merveilles, c’est dans la lutte. Combien de fois n’a-t-on pas
entendu les chefs d’industrie déclarer que, si on abaissait les tarifs, la fabrique ne
marcherait plus ? On abaissait les tarifs, et la fabrique produisait vingt fois plus et
deux fois mieux. En 1823, les négociants lyonnais prenaient Dieu a témoin qu’ils ne
pourraient abaisser leurs prix sans se ruiner : I’industrie anglaise commenga a jeter sur
le marché de beaux produits livrés a meilleur compte que les ndtres ; aussitot
I’impossible devint possible, et en tres peu de temps Lyon réalisa une épargne de
cinquante pour cent rien que sur les frais de tissage. C’est aussi I’histoire, encore
récente et trés connue, de la presse a quarante francs. La méme combinaison qui
répandit le golit des journaux, créa 1’annonce.

Les douanes n’ont pour résultat que d’entretenir les haines de peuple a peuple,
d’irriter les sujets contre les gouvernements, de produire des corps de marchands
privilégiés, de provoquer a la désobéissance aux lois, de troubler la conscience
publique en créant des délits purement légaux, de diminuer 1’horreur du vol par le
spectacle de la contrebande, de fausser la situation de la place en produisant
facticement ici ’encombrement, 1a la disette, d’épuiser les travailleurs en luttes stériles
contre la nature, quand la nature a placé ailleurs des ressources qu’il serait facile et
commode de s’approprier, de jeter I’interdit sur des contrées entieres, comme par
exemple sur la Baltique et la mer Noire fermées jusqu’a ces derniers temps par le Sund
et le Bosphore, d’accoutumer ’esprit humain a I’inaction et a la routine par la
protection, au lieu de le pousser par le besoin et par 1’émulation a 1’énergie et au
progres.

Les douanes internationales, qui rappellent & s’y méprendre les douanes intérieures,
ne différent pas sensiblement des maitrises. Les industries privilégi¢es se défendent
par les mémes arguments qui ont servi si longtemps a soutenir le monopole des
corporations. Quand nos mécaniciens veulent écarter les machines anglaises par un



droit d’entrée, faute de pouvoir les écarter par la supériorit¢ de leurs produits, ils
ressemblent aux fabricants de bas a 1’aiguille qui voulaient faire briser par 1’autorité
les premiers meétiers a faire des bas305, ou aux propriétaires de martinets, qui
demandaient a grands cris la suppression et la destruction des laminoirs3%. En effet :
« Vous feriez mieux et plus vite que moi ! » Tout le systéme de prohibition est dans ce
mot.

C’est un systéme jugé. Il ne vit que de mensonges et d’intéréts coalisés ; d’intéréts
mal compris, en outre, car ceux qui crient le plus haut sont souvent les premiéres
dupes. Pendant que nous protégeons nos draps contre la concurrence belge, les Belges
protegent leurs draps contre la concurrence francaise. Nous élevons une muraille de la
Chine en avant de Valenciennes ; et ils en ¢élévent une en toute hate sur la ligne de
Tournay. Nous nous barricadons a grands frais chacun de notre c6té contre un péril
évidemment imaginaire, puisqu’il est double. Le Zollwerein, qui atteste que la cause
du bon sens fait des progres en Allemagne, a réalisé beaucoup de bien en renversant un
grand nombre de barricres ; sa propagande sera bonne. Elle gagnera de proche en
proche jusqu’a ce que le dernier douanier ait disparu. Nous semblerons bien gothiques
dans ce temps-1a ; les raisonnements de nos protectionnistes sembleront bien faibles ;
on s’¢tonnera bien qu’il ait fallu tant de temps pour ouvrir le monde a I’industrie et
pour cesser de contrarier par des lois maladroites les rapports mutuels du besoin et du
travail. On fera avec ébahissement I’histoire de nos douanes, de nos impdts directs et
indirects, de nos préposés sédentaires et ambulants, de nos fouilleuses, de notre service
actif, de nos garde-cotes, de nos receveurs et de nos contréleurs. On déposera dans
quelque musée, comme un engin extraordinaire, les lances qui servent aujourd’hui aux
employés de ’octroi pour perforer les ballots. On pensera peut-étre alors que la
simplification de I’imp6t et des divers rouages financiers est un aussi grand progres
pour I’industrie que I’invention des chemins de fer, des bateaux a hélice et du
télegraphe ¢lectrique.

305 1is réussirent 4 demi. L’ordonnance du 30 mars 1700 ne permit I’établissement de
meétiers a bas que dans dix-huit villes.

306 Afin que rien ne manque a notre systeme prohibitif, nous avons aussi des lois de
surveillance et de réglementation pour les produits francais destinés a 1’exportation. Loi du 22
germinal an XI, art. 4 : « Il pourra étre fait, sur I’avis des chambres consultatives des
manufactures, des reéglements d’administration publique relativement aux produits des
manufactures frangaises qui s’exportent a I’étranger. Ces réglements seront présentés au
Corps législatif en forme de projets de loi dans les trois ans de leur promulgation. » —
L’article 10 du décret du 18 mars 1806 portant institution des prud’hommes, charge ces
magistrats de constater les contraventions aux reglements de fabrication nouveaux ou remis
en usage. Voyez aussi I’article 413 du Code pénal, relatif aux réglements « ayant pour objet de
garantir la bonne qualité, les dimensions et la nature de la fabrication des produits frangais
exportés. » Il est évident que I’exemple de Sheffield sera un meilleur avertissement pour la
coutellerie francaise que toutes les lois de ce genre que I’on pourrait faire.



Le Code civil autorise le prét a intérét, et la loi du 3 septembre 1807 fixe pour
extréme limite a I’intérét conventionnel, en matiére civile, 5%, et en matiére de
commerce, 6%, le tout sans retenue. Cette loi était un grand progrés sur 1’Ancien
régime, qui, par respect pour les canons de 1’Eglise307, prohibait entiérement les préts a
intérét3%8, Tout le monde comprend que le prét gratuit est de la part du préteur un
véritable sacrifice, d’ou il résulte qu’une loi qui défend de préter a intérét rend le credit
tout a fait impossible. On avait recours a différentes ruses, comme il arrive pour toutes
les lois déraisonnables et impraticables. Le moyen le plus ordinaire était de constituer
des rentes foncieres et des rentes perpétuelles, parce que dans le contrat de constitution
de rentes, I’emprunteur prenait le caractere d’un acheteur qui se libére par annuités, au
lieu de s’acquitter par un paiement intégral et immédiat3®®. Ce subterfuge avait
I’inconvénient d’éterniser les dettes, et par conséquent d’enchainer I’avenir, et celui
non moins grave de former des contrats aléatoires a cause de I’incertitude et des
fluctuations de la valeur des monnaies. Le nouveau régime, qui dure depuis la
Révolution, est plus sincere : 1’est-il assez ? voila la question. Il a donné au crédit une
existence légale ; mais en le constituant, il 1’a étroitement limité. Cette loi restrictive
du commerce de 1’argent est-elle juste ? Est-elle utile ? En d’autres termes, I’Etat
avait-il le droit de la faire ? Et la société a-t-elle intérét a la maintenir ?

Ni I’un ni I’autre. Qu’est-ce que 1’argent ? une marchandise. Il ne faut pas objecter
qu’il n’est que le signe des valeurs, sans valeur propre, la forme abstraite et en quelque
sorte algeébrique de la propriété. D’abord, cela n’est pas vrai de la monnaie métallique ;
et cela n’est pas vrai non plus de la monnaie fiduciaire, a moins qu’on ne soutienne
qu’une force n’est pas une valeur, ce qui est absurde. Il n’importe pas que j’achete la
maison, ou que j’achete dans un portefeuille ou dans un sac la capacité d’acheter et de

307 Voyez le Traité de l'usure, de Bossuet. Aprés avoir montré que, suivant I’Ecriture,
I’usure n’est autre chose que le prét a intérét, il établit qu’elle est défendue par I’ancienne loi
et par la nouvelle ; que cette défense est article de foi ; qu’elle est absolue, et que « la police
ecclésiastique et civile, pour empécher ’effet de 1’usure, ne doit pas seulement empécher ce
qui est usure dans la rigueur, mais tout ce qui y meéne. »

308 14 prohibition du prét a intérét tombait en désuétude a la fin du dix-septieéme siecle.
Cependant Turgot nous apprend qu’elle était encore appliquée dans un grand nombre de
ressorts en 1769. Lorsqu’il était lui-méme intendant a Limoges, dans une cause d’usure qui lui
fut déférée, il prit parti pour la liberté du commerce de ’argent. Les usuriers n’en furent pas
moins inquiétés. En 1776, ils s’adressérent au conseil par voie de requéte, et le conseil leur fut
favorable, parce que Turgot était alors controleur général. Cette affaire fit beaucoup de bruit,
non seulement dans le monde de la finance, mais dans celui des théologiens. Il y eut, en avril
1776, plusieurs assemblées des docteurs de Sorbonne pour condamner, non seulement / ‘usure
mordante, ¢’est-a-dire celle qui excéde le taux du prince (5%) et le taux du commerce (6%),
mais |’usure simple, c’est-a-dire ce que nous appelons aujourd’hui le prét a intérét.

309 L’Eglise avait fini par accepter le prét a intérét sous cette forme. Voir la Bulle de Martin
V en 1423, celle de Calixte III en 1455, et celle de Pie V en 1569.



payer la maison. L’argent est donc une marchandise, puisqu’il est le moyen d’acheter
telle marchandise, ou telle autre valeur égale ; et dés qu’il est une marchandise, on se
demande pourquoi I’Etat, sous I’Ancien régime, défendait de la louer, et pourquoi,
sous le régime actuel, il fixe un maximum au prix du louage. S’il fixait un maximum a
la vente ou au louage d’une autre marchandise, on crierait a la spoliation, a la ruine.
On ne crie pas pour celle-ci ; et I’unique raison, c’est qu’il y a soixante ans que cela
dure.

On objecte que les autres objets prétés s’usent entre les mains de I’acheteur, et que
I’argent ne s’use pas. C’est une équivoque tres grossiere. L’emprunteur qui a dépense
I’argent regu 1’a trés réellement usé ; et, par le fait de cette dépense, I’argent qu’il peut
avoir en main le jour de la restitution est une valeur différente quoique nominalement
¢gale. Pour que I’argent ne s’use pas, il faut que ’emprunteur le garde sans en faire
usage, et alors il n’emprunterait pas. Un prét est autre chose qu’un dépot.

Cette fixation d’un maximum, soit qu’on I’impose au commerce de 1’argent ou a
tout autre commerce, viole doublement la propriété. Elle empéche le capitaliste de
vendre ; elle empéche le consommateur d’acheter. Pour exercer une telle pression sur
le marché de 1’argent, 1’Etat n’a ni droit ni prétexte.

Si ’emprunteur, en placant dans une affaire stire 1’argent que je lui cede, doit en
retirer 20%, il est injuste que je ne puisse pas prendre au moins la moiti¢ de son
bénéfice ; et si je refuse mon argent pour ne pas me préter a cette injustice, il est
absurde que la loi, sous prétexte de protéger I’emprunteur, ’empéche de réaliser un
bénéfice de 20%.

On objecte qu’il n’y a pas d’affaire stre. Soit. Le risque est une affaire
d’appréciation a débattre entre I’emprunteur et le préteur, et qui ne peut €tre présumee
par une loi générale.

Je vends de I’argent, c’est-a-dire un outil. Il est trés naturel et trés équitable que je
vende ou que je loue cet outil proportionnellement a I’utilité qu’en retirera I’acquéreur.

J’ai une entreprise qui serait excellente, si je pouvais ’accroitre ou 1’entretenir au
moyen d’un capital qui me manque. Il est d’'une bonne administration de payer ce
capital suivant ce qu’il vaut, c’est-a-dire suivant ce qu’il doit me rapporter.

Qu’arrive-t-il sous le régime du maximum ? C’est que ’argent se retire a
I’agriculture ou a la fabrique, et va chercher de gros intéréts dans la spéculation. Ou si
I’argent se préte, il se préte a taux usuraire, en violant la loi, au mépris de la morale et
au commun détriment de 1’acquéreur et du vendeur. L’agiotage, qui fait affluer I’argent
a la Bourse et plonge I’agriculture dans le dénuement, est au régime du maximum ce
qu’était la constitution de rente au régime du prét gratuit. C’est un monstre créé, ou
tout au moins nourri, cultivé, agrandi par une mauvaise loi.



N’est-il pas au moins singulier de défendre le prét a 7%, et d’autoriser la Banque de
France, comme on 1’a fait en 1857, a élever son escompte a 10%310 ? ou de
transformer le prét sur gage en délit, tandis qu’il y a une administration des
hypotheques, et que 1’on fonde et que I’on patronne, avec ou sans raison, suivant les
cas, des monts-de-piété ?

En voulant préserver le prodigue, on opprime le travailleur intelligent, dont le
capital périt faute d’un accroissement nécessaire. On opprime le prodigue lui-méme,
qui doit avoir le droit de se ruiner. On le défend contre le marchand d’argent, et on ne
le défend ni contre le joaillier, ni contre le marchand de chevaux ? On I’opprime sans
le sauver, car ce qu’il ne peut faire au grand jour chez le banquier, il le fait furtivement
dans I’arriere-boutique de Shylock. « C’est un grand défaut dans un gouvernement que
de vouloir étre trop pere : a force de sollicitude, il ruine a la fois la liberté et la
propriété3il. »

En un mot, I’argent est une marchandise dont le trafic doit étre aussi libre que tout
autre commerce. L’argent doit avoir son marché, pour que les entreprises soient faites,
non par le détenteur du capital, mais par le capable, en désintéressant le détenteur.

Qu’on punisse séverement, trés séveérement, ceux qui trompent sur la marchandise
vendue, ou qui abusent de I’incapacité¢ d’un mineur, ou qui excitent les prodigues a la
débauche. La répression sera aussi juste et aussi utile que la prévention est injuste et
inefficace. Qu’on punisse 1’usure ; qu’on respecte le commerce.

L’usure n’est pas seulement un crime contre les personnes (selon le mot de Caton :
Quid usuram facere ? Quidhominem occidere ?), elle est un crime contre 1’Etat et
contre la société. Si elle va au-devant des demandes d’argent en provoquant de la part
des débiteurs des dépenses excessives, elle est une excitation au vice et a la débauche ;
si elle se contente de profiter de la détresse d’un misérable pour exiger des bénéfices
exorbitants et qui doivent aboutir & la ruine du débiteur, elle participe de la nature du
vol accompagné de violence : voila ce qu’elle est a I’égard des particuliers. Son crime
a I’égard de I’Etat est de rendre la propriété odieuse, en la faisant tyrannique ; de jeter
une défaveur méritée sur le capital, et de provoquer ainsi soit a une insurrection, soit a
une mesure légale qui supprime les créances, comme celle qui fut prise a 1’égard des
juifs d’Alsace sous I’Empire, ou a I’égard des propriétaires fonciers, exclus par les
colons ou tenanciers sous la Convention. Au point de vue moral, tout capitaliste qui
exige du talent ou de la main-d’ceuvre une contribution supérieure a la quotepart
afférente, dans le revenu commun, au capital qu’il a fourni, commet une véritable
exaction ; au point de vue légal, on ne saurait le punir trop séveérement dés qu’il y a

310 Le¢ tribunal de commerce de Nancy, audience du 26 mai 1858, considérant que la
Banque de France, en vertu de la loi du 10 juin 1857, a élevé momentanément son escompte
jusqu’a 10%, a autorisé un banquier a faire supporter cette perte par ses clients, malgré les
dispositions de la loi du 3 septembre 1807.

311 Napoléon Ier. Discours prononcé au conseil d’Etat. Locré, Législation sur les mines, p.
295.



provocation a la débauche, tromperie sur la marchandise vendue, captation ; on peut
aussi appliquer, en les étendant et en les modifiant, les lois relatives a la rescision, ou a
la Iésion de plus de sept douziemes. Mais aller jusqu’aux mesures préventives, et fixer
un maximum au trafic de I’argent, cela est désastreux en économie, excessif en droit,
souvent injuste en morale.

Beaucoup de bons esprits se défient des associations, parce qu’a une époque récente
I’association a été regardée mal a propos comme une panacée universelle. Il ne faut
pas qu’une exagération nous jette dans une autre. L’association est trés nécessaire a
toute société, principalement a une société démocratique ; et I’association industrielle
ou commerciale, la seule dont il s’agisse en ce moment, n’est pas libéralement
constituée par notre code de commerce.

L’ancienne société francaise ne connaissait pas le crédit. Une seule fois, Law avait
essay¢ de D’initier aux grandes opérations de finances ; mais, par malheur, cette
expérience s’était faite par des mains corrompues et sous un pouvoir despotique ; et
cette tentative d’action en commun sans liberté, sans publicité et par conséquent sans
responsabilité, avait abouti a une liquidation désastreuse. On crut faire beaucoup, en
1804, en organisant les associations commerciales ; on crut donner une nouvelle force
au commerce et a l'industrie : et, en effet, ils commencerent a pouvoir, ils
commencerent a vivre, quand ils ne furent plus réduits a opter entre les efforts
individuels et le monopole.

Le Code de commerce reconnut trois types de 1’association commerciale : la société
en nom collectif, la société en commandite, et la société anonyme.

La société de participation, qui joue un grand rdle dans le commerce, ne fut guére
qu’une société en nom collectif restreinte dans son objet et dans sa duree.

La société en nom collectif a lieu entre deux ou plusieurs associés qui deviennent
solidairement responsables de toutes les opérations sociales, jusqu’a concurrence de la
totalité de leurs biens.

La société en commandite est constituée par I’apport fait 2 un commercant ou a une
société commerciale en nom collectif, par un ou plusieurs bailleurs de fonds, appelés
commanditaires, qui ne prennent pas part a la direction de 1’entreprise, et n’en
subissent les pertes que jusqu’a concurrence de leur mise.

Enfin la société anonyme différe de la société en commandite : 1° en ce qu’elle est
deésignée par I’objet de 1’association au lieu de 1’€tre par le nom de I’un ou de plusieurs
des associés ; 2° en ce qu’elle est dirigée et administrée, non par un commergant, mais
par des administrateurs nommés et révocables par 1’assemblée des actionnaires. C’est
une commandite ou personne n’est commandité, et tout le monde est commanditaire.

On comprend que la société en nom collectif ne peut exister qu’entre commergants,
et entre un petit nombre d’associés ; la commandite était donc nécessaire pour que les
hommes a qui leur position interdisait de faire du commerce, ou qui n’avaient pas la
capacité requise pour le faire, pussent cependant augmenter leur fortune par des
opérations commerciales, et fournir ainsi a 1’industrie des capitaux indispensables,
dont elle n’aurait pu sans cela disposer que par la voie tres onéreuse de I’emprunt.



Enfin I’établissement des sociétés anonymes avait pour but d’appeler les petits
capitaux, de rendre les entreprises durables en les rendant indépendantes du nom et de
la personne des fondateurs, et d’émanciper de plus en plus le talent, parce que, quel
que soit le pouvoir d’une assemblée d’actionnaires, on dépend toujours moins de
souscripteurs anonymes, que d’associés commanditaires ou en nom collectif.

De ces trois formes de sociétés commerciales ou industrielles, les deux premieres
sont libres depuis longtemps, et la troisiéme ne I’est devenue qu’en 1867. Cette
réforme n’a pas €té faite sans résistance.

Plus une compagnie donne de puissance et de liberté administrative aux gérants,
plus elle est redoutable pour les intéréts étrangers et pour 1’Etat lui-méme, s’il n’en
surveille avec soin les statuts et la direction.

Sans parler des illustres compagnies des Indes, dont plusieurs ont été de véritables
empires, telle compagnie de crédit ou d’exploitation de voies ferrées peut acquérir de
si grandes ressources, disposer d’un mécanisme si savant, employer un personnel si
nombreux, qu’elle arrive a tenir le pouvoir public en échec. 1l paraissait donc juste a
beaucoup de bons esprits que le pouvoir public prit & ’avance ses précautions dans
I’intérét des actionnaires vis-a-vis de la gérance, dans son propre intérét et dans
I’intérét des tiers vis-a-vis de la compagnie.

Cependant, tant que les compagnies anonymes ne pouvaient étre fondées qu’en
vertu d’une autorisation difficile a obtenir, et ne pouvaient fonctionner que sous la
surveillance et le controle de I’Etat, il est clair que la trés grande masse des entreprises
n’avaient d’autre ressource que la société en commandite, c’est-a-dire 1’association
libre des capitaux, sous le nom et la responsabilité d’un commercant.

Or, jusqu’au moment ou I’industrie et le commerce prirent cet essor inoui dont nous
voyons les premiers et splendides résultats, on put se contenter de la forme 1égale des
sociétés en commandite. On ne songeait pas alors a se mettre dans les affaires, si on ne
pouvait apporter un capital relativement considérable et faire de cette participation le
principal intérét et la principale occupation de sa vie.

Les associés commanditaires, qui ne pouvaient s’immiscer dans 1’administration,
sans perdre leur qualit¢ de commanditaires pour prendre celle d’associ€és en nom
collectif, avaient néanmoins le droit, et ils avaient généralement le pouvoir de
surveiller les directeurs de 1’entreprise commune. Mais quand ils eurent vendu, 1égué,
morcelé leur part, et qu’un commanditaire unique et intelligent se trouva, par la force
des choses, remplacé par un nombre indéterminé d’actionnaires sans capacité et sans
ressources, il devint difficile a ces commanditaires de nouvelle espece de surveiller les
entrepreneurs, et impossible aux entrepreneurs de subir ce controle multiple, divergent,
incompétent. Les actionnaires n’exercerent plus en personne les droits conférés par le
Code aux commanditaires ; ils eurent des délégués qui les représenteérent aupres des
geérants, ils prirent ainsi toutes les allures des sociétés anonymes, dont ils ne différerent
plus que par la responsabilit¢ des gérants ou directeurs, et par I’absence de tout
commissaire du gouvernement.

Au fond, quoiqu’on elt soin d’insérer dans les statuts de chaque société une clause
qui écartait les simples actionnaires de la surveillance, et transférait tous leurs droits a



ceux d’entre eux qui seraient désignés soit par le gérant, soit par les actionnaires eux-
mémes, soit seulement par les plus forts actionnaires, la loi ne faisait aucune différence
entre 1’actionnaire et le commanditaire proprement dit, de sorte qu’a la suivre
rigoureusement, tout actionnaire avait les droits d’'un commanditaire. On sent qu’a de
telles conditions, aucune entreprise, aucune association n’était possible. Tous les
associés, inconnus les uns aux autres, €taient a la merci les uns des autres ; a la merci
de I’ignorance, de I’incapacité, de la mauvaise foi.

Quelle ressource pour les entrepreneurs ? Se transformer en société anonyme ? Il
fallait le consentement, tres difficile a obtenir, du gouvernement. Violer la loi, et
compter sur I’indulgence des tribunaux et sur I’incurie des actionnaires ? C’est ce
qu’ils firent. Mais il n’en est pas moins vrai que la loi et la pratique se trouvant en
désaccord complet, tout tribunal, saisi par la plainte d’un actionnaire, se voyait dans
’alternative de commettre une injustice en se conformant a la loi ou de violer la loi
pour rester juste.

Pour apprécier cette situation nouvelle et en bien saisir les conséquences, il est
nécessaire de remonter a 1’origine du développement industriel dont nous sommes les
témoins. Plusieurs causes ont contribu¢ a le produire.

La production de la richesse résulte, comme on sait, du concours de ces trois
¢léments : le travail, la maticére, et le capital. Ce fut d’abord le travail qui recut un
accroissement de force productive par une meilleure organisation de la société, par la
suppression des classes oisives, par l’an€antissement des barrieres qui bornaient
I’ambition, par la diffusion de jour en jour plus grande de D’instruction, par une
direction plus pratique des études, par la fondation de chaires publiques, de
collections, de musées, par les encouragements donnés aux découvertes, enfin et
surtout, par le progreés de I’esprit philosophique et I’application de méthodes plus
parfaites. Le travail augmenté, augmenta a son tour la matiere ; car il y a deux courants
du travail de I’humanité, le courant industriel et le courant scientifique : quand la
science eut créé ou rectifi¢ les méthodes, centuplant ainsi sa propre force, elle
découvrit de nouveaux agents et de nouvelles substances ; elle agrandit trés réellement
la matiere utilisable et les forces naturelles dont on se sert pour dompter et transformer
la maticre. Restait le troisieme élément de la production, le capital, élément non moins
indispensable, puisque sans lui une entreprise ne saurait avoir ni son matériel
d’exploitation, ni le temps nécessaire pour attendre que ses produits, devenus
échangeables, lui permettent d’alimenter son activité par ses bénéfices. Le capital qui
avait suffi a I’ancienne humanité et a I’ancien monde ne pouvait plus suffire a
I’humanité rendue plus puissante, au monde agrandi. La science économique intervint,
et fit pour le capital ce que la chimie, la physique et la mécanique avaient fait pour la
force humaine et pour la maticre. Elle le fit, en allant saisir jusque dans 1’épargne du
pauvre des capitaux que leur exiguit¢ rendait stériles, et qui, réunis, surpasserent la
puissance des plus fortes banques et armerent directement la capacité. Or, pour que ce
service de la science économique flit complet et rendit tout le bénéfice qu’il était
appelé a produire, il fallait que les plus petits capitaux fussent appelés, et, par
conséquent que la commandite flit fractionnée en treés petites coupures et en coupures



transmissibles par la simple tradition manuelle, comme le billet de banque ; car le
pauvre n’a jamais assez de sécurité pour disposer a long terme. C’est ainsi que le
commanditaire primitif, banquier ou capitaliste, homme d’affaires en tous cas, bon
juge de la valeur de D’entreprise, et surveillant capable de la gérance, se trouva
remplacé par les actionnaires.

Il résulta de cette transformation deux conséquences excellentes : la premiere, c’est
I’accroissement du capital commun par la mise en valeur de tous les capitaux ; la
seconde, c’est la participation des petites bourses aux bénéfices de I’industrie.

Et deux conséquences facheuses : I’une, c’est que les commanditaires de nouvelle
espece, ne pouvant ni juger ni surveiller efficacement, il devint facile de les tromper
sur la nature de I’entreprise, sur la gestion de I’entreprise et sur les bénéfices de
I’entreprise ; ’autre, c’est que 1’ardeur de gagner par de simples spéculations, et par
des spéculations dont on n’avait pas la clef, s’introduisit dans des classes ou elle était
jusque-la inconnue, apportant avec elle des aspirations malsaines vers un
accroissement de bien-€tre et de luxe, et un certain dégolt pour les bénéfices lents,
mais réguliers du travail.

Il n’est que trop connu de tout le monde que les deux conséquences facheuses du
nouvel esprit d’entreprise s’exalterent a un tel point, qu’elles devinrent un scandale
public. Des entreprises folles trouverent des pontes ; de bonnes entreprises furent
pillées, ruinées par les malversations des gérants ; d’autres furent tuées avant de naitre,
parce que I’agiotage escompta les bénéfices futurs au-dela de leur valeur, et légua aux
travailleurs des capitaux insuffisants, et aux bailleurs de fonds définitifs, la ruine.
L’agiotage est aux compagnies ce qu’est & I’Etat le systéme des emprunts appliqué
sans discernement. A coté de ces désastres financiers directs vint le contrecoup :
I’argent se retira de la terre, qui s’appauvrit, d’ou une diminution de la richesse réelle,
car la richesse agricole est aussi nécessaire au pays que la réserve métallique a la
Banque. Enfin, le désordre moral fut manifeste parmi les dupes, qui ne le céderent pas
toujours aux habiles en apreté au gain, et en indifférence sur la moralité des moyens.

Le pouvoir public se vit forcé d’intervenir. Son intervention eut un triple objet :
faire cesser la contradiction entre le droit et le fait, en consacrant la transformation de
I’associ¢ commanditaire en actionnaire anonyme ; écarter les actionnaires besogneux
et incapables, en limitant, dans certains cas, le chiffre diviseur du capital ; empécher
les fraudes et la négligence des gérants, en les rendant solidairement responsables, ce
qui équivalait a leur oter le caractére d’associés commanditaires, pour leur donner
celui d’associés en nom collectif.

Cette réforme a été bien accueillie en dehors du monde des affaires ; il est possible
qu’elle atténue le mal : elle rendra, a coup sir, les gérants plus circonspects ; mais il
reste a savoir si les sociétés en commandite trouveront a I’avenir des gérants sérieux.
Pendant que nous sommes amenés en France a augmenter la responsabilité des gérants
et des surveillants, 1’Angleterre adopte notre théorie des capitaux passifs, qui
disparaissent par suite de la mauvaise administration des gérants, sans entrainer le
reste des biens de D’actionnaire. Nous avons peut-€tre eu le tort de songer trop
exclusivement aux conséquences facheuses des sociétés par actions, et de trop oublier



leurs conséquences heureuses. Quand 1’esprit public se révolta contre 1’administration
des chemins de fer a la suite de quelques grands désastres, 1’administration imposa un
maximum de vitesse : c¢’€tait un remede contre les catastrophes, sans doute ; en le
poussant un peu loin, on aurait tellement ralenti la vitesse des chemins de fer, et
tellement diminué leurs avantages, que les énormes frais de création, d’entretien et
d’exploitation, n’auraient plus ét€¢ compensés. Le législateur cotoie toujours deux
abimes. En matieére de sociétés en commandite, c’elit été un triste reméde contre leurs
exces que celui qui les et rendues inutiles, en ne laissant d’autre ressource a la grande
industrie que ’anonymat, tant que la liberté de 1’anonymat n’¢€tait pas proclameée. Les
communistes seuls auraient applaudi a un état de choses qui aurait eu pour
conséquence infaillible d’exclure la liberté de toutes les grandes affaires.

Il ne faut pas perdre de vue en effet que, tant qu’on a maintenu [’article 37 du Code
de commerce, la condition des sociétés anonymes était d’étre complétement soumises
au pouvoir central, puisqu’il pouvait refuser, suspendre ou révoquer 1’autorisation,
approuver, et conséquemment dicter les statuts, accepter et conséquemment choisir le
gérant ; puisque les surveillants étaient irresponsables vis-a-vis des actionnaires et vis-
a-vis des tiers, et puisque enfin le gouvernement, pour sauvegarder les intéréts de la loi
et ceux des actionnaires, faisait surveiller les surveillants et les directeurs par un agent
a lui. Le pouvoir central, en substituant les compagnies anonymes aux anciennes
commandites, pouvait en venir trés rapidement a absorber les forces qu’il avait laissées
naitre en dehors de sa sphere, et a substituer son action a la liberté.

Dans quel but ? Dans le but honnéte d’empécher les fraudes ; car c’est presque
toujours au nom de la morale qu’on restreint la liberté. Il n’en est pas moins vrai que
les sociétés anonymes arbitrairement concédées ou refusées étaient de véritables
monopoles ; et qu’un banquier se voyait investi, par la confiance du gouvernement, du
droit de disposer, presque sans responsabilité, d’une fortune immense composée de
I’apport d’actionnaires inconnus les uns aux autres et a lui-méme. Sans doute, le
gouvernement n’accordait pas la création d’une société anonyme sans examiner les
statuts ; il y avait toute une procédure ; le conseil d’Etat délibérait ; quand
I’autorisation était donnée, c’est qu’il s’agissait d’une idée sérieuse, praticable. Le
pouvoir ne se contentait pas d’obliger les gérants a rendre des comptes aux
actionnaires dans des assemblées régulieres ; il leur imposait la surveillance d’un de
ses agents, ¢tranger a l’entreprise. Il agissait, en un mot, a 1’égard des sociétés
anonymes, comme un tuteur. Il se chargeait, en quelque sorte, d’empécher les
capitalistes de faire un mauvais usage de leurs capitaux.

Est-ce sa mission ? Est-ce bien la le caractére que doivent avoir ses rapports avec la
propriété privée ? Est-il institué¢ pour me diriger dans ’emploi de mes fonds, ou
seulement pour punir ceux qui attentent a ma propriété ? Si le gouvernement n’est que
juge, il garantit ma liberté ; s’il est tuteur, il la géne.

Réussit-il dans cette tutelle dont il se charge ? Ses commissaires administratifs
valent-ils pour ma sécurité le surcroit d’attention que je donnerais & mes affaires si je
me savais livré a moi-méme, et la sévérit¢ que déploieraient les tribunaux, s’ils
n’étaient rassurés et désarmés par tant de mesures préventives ? Il est permis d’en



douter. Le gouvernement prend a sa charge la responsabilité morale de tous les
désastres financiers ; et comme il est sans doute honnéte, c’est tout ce qu’il gagne a
cette intervention intempestive dans les intéréts et les actes des citoyens. Je conclus
que I’émancipation de ’anonymat, aujourd’hui proclamée, aura, comme toute liberté,
des inconvénients, et plus d’avantages que d’inconvénients.

Ce n’est pas seulement par des lois, spéciales que nous entravons 1’industrie et le
commerce. Plusieurs de nos lois générales demandent une révision séveére ou tout au
moins d’importantes modifications. Telles sont les lois sur les loyers, les cheptels, les
lois sur les hypothéques, sur les conventions matrimoniales, sur le partage des
successions. La société n’étant pas stationnaire, la loi ne saurait étre immuable.

Malgré les progres gigantesques de I’industrie, on commence de toutes parts a se
préoccuper de 1’agriculture ; et ce mouvement des esprits est excellent, il est rassurant.
I1 faut ramener a 1’agriculture une partie des forces qui s’en étaient ¢loignées. Elle est
plus saine pour le corps ; elle fait vivre I’ouvrier au grand air, loin de Iair vicié, des
¢étroits logements et des aliments sophistiqués de la ville ; elle est plus saine aussi pour
I’ame, parce que ce travail est plus varié, demande plus de liberté, met I’homme en
rapport avec la terre et les animaux, bonne école, fortifiante. Le chdmage du dimanche
n’a pas, tant s’en faut, les inconvénients du lundi des villes manufacturieres. Dans la
famille du laboureur, le mari et la femme ont leur travail séparé, et pourtant analogue
et concourant au méme but. Il y a loin de cet état & ’entassement des femmes, soit
seules, soit avec des hommes dans un atelier, ou a la femme travaillant tout le jour
dans sa chambre pendant que le mari est a la fabrique.

Il y a encore un autre bénéfice de I’agriculture ; c’est qu’elle produit la seule
richesse échangeable dont la mode ne passe point. Toute amélioration du sol et des
procédés de culture est un moyen slir et durable de richesse. L’agriculture bien
entendue n’épuise pas le sol ; elle le féconde. Dt le pays agricole manier moins de
millions, il sera toujours plus vraiment riche et plus vraiment heureux qu’un pays
manufacturier. Un pays comme la France doit imiter le bon pere de famille, qui préfere
le solide au brillant, et place sa fortune en terres.

Si Pagriculture en général est préférable a I’industrie, elle ’est surtout pour la
France. Notre pays est admirable de fécondité. Il a de tout : des céréales, des vins, des
fruits, de la laine, de la soie, du lin, du chanvre, du colza, des betteraves, du tabac. Il
ne manque pas de bras non plus. Il est parfaitement situé¢ pour 1’exploitation, a €gale
distance du midi et du nord, avec des cdtes sur les deux mers et d’excellents ports.
Quatre grands fleuves facilitent ses transits. Il a de bonnes races de bestiaux. Il y a
peut-étre des produits plus brillants ailleurs, mais nulle part tant de solidité et
d’abondance.

Au contraire, pour I’industrie, nous avons des supérieurs. Nous n’avons ni autant de
capitaux, ni autant de vaisseaux pour I’exportation, ni autant de colonies, ni autant de
houilles que I’ Angleterre. Elle nous battra toujours sur ce terrain. Nous devons aspirer
au second rang dans I’industrie et la marine, au premier dans 1’agriculture. Avec cela,
et le rang éminent de nos écrivains et de nos artistes, nous pouvons étre fiers de la
situation de notre pays. Mais il ne faut pas que notre agriculture recule.



Il va sans dire qu’on a souvent essay¢ d’améliorer 1’agriculture par voie de
réglementation. Rien n’échappe chez nous a la bureaucratie et a la réglementation ; et
ce serait une merveille si quelqu’un de nos hommes d’Etat n’avait entrepris de diriger
nos laboureurs dans I’exploitation de leurs fermes. L’administration foresticre, celle
des haras, nous fournissent des surveillants et des directeurs en abondance. Les lois sur
les irrigations, sur le parcours et la vaine pature, sur le ban des vendanges prodiguent
au pouvoir central les moyens d’intervenir dans nos affaires. Un décret, non abrogé, du
8 mars 1811, interdit de chatrer un bélier mérinos sans autorisation. En 1813 (15
janvier), un autre décret prescrivit d’ensemencer immédiatement, suivant répartition,
cent mille hectares de betteraves. Il est vrai que, cette fois-1a, il s’agissait plutot de
politique que d’agriculture. On est revenu aujourd’hui a des idées plus humaines. On
veut pousser I’agriculture en I’aidant, non en la réglementant.

On fait beaucoup pour elle. Les comices sont une bonne institution, ainsi que les
concours privés et publics. Le crédit foncier aura, s’il ne sort pas de ses attributions,
d’excellents effets. Les chemins de fer, les canaux, les facilités nouvelles données a la
vente des marchandises, donneront 1’essor a la fabrication agricole. Nous avons enfin
des écoles dans tous les villages, grand point pour I’agriculture. Notre paysan était trop
ignorant ; plus instruit, il échappera a la routine, il sera plus considéré, il songera
moins a la ville pour ses enfants. Cependant il reste beaucoup a faire.

D’abord a perfectionner ce qu’on a déja fait de bien. S’il n’y a pas partout des
¢coles, il faut en ajouter. Il y a en Suede, et depuis quelques années dans le fond de
quelques provinces francaises, une institution de maitres ambulants que je
recommande aux z¢€lés. Ce sont de pauvres maitres, qui n’enseignent qu’a lire et a
écrire, mais c’est toujours cela. Dans certains pays de France, les fermes sont a une
lieue, a deux lieues du bourg ; les petits enfants sont trop loin de I’école ; c’est la
précisément que le maitre ambulant est bon. Il part de chez lui le matin en tressant un
chapeau de paille, ou méme au besoin en tricotant des bas, pourquoi non ? A chaque
ferme il s’arréte, on réunit le plus de marmots possible. Il trouve sa nourriture chez ses
¢léves ; avec quelques sous de plus, il a le couvert et les vétements. Voila le dernier
degré de 1’école. Je pense d’abord a cela, parce que le plus grand besoin, c’est le
besoin des humbles. Quant a améliorer 1’enseignement des écoles proprement dites, il
va de soi que je le veux bien ; mais il ne faut songer a €lever I’instruction qu’apres
’avoir généralisée. A la rigueur, je me passerai d’avoir des paysans qui sachent
I’histoire de France, pourvu qu’il n’y en ait pas un qui ne sache lire.

On a ¢été¢ pendant longtemps bien préoccupé de faire du maitre d’école un maitre
d’agriculture : cela n’est pas pratique. Pour enseigner I’agriculture, il faut étre ou avoir
été agriculteur. Mais on pourrait introduire dans les écoles rurales de petits livres bien
faits sur les races d’animaux et les especes de plantes employées a la culture des divers
pays, sur les instruments de culture, sur les engrais et les soins a donner aux fumiers,
sur la composition des terres, enfin et surtout sur la comptabilit¢ et 1’économie
agricole. Il nous faudrait aussi des écoles spéciales d’agriculture. Il est trés bon qu’il y
en ait pour former des hommes tout a fait capables et les mettre en état de servir de
moniteurs aux autres. Les écoles ne doivent pas avoir d’autre but. La vraie école, pour



le commun des agriculteurs, c’est la ferme, et le vrai maitre d’agriculture, c’est le
fermier, c’est le pére.

Pour lui, qu’il ait été¢ ou non a I’école spéciale, s’il ¢tudie son métier, s’il va aux
comices, s’il est mélé par quelque coté aux affaires générales, s’il s’occupe des
¢lections, des intéréts de la commune, si en un mot il sent son importance et sa libert¢,
ce sera un tres bon guide en toutes choses. Le sé€jour et le travail des champs dans ces
conditions font des hommes sensés, entendus a leur besogne et a I’économie de la
ferme.

Ce qu’il y a surtout de bon dans les comices, c’est que le savant y coudoie le
praticien. Pour peu qu’il se rencontre, dans ce petit congres local et professionnel, un
professeur de chimie, un médecin ou un vétérinaire, un grand propriétaire foncier, avec
un certain nombre de petits métayers ou méme de valets de charrue, les bonnes
découvertes s’infiltreront peu a peu sans expériences ruineuses, sans espérances folles.
On n’y cherchera pas a briller par la production de quelque produit merveilleux,
animal ou végétal ; mais on y étudiera bien les engrais, les moyens de transport ; on y
connaitra les nouvelles machines agricoles ; on y sera au courant des marchés ; on y
instituera des fé€tes modestes, qui reléveront la dignité de la profession, et méleront un
peu de joie a la rude vie des champs. Quelquefois, quand il faudra faire un effort pour
aller chercher un engrais un peu loin, ou pour acheter une charrue un peu cher, ou pour
ouvrir un chemin, ou pour porter des produits a distance, ou pour conjurer une
inondation par des endiguements, 1’association naitra des comices, et la puissance du
travail naitra de 1’association. Il y a tout a gagner dans tout ce qui rapproche les
hommes.

Un des fléaux de I’agriculture, apres la routine, qui finira par céder, c’est I’usure. Le
laboureur aime la terre ; il s’endette pour en acheter. Il est vite obéré, parce qu’il n’a
pas de réserves et qu’une mauvaise année 1’écrase. S’il perd une béte, il ne peut pas la
remplacer ; si sa terre demande de 1’eau, il ne peut faire une buse ou une passerelle ; si
son toit s’effondre, il n’a pas de quoi le réparer. Le crédit foncier sera un grand bien,
s’1l se substitue a I’usurier ; mais le crédit, pour un laboureur déja arriéré, n’est qu'un
palliatif. Le point capital, parce que tout en dérive, c’est la division de la terre.

Vaut-il mieux que la terre soit grande ou petite, et cultivée par le propriétaire ou par
le fermier ? Je dirai d’abord ce que je crois souhaitable : ¢’est qu’on tende a la grande
culture. Certes il ne faut pas exagérer les avantages de la grande culture, ni entendre
par la des terres immenses et par conséquent difficiles a surveiller. C’est surtout en
agriculture que I’ceil du maitre est important. Une terre ne doit jamais étre assez
grande pour que celui qui la cultive ne la connaisse pas a fond, et ne se rende pas
compte de la situation de toutes les parcelles a chaque moment de 1’année ; mais, dans
cette mesure, il est clair qu’il vaut mieux que la terre, par son peu d’étendue, ne fasse
pas défaut a son activité. Le prix de tous les transports et de tous les achats diminué,
tous les frais généraux et les menus frais répartis sur des masses plus considérables, de
meilleurs aménagements pour les animaux, les denrées et les hommes, plus de
capitaux, et par conséquent plus d’outils, plus de semences, plus de variéte, plus de
moyens de choisir son moment et de ne pas vendre ou acheter a perte, des vues



nécessairement plus grandes, moins asservies a la routine ; voila quelques-uns des
avantages de la grande culture, pourvu, je le répete, qu’on n’excede pas les limites de
I’activité du maitre ; car il ne faut pas que le maitre soit un maitre nominal. S’il n’est
pas lui-méme homme du métier, tout est perdu.

Ce qui répand des préjugés contre les grandes terres, c’est d’abord qu’il y a des
propriétés de plaisance, perte seche pour le pays. Un parc, une avenue, de grandes
cours, des étangs inutiles pour I’arrosement et créés seulement pour le plaisir des yeux,
autant de superfluités qu’il faut souffrir par respect pour la liberté, mais qui sont
essentiellement un luxe improductif, le pire de tous les luxes. L’absentéisme,
conséquence nécessaire de 1’existence de ces grands domaines, est encore un autre
malheur. Enfin, quand le riche propriétaire a la fantaisie de faire, selon 1’expression
consacrée, de D’agriculture avec de I’argent au lieu de faire de I’argent avec
I’agriculture, je I’avoue, il m’est suspect. Sa liberté ne s’exerce pas dans les conditions
qui la rendent toute puissante, puisqu’elle n’est pas stimulée par ’intérét. 11 voudra
trop risquer, il sera I’homme des théories, il courra les aventures ; mauvais exemple,
décourageant pour ses voisins. Peut-&tre aussi ce grand propriétaire est-il un savant, un
¢conomiste ; mais je voudrais, méme alors, qu’il prit un fermier. Il faut a la terre un
homme du métier, comme il faut un bon cavalier a un cheval. Parlez-moi d’un
agriculteur aisé, éclairé, capable de tenir sa place dans un salon, mais travaillant lui-
méme sur sa terre, mettant habit bas avec ses ouvriers sans rougir, aimant ses foins, ses
blés, ses beeufs, faisant, en un mot, son métier en conscience.

Rura paterna bobus exercet suis3!2.

A cette condition, ¢’est le premier homme du pays ; je ne veux pas d’autre maire, et
je le nommerai député quand on voudra. S’il n’est pas propriétaire, au moins qu’il ait
un assez long bail pour améliorer le fonds, pour ne pas I’épuiser, pour y faire les
aménagements nécessaires, pour s’y attacher, pour 1’aimer ; il n’y a pas de bon
cultivateur sans cela. Disons donc que ce qu’il faut souhaiter, c’est un laboureur
éclairé, mais ouvrier ; propriétaire, ou cultivateur a long bail ; ayant autant de terre a
cultiver que le comporte son activité personnelle, n’en ayant pas plus, car il ne serait
qu’un patron ; n’en ayant pas moins, car tous ses frais s’augmenteraient et toutes les
améliorations lui deviendraient impossibles. Et, apres avoir dit que cette condition
moyenne est 1’idéal dans I’agriculture, remarquons en passant qu’elle est 1’idéal
partout, qu’elle est la meilleure pour le bonheur privé, pour la prospérité de 1’Etat, et
pour les bonnes conditions du travail.

Voyons maintenant si nous sommes loin de cet idéal ; si nos lois nous aident a y
parvenir, ou si elles nous en ¢€loignent. Nulle part le nombre des propriétaires ruraux
n’est plus grand qu’en France ; mais ce sont des propriétaires meurt-de-faim. Ils
n’osent pas lacher le lopin de terre qui leur assure un minimum d’existence, quoique
ce minimum soit insuffisant. Il faut de deux choses I’une, ou qu’ils puissent, grace a un
capital prété sans usure, joindre une ferme a leur champ héréditaire et cultiver dans des
conditions sortables, ou qu’ils se résignent a vendre avec un légitime espoir de trouver

312 Horace, Epod., od. I, 3.



a coté d’eux, dans une grande ferme bien organisée, un emploi avantageux de leurs
bras et de leurs aptitudes. On peut vivre comme fermier ou comme valet de ferme ;
mais les trois quarts de nos petits propri€taires ruraux de vivent pas.

Il y a donc lieu de réclamer plus de liberté dans le crédit et dans la vente, plus de
liberté dans le contrat de louage et de fermage, plus de liberté dans les associations
industrielles, dans la transmission et I’échange des propriétés, et dans le partage des
successions.

Plus de liberté dans le crédit, pour que I’argent s’offre et que 1’usure cesse ;
I’extréme pénurie de nos cultivateurs est la cause principale du peu de progres fait par
I’agriculture : en Angleterre, nul ne se charge d’une ferme s’il ne peut disposer d’un
capital égal a huit fois le revenu qu’elle donne au propriétaire. Plus de liberté dans la
vente ; la vente est aujourd’hui soumise a des lois geénérales, a des reglements
municipaux, a des difficultés de douane ; I’exportation peut étre arbitrairement
défendue ; elle est frappée de droits écrasants ; il n’existe ni entrep6ts, ni docks ; les
renseignements sur I’état général du marché ne parviennent pas jusqu’au cultivateur,
qui se trouve ainsi a la merci des marchands de grains. Plus de liberté¢ dans le contrat
de louage et de fermage ; la loi a beau déclarer que la convention est la loi des tiers :
elle réglemente encore les conventions, ce qui a, entre autres inconveénients, celui de
ne pas prévoir les nécessités locales. C’est, par exemple, un sujet de dispute entre les
jurisconsultes, de savoir si le bail emphytéotique existe, et entre les économistes, de
savoir s’il est utile. Il est certain qu’un bail de quatre-vingt-dix ans a 1’inconvénient de
supprimer les droits de toute une génération3!3, et de mettre les droits du tenancier en
opposition trop compléte avec ceux du propriétaire foncier ; cependant nous voyons
fréquemment les tribunaux reconnaitre le bail emphytéotique quoiqu’il ait disparu de
la loi, et méme le colonat et le bail a convenant dans une grande partie de I’ouest,
parce que la culture a long terme est la seule bonne culture. Quand on voit subsister,
soixante ans apres la Révolution, des exceptions au droit commun aussi monstrueuses
que le bail a convenant, n’est-ce pas I’indice d’un malaise profond et de la nécessité
urgente d’une réforme ? Plus de liberté dans les associations industrielles : la réunion
des capitaux et I’usage de la commandite pourraient faciliter I’extension des tenues, et
diminuer le nombre des propriétaires ruraux, ce qui est souhaitable. Nous avons déja
des associations d’outillage, particuliérement pour le desséchement des marais. Il
pourrait s’en produire d’autres pour les irrigations, pour le drainage, pour le forage, et
pour un grand nombre d’autres fonctions trop lourdes au cultivateur, et trop locales
pour motiver ’intervention de 1’Etat. Plus de liberté dans ’échange et la transmission
des propriétés. C’est aujourd’hui une grosse affaire que de vendre ou acheter une terre.
Il y faut des notaires, souvent des avoués et des juges, des délais, de la publicité ;
tandis que la transmission d’une action s’opere avec une facilité extréme. On dirait que

313 1] en est de méme pour les rentes constituées qui ne portent pas sur plus de trois tétes, et
n’excedent pas la durée de quatre-vingt-dix-neuf ans. Cependant, elles ne sont pas considérées

comme rentes perpétuelles, et ne tombent pas sous le coup de Iarticle 530. Loi du 18-29 déc.
1790, art. 1.



I’Etat, qui morcelle incessamment la propriété par 1’application de 1’article 745, veut
river les petits proprictaires a leur maigre héritage. Cela est contradictoire314. Il est
bien de diviser la propriété, mais il est bien aussi d’en faciliter 1’échange, pour qu’il se
forme de meilleurs lots de terre, et que la richesse soit plus utilement répartie. Plus de
facilité¢ dans le partage des successions. Le partage se fait sans doute a ’amiable entre
les héritiers, toutes les fois qu’ils peuvent s’entendre ; et les ascendants peuvent le
régler eux-mémes, sauf le recours aux tribunaux pour 1ésion de plus d’un quart. Ce
sont de bonnes, mais incomplétes mesures. Non pas que je demande le droit absolu de
tester, comme en Angleterre. Je crois que la Constituante a eu de solides raisons pour
ne pas laisser au pere la disposition entiére de tous ses biens. Puisqu’on voulait fonder
une démocratie sur 1’égalité des droits, la premiere chose a faire était d’établir 1’égalité
dans les familles, de supprimer les constitutions de majorats qui donnaient a certains
membres de la noblesse 1I’importance nécessairement attachée aux grands héritages
territoriaux, et de procurer par des voies 1égales la division des fortunes. Aujourd’hui
méme cette loi est encore nécessaire a beaucoup d’égards, sous le point de vue
politique ; et quelque soit mon respect pour le principe de la propriété, la disposition
qui assure au fils une retenue sur la fortune de la famille, me parait conciliable avec les
droits du propriétaire et la puissance du pere. Mais autre chose est la division des
fortunes, qui est nécessaire, autre chose I’extréme division du sol, qui peut nuire a
’agriculture. A mesure que certains héritages se divisent, il faut que d’autres se
reconstituent. La prévoyance paternelle est un des moyens les plus efficaces auxquels
la société puisse avoir recours : pourquoi ne pas lui laisser plus de latitude ? Les
restrictions imposées au droit de tester sont certainement des restrictions imposées a la
propriéte et a la liberté. Il doit étre permis au pere de prendre plus librement les
mesures indiquées par les besoins de sa propriété ou de sa fabrique, par les besoins,
par les mérites, par les aptitudes de ses enfants. Encore un coup, c’est en établissant
franchement la libert¢ qu’on coupera court aux prétentions des communistes, qui
profitent du malaise produit par nos lois équivoques et incomplétement libérales pour
battre en breche la liberté.

Une autre sorte d’institutions qui constituent ’empiétement le plus grave sur la
libert¢ individuelle, ce sont les monopoles. Dieu sait que nous n’en sommes pas
avares. Les monopoles sont de deux sortes : ceux que I’Etat se réserve, et ceux qu’il
concede. Je n’aime guere ni les uns, ni les autres ; mais il va sans dire que je préfere
hautement les monopoles accordés a des compagnies, parce qu’ils n’ont pas pour
résultat d’accroitre 1’action publique au préjudice de I’initiative privée. Il est certain
que, dans bien des cas, 1’¢tablissement d’un monopole est 1égitime et nécessaire, de
méme que I’emprunt, pour des motifs analogues. Ce n’est pas, certes, quand il n’a
d’autre cause qu’un intérét fiscal, comme le monopole du tabac ou celui des cartes a
jouer ; ou quand il n’a pour but qu’une prétendue amélioration d’un service public par

314 Les progres de I'industrie et du commerce ont pour résultat nécessaire la création

indéfinie de la monnaie fiduciaire ; et l'institution de la monnaie fiduciaire a pour
conséquence probable la transformation de la propriété immobilieére en propriété mobilicre.



la concession d’un privileége, comme il arrive pour les lignes d’omnibus, ou pour les
entreprises de voitures de place.

Il ne m’est pas démontré non plus que le monopole du transport des lettres soit
nécessaire. Je reconnais toutes les importantes améliorations opérées par
I’administration ; mais enfin, chez les Anglais, ou il n’y a pas de monopole, les
dépéches sont transportées aussi slirement et aussi promptement que chez nous. On ne
voit pas qu’il soit nécessaire de transformer en fonctionnaires publics les employés et
facteurs des postes pour sauvegarder 1’inviolabilité du secret des lettres. Je n’ajoute
pas que les gouvernements peuvent étre quelquefois tentés d’abuser des dépdts remis
en leurs mains ; cependant il y en a des exemples. On se rappelle la proposition faite a
I’Assemblée constituante, et que Mirabeau appela une honteuse inquisition, une
violation de la probité nationale. « Qu’apprendrons-nous par la honteuse inquisition
des lettres, s’écria-t-il ? Croit-on que les complots circulent par les courriers ? C’est
sans aucune utilité qu’on violerait les secrets des familles, le commerce des absents,
les confidences de I’amiti¢, la confiance entre les hommes. Un procédé si coupable
n’aurait pas méme une excuse, et I’on dirait de nous dans I’Europe : en France, sous le
prétexte de la streté publique, on prive les citoyens de tout droit de propriété sur les
lettres, qui sont les productions du cceur, le trésor de la confiance. Le dernier asile de la
liberté¢ a ét¢é impunément violé¢ par ceux mémes que la nation avait délégués pour
assurer tous ses droits. Ils ont décidé, par le fait, que les plus secrétes aspirations de
I’ame, les conjectures les plus hasardées de 1’esprit, les émotions d’une coleére souvent
mal fondée, les erreurs souvent redressées le moment d’apreés, pouvaient étre
transformées en dépositions contre des tiers ; que le citoyen, I’ami, le fils, le pére
deviendraient ainsi les juges les uns des autres sans le savoir ; qu’ils pourraient périr
un jour ’un par ’autre : car I’Assemblée nationale a déclaré qu’elle ferait servir de
base a ses jugements des communications équivoques et surprises, qu’elle n’a pu se
procurer que par un crime3!s. »

Ennemi en principe de tout monopole, je dois cependant reconnaitre que beaucoup
de grands travaux indispensables et d’une utilité tout a fait générale ne s’exécuteraient
jamais, si I’Etat n’avait recours & un emprunt, ou ce qui vaut mieux, et ce qui n’est
qu’une autre application du méme principe, a une compagnie payée par une
concession temporaire. Telles sont les lignes de chemins de fer, dont on peut dire que
I’exploitation appartient aussi légitimement aux compagnies qui ont exécuté les
travaux, que I’exploitation d’une nouvelle découverte appartient au propriétaire du
brevet d’invention. Il serait bien désirable que I’esprit du public s’accoutumat a
préférer le monopole temporaire et 1égitime d’une compagnie & celui de I’Etat. Que la
propriété fasse retour a I’Etat dans un temps donné, il le faut bien ; et c’est une raison
de plus pour que toutes les nouvelles lignes soient créées par des compagnies. Qu’est-
ce qu’une compagnie, sinon ’initiative individuelle, fécondée, devenue puissante par
I’association ? Quand il n’y a dans un pays que I’Etat d’expérimenté et d’agissant,
c¢’est un grand malheur pour I’Etat et pour le pays. Il est étrange que 1’espoir d’une

315 ¢, Vivien, Etudes administratives, p. 119 sqq.



amélioration problématique ou d’un bénéfice incertain suffise a beaucoup de bons
esprits pour leur faire souhaiter que 1’Etat s’empare de tous les chemins de fer, des
compagnies d’assurance, des banques, de toutes les grandes fabrications. Il a déja
I’Imprimerie nationale, les Gobelins, Sévres, Beauvais. Ces exploitations restreintes
peuvent se justifier par 1’utilit¢ de fournir des modeles a I’industrie privée. Mais qu’il
fasse un pas de plus dans cette voie, et il va devenir 1’entrepreneur unique. On ne
s’effraye pas trop de ce danger. On laisserait volontiers les industriels se transformer
peu a peu en fonctionnaires.

Le communisme ne nous fait pas peur, quand il se présente sous un faux pavillon316.

4. Entraves a la liberté du travail réclamées par les sectaires.

C’est que nous y sommes accoutumés. Nous sommes ¢élevés en quelque sorte sous
la main de I’Etat. Nous le trouvons partout, dans la constitution de la famille, dans la
rue, dans 1’école, dans D’atelier, dans le comptoir. La libert¢ n’a eu qu’une heure.
Depuis que nos peres 1’ont proclamée pour la France et pour le monde, nous ne
sommes plus occupés qu’a la restreindre. Et pourtant, 6 aveuglement, 6 bizarrerie d’un
peuple qui met la liberté dans tous ses discours, et qui lui fait dans la pratique une
guerre acharnée ! on voit des esprits éclairés, des cceurs généreux demander dans
I’intérét du progreés, dans I'intérét du peuple, que ces restrictions excessives soient
aggravées, que I’Etat envahisse tout ce qui reste encore en dehors de lui & 1’individu, et
que la France n’ait parcouru le sentier sanglant des révolutions que pour aller
péniblement d’un absolutisme a un autre.

Cette doctrine, qui aboutit a la négation de la liberté, prend son point de départ dans
I’exagération de la liberté. Ne nous en étonnons pas, c’est la régle commune. En toutes
choses, ’homme ne fait que soupirer apres la liberté, 1’atteindre, la dépasser, et
retomber dans 1’exces de la réglementation.

La Constituante, disent les partisans les plus exaltés de cette doctrine, a proclamé la
liberté du travail ; mais qu’est-ce que cette liberté ? une lettre morte ; la liberté de
travailler, et pas de travail ; plutot la liberté¢ pour les patrons d’exploiter les ouvriers,
que la liberté pour les ouvriers de vivre en travaillant. C’est parce qu’il faut vivre qu’il
faut travailler : faites donc que le travail nourrisse 1’ouvrier, ou ne vous vantez pas
d’avoir affranchi le travail. Depuis que les maitrises sont abolies, les gros capitaux ont
pris la place et le role des privileges ; et comme il faut leur faire suer de gros
bénéfices, on entasse tous les matériaux dans le méme magasin, tous les bras dans le
méme atelier, et on mesure les salaires, non sur les exigences de la nature qui veut que
I’homme soit nourri, mais sur celles de la concurrence qui veut 1’abaissement du prix
de revient. Il s’ensuit que nous travaillons trop et que nous ne mangeons pas assez :
voila la vérité en langage brutal, il n’y a pas de théorie si profonde qui puisse se
soutenir contre une vérité de cet ordre. L’activité croissante du commerce diminue le

316 Voyez la méme question, plus complétement traitée dans La liberté politique, chap. IV,
§ 3, p. 252 sqq.



prix des denrées manufacturées, parce qu’elle en jette une plus grande quantité sur le
méme point ; et elle augmente le prix des denrées alimentaires, surtout pour nous,
parce qu’elle réunit un plus grand nombre de travailleurs sur le méme point. Notre
salaire va en diminuant, et nos dépenses en augmentant : contradiction terrible, qui est
une question de vie ou de mort pour nous et pour la société. L’épargne nous est
interdite, dans notre dénuement ; donc si, a toute force et a toute peine, nous vivons
encore pendant la période de travail, nous sommes slrs de mourir de faim aux
approches de la vieillesse. Nous n’aurons pas d’enfants pour nous soutenir, car nous
sommes trop pauvres pour ¢lever des enfants. Pendant ce temps-la, et c’est ce qui
console les philosophes, les patrons sont devenus de grands seigneurs. Ils ont conquis,
comme ils disent, 1’égalité ; c’est-a-dire qu’ils se sont rapprochés de 1’aristocratie et
confondus avec elle, augmentant encore I’abime qui nous s€parait de nos anciens
maitres. Leurs ateliers, ou ils régnent, ne les déshonorent plus comme autrefois. On
peut indifféremment avoir une ferme ou une fabrique, du bétail ou des ouvriers ; la
considération ne se mesure plus qu’aux sacs d’écus. Ce nouveau régime est la liberte
pour eux, et pour nous c’est la servitude. Nous ne pouvons pas méme passer d’un
atelier dans un autre, enchainés que nous sommes par le livret3!7. Si un contre-maitre
nous injurie, il faut dévorer I’affront, ou courir d’atelier en atelier, et subir peut-&tre un
chomage de quinze jours ; quinze jours de vie. Si on diminue arbitrairement nos
salaires, nous sommes obligés de faire gréve, au risque de mourir de faim, grace a la
loi sur les coalitions ; et si on augmente les heures de travail, nous mourons de fatigue.
Voila le sort qu’on nous a fait et qu’on appelle 1’émancipation du travail.

Il est vrai que si on nous exploite par trop dans ’atelier d’autrui, nous pouvons en
ouvrir un. S’il n’y a plus de pain, mangez des brioches. Il est permis a présent de
travailler a son compte ; ce n’est plus un délit, depuis qu’on a rasé la Bastille. Grand
bénéfice pour de pauvres gens qui ne savent pas lire parce qu’ils travaillaient déja a
dix ans, qui n’ont pas un sou devant eux pour acheter du bois ou du cuir, qui manquent
d’outils et d’achalandage, et qui ne pourraient impunément ni attendre la pratique, ni
subir une perte.

S1 vous voulez nous rendre effectivement libres, donnez-nous, non le droit abstrait
de travailler, mais le moyen de travailler ; c’est-a-dire, choisissez entre ces trois partis,
ou de forcer les patrons, par une bonne organisation du travail, a nous employer, a
nous payer, a ne pas nous €craser ; ou de nous fournir, a chacun individuellement,
Ioutil et le crédit, et de créer, au moins pour les temps de chomage, des ateliers
nationaux.

Aujourd’hui tout est possédé. Donc 1’ouvrier n’a rien a attendre que le salaire. Donc
il est esclave.

On nous répond d’aller chercher au fond de I’Amérique des terres que la propriété
n’a pas encore marquées de son sceau ; c’est-a-dire qu’on nous donnera acces a la

317 Voir 1a 1oi du 24 mai 1851.



propriété, si nous renoncons a la patrie3!8. Mais en supposant que nous accomplissions
ce sacrifice, et que nous trouvions la-bas autre chose que le désespoir, votre réponse
est celle que les stoiciens faisaient a la douleur. Dans I’exceés de nos maux, vous nous
offrez pour toute consolation le suicide.

Ainsi parlent les défenseurs de la réglementation absolue. Leur raisonnement peut
se résumer ainsi : Prémisses, la liberté sans limites ; conséquences, point de liberté.

C’est le paralogisme éternel des communistes, qui mettent la liberté¢ dans leurs
discours, et la servitude dans leurs lois.

En fait, il n’est pas vrai que le livre de la propriété soit fermé.

Celui qui dépense et ne produit pas laisse toujours échapper quelque chose de la
propriété ; et celui qui produit et économise en recueille toujours quelque chose.

En droit, aucun abime ne peut se creuser entre le travail et le capital.

Le capital a autant besoin du talent et de la main-d’ceuvre, que le talent et la main-
d’ceuvre, du capital. Donc le marché s’établit par la force des choses, sans lois
préventives.

C’est vous qui, en détruisant la propriété, 6tez sa récompense au travail ; vous qui,
en réglementant le travail, lui 6tez sa puissance et sa douceur. Votre doctrine a pour
conséquence de détruire tout ce qu’elle réclame. Vous détruisez la liberté et la
propriété, que vous voulez conquérir.

Négation de la liberté et de la propriété, réglementation absolue du travail ou droit
au travail, ce sont les conséquences d’'un méme principe, analogues entre elles, et le
plus souvent réunies dans un méme corps de doctrine.

Le premier caractére de cette doctrine est de supprimer enticrement la liberté,
comme toute doctrine communiste, et non seulement pour les maitres, mais pour les
ouvriers : cela nous suffit, et nous n’avons pas besoin de chercher plus loin. Du méme
coup, elle viole la justice ; car elle prend au laborieux le légitime salaire du travail, et
le distribue a I’oisif. En outre, elle va directement contre son objet en rendant le travail
impossible, en organisant la misere. C’est ce qu’il est facile de prouver.

D’abord il est clair que si I’Etat fixe les heures de travail et le salaire des ouvriers, il
ote toute liberté¢ aux fabricants. Mille entreprises, qui €taient faciles et avantageuses,
deviennent, avec ces restrictions, ruineuses et impossibles. L’ouvrier, de son coté, est
obligé de se croiser les bras s’il ne trouve pas exactement le salaire imposé par les
réglements. L’Etat organise en grand la gréve. C’est un délit de travailler & prix réduit.
Ce reglement est tout juste aussi raisonnable et aussi avantageux que si I’on disait au
laboureur : « Quand vous ne trouverez pas quinze francs de 1’hectolitre de bl¢, vous le
jetterez a 1’eau. Si vous le laissez a douze francs, I’acquéreur ira en prison. »
Qu’arrivera-t-il ? c’est que le chef d’industrie, obligé, par le cours naturel des choses,

318 Renoncer 4 la patrie, ce n’est pas seulement renoncer a toutes ses habitudes, a ses
liaisons d’amiti¢ et de famille, aux mceeurs, aux lois, etc., c’est abandonner une propriété
importante ; car dans toute société, 1’Etat a des propriétés qui demeurent indivises entre les
citoyens. L’Etat lui-méme est un capital d’autant plus considérable qu’il donne plus de liberté
au travail et plus de sécurité a la propriété.



de vendre son produit a bas prix, et, dans tous les cas, a aussi bas prix que les
fabricants étrangers qui alimentent le méme marché ; et obligé d’autre part, par la loi
qui tarife les salaires, a payer a la main-d’ceuvre un prix que la vente ne lui rend pas,
retire ses capitaux, ferme ses ateliers, et met les ouvriers sur le pavé. Tout est
enveloppé dans la méme ruine, le fabricant, I’ouvrier et le commerce national.

On arrive plus sirement encore aux mémes conséquences, si on force I’Etat a
donner un fonds de roulement, des outils et la matiére premiere a tout travailleur. Cette
utopie est la plus folle de toutes. D’abord, qui sera juge de 1I’opportunité, de la quantité
de la subvention, du genre de travail, des aptitudes ? Si c’est ’ouvrier, chaque
individu, la société n’a pas trois semaines a vivre ; si c’est ’Etat, il en résulte pour les
citoyens la servitude la plus dure et la plus inintelligente. Représentez-vous 1’Etat
comme un immense magasin, et donnez au premier venu le droit d’y entrer, et de
prendre sans payer toutes les marchandises a sa convenance : voila la premiére
hypothése. Donnez au contraire au garde de ce magasin le droit de forcer tous les
passants a y entrer, de leur mettre dans la main une de ses marchandises, et de les
contraindre a en user, voila la seconde hypothéese, qui ressemble au réve d’un cerveau
malade.

Ou prendra-t-on 1’argent de cette dépense ? dans I’impodt ; c’est-a-dire que les
pauvres qui travaillent seront ruinés au profit des pauvres qui ne travaillent pas. A qui
fournira-t-on argent et outils ? A tout le monde ! A ceux seulement qui en manquent ?
A ceux qui en manquent par le malheur de leur naissance ou par la faute des
circonstances, ou bien a ceux qui en manquent par leur propre faute ? Qui décidera si
vous étes victime d’un malheur ou de votre inconduite ? Quand I’Etat aura prélevé
cette taxe écrasante sur le salaire légitimement acquis, est-ce lui qui décidera du genre
et de I’étendue de votre fabrication ? Est-ce vous ? Si c’est lui, vous voila esclave ; si
c’est vous, le voila ruiné. L’Etat, que vous chargez de vous fournir des capitaux, sera-t-
il chargé par la méme occasion de vous fournir des chalands ? Quelle différence y a-t-
il entre le secours distribué gratuitement et le secours distribué en travail inutile ?
Aucune, si ce n’est que I’encombrement des marchandises de méme nature doit
infailliblement déprécier et ruiner la production libre. Il me semble voir mon domicile
envahi par une bande d’ouvriers inoccupés : « Mes amis, voici mon pain : partageons-
le ensemble. Voici de la toile : prenez-en une part pour vous faire des habits. — Non
pas, c’est de Iouvrage qu’il nous faut. Nous sommes des ouvriers, et non pas des
mendiants. — Je n’ai pas d’ouvrage a faire faire ; ma récolte est serrée, mon pain est
cuit ; mes murs sont en bon état. — Faites-les abattre, pour que nous puissions
travailler a les refaire ; car nous sommes tous macons, et ce qu’il nous faut ce sont des
murs a abattre et a reconstruire. Si vous aviez besoin de laboureurs, nous laisserions
vos moissons périr sur pied. »

Vous rejetez-vous sur les ateliers nationaux ? Toutes les mémes objections
reparaissent avec la méme force. C’est toujours une opération en deux parties : 1° Oter
aux uns une portion d’un salaire bien gagné ; 2° occuper les autres a un travail dont
personne n’a besoin. On transforme les premiers en victimes, et les seconds en



esclaves3!?. Notez que I’humanité étant considérée comme une fabrique, tous les bras
sont nécessaires a la production commune ; de sorte que, les bras occupés a un travail
inutile pouvant étre en réalit¢ comptés comme des bras inoccupés, la fabrique ne
donne plus tous les produits qu’elle peut donner. Or, la fabrique totale ne donne que le
nécessaire a la consommation totale. Qu’est-ce donc que vous fabriquez dans vos
ateliers nationaux ? La famine. Vous dites que le travail moralise et honore, et vous
avez raison ; mais c’est le travail productif, et lui seul. Un danseur de corde se fatigue ;
il travaille ; il ne produit pas ; sa profession n’est pas honorable. De méme dans
I’atelier de I’humanité. J’estimerai 1’ouvrier, d’abord par le degré de force
intellectuelle ou physique qu’il déploie, et ensuite, par 1’utilité de son produit. C’est se
railler de I’intelligence et de I’activité humaine, que de les employer au néant.

Poussez un peu loin ce droit de prélever une dime sur le travailleur au profit de
’oisif, et vous allez ruiner tous les travailleurs. Poussez ce droit d’exiger 1’ouverture
d’un atelier public, et vous allez fermer tous les ateliers privés. Nous voila, par ces
belles institutions, en présence de la loi agraire, appliquée non a la terre, mais au
travail. Quel parti prendrez-vous sur les salaires ? Les ferez-vous égaux ou inégaux ?
Les faire égaux, c’est un grand parti. Salaire égal a un enfant et & un homme fait, a un
apprenti et a un ouvrier consomme, au manceuvre, qui ne sait faire autre chose que
tirer la brouette, et a I’ingénieur qui construit une machine hydraulique ! Les faire
inégaux, c’est une illusion. Inégaux aujourd’hui en apparence, égaux en réalité,
puisque vous allez prendre la différence pour rétribuer de nouveaux ouvriers et créer
de nouveaux chantiers. Il ne reste plus, au milieu de tout cela, de vie privée,
d’initiative individuelle, plus de famille, plus de goflit personnel, plus de libre
disposition de sa propre activité. Vous faites la guerre a 1’originalité, au talent, au z¢le,
en méme temps qu’a la propriété et a I’égoisme. L’Etat nous parque, nous commande,
nous utilise, nous nourrit, nous marie. Nous €tions des personnes et nous ne sommes
plus que des choses. On parlait pourtant de libert¢é au commencement. Liberté, grand
Dieu ! Et qui donc sera libre ? Il n’y a plus d’hommes dans vos ateliers.

La liberté, c’est la vie, et par conséquent c’est la lutte. Le vrai droit de ’homme,
c’est de travailler, ce n’est pas de frapper d’une dime a son profit le travail de son

319 pes 1a premicre création des ateliers nationaux, I’ Assemblée nationale parut frappée de
leurs inconvénients. Voici le préambule du décret rendu le 16 déc. 1790 sur la proposition de
M. de la Rouchefoucauld-Liancourt. « L’Assemblée nationale, considérant que le
ralentissement momentané du travail qui pese aujourd’hui sur la classe la plus indigente
n’étant occasionné¢ que par des circonstances qui ne peuvent se reproduire, il peut y étre
pourvu par des moyens extraordinaires sans aucune conséquence dangereuse pour ’avenir,
empressée de faire jouir dés a présent cette classe intéressante des avantages que la
Constitution assure a tous les citoyens, et convaincue que le travail est le seul secours qu’un
gouvernement sage puisse offrir a tous ceux que leur age ou leurs infirmités n’empéchent pas
de s’y livrer, décrete ce qui suit :

Art. 1. L’ Assemblée nationale accorde, sur les fonds du Trésor public, une somme de quinze
millions pour étre distribuée dans tous les départements, et subvenir aux dépenses des travaux
de secours qui y seront établis.



voisin, pour jouer ensuite a 1’ouvrier, comme des enfants qui se fatiguent pour un
travail imaginaire. Entre le droit de travailler et le droit au travail, il y a toute la
distance qui sépare la libert¢ du communisme, le droit de la violation du droit, le
respect de la nature humaine, de ’asservissement de 1’esprit et du corps a des lois
factices, 1’égalité proportionnelle, et par conséquent équitable et féconde, de I’égalité
brutale, numérique, injuste, oppressive, homicide.

En résumé, qu’est-ce que la maitrise ? C’est le roi absolu, la tradition, la hiérarchie
inflexible, la négation du droit au profit du privilege, la consécration d’inégalités de
hasard, fondées sur la naissance, et qui peuvent €tre en sens inverse de 1’inégalité
réelle, c¢’est-a-dire de celle qui est fondée sur le mérite. C’est I’oppression de la liberté
individuelle, ¢’est le communisme aristocratique.

Et qu’est-ce que le droit au travail ? C’est I’oppression du travail par le nombre,
I’égalité des salaires dans ’inégalité de la capacité et du travail, I’initiative privée
détruite et remplacée par le pouvoir absolu de la communauté. C’est le droit de
travailler aux frais d’autrui contre la volonté d’autrui. C’est le communisme
révolutionnaire et démagogique.

Il m’importe peu, quand j’ai mon bat sur le dos, de savoir qui a serré les sangles. Il
peut s’appeler Néron ou Catilina, s’asseoir sur le trone de I’imbécile Claude, ou sur la
chaise curule de Caius Gracchus. Voila les Romains qui voulaient bien étre asservis
par César sous le nom d’empereur, et qui I’auraient assassiné s’il avait pris le méme
pouvoir sous le nom de roi. D’autres chasseront un souverain, parce qu’il a acheté le
pouvoir en corrompant les prétoriens ; ils le subiraient, s’il avait corrompu les
¢lecteurs sur le forum. Je 1’avoue, je n’ai pas de ces superstitions, et je ne puis voir
dans le tyran que la tyrannie. Appelle-toi comme tu voudras, viens d’ici ou de la, peu
m’importe. Il n’y a que la liberté qui soit bonne. Je n’aime pas un homme qui rampait
sous Louis XV, et qui s’en va bien vite, sans s’essuyer les genoux, adorer Marat. La
carmagnole aussi est une livrée.

On ¢étale les miseéres que laisse subsister la liberté, comme si nous prétendions que
la liberté va rendre aussitot les hommes parfaits et heureux. Il y aura toujours de la
misere, car il y aura toujours des fautes. Il ne suffirait pas, pour Oter la misere, de
réformer la société, il faudrait aussi réformer I’homme, faire qu’il n’y ait plus de
paresseux et de vicieux. C’est une mauvaise rhétorique que vous faites en exagérant
toutes ces plaies que personne ne saurait guérir ; ces déclamations sont a la portée du
premier venu. Avez-vous un remeéde ? Il n’y a que cette question. Si vous en avez un,
montrez-le ; si vous n’en avez pas, taisez-vous. Croyez-vous donc apprendre aux
pauvres qu’ils souffrent, ou aux riches qu’il y a des pauvres ? Ou vous parlez pour ne
rien dire, ou votre but est d’exciter les passions. Et quelles passions, grand Dieu ! Vous
ne révez que d’ajouter au mal de la pauvreté le mal de la haine. O vous qui ne vous
servez pas de la misere comme d’un instrument, et qui n’en parlez que pour la
consoler ou pour la guérir, ne la racontez jamais qu’au riche. Mais alors, avant d’ouvrir
la bouche, regardez dans les couloirs, assurez-vous bien qu’il n’y a autour de vous que
des puissants et des heureux ; prenez garde qu’un indigent ne se soit ¢garé dans cet



auditoire, et qu’en voulant précher la charité, vous n’enseigniez, malgré vous, la
guerre.

Mais la liberté, dites-vous, crée le mal en créant la concurrence.

I1 ne faut pas regarder d’un seul coté. La liberté produit quelque mal et beaucoup de
bien. Son premier bienfait est de rendre a I’homme toute sa grandeur, de le mettre dans
la condition ou Dieu I’a voulu. La responsabilit¢ est la condition de la liberté, et
I’immortalité est la conséquence de la responsabilité. On peut sans doute précher
I’immortalité a des esclaves ; mais des hommes libres n’ont pas besoin qu’on la leur
préche, puisque la liberté est toute pleine de promesses immortelles, et qu’on ne peut
étre maitre de son esprit et de son cceur, sans se reconnaitre des droits a 1’héritage
divin, sans se sentir enfant de Dieu. N’est-ce pas une bénédiction, que la liberté, qui
¢leve le cceur et ouvre Desprit, centuple en méme temps la force ? La science
¢économique démontre que le travail de 1’esclave est inférieur a celui du serf, et celui
du serf a celui de ’ouvrier libre travaillant a la journée320 ; et le travail de 1’ouvrier
libre travaillant a la journée inférieur a celui du tacheron. Ainsi toute entrave est
destructive de la force ; et c’est vivre deux fois que de vivre libre.

De quoi s’agit-il apres tout ? De faire des riches ? Non ; mais des hommes. Sous la
loi préventive, il n’y a que des souffrants et des jouissants : dans la liberté, il y a des
lutteurs ; et les déshérités mémes gardent [’espérance, parce qu’ils se sentent
intérieurement de la force.

La liberté ne parait un péril qu’aux laches. Ils sont comme le malade qui aime
mieux attendre la gangréne, que de subir une opération.

Le mal produit par la concurrence est un fléau passager, qu’il n’est pas permis de
nier, qu’il est encore moins permis d’exagérer. Il n’est pas permis de transformer les
crises produites par la concurrence en un mal chronique que la liberté trainerait
toujours et sans relache a sa suite. Il est naturel que de grands besoins fassent naitre de
grands efforts et de grandes espérances ; mais il est nécessaire qu’apres un peu de
temps les besoins et le service s’équilibrent. Je conviens que la crise n’en est pas
moins douloureuse pour étre passagere. Mais quel remeéde pour éviter les crises que le
communisme ! Détruire pour pacifier, quelle ignorance ! Et quelle barbarie ! Et quelle
enfance ! Cette course au clocher dont le lucre est le but vaut mille fois mieux que la
torpeur ou tout un peuple languissait sous la loi du privilége, et ou I’on voudrait le
replonger en ramenant, sous d’autres noms et au bénéfice d’autres privilégiés, le
despotisme des corporations. Pendant que la concurrence brile le pavé, plus d’un
tombe sanglant sur la route ; mais la puissance de 1’esprit humain est doublée, les
découvertes se succedent, les arts et I’industrie encombrent les marchés de produits
utiles, les fortunes s’égalisent, ’or se répand. Laissez, laissez rugir cette fournaise
humaine ; laissez la charrue fouiller la terre ; laissez la pioche enfoncer dans les

320 Quatre journées de corvées équivalent trois journées de travail salari¢, suivant Flotow
(Anleitung zur Fertigung der Ertragsanschldige, 1, p. 80). Chez les anciens on ne comptait que
vingt moutons pour un berger, cinquante au plus. Aujourd’hui cinq hommes en gardent dix-
huit mille.



terrains stériles les tuyaux de drainage ; laissez la science aménager les pentes,
préparer un lit aux inondations, partager également les eaux fertilisantes ; laissez le
mineur trouer profondément la terre pour jeter a sa surface le fer et la houille ; laissez
les wagons dévorer I’espace, la presse vomir des millions de livres, les lourds
marteaux des usines frapper et polir le fer, la navette lancée par la vapeur bondir un
million de fois et rebondir encore, tissant le lin, la soie, la laine ; laissez le commerce
dresser ses comptoirs, transporter ses ballots d’un bout du monde a ’autre, solder des
millions avec une ligne d’écriture, correspondre a mille lieues en vingt secondes,
abandonner les vaisseaux a voiles au fond des bassins comme des machines gothiques
et surannées, créer les vaisseaux a roue et les délaisser pour les vaisseaux a hélice. Ne
venez pas, tristes émules des temps de barbarie et d’ignorance, arréter ces rouages,
frapper de mort ces machines, oter du méme coup au commerce son but, a
I’intelligence son aiguillon, a I’homme sa liberté. L’ouvrier souffre sans doute
souffrira-t-il moins quand vous aurez fermé la moiti¢ des fabriques ? Vous parlez de
I’organisation du travail, et c’est la gréve que vous organisez !

On veut des réformes ; mais ou a-t-on jamais vu que ce soit réformer ’homme que
de I’abétir ? Demandez aux économistes : ¢’est la liberté qui fait I’ouvrier. Demandez
aux philosophes : de toutes les forces, la premiere, c’est le talent, la vraie force motrice
; ne I’étouffez pas ! Le plus énergique ressort du progres, le seul peut-Etre, c’est la
liberté. Rien n’a été créé que par elle, méme dans les siecles d’oppression. Un grand
homme brisait ses liens, et ce jour-1a il créait un monde. Eh quoi ! serons-nous réduits
a discuter en matérialistes contre vos doctrines matérialistes ? Vous ruinez 1’humanité,
vous dis-je, en I’enchainant ; mais vous faites pis que de la détruire, vous la dégradez.
Quelle est ma premicre affaire sous le ciel ? C’est d’honorer ’humanité en moi, le
grand et sacré caractére de ’humanité, la liberté, qui est le sceau de Dieu sur mon ame.
O cité du travail, cité de la liberté, cité de Dieu ! faut-il que des hommes poussent
I’aveuglement jusqu’a chercher le bonheur de 1’Etat, sa gloire, sa justice, en dehors de
la liberté ! Faut-il qu’une expérience, qui a duré quatorze siecles ne les ait pas assez
¢clairés sur les effets du pouvoir absolu, ou qu’ils ne reconnaissent plus ce pouvoir
quand ils 1’ont confié¢ a d’autres ! Il n’y a qu’une réforme a faire : ce n’est pas de
renoncer a la liberté, c’est de I’achever. Hélas ! jusqu’ici vous ne I’avez qu’entrevue.
Vous marchez avec des corporations, avec des patentes, avec des monopoles, avec des
statuts, avec des privileges, avec des douanes, avec des droits prohibitifs, avec des
inquisitions. La Constituante a proclamé la théorie de la liberté ; il reste a
I’expérimenter dans la pratique. Le communisme tourne le dos a la vérité. Ils veulent
enchainer le travail : émancipez-le !



CHAPITRE 1V

LA LIBERTE DE PENSER.

Nous avons vu partout ’humanité débuter par des complications, par des entraves,
et arriver lentement a la simplicité et a la liberté. C’est en vertu de la méme loi qu’elle
va de la religion a la science, et méme, dans I’ordre religieux, de la superstition a la foi
¢clairée. Premicre phase : le polythéisme, 1’anthropomorphisme, le merveilleux, la
légende ; seconde phase : le symbolisme, qui ne croit plus, ou ne croit qu’avec effort a
la 1égende, et tente de la conserver en I’interprétant ; troisiéme phase : le rationalisme,
qui peut n’étre d’abord qu’une foi éclairée (par comparaison), avant d’€tre une
doctrine purement philosophique. Luther est un de ancétres de Descartes. Il s’en faut
bien que la liberté des cultes soit facile a conquérir et a établir. On arrive plus tot et
plus stirement a la liberté politique. Les préjugés sont si anciens et si enracinés que le
premier embarras qu’on rencontre, quand on préche la liberté religieuse, c’est d’en
faire comprendre la nature.

Nous entendons mieux la liberté de penser, parce qu’en ce moment I’humanité tend
au simple. Ce n’est pas une des moindres preuves de la légereté humaine, que de voir
la liberté¢ de penser précéder dans quelques pays la liberté des cultes. L’ Angleterre a
donné pendant longtemps, et donne encore a quelques égards, cet étrange spectacle,
d’imposer la forme d’une croyance, en reconnaissant qu’on n’a pas le droit d’imposer
la croyance méme.

C’est que, si la logique va du simple au composé, I’histoire va du composé au
simple, et quelquefois de la conséquence au principe, ou du moins de la conséquence a
I’intelligence du principe. Au fond, la liberté religieuse et la liberté scientifique sont
deux formes différentes, et le plus souvent successives, d’'une méme chose ; car il n’y
a que la science.



§ 1. La liberté religieuse, premicre condition de la liberté de penser.

1. De P’intolérance religieuse et de l’intolérance civile. — 2. Les Romains ne
connaissaient pas ’intolérance religieuse. La persécution du christianisme ne fut, a
leurs yeux, que la répression d’une révolte. — 3. L’intolérance religicuse est un
caractére particulier a la religion égyptienne, a la religion juive et a la religion
chrétienne. L’indépendance de toute nationalité, ou ’esprit de propagande, est un
caractére particulier au christianisme. — 4. L’intolérance religieuse devrait avoir pour
conséquence la tolérance civile. — 5. L’intolérance civile a deux sources : elle peut
étre théologique ou politique. — 6. L’intolérance théologique met I’Etat dans I’Eglise.
— 7. Lintolérance politique met I’Eglise dans I’Etat. — 8. Systéme mixte des
concordats, a la fois théologique et politique. — 9. Accroissements de la liberté
religieuse par la suppression de l’intolérance théologique. — 10. Les restrictions
subsistantes ont un caractére exclusivement politique. — 11. De la nature et des
conditions de la liberté religieuse.

1. De l’intolérance religieuse et de I’intolérance civile.

La liberté religieuse n’est pas le relachement du dogme et de la discipline dans
I’intérieur d’une Eglise ; c’est la séparation absolue du spirituel et du temporel.

On blesse également la liberté¢ de conscience quand, ne faisant pas partie d’une
Eglise, on entreprend de la réformer, ou quand, faisant partic d’une Eglise, on
entreprend de contraindre les dissidents a y entrer.

Tout ce que les prétres d’une Eglise décident, dans I’intérieur de cette Eglise, en
matiere de dogme et de discipline, est étranger a I’autorité temporelle, qui ne peut
intervenir que quand ses propres lois sont violées. Une Eglise doit étre parfaitement
libre d’imposer ses conditions a ceux qui demandent sa communion ; et comme elle
repose, par définition, sur la parole de Dieu qui ne peut se tromper, c’est une
inconséquence de lui reprocher I’immutabilit¢ de son dogme et I’inflexibilité de ses
lois.

La doctrine de I’Eglise catholique est exprimée dans I’Evangile, résumée dans le
symbole, commentée par les conciles et par les Peres ; les fidéles sont tenus de
I’accepter tout enti¢re dans sa forme littérale, sans rien ajouter ni retrancher ; ils n’ont
pas le méme droit d’interprétation, ce droit n’appartenant qu’a I’Eglise universelle,
dont les décisions doivent étre regues par toute la chrétienté avec une foi d’enfant.

La discipline n’est pas moins immuable que le dogme. Elle est fondée, d’une part,
sur les commandements de Dieu, qui résument la morale universelle, de 1’autre sur les
commandements de I’Eglise. La liturgie elle-méme est minutieusement réglée,
sévérement impos€e. Toute nouveauté dans la foi, toute irrégularité grave dans la
discipline, met le coupable hors de I’Eglise jusqu’a ce qu’il ait obtenu sa
réconciliation. Comme par la clarté de la révélation, et par I’autorité toujours présente



de ’Eglise, aucune erreur involontaire n’est possible, I’Eglise ne tolére ni dissidence
dans la foi, ni écart dans la reégle. Cette inflexibilité est la conséquence légitime du
dogme de la révélation. L’Eglise, en I’exercant, est dans son droit et dans la logique. Je
suis libre de ne pas étre catholique, et I’Eglise est libre de dire a quelle condition je
pourrais 1’étre.

Mais si, contractant une alliance avec le pouvoir civil, elle transforme en délit
punissable par des peines temporelles la négation de ses doctrines, la désobéissance a
ses lois ; en un mot, si au lieu de définir les conditions du catholicisme pour ceux qui
veulent bien étre catholiques, elle impose la profession extérieure du catholicisme a
ceux qui rejettent la révélation, alors, loin d’exercer le droit, elle le viole ; elle en
devient I’ennemie, car elle attente a la liberté humaine. Telle est la différence entre
I’intolérance religieuse et I’intolérance civile, la premicre, légitime, la seconde,
criminelle.

On peut définir ainsi les deux sortes d’intolérance :

L’intolérance religieuse consiste dans le soin jaloux avec lequel les chefs d’une
Eglise maintiennent dans son sein 1’intégrit¢é du dogme et de la discipline. Cette
intolérance n’a pas d’autre sanction que I’excommunication prononcée par 1’Eglise
elle-méme.

L’intolérance civile a pour caractére I'immixtion du pouvoir temporel dans les
affaires spirituelles, soit pour contraindre ceux qui ne sont pas dans une Eglise & y
entrer, soit pour contraindre les fidéles a persévérer dans la foi et dans I’obéissance aux
commandements ecclésiastiques.

2. Les Romains ne connaissaient pas I’intolérance religieuse. La persécution du
christianisme ne fut, a leurs yeux, que la répression d’une révolte.

La religion chez les anciens €tait surtout une institution politique : le menu peuple
¢tait seul a prendre au sérieux I’existence des divinités mythologiques ; les classes
éclairées en jugeaient comme nous pouvons le faire nous-mémes32!. L’Etat ne laissait
pas d’entretenir cherement les temples et les pontifes, et d’obliger, par des lois, les
citoyens a un respect de commande pour les cérémonies du culte. Non seulement on
les considérait comme un moyen de gouvernement322, mais on attachait a ces fables et
a ces cérémonies, dont il ne fallait pas presser le sens littéral, une vague ideée de

321 Cicéron, De la divination, 2¢ partie, chap. Il et IV, trad. de M. J. V. Le Clerc, t. XXVI,
p. 169 sq. — Cf. Id., ib., chap. X, p. 185, 187.

322 Je trouve cette différence entre les l1égislateurs romains et ceux des autres peuples, que
les premiers firent la religion pour I’Etat, et les autres, I’Etat pour la religion.

« Quand les législateurs romains établirent la religion, ils ne penserent point a la
réformation des mceurs, ni & donner des principes de morale. Ils n’eurent d’abord qu’une vue
générale, qui était d’inspirer a un peuple, qui ne craignait rien, la crainte des dieux, et de se
servir de cette crainte pour le mener a leur fantaisie. » (Montesquieu, Dissertation sur la
politique des Romains dans la religion, €d. Hachette, t. I, p. 116.)



religion et de piété. A Rome, c’était la patrie elle-méme, la forme de la civilisation
romaine, qu’on honorait sous le nom de Romulus et de Vesta :

Di patrii indigetes. ..

Les Romains portaient dans tout 1’univers leurs dieux, leurs lois, leurs mceurs,
propagande politique plutot que religieuse, religieuse en apparence, mais
profondément politique en réalité ; ils acceptaient a leur tour les dieux des vaincus.
Cette alliance entre les dieux n’était que le symbole du rapprochement des peuples.
Les Romains se souciaient peu de théologie et de philosophie ; toute leur doctrine était
dans leurs codes.

3. Lintolérance religicuse est un caracteére particulier a la religion juive, a la
religion égyptienne et a la religion chrétienne. L’ indépendance de toute nationalité, ou
I’esprit de propagande est un caractere particulier au christianisme.

Au reste, les anciens n’avaient pas une idée nette de ce que nous appelons
aujourd’hui une religion. Ceux qu’ils appelaient pieux croyaient a un dieu trés bon et
trés grand, a des peines et a des récompenses futures : ¢’était 1a tout le fond de leur
théologie. Les récits des poetes, les temples, les sacrifices, acceptés comme symboles,
laissaient 1’Olympe toujours ouvert pour toutes les théogonies futures3z3. Le
christianisme, entre autres grandes choses qu’il apporta dans le monde, apporta aussi
I’idée d’une religion. Parmi les cultes de I’antiquité, la mythologie n’était qu’un
symbole éminemment compréhensif du panthéisme ; le culte juif et le culte égyptien
¢taient attachés a deux nationalités. Le monde, qui n’avait pas daigné connaitre les
Juifs, qui connaissait & peine les Egyptiens, reculés au fond des mers, entendit parler
pour la premiere fois d’une vérité religieuse, absolue, indépendante des races et des
nationalités, et d’une forme de religion intolérante.

Ce fut cette intolérance qui le frappa. L’unité de Dieu et I’'immortalit¢ de 1’ame
n’étaient pas des nouveautés. Les magistrats romains n’étaient guére en mesure de
distinguer, sur ces grandes questions, la doctrine platonicienne de la doctrine

323 Comme le dogme de I’'immortalité de I’ame était presque universellement regu, et que
’on regardait chaque partie de I’'univers comme un membre vivant dans lequel cette ame était
répandue, il semblait qu’il était permis d’adorer indifféremment toutes ces parties, et que le
culte devait étre arbitraire comme était le dogme.

« Voila d’ou était né cet esprit de tolérance et de douceur qui régnait dans le monde paien.
On n’avait garde de se persécuter et de se déchirer les uns les autres : toutes les religions,
tontes les théologies y étaient également bonnes ; les hérésies, les guerres et les disputes de
religion y étaient inconnues : pourvu qu’on allat adorer au temple, chaque citoyen était grand
pontife dans sa famille.

« Il est vrai que la religion égyptienne fut toujours proscrite @ Rome : c’est qu’elle était
intolérante, qu’elle voulait dominer seule et s’établir sur les débris des autres ; de maniére que
I’esprit de douceur et de paix qui régnait chez les Romains fut la véritable cause de la guerre
qu’ils lui firent sans relache. » (Montesquieu, Dissertation sur la politique des Romains dans
la religion, éd. Hachette, t. I, p. 121.)



chrétienne ; mais ils furent frappés et troublés de la prétention affichée par ces
nouveaux venus, de ne croire qu’a leur Dieu, de ne servir que lui, et de mépriser toutes
les 1doles. Ces sénateurs, indifférents ou incrédules, s’écriérent : « Ce sont des
athées. » En effet, les chrétiens étaient athées, ils ne croyaient pas aux dieux de Rome !
Ils se mettaient, par cette intolérance, en dehors de la loi. S’il n’avait été¢ question que
de faire place a Jésus-Christ dans le Panthéon, la politique du sénat n’aurait pas refuse
une si légere satisfaction a la province de Judée.

La persécution religieuse, sous Dioclétien, eut pour caractére d’étre exercée contre
des croyants par des incrédules. Ce fut une persécution exclusivement politique.
Dioclétien n’entendit réprimer que des rebelles, une nouvelle doctrine sociale.
Lorsque, dix ans apres, Constantin se convertit, il apporta ’empire avec lui dans le
christianisme, comme par une conséquence nécessaire.

Une fois au pouvoir, le christianisme contracta promptement 1’alliance la plus
étroite avec la politique. C’est un fait ; ce fait s’explique par des passions humaines,
par I’intérét commun de deux royautés, dont I’'une était absolue et I’autre voulait
I’étre : cependant, rien n’était plus contraire a la logique.

4. L’intolérance religieuse devrait avoir pour conséquence la tolérance civile.

Si la logique gouvernait les hommes, ou du moins, si elle les gouvernait
immédiatement, ’intolérance religieuse aurait €te, des le premier pas, le fondement de
la tolérance civile. Les paiens, qui ne comprenaient pas 1’intolérance religieuse, c’est-
a-dire, I’inflexible détermination du dogme, avaient une raison d’€tre civilement
intolérants contre les chrétiens, en les voyant refuser d’adorer les dieux de I’empire ;
mais les chrétiens, dont la foi, fondée sur une révélation directe, était renfermée dans
des termes précis, et par conséquent exclusifs, devaient a leurs sujets la liberté. Ou les
paiens, indifférents, incrédules, ne voyaient qu’une soumission, les chrétiens, éclairés
par le dogme de I’intolérance religieuse, auraient dii voir une hypocrisie sacrilége. Il
n’était pas possible aux paiens, avec leur religion compréhensive et ouverte, de se faire
une idée de ’apostasie : il elit été digne des chrétiens de préférer, des le premier jour,
la conversion a I’apostasie, et la persuasion a la violence.

Mais I’Eglise chrétienne se trompa longtemps sur ce point ; elle ne comprit pas qu’il
lui appartenait, a elle qui avait donné au monde I’intolérance religieuse, de fonder sur
cette base la tolérance civile. Elle ne se contenta pas de précher la foi, comme elle
I’avait fait glorieusement par les apotres et par les martyrs ; elle voulut I’imposer. Elle
entreprit de sauver les hommes malgré eux.

5. L’intolérance civile a deux sources ; elle peut étre théologique ou politique.

L’intolérance civile, exercée par elle, revétit donc un caractére tout nouveau. Elle
avait ét¢ politique sous Dioclétien ; désormais, sans cesser d’étre politique, elle fut
surtout théologique. Quand Dioclétien livrait les chrétiens aux bétes, c’était pour
mettre une bonne police dans 1’Etat ; quand I’inquisition entassait les juifs sur le



bilicher, c¢’était pour sauver des ames. Les proconsuls n’envisageaient que ce monde, et
les inquisiteurs ne songeaient qu’a 1’autre. Ils croyaient sincérement avoir recu de Dieu
méme la mission de faire régner ici-bas son Eglise pour le salut des hommes et la
gloire de Dieu ; et, ne voyant dans les dissidents que des ennemis de la foi et des
obstacles au salut, ils les immolaient saintement, par piété et par humanité. Il ne faut
pas s’étonner que 1’Eglise en possession d’un dogme religieux dont la profondeur est
admirable, douée d’une organisation trés forte et trés savante, simple malgré ses
complications, une malgré son étendue, tres civilisée, ou du moins trés intelligente et
trés politique dans des siecles barbares, soit parvenue a se servir de la masse de ses
protecteurs contre chacun d’eux, et a les dominer ainsi par ses promesses, par ses
menaces, par ses lumicres, et par ses alliances temporelles. Il y eut un moment de
I’histoire ou le pape vit tous les rois a ses pieds, ou le monde fut en silence et en
terreur devant les dépositaires de la foi universelle. Tel était alors I’ascendant de la
pensée chrétienne, qu’il ne venait a I’esprit de personne de la mettre elle-méme en
question. Les dissidents ne couraient au martyre que parce qu’ils se croyaient dans la
foi catholique. Les juges et les victimes différaient sur une interprétation. Ils partaient
du méme principe. Ils sentaient avec le méme cceur. Le mourant ne reprochait a ses
bourreaux qu’une erreur de théologie. Le fanatisme régnait ¢galement sur 1’estrade des
juges et sur le biicher.

Quand, avec le progres des temps, de grands et solides établissements politiques
furent fondés en Europe, ces nouvelles puissances voulurent compter avec la puissance
de I’Eglise. Les petits Etats restérent pays d’obédience, les grands firent leurs
conditions, comme I’Empire, comme la France. L’accroissement de la culture
intellectuelle donnant des forces et de 1’audace a la pensée, des schismes naquirent,
résistérent aux persécutions, devinrent des puissances politiques, et, par ce moyen, des
¢tablissements religieux. En un mot, la pensée chrétienne fut divisée et diversifiée sans
périr. La pensée humaine ne fut pas émancipée, mais la domination devint multiple, de
simple qu’elle était d’abord.

On peut dire que I'intolérance chrétienne affecta deux formes principales, selon
qu’elle fut surtout politique ou surtout théologique.

6. L’intolérance théologique met I’Etat dans I’Eglise.

Premiere forme de I’intolérance. Le dépositaire de la vérité révélée, exercant le
ministere spirituel en vertu de I’institution divine, se regarde comme maitre a fortiori
de la société civile, parce que tout intérét matériel doit étre subordonné a I’intérét
spirituel, et y concourir : c’est le gouvernement théocratique.

7. L’intolérance politique met I’Eglise dans I’Etat.
Seconde forme de I’intolérance. Le pouvoir politique, chargé de procurer le bonheur

commun, et de faire régner 1’ordre, exclut de la société tout pouvoir ecclésiastique qui
n’émanerait pas de lui-méme, et toute opinion nouvelle, qui pourrait engendrer des



divisions, ou créer des partis puissants. Ce gouvernement a pour effet de mettre
’Eglise dans I’Etat, comme le gouvernement théocratique met 1’Etat dans 1’Eglise. Ils
ne différent pas moins dans leur principe que dans leur constitution, puisque le premier
gouvernement, 1’Etat dans I’Eglise, est fondé sur la vérité absolue, et le second,
’Eglise dans I’Etat, sur I’intérét absolu. Leur ressemblance est dans la proscription
radicale de la liberté. A Rome, a Constantinople, le gouvernement est théocratique. En
Russie, en Suéde, en Angleterre, I’Eglise nationale a pour chef le souverain temporel.
En Russie, en Suéde, a Rome, a Constantinople, les religions autres que la religion de
I’Etat sont simplement tolérées. En Angleterre, ou il y a une Eglise établie, officielle,
placée sous I’autorité spirituelle du souverain, toutes les religions sont libres.

Il y a donc de grandes différences entre les pays qui ont des religions d’Etat, suivant
I’origine de ces religions, 1’autorité qui les gouverne, et la place qu’elles font a la
liberté. En principe, et dans une législation réguliere, on peut dire que la religion
d’Etat et la liberté s’excluent. L’exemple de 1’ Angleterre n’est pas une objection, parce
que la politique de ce pays est de procéder, pour ainsi dire, par voie d’accession, et de
créer une liberté nouvelle sans détruire, au moins littéralement, le privilége ancien.

8. Systeme mixte des concordats, a la fois théologique et politique.

Outre le systéme qui met ’Eglise dans 1’Etat, et celui qui met I’Etat dans 1’Eglise, il
s’en produisit un troisiéme qui consiste a considérer I’Eglise et I’Etat comme deux
forces distinctes dans leur essence, et réunies 1’'une a I’autre par un traité. Tel est le
régime mixte des concordats. C’est celui sous lequel vécut la France ; et nous devons,
par ce motif, I’étudier plus attentivement.

Pour comprendre ce que c’est qu’un concordat, il faut bien se rendre compte, je ne
dis pas de la nature de la foi catholique, mais de la constitution de 1’Eglise catholique.

L’Eglise de Rome est une monarchie élective qui comprend un souverain, le pape,
des princes ¢électeurs, les cardinaux, une noblesse, les évéques, des magistrats de
différents ordres, les curés et les autres prétres, et des administrés, les fideles. On
discute pour savoir si le pape peut définir un dogme sans ’assistance d’un concile, s’il
est ou n’est pas infaillible, s’il est permis d’en appeler au futur concile, etc. ; mais en
matiere d’administration et de discipline, le pouvoir absolu du pape ne peut pas étre
révoqué en doute. Tout évéque est obligé de lui obéir, et tout prétre est oblige, par
serment, d’obéir a son évéque. Le mot d’ordre parti de Rome est immédiatement
transmis et fidélement exécuté dans les deux mondes. L’histoire récente du dogme de
I’Immaculée Conception, I’histoire plus récente encore du dogme de ’infaillibilité, et
I’introduction en France du Rituel romain, prouvent assez que la prépondérance de
I’autorité papale est loin de décroitre. Outre le clergé séculier, il existe dans 1’Eglise
des communautés tres considérables, dont quelques-unes sont soustraites a 1’autorité
de ’ordinaire, et dépendent immédiatement du pape.



Le pape est en méme temps souverain temporel d’un royaume peu étendu, qu’il fait
gouverner presque exclusivement par des prélats324, I y entretient une cour trés
disproportionnée a 1’étendue de ses Etats, mais dont I’importance et I’éclat sont
justifiés par sa qualité de souverain spirituel d’une trés grande partie du monde. Cette
petite principauté est nécessaire, a ses yeux, pour assurer son indépendance et celle de
son consell ; elle ne lui donnerait aucun poids dans la politique, sans 1’ascendant qu’il
doit & son caractére spirituel, et sans la rivalité des puissances catholiques, qui, en le
protégeant a I’envi, le rendent fort contre elles-mémes.

Non seulement I’Eglise est une monarchie absolue ; elle est, en outre, une
aristocratie : les prétres y sont en respect et en humilité¢ devant leur évéque, dont ils
dépendent de la maniere la plus compléte pour le temporel et pour le spirituel. Dans
les Etats aristocratiques, les évéques sont choisis la plupart du temps parmi la
noblesse, ce qui les fait briller d’'un double éclat ; mais partout ils sont riches et
puissants, trés supérieurs en tout a leurs prétres, et les égaux, pour le moins, des
seigneurs les plus opulents et les plus qualifiés. Au Moyen-age, quand la foi était vive
et générale, le pape était plus grand que tous les rois ; et quelques hommes de génie,
assis sur le trone pontifical, purent réver la monarchie universelle. Aujourd’hui méme
cette innombrable et admirable armée du clergé séculier et du clergé régulier, le
serment d’obéissance qui lie tous les prétres a leurs évéques et tous les évéques a leur
chef, la sublimité du dogme et de la morale, la grandeur des sacrements, la pompe des
cérémonies, 1’'usage des prédications et de la confession auriculaire, le grand nombre
et I’habileté des congrégations enseignantes, 1’instinct de prosélytisme qui distingue en
général tous les clergés, mais surtout le clergé catholique, donnent a 1’Eglise, et au
pape qui la représente, une force qui n’a peut-Etre pas son ¢gale parmi les institutions
humaines : ¢c’est ce qui explique les alarmes des hommes d’Etat anglais en présence de
ce que nos voisins ont appelé 1’agression papale. Les rapports avec la cour de Rome
¢taient la plus grande affaire de Naples, quand il y avait une cour de Naples ; ils sont la
plus grande affaire de I’Espagne, une des plus grandes affaires de I’ Autriche, quand la
Prusse la laisse respirer, et peut-&tre de la France elle-méme. La question des mariages
mixtes a mis le trouble, a plusieurs reprises, dans la Prusse, qui est un Etat protestant.
La méme agitation s’est produite en Suisse. On sait toute I’émotion que le clergé a fait
naitre en France avec la liberté d’enseignement, en Belgique avec I’organisation 1égale
de la charité. En 1858, si I’adoption du rite romain s’est faite, pour ainsi dire, a 1’insu
du public, c’est grace a notre prétendue sagesse, a notre positivisme, qui nous fait
fermer les yeux sur les causes d’agitation dont 1’origine est purement morale. Dans
tous les pays ou existe un clergé puissant, surtout un clergé catholique, les lois sur la
propriété et la succession sont obligées d’en tenir compte, parce que le clergé est un
corps d’usufruitiers qui ne se divise jamais, qui acquiert toujours, qui exerce
publiquement la mendicité, et qui assiste I’homme aux époques principales de la vie, la
naissance, le mariage et la mort.

324 L>année 1871, si féconde en catastrophes, a vu périr le royaume temporel du pape.



9. Accroissements de la liberté religieuse par la suppression de I’intolérance
théologique.

I1 est juste de reconnaitre que nous jouissons en France d’une plus grande liberté
religieuse que dans la plupart des autres Etats. La loi et les meeurs sont d’accord pour
donner une tres grande latitude a I’expression des doctrines et a I’exercice des cultes.

La loi salarie tous les cultes reconnus, inégalement sans doute, mais
proportionnellement a leurs besoins. Elle accorde une protection égale aux ministres
des différents cultes. Elle veille, avec une égale sollicitude, sur les églises, les temples,
les synagogues, les mosquées, et punit des mémes peines toute infraction au respect dii
aux cérémonies religieuses. Dans les écoles de I’Etat, non seulement les éléves ont
toutes les libertés, mais ils ont toutes les ressources nécessaires. Des protestants et des
juifs siegent a coté des évéques dans le conseil de I'instruction publique, et dans les
conseils académiques.

La méme ¢galité regne entre les citoyens. Qu’on soit juif, catholique ou protestant,
on est également électeur, ¢ligible, juré, admissible a tous les emplois de I’armée, de la
magistrature et des différents ordres de [’administration. Cette égalité n’est pas
seulement €crite dans la loi ; elle est pratiquée journellement, depuis si longtemps, et
avec une bonne foi si entiere, qu’elle ne provoque plus aucune remarque. Au moment
de paraitre devant un tribunal, personne ne s’enquiert de la religion des juges. C’est a
peine si quelques électeurs, dans quelques provinces reculées, demandent, avant de
voter, si leur candidat est catholique.

La méme liberté existe pour la manifestation des opinions religieuses par la voie de
I’impression. Les lois restrictives de la presse ont un caractére essentiellement
politique ; elles n’ont été¢ dictées par aucun fanatisme. En dehors de la presse
quotidienne ou périodique, il n’y a pas de limite a la liberté d’écrire. On peut écrire
tout ce qui ne blesse pas les lois existantes ; en blessant les lois existantes, on ne
s’expose qu’a un proces régulier devant la magistrature réguliere, inamovible.

Il est satisfaisant de comparer cette situation a celle qui a pris fin en 1789.
Evidemment les progrés sont immenses. On peut les caractériser par un seul mot :
« L’Etat est devenu réellement laique. » Il ne se charge plus, comme autrefois, de
I’orthodoxie des citoyens ; il les laisse maitres de faire leur salut comme ils I’entendent
: en un mot, I’intolérance théologique n’existe plus : il n’en reste aucune trace ni dans
la loi ni dans les meeurs. Un parti dans I’Eglise voudrait la faire renaitre, mais il n’est
pas populaire dans 1’Eglise méme.

10. Les restrictions a la liberté de conscience qui subsistent dans nos lois ont un
caractére exclusivement politique.



Voici les principales restrictions a la liberté religieuse qui subsistent dans 1’état
actuel de nos lois325 :

L’Etat accorde un salaire aux ministres des cultes reconnus. 11 accorde une égale
protection aux différents cultes reconnus.

Il y a donc des cultes reconnus, et d’autres qui ne le sont pas. Il y a des cultes
salariés et protéges, et d’autres qui ne le sont pas.

Ce que nous appelons 1’égalité des cultes n’est que 1’égalité entre les trois ou quatre
cultes reconnus. Si un culte étranger ou un culte nouveau voulait s’établir en France, il
ne le pourrait qu’apres avoir obtenu 1’exequatur du gouvernement.

L’Etat exerce & certains égards sur tous les cultes, et méme sur les cultes reconnus,
un droit de surveillance arbitraire. Les ministres d’un culte ne peuvent se rassembler,
pour conférer des affaires de leur Eglise, sans la permission du gouvernement326. Les
fideles ne peuvent élever une église, un temple, un oratoire, qu’en vertu d’un décret,
rendu sur 1’avis du conseil d’Etat327, ni se réunir périodiquement, au nombre de plus de
vingt, dans une maison particuliere, sans I’autorisation du préfet328. S’ils ouvrent une
école, elle peut étre fermée par le conseil départemental de 1’instruction publique3?9.
S’ils publient des exhortations ou des prieres, leurs publications peuvent Etre
supprimées par une simple décision administrative, lorsqu’elles ne forment pas plus de
deux feuilles d’impression. Ces dispositions sont communes a tous les cultes.

Enfin, des entraves particuliéres sont imposées par les concordats aux cultes
reconnus. Ainsi, pour qu’une bulle du pape, ou un autre acte émang, soit de la cour de
Rome339, soit d’un concile33!, puisse étre publié en France, il faut qu’il ait été examiné
en conseil d’Ftat, et autorisé par une ordonnance inscrite au Bulletin des lois. L’Etat
nomme directement aux €véchés et a toutes les fonctions du ministeére ecclésiastique
dans les différents cultes reconnus332. Aucune congrégation, aucune association pieuse

325 Cf. un article de M. Prévost-Paradol, Sur [’état actuel de la législation des cultes en
France, inséré dans la Revue des Deux-Mondes du 15 septembre 1858.

326 Articles organiques, titre I, art. 4.

327 Décret du 19 mars 1859, art. 1 et 3.

328 Décret du 19 mars 1859, art. 2.

329 1oi du 14 juin 1854, art. 7. Cf. loi du 15 mars 1850, art. 14 et 28.
330 Articles organiques, titre I, art. 1.

331 1p., art. 4.

332 Concordat, art. 4, 6, 16. Articles organiques des cultes protestants, titre I, art. 12 et 13 ;
titre 11, art. 26 ; titre 111, art. 41.



ne peut exister sans son consentement333. Les corps religieux ne peuvent posséder ni
hériter qu’apres avoir obtenu son autorisation334, etc.

Il est évident que toutes ces restrictions ont un caractére exclusivement politique33s.
L’Etat veille a sa propre siireté et a la tranquillité des citoyens : & cela se borne son
intervention. Il ne décide pas entre les différents cultes, et ne se charge pas d’éclairer
les consciences ; mais il empéche de naitre des associations qui pourraient lui étre
hostiles ; il supprime ou contient tout ce qui pourrait devenir occasion de trouble ; il
exerce, en un mot, la police des cultes, en laissant d’ailleurs aux consciences toute leur
liberté intérieure. Le décret du 19 mars 1859, qui transfére au conseil d’Etat le droit
d’autorisation et de révocation d’autorisation autrefois exercé par les autorités locales,
est certainement congu dans un esprit de bienveillance a 1’égard de la liberté religieuse
; et 1l donne a la liberté des cultes des garanties nouvelles et considérables. Cependant
il ne peut étre considéré comme un affranchissement ; I’administration ne se dessaisit
pas de la moindre portion de son autorité : elle se borne a la faire exercer par des
agents d’un ordre plus €leve. Le rapport qui précede le décret avoue en propres termes

333 Articles organiques, titre II, art. 10, 11, 32, 33, 34 ; décret du 3 messidor an XII (22 juin
1804). Décret du 19 mars 1859.

334 Articles organiques, titre IV, art. 73, 74.

Les articles organiques vont jusqu’a décider, titre III, art. 39 : « Qu’il n’y aura qu’une
liturgie et un catéchisme pour toutes les églises catholiques de France. » Cet article tomba en
désuétude apres I’Empire. La liturgie a ét¢ modifiée pendant ces derniéres années, dans la
plupart des dioceses, sans aucune intervention du pouvoir civil.

En vertu de I’article 39, Portalis nomma une commission pour rédiger, sous ses yeux, un
catéchisme de I’Empire, qui fut tiré principalement de celui de Bossuet. Ce catéchisme, ou les
devoirs des sujets étaient particuliérement développés, fut approuvé, le 19 mars 1816, par le
cardinal Caprara, 1égat a /atere du saint-si¢ge.

335 Lintervention du pouvoir civil dans la police des cultes était constante sous 1’ancienne
monarchie francaise. Le 2 septembre 1749, le parlement enregistra un édit « qui défend, dit
Barbier, toutes nouvelles fondations de chapitres, colléges, séminaires, de toutes maisons ou
communautés religieuses, et de tous corps ecclésiastiques, a peine de nullité, sinon par
permission expresse, en vertu de lettres patentes ; qui déclare nuls tous les établissements faits
avant ’année 1666, qui n’ont point été autorisés par des lettres patentes ; qui défend a tous de
recevoir a 1’avenir aucuns fonds de terre, maisons, rentes fonci€res, méme constituées sur
particuliers, sans lettres patentes, et cela a quelque titre que ce soit ; qui défend toutes
dispositions testamentaires a leur profit de biens fonds ; qui leur interdit tout droit de retrait
féodal ou seigneurial, a peine de nullité. » T. IV, p. 391, sq.



que, si la liberté de conscience est absolue en France, la liberté des cultes ne 1’est pas
et ne peut pas I’étre336,

Cet ¢tat de choses, qui dure depuis la Révolution, et qui a succédé a un régime
véritablement oppressif, est accepté par beaucoup d’esprits éclairés, comme
constituant une liberté tres suffisante, la plus grande somme de liberté compatible avec
’ordre.

Cela prouve que la liberté de penser dont nous remplissons tous nos discours est une
chose nouvelle chez nous, une chose inconnue, excepté a un petit nombre d’esprits trés
ouverts, a qui leur profond sentiment de I’impartialité donne un mauvais renom de
scepticisme. Il n’est pas rare de voir des libéraux faire bon marché de la liberté des
cultes, les uns par indifférence, les autres par une crainte exagérée et mal entendue du
retour de la domination cléricale. Il est trop évident que sur ce point capital,
I’éducation du pays reste a faire. C’est un symptome tristement significatif.

La liberté étant avant tout une question de principes, dés qu’un peuple se contente
de peu en maticre de liberté religieuse, on peut assurer qu’il n’a pas encore
completement le sens de la liberté, méme civile.

11. De la nature et des droits de la liberté religieuse.

La liberté religieuse comprend le droit de croire librement, ou la foi, le droit de prier
publiquement, ou le culte, et le droit d’enseigner, ou la propagande.

1° LA FOL

Il semble, au premier coup d’ceil, que la pensée, par sa nature méme, échappe a
toutes les prises du despotisme.

En effet, il n’y a que mon corps qui dépende des autres hommes. On peut enfermer
mon corps, 1’enchainer, le mutiler, le détruire ; mais on ne peut attenter & mon ame
immortelle. Le prisonnier chargé de fers, réduit a I’immobilité ou a I’impuissance, juge
librement son vainqueur. Du fond de cet étroit cachot, sa pensée parcourt et domine le
monde. Le pouvoir de la force ne commence contre la pensée qu’au moment ou elle se
manifeste. Toute manifestation est matérielle, parce qu’un esprit ne commerce avec un
autre esprit que par I’intermédiaire des corps. Mais les ailes de 1’ame portent la pensee
partout ou elle veut aller ; et ni le temps, ni I’espace, ni la force ne peuvent rien contre
elle. C’est ce qui a fait dire a ’'un des plus opiniatres défenseurs de 1’autorité¢ « qu’il

336 e rapport contient une proposition qui manque de justesse. « L’Etat, dit le rapporteur,
soumet les cultes reconnus a la nécessité de 1’autorisation pour la création d’un nouveau lieu
de culte : il ne peut donc pas en affranchir les cultes qu’il ne reconnait pas et qui ne le
reconnaissent pas. » Le rapporteur ne prend pas garde qu’un culte reconnu qui crée un
nouveau lieu de culte, crée en méme temps un fonctionnaire, qui a des droits légaux, et un
traitement. C’est la doctrine et ’'usage des concordats qui nous cachent partout la liberté des
cultes, et nous empéchent d’en apercevoir la nature et les conditions.



est un peu plus absurde de réclamer pour I’esprit la liberté de penser, que de réclamer
pour le sang la liberté de circuler dans nos veines337. »

Il y a dans cette assertion une double équivoque.

I1 est vrai que ma liberté est en méme temps un fait et un droit ; il est vrai que je
puis défier la force, défier la torture ; résister a la tentation, a I’éloquence, a la preuve :
outre le cri de ma conscience, j’ai pour le démontrer le sang des martyrs, dont la terre
s’est abreuvée. La liberté est donc ; cela suffit pour me rendre responsable, mais non
pour me rendre invincible. Je suis homme, capable de me tromper et de faillir ; il est
donc au pouvoir des autres hommes d’égarer mon esprit et de troubler mon cceur.
Quand les licteurs menaient un chrétien les mains liées, devant le proconsul, et qu’on
lui donnait le choix entre une magistrature ou la mort, il était libre sans doute, de cette
liberté métaphysique qui ne périt jamais en nous : s’il montait aux honneurs, il
emportait avec lui le remords ; s’il mourait, il laissait la mémoire et I’exemple d’un
martyr. Mais le proconsul, en le tuant, ne lui disait pas : « Vous €tes libre ; je respecte
en vous la liberté de votre pensée ; je n’ai voulu contraindre que vos actions. »

Ceux qui déclarent la liberté de penser invincible ne la mettent si haut que pour
nous la refuser. Quand nous demandons la liberté de penser, nous demandons qu’on
nous en conserve ’usage. Le tyran et le sophiste, qui font la méme besogne par des
moyens différents, ne nous arrachent ni la liberté, ni la raison : ils les étouffent. Cet
homme que la peur a troublé, et qui a consenti a I’apostasie, avait le devoir de résister ;
il en avait le pouvoir, s’il efit €t€ un héros. Cet esprit que le sophisme a aveugle, aurait
débrouillé toutes les ruses, s’il elit été bien armé pour la lutte par la science et par la
nature. Ce n’est pas respecter la liberté que de ’entourer de terreur et de téncbres, et
de susciter en moi contre moi-méme, par la crainte ou par ’espérance, cet
incomparable sophiste, que tout homme porte au fond du cceur.

Quand un fervent catholique sent la foi chanceler en lui, deux voies lui sont
ouvertes : il peut s’adresser a un théologien, qui résolve la difficulté ; il peut recourir a
la priere, au jeline, aux macérations, aux humiliations. De ces deux moyens, le second
est le plus recommandé et le plus sar. Il est la destruction de la liberté. C’est lui-méme
que Pascal a caractérisé par un mot profond et terrible.

Nous avons eu, de nos jours, le spectacle d’une persécution savante. Quand le tsar
voulut venir a bout de la religion ruthénienne, il pouvait fermer les temples, bannir les
prétres, obliger les fideles a participer aux offices et aux sacrements de I’église russe ;
c’elit été violenter 1’action, et frapper la liberté religieuse dans ses manifestations : il
fit plus, il la frappa dans son foyer, il voulut pénétrer jusque dans I’ame méme. Les
¢glises resterent ouvertes ; mais les prétres ne purent enseigner qu’un catéchisme
prescrit par le synode hérétique. Les séminaires, ou le sacerdoce se recrute, eurent des

337 M. de Bonald, Réflexions philosophiques sur la tolérance des opinions ; dans le
Mercure (juin 1806). ((Euvres completes, t. IV, p. 133.)



hérétiques pour professeurs. On enleva aux prétres leurs enfants, et on les fit élever
aux frais de I’empereur dans des séminaires hérétiques338.

C’est donc une équivoque, ou plutot, c’est une dérision, d’opposer la liberté
métaphysique a ceux qui réclament la liberté de conscience. Nous sommes maitres de
nos pensées, et par conséquent responsables de nos erreurs ; cela est vrai, et il ne 1’est
pas moins, que la société qui nous menace, qui nous tente ou qui nous trompe, attente
a notre liberté.

Une autre équivoque des ennemis de la liberté, ¢’est de nous confiner dans la liberté
intérieure, quand ils savent bien que I’expression de la liberté fait partie de la liberte
elle-méme, et que nous demandons en méme temps, au méme titre, le droit de penser
librement, et celui d’exprimer librement nos convictions libres.

2° LE CULTE.

C’est en vain qu’on essaie de se réfugier dans une distinction jésuitique, et
d’affirmer que nous sommes libres parce que, d’une part, on ne géne pas notre
indépendance intérieure, et que, de l’autre, on ne nous astreint pas a suivre les
exercices d’un culte que notre conscience repousse. Il n’est pas permis, il n’est pas
honnéte de confondre la libert¢ de n’avoir pas de culte, avec la liberté, que nous
demandons pour tous ceux qui la désirent, d’en avoir un. Bon nombre d’excellents
esprits pensent que c’est un devoir pour I’homme d’exprimer par des signes extérieurs
son respect, sa reconnaissance et sa soumission pour I’Etre supréme. Ce n’est pas
seulement un devoir, c’est, pour beaucoup, un besoin. Il y a des heures de
découragement ou le monde ne nous donne plus ni direction, ni consolation, ou la
religion seule peut nous rendre la paix, I’espérance et la force. Certaines dmes ne
pourraient supporter la vie sans consolations spirituelles, ni se purifier et s’élever sans
enseignement spirituel. Ceux qui ont ¢tudié la nature humaine savent que les grandes
assemblées sont plus dédaigneuses des biens de la terre, plus promptes a
I’enthousiasme, plus accessibles aux grands effets de ’art, plus facilement émues par
le sentiment religieux. Les individus s’effacent et s’oublient, et c’est I’humanité méme
qui pense et respire dans chacun d’eux. C’est vraiment se rapprocher de Dieu que de
s’assembler pour prier33. Quand la philosophie ne démontrerait pas la 1égitimité et la
nécessité du culte, toute compression a cet égard n’en serait pas moins une négation du
droit, un attentat a la liberté, en vertu de ce double axiome, qu’un citoyen peut faire
tout ce qui n’est pas défendu, et que la loi ne peut défendre que ce qui est immoral, ou
visiblement incompatible avec I’ordre. Autrefois, il n’y a pas de cela trente ans, 1’Etat

338 Vicissitudes de | "Eglise catholique des deux rites, en Pologne et en Russie, ouvrage écrit

en allemand par le P. Theiner, de la congrégation de 1’Oratoire, publié en francais et précédé
d’un avant-propos par le comte de Montalembert, 2 vol. in-8. Paris, 1843.

339 « La ou deux ou trois sont assemblés en mon nom, je suis au milieu d’eux. » (Ev. selon
saint Matthieu, XVIII, 20.)



regrettait hautement de ne plus oser ou de ne plus pouvoir imposer un culte : ce regret
¢tait toute une doctrine ; et cette doctrine supposait : 1° qu’un homme ne peut se
passer de culte ; 2° que I’Etat était compétent pour choisir et imposer le vrai culte. Le
principe de I'inévidence, et par conséquent de 1’indifférence des religions positives340,
consacré de nouveau en juillet 1830, a ruiné complétement la compétence de I’Etat ;
mais il n’a donné & 1’Etat ni le droit d’obliger un homme a se passer de culte, ni le
droit de circonscrire entre deux ou trois cultes privilégiés la liberté des citoyens. La
tyrannie qui consiste a imposer ne doit pas étre détruite au profit de la tyrannie qui
consiste a empécher. Elle doit tomber, comme toutes les tyrannies, au profit de la
liberté.

La liberté des cultes implique donc le droit de choisir sa religion et de la professer
librement.

L’application aux réunions religieuses de 1’article 291 du Code pénal, ou méme des
dispositions incomparablement plus favorables du décret du 19 mars 1859, parait donc
incompatible avec la reconnaissance de la liberté des cultes. Le Code est moins libéral
que la Constitution, La Constitution proclame la liberté des cultes ; le Code en soumet
I’exercice a I’autorisation préalable, et par conséquent la détruit.

« Dans D’état actuel de notre législation constitutionnelle, je congois le droit de
I’autorité administrative de surveiller I’exercice des cultes comme toute autre réunion,
le droit de constater et de faire punir les délits qui peuvent se rattacher a cet exercice,
et pour cela 1’utilit¢ d’une déclaration préalable pour appeler la surveillance. Mais je
ne puis admettre ni le droit péremptoire de refus, ni le silence équivalent a un refus,
comme moyen légitime d’empécher les citoyens d’exercer leur culte en toute liberté.
Cette liberté n’est pas sujette a autorisation préalable ; elle n’est pas subordonnée a
une permission facultative, pas plus pour ceux qui ne sont pas catholiques que pour
ceux qui le sont34!1,

« Le gouvernement doit égale protection a chaque culte ; c’est pour lui un devoir
absolu. Ce droit et ce devoir sont incompatibles avec ’autorisation préalable exigée
par I’article 291342, »

Penser et prier, prier publiquement, ce n’est pas encore la liberté entiere. Il faut
aussi le droit de discuter, le droit d’enseigner.

3° LAPROPAGANDE.

340 « S°il ne fallait rien faire que pour le certain, on ne devrait rien faire pour la religion ;

car elle n’est pas certaine. » Pensées de Pascal. Havet, p. 350.

341 Discours de M. le procureur général Dupin, a la Cour de cassation, 18 septembre 1830.
Affaire des protestants de Levergies.

342 14, Affaire du pasteur Oster, 1836. — Cf. M. Jules Delaborde, Liberté religieuse, pages
193 sqq.



D’abord ma croyance peut étre ni€e, injuriée : c’est un besoin pour moi de la
justifier, de la démontrer. Me réduire au silence devant une injure ou seulement devant
une dénégation, ¢’est m’imposer une peine d’autant plus dure, que ma foi sera plus
ardente. Je suis pere, j’ai la foi ; je la dois @ mon fils. Je suis homme, je dois la lumiére
aux autres hommes. Je suis croyant, je dois @ mon Dieu de proclamer et de propager
ma croyance. « On n’allume pas une lampe pour la mettre sous le boisseau, mais on la
met sur un chandelier, afin qu’elle éclaire tous ceux qui sont dans la maison343. »

Faudra-t-il que j’envoie mes enfants puiser a la méme source les sciences humaines
et 'impiété religieuse ? Que je garde le silence quand ma foi sera calomniée, quand
mon Dieu sera blasphémé ? Que j’enfouisse dans mon cceur le plus pur et le plus
enflammé de mes sentiments, que je comprime 1’¢lan de mon esprit, que je le
contraigne a oublier sa foi ou a la taire ? Que je voie a mes coteés I’erreur triomphante,
la morale troublée, les hommes, mes semblables, enfants du méme Dieu, privés de leur
part d’héritage dans la maison paternelle ? De méme que ma propriété serait violée si
la lo1 me permettait d’en jouir et m’interdisait de la répandre, la liberté de ma foi est
violée, ma conscience est opprimée si on met le sceau du silence sur mes l¢vres, et si
on condamne la vérité a mourir étouffée dans mon sein. On ne peut faire la guerre a la
propagation de la pensée sans blesser la pensée elle-méme. Ce n’est pas seulement le
corps de I’homme qui a besoin de la société, c’est ’homme tout entier ; notre cceur,
notre pensée ne peuvent supporter la solitude. Nous avons a chaque instant besoin de
recevoir, et a chaque instant besoin de donner. L’esprit le plus vigoureux, s’il vit
uniquement en lui-méme, manque d’un contrdle nécessaire a la rectitude de ses
jugements. Il a beau trouver beaucoup, il ne peut suffire a ses besoins intellectuels,
parce que les idées que nous apercevons nous sont apportées toutes faites pour la
plupart par la société a laquelle nous sommes mélés. Ce que les plus grands d’entre
nous ajoutent a la masse est bien peu de chose ; que sera-ce donc du commun des
intelligences ? C’est par le commerce des idées que les idées s’étendent et se rectifient.
C’est par I’expression qu’elles acquicrent de la précision et de la netteté. C’est par la
formule que de vagues notions deviennent une croyance ferme et invariable. L’idée, de
sa nature, est expansive. Tout homme qui apercoit une idée éprouve naturellement le
désir de la fixer et de la transmettre, ¢’est-a-dire, en un seul mot, de I’exprimer. Plus
I’idée est grande, plus ce besoin est impérieux. Quand il s’agit d’une idée féconde en
applications utiles, et a plus forte raison quand il s’agit d’une idée religieuse, ’instinct
de la propagation est fortifié et accru par le sentiment du devoir. Il n’y a aucune
différence entre le savant qui dissipe une erreur, et le riche qui remédie a un besoin, si
ce n’est que I’erreur est le plus cruel de tous les ennemis de I’homme. L’échange des
idées et des sentiments n’est pas seulement le fondement de la société, il en est la
douceur et le charme ; il est le plus fort lien de la fraternité humaine. L’obligation du
silence en maticre de foi religieuse est tellement contre le droit et la nature, qu’elle
semble un attentat contre la vérit¢ elle-méme. C’est pour flétrir ce genre inoui

343 ), selon saint Mathieu, V, 15.



d’oppression que Jésus-Christ a dit : « Ne craignez pas ceux qui tuent le corps et qui
ne peuvent tuer ’ame344. »

Pour comprendre et pour sentir combien le droit d’enseigner est essentiel a la liberté
religieuse, il faut avoir une foi, et se transporter par la pensée dans un pays ou cette foi
est proscrite. Si vous €tes chrétien, ouvrez 1’histoire de 1793, et voyez le christianisme
aboli, les églises profanées, les prétres traques, les calvaires abattus, les vases sacrés
monnay¢s, les ornements divins train€s dans la boue ; ce spectacle, ces souvenirs vous
enseigneront la liberté. Vous suffira-t-il, au sortir de cette oppression, de pouvoir faire
le signe de la croix sans craindre 1’échafaud ? d’avoir le droit d’assister a la messe
dans une grange, en fermant toutes les portes, comme des malfaiteurs qui se cachent
pour faire un mauvais coup ? d’obtenir pour vos enfants la liberté de ne pas assister au
préche, et de se tenir a I’écart comme des excommuniés pendant les cérémonies du
culte officiel ? Non ; ce que vous demanderez avec énergie, avec colere, c’est le droit
d’éclater, le droit de répondre, le droit de prouver, le droit d’avoir raison a la face du
ciel, le droit enfin d’étre des hommes. La liberté religieuse ne se contente pas a moins.
Réclamez-la pour vous ; donnez-la au monde. Le droit n’est la propriété de personne.
La loi suédoise qui condamne le missionnaire catholique a la mort civile, et la loi
romaine qui condamne a I’emprisonnement un pere de famille coupable d’avoir lu la
Bible a ses enfants, sont un égal attentat contre la liberté religieuse.

Nous avons vu que les objections qu’on éléve contre la liberté religieuse sont
désormais exclusivement politiques.

On peut les ranger sous trois chefs.

Si I’Etat ne surveille pas les Eglises, il va s’élever un Etat dans 1’Etat.

Si les Eglises peuvent s’étendre ou s’établir sans autorisation, on va voir renaitre les
discordes civiles.

S’il suffit a une doctrine d’affecter un caractére religieux pour avoir droit de cité
parmi nous, la morale et les lois vont €tre publiquement attaquées.

I1 serait indigne d’hommes sérieux de se dissimuler la gravité de la premiere de ces
trois objections. Elle tire surtout son importance de la constitution propre a I’Eglise
catholique. Cette Eglise est immuable ; son organisation et son esprit sont ceux de la
monarchie absolue ; elle impose le joug de ’autorité aux pensées, par son symbole et
par la proscription formelle de toute nouveauté345, aux actions et aux sentiments par
ses commandements et par la confession auriculaire. Elle intervient, comme toute
religion, dans les actes les plus importants de la vie ; et elle y intervient, ce qui lui est
particulier et ce qui est un grand instrument de prépondérance, par des sacrements. Sa
force matérielle, en France, est représentée par plus de quarante-cinq mille prétres,
auxquels il faut ajouter au moins vingt-cinq mille personnes des deux sexes engagées
dans la vie monastique, et un nombre égal d’affiliés aux congrégations, tiers ordres,

344 £, selon saint Matthieu, X, 28.

345 1 4 Tim., VI, 20. — Aux Hébreux, X1, 7, 9. — II épi. de saint Pierre, 1, 19, 20. —
11 ép. de saint Jean, 10, 11.



etc. Ses richesses sont considérables, puisque, sans compter les biens de mainmorte, le
produit des donations et des quétes, le casuel pour baptémes, mariages, enterrements,
dispenses, les honoraires de messes, etc., elle recoit de I’Etat un budget de quarante a
quarante-cinq millions, plus la jouissance d’un nombre considérable d’édifices
religieux. Il faut compter encore parmi les moyens d’influence du catholicisme 1’éclat
de ses cérémonies, le célibat de ses prétres, qui les oblige de concentrer toutes leurs
forces au service de la cause commune, la hiérarchie savante qui attache tous les
prétres aux évéques, et tous les évéques au pape, chef irresponsable de 1’Eglise, et qui
est ou veut redevenir souverain d’un Etat indépendant.

Mais toute cette force du catholicisme ne peut étre invoquée que pour le maintien
du concordat, et n’a rien a voir avec les lois sur I’autorisation préalable. Ces derniéres
lois pourraient €tre détruites sans augmenter en rien la prépondérance du catholicisme.
I est méme évident que le résultat contraire aurait lieu, si 1’abolition des lois
restrictives donnait au protestantisme un accroissement d’influence.

L’argument qu’on peut tirer de la puissance exceptionnelle du catholicisme porte
donc sur I’abolition du concordat, et non sur I’abolition de I’autorisation préalable. Le
catholicisme est tellement répandu en France, qu’il n’y peut pas recevoir de nouveaux
accroissements ; de sorte que nos lois restrictives demeureraient sans application
possible a son égard.

Quant au concordat, les catholiques ont a la rigueur le droit de le préférer a la liberté
absolue. En fait, je crois qu’on peut dire qu’ils le préferent. Il est conforme au principe
de la liberté, qu'une Eglise soit maitresse de son sort. Selon moi, les catholiques
perdent plus qu’ils ne gagnent par le maintien du concordat. Ils y gagnent les
ressources du budget ; ils y perdent le droit de recevoir directement, et sans
I’intermédiaire et le contrdle d’un corps laique, les décisions du chef de I’Eglise ; le
droit d’¢lire leurs évéques ; enfin, le droit de posséder et d’acquérir librement.

L’intérét des non catholiques dans cette méme question (si I’on pouvait se régler par
I’intérét dans les matieéres de justice), c’est que les catholiques restent soumis au
régime du concordat. En effet, s’ils étaient émancipés, libres d’élire leurs évéques, de
créer et de gérer une fortune, de se rattacher au pape sans intermédiaire, leur nombre et
les ressources dont ils disposent en feraient presque a coup slr les maitres de la
France. Voila le fait. Quelque évident qu’il soit & mes yeux, si les catholiques
demandaient demain a €tre affranchis du concordat et du salaire (car I’un ne va pas
sans ’autre), et qu’il dépendit de moi de leur accorder leur demande, je la leur
accorderais sans hésiter une minute, tant la justice I’emporte sur I’intérét. J’y mettrais
pourtant cette condition : c’est que si la libert¢ de s’assembler, de s’associer,
d’enseigner et de posséder était donnée aux catholiques, elle devrait étre donnée en
méme temps, dans la méme mesure, a tous les cultes et a tous les citoyens. Le droit ne
peut jamais €tre exclusif, car alors il se transforme en privilege. La nature nous a
donné a tous le droit d’enseigner. Si la loi n’accorde qu’aux seuls catholiques
I’exercice de ce droit naturel, elle nous opprime doublement, en nous refusant ce qui
nous appartient, et en I’accordant a d’autres a coté de nous ; car elle nous oblige
d’entendre, et elle ne nous permet pas de répondre. En méme temps qu’elle étouffe le



droit chez nous, elle le dégrade chez les catholiques, car ce qui était un droit se
transforme pour eux en privilége. Pour rendre cette vérité plus sensible, je ne craindrai
pas de recourir a la comparaison la plus humble. Je demande pour tout le monde
I’abolition des douanes ; mais tant qu’elles subsistent, on ne peut en affranchir une
maison ou une compagnie, sans ruiner et sans opprimer les autres.

Je suis toujours prét a me fier a la liberté, parce que, sous I’empire de la liberté,
celui qui I’emporte doit sa victoire a une force qu’il porte en lui-méme. Si le
catholicisme, sans aucun secours de I’Etat, par la seule vertu de la persuasion,
triomphe de tous les autres cultes, ou sera le vaincu ? Comme nos ancétres barbares
qui ne craignaient rien, excepté la chute du ciel, les philosophes ne craignent non plus
qu’une seule chose ; et c’est de se tromper346,

Si ’objection tirée de la formidable puissance du catholicisme ne nous arréte pas, a
plus forte raison nous ne nous laisserons pas effrayer par les deux autres. Ce n’est pas
que je pense, comme beaucoup d’honnétes gens, que le fanatisme religieux soit mort.
On se hate beaucoup trop de rejeter certaines erreurs grossieres dans le passé, et de
proclamer la guérison définitive de 1’esprit humain. Il me semble que le dernier siécle,
le siecle de la philosophie, a eu son Mesmer et son Cagliostro ; que le siecle méme de
Louis XIV, ce siecle catholique en toutes choses, a eu ses miracles jansénistes ; nous-
mémes nous sommes, a I’heure qu’il est, hantés par je ne sais quels esprits ; nous
avons des voyants qui se glissent dans le meilleur monde ; nous entendons raconter les
miracles les plus étranges par des hommes dont 1’esprit est assurément ouvert a toutes
les lumicres de I’époque ; nous voyons des femmes condamnées au bannissement pour
étre allées a la messe, et des hommes condamnés a la réclusion pour n’avoir pas voulu
y aller. J’avoue en toute humilité et en toute tristesse ces témoignages persistants de
I’extravagance humaine. Cependant, de bonne foi, les guerres de la Ligue ne sont plus
possibles, il n’y aura plus de Saint-Barthélemy, on ne recommencera pas les tragédies
de Calas et de Labarre. Si notre siecle ne produit pas d’aussi grands hommes que les
siécles passés, ce que j’ignore, le peuple en masse est devenu plus éclairé et plus
humain. Il n’est donc pas raisonnable d’évoquer ici des fantomes et de prendre si fort
la liberté de conscience au tragique. Si les querelles religieuses produisent désormais
quelque émotion, tout se passera en discussions écrites ; le reste sera tout au plus
I’affaire d’un commissaire de police, assisté de deux ou trois appariteurs. Dira-t-on que
méme la polémique est a redouter, et qu'on ne veut pas d’agitation purement
intellectuelle ? Pour moi, loin de redouter des discussions animées, des querelles, si
I’on veut, je les préfére au calme plat. Je crois que I’esprit humain a besoin de se
passionner pour quelque chose ; et que c’est un grand bonheur pour une société, un
grand symptome, une grande promesse, quand il se passionne pour sa foi. Je ne puis
me résigner a croire au retour des guerres religieuses, ni a désirer un repos voisin de la
mort, ni a étouffer un droit pour des craintes chimériques. Cet amour excessif de la
paix, qui va jusqu’a sacrifier la conscience, serait a peine légitime s’il était fondé.

346 gctes des apotres, V, 38, 39.



Je n’admets pas davantage les alarmes de ces grands moralistes qui nous demandent
si les mormons vont avoir le droit de précher la pluralit¢ des femmes. Les mormons
n’auront pas plus ce droit que je ne 1’ai moi-méme. Si je préchais, dans un livre ou
dans une chaire, il n’importe, la pluralité¢ des femmes, ou la communauté des biens, il
me semble qu’il y a de par le monde des parquets et un Code pénal, qui viendraient
assez aisément a bout de m’imposer silence. Il ne faut pas s’exagérer a ce point
I’impuissance des lois répressives et des tribunaux. Quoiqu’il y ait des mormons en
Amérique, la proclamation de la libert¢ absolue des consciences me laisserait, je
I’avoue, bien tranquille sur les intéréts de la propriété et de la famille. J’irais méme
jusqu’a ne pas trembler pour la sécurité des gouvernements, tant il me semble peu
probable qu’une conspiration s’organise sous la forme d’un culte public. Et voila
pourtant quelles objections on ne rougit pas de nous faire. Tantot on nous refuse la
liberté de conscience sous prétexte que nous n’en valons pas la peine, et tantdt on
assure que si trois ou quatre dissidents s’assemblent pour prier Dieu, toutes portes
ouvertes, sous ’inspection des magistrats, ils vont mettre le feu a la cité, et renverser
de fond en comble le gouvernement.

Cependant, le croirait-on ? ces trembleurs qui s’imaginent qu’une page
d’impression va troubler la tranquillit¢ du monde, qui par amour de la paix
embrassent, avec empressement la servitude ; et ces esprits absolus et incléments qui,
de peur que la raison ne se trompe et que la liberté ne fasse fausse route, étouffent la
raison et enchainent la liberté, ne sont pas les plus dangereux ennemis que la
philosophie ait & combattre. Apres les fanatiques qui regrettent 1’inquisition, et les
hommes positifs qui ne veulent pas qu’on leur fasse d’affaires, qui a la vérité seraient
bien fachés de voir pendre les philosophes, mais qui ne demandent pas mieux que de
les livrer au commissaire de police pour que la Bourse puisse respirer a son aise, la
liberté de penser rencontre une autre sorte d’adversaires, moins bruyants, moins
hostiles, et pour le moins aussi funestes : ce sont les indifférents, les endormeurs, qui
ne veulent jamais croire a I’existence du péril, et ne peuvent étre réveillés que par des
coups de tonnerre. C’est un immense troupeau d’esprits honnétes et médiocres,
bourrés de bonnes intentions, et sans lesquels, hélas ! toute oppression serait
impossible. Ils croient la liberté de penser tellement solide, si profondément passée
dans les mceurs, si définitivement consacrée dans les lois, qu’au lieu de nous aider a la
protéger et de veiller avec nous sur cet héritage sacré de la Révolution et de I’histoire,
ils rient de nos alarmes pour un reste de tracasseries, pour quelques dispositions
prohibitives oubli¢es dans le Code, et qui n’aboutissent apres tout qu’a des difficultés
de détail. A les en croire, la marche de ’idée ne saurait étre entravée par des roseaux,
puisqu’elle a renversé et broyé des rocs. Les blichers n’ont pas arrété la réforme, les
dragonnades ne 1’ont pas tuée, la censure du dix-huitieme si¢cle n’a rien pu contre
[’Encyclopédie : ce n’est pas la peine de se gendarmer contre 1’autorisation préalable.

Voila ce qu’ils vont partout répétant avec une apparence de sens pratique qui en
impose, et nous nous trouvons ainsi battus chez nous, avec nos propres armes, et par
Nos propres amis.



J’accorde de grand coeur a ceux qui raisonnent de la sorte qu’il n’est pas au pouvoir
des gouvernements d’empécher le progrés de la civilisation ; mais ils peuvent
singulicrement le retarder, et cela importe toujours quelque peu aux contemporains.
Dr’ailleurs, les mesures prohibitives ne laissent pas que d’étre désagréables en elles-
mémes, indépendamment de leurs conséquences. Quoique la cause pour laquelle Anne
du Bourg est mort ait fait un assez beau chemin dans le monde, cela ne prouve pas
qu’il ait jamais été bon de pendre Anne du Bourg. La loi de I’humanité est d’aider la
Providence, et non de se reposer sur elle. C’est une espece de désertion que de dire : la
defaite d’une bonne cause est impossible, ou : la force est impuissante contre 1’idée, ou
: cet obstacle est trop peu de chose pour que je le craigne ou que je m’irrite ; et de
partir de la pour se tenir en paix et laisser les idées se défendre toutes seules. Avec cet
exces de sécurité et d’indifférence d’un co6té, et un peu d’audace de ’autre, on voit
arriver des événements qui déjouent tristement toutes les prévisions de la sagesse
humaine. Pour moi, je crois qu’il est du devoir et de la prudence des défenseurs d’un
principe de veiller constamment, méme quand leur principe triomphe, et de ne
dédaigner aucun ennemi. Quoique la pensée soit presque libre, tant qu’elle ne le sera
pas complétement, absolument, je réclamerai ce qui lui manque, et je craindrai pour ce
qu’on lui laisse.

Il semble étonnant & beaucoup d’esprits d’entendre dire que la liberté des cultes a
encore des conquétes a faire, méme chez nous, et qu’il est urgent d’abolir cette censure
préalable en matiére religieuse qui oblige un culte a obtenir 1’exequatur de I’Etat pour
avoir le droit d’exister, et un culte reconnu a obtenir la permission du préfet et celle du
maire pour avoir le droit d’ouvrir un temple ou une école. Comme ils n’ont aucun
culte a faire reconnaitre et aucune chapelle a ouvrir, ils se trouvent parfaitement libres
et se sentent parfaitement indifférents. Ils ne voient pas ce qui peut manquer a la
liberté religieuse quand tout citoyen, juif, catholique, musulman, est en droit de
prétendre a tous les emplois, et quand on ne force personne a aller a la messe ; a leur
compte, un catholique qui se trouverait en pays protestant devrait se regarder comme
suffisamment respecté dans sa croyance, si, en lui interdisant les actes extérieurs de
son culte, on avait toutefois la condescendance de ne pas le trainer au préche. En effet,
quel besoin a-t-il d’avoir une église, un prétre, un confesseur, d’entendre la messe, de
recevoir les sacrements ? On peut vivre sans cela.

Oui, on peut vivre sans prier, sans entrer dans un temple, sans entendre la voix d’un
pasteur, sans trouver la religion a son chevet dans la maladie ou sur le bord d’une
tombe aimée. Mais si une ame est ainsi faite que ces secours lui soient nécessaires, et
qu’elle préfere a tous les plaisirs du monde le commerce de Dieu, et
I’accomplissement de ce qu’elle croit un devoir, que fait la société qui lui refuse un
pasteur et un temple ? Elle I’opprime. Il ne suffit pas de vivre sans Dieu pour avoir le
droit de mettre la piété en interdit. Votre infirmité¢ ne saurait €tre ma regle. Ce que
demandent les hommes de bonne foi, c’est le droit d’adorer Dieu selon ce que leur
dicte leur conscience ; ce qu’on leur concede n’est que le droit de ne pas I’adorer selon
la conscience d’autrui. Donner a cette liberté purement négative le nom de liberté des
cultes, c’est ajouter a I’oppression la raillerie.



J’avoue que ce mot d’oppression est bien dur. Il n’en faut pas exagérer la portée. Il
y a des degrés dans I’oppression. Quand le préfet refuse a des protestants le droit de
prier en commun sous la direction d’un ministre, il est certain qu’il les opprime ; et
quand Louis XIV obligeait les protestants a aller a la messe, et mettait des inspecteurs
a la porte des églises pour constater leur présence, il est vrai qu’il les opprimait
davantage. Je ne compare pas ces deux genres d’oppression, pas plus que je ne
compare I’intolérance théologique, qui est le fanatisme, avec 1’intolérance politique,
qui n’est que I’exagération des besoins et de la compétence de 1I’Etat.

On ne manque pas de dire que nous raisonnons toujours comme s’il s’agissait de
cultes sérieux, d’opinions saines et respectables, de matiéres, en un mot, réellement
religieuses ou réellement scientifiques, tandis qu’il y a derriere nous une foule
d’illuminés et de charlatans, une innombrable quantit¢ de mauvais livres qui
n’attendent que I’heure de la liberté pour troubler et pour fatiguer le monde. Le
reproche est admirable. S’agit-il de faire une loi de police, ou d’organiser la plus sainte
et la plus nécessaire de toutes les libertés ? Quand il ne sera question que de police,
nous ne refuserons aux lois répressives aucun moyen de protéger efficacement la
morale et I’ordre par des condamnations sévéres. Mais si I’on fait une législation de la
pensée, il faut la faire a la taille de Descartes, de Leibnitz, de Newton, de Laplace, non
a celle de Sylvain Maréchal et de Ducray-Duminil. Il importe assez peu que deux mille
ballots de platitudes aillent pourrir chez les libraires ; mais il importe infiniment que le
Discours de la Méthode ne soit pas mis au pilon. Je ne nie pas le danger des mauvais
livres. J’avoue qu’il y a de mauvais livres, et de mauvaises passions, et des faussaires,
et des voleurs, et des assassins. Et j’avoue aussi qu’il y a des prisons et des tribunaux.
Et comme la société est armée du droit de condamner un auteur et de supprimer le
livre aprés la condamnation, aucun esprit sérieux ne croira jamais, ni qu’un auteur
coure au-devant du chatiment et de la ruine pour publier aujourd’hui un livre qui
pourra étre saisi dans la journée, ni qu’une doctrine fausse soit tellement dangereuse,
que quelques centaines d’exemplaires qui pourront circuler en dépit de la police vont
étre plus fort que le gouvernement avec tous ses magistrats et toute son armée. Ces
craintes chimériques et, tranchons le mot, ridicules, qui ne justifieraient pas
I’interdiction d’un pamphlet, sont le prétexte des gouvernements pour défendre / 'Essai
sur les moeurs et [’Esprit des Lois. De méme que, par peur des mormons, qui vont
convertir la France au communisme s’ils préchent seulement une demi-heure, on édifie
une législation des cultes qui, si elle avait existé chez les Romains, aurait empéché le
christianisme de naitre.

Je suis forcé de reconnaitre que 1’état des esprits n’annonce pas la naissance
prochaine d’un culte. Mais cela ne prouve pas qu’il n’en puisse pas naitre, ni surtout
que les religions aujourd’hui reconnues jouissent de toute la liberté dont elles ont
besoin. Entre les défenseurs et les adversaires de ’autorisation préalable, il s’agit
d’une question de principes qui ne peut pas €tre tranchée par des applications
particuliéres. Je ne plaide ni pour les mormons, ni pour les quakers, ni pour les
templiers, ni pour 1’église francaise, ni pour la communauté saint-simonienne. Je ne
sais pas s’il y a, en ce moment, au ministére de I’intérieur, une religion en instance



pour obtenir sa place au soleil. Je dis que si la loi francaise promet la liberté des cultes,
il faut qu’elle la donne. Quand I’Etat avait une religion d’Etat et qu’il disait : hors de
mon Eglise point de salut, il était tyrannique, mais logique. Aujourd’hui qu’il admet la
religion catholique, la religion luthérienne, la religion calviniste, la religion juive, la
religion musulmane, quel droit peut-il avoir de nous déclarer qu’en dehors de ces cinq
ou six religions il ne peut plus y en avoir de bonne ?

Aprés avoir montré la faiblesse ou plutdt I'inanité des objections qu’on nous
oppose, nous ne serions pas embarrassés pour combattre a notre tour I’intervention de
I’autorité civile dans les affaires spirituelles. Nous n’avons qu’une chose a faire pour
cela ; c’est d’invoquer la profonde et incurable incompétence de 1’Etat. On ne
commande pas la foi, on ne la géne pas au nom de I’indifférence. Le représentant d’un
Etat indifférent qui persécute une croyance n’est pas seulement odieux et injuste, il est
ridicule. La plus étrange de toutes les anomalies, ¢’est un magistrat politique chargé de
soutenir que le catholicisme, le luthéranisme, le calvinisme et le judaisme sont quatre
religions excellentes, et que I’Eglise évangélique réformée, qui n’est point salariée par
I’Etat, est une Eglise détestable. L’intervention de 1’autorité civile pour défendre les
deux Eglises protestantes reconnues contre toute Eglise protestante nouvelle34?
semblerait une gageure contre le sens commun, si elle n’était pas la preuve manifeste
que nos lois traitent les religions comme des étrangers auxquels on ne doit rien, qu’on
recoit par nécessité et qu’on soumet a un régime arbitraire, pour n’étre pas incommodé
par leur présence348.

347 En 1844, les deux communions protestantes, pour ne parler que d’elles, seraient, a leur
grande surprise, défendues chez nous contre la dissidence, comme le catholicisme était
défendu contre la réforme au seizieme si¢cle. (Discours de M. Agénor de Gasparin a la
Chambre des députés, 20 avril 1844.)

348 Voir le développement de cette doctrine, avec I’histoire de la liberté religieuse et les

picces a ’appui dans la Liberté de conscience, par Jules Simon, 4¢ éd. Paris, 1857, 1 vol.
in-18.



Un discours de M. le duc de Broglie, prononcé a la Chambre des pairs le 11 mai
1843, mais qui pourrait I’avoir été hier349, caractérise en ces termes, avec la netteté la
plus parfaite, I’état de notre législation et de notre jurisprudence en matiere de cultes,
et les conséquences qui en découlent.

« La jurisprudence parait désormais fixée en sens inverse de la pensée des
rédacteurs de Particle 5 de la Charte.

« Il suit de 1a qu’aujourd’hui, en France, premierement, aucun culte ne peut exister
s’il n’est pas établi par la loi ou autorisé par I’administration, laquelle peut refuser
’autorisation si elle le juge convenable, y mettre telle condition que bon lui semble, et
la révoquer quand elle I’a accordée ; et, secondement, que le culte méme autorisé par

349 Apres la révolution de 1848, quoique la Constitution (art. 7) maintint la distinction des
cultes reconnus et des cultes non reconnus, on put croire un moment que 1’autorisation
préalable était supprimée. M. de Falloux, ministre des cultes, consulté par M. Pilate, sur les
formalités exigées par le pouvoir sous la Constitution nouvelle, pour I’ouverture des
conférences religieuses, lui adressa la lettre suivante :

« Paris, le 27 février 1849.

Monsieur, vous avez appelé mon attention sur les circonstances qui se rattachent aux
poursuites dirigées contre vous au sujet de réunions dans lesquelles vous vous seriez livré a la
prédication, en qualité de ministre d’une des Eglises chrétiennes non reconnues par 1’Etat ; en
méme temps, vous exprimez 1’intention d’ouvrir un lieu de culte et vous me demandez des
directions sur ce que vous auriez a faire pour éviter des difficultés.

En assurant a tous les cultes une égale liberté et une €gale protection, 1’article 7 de la
Constitution n’a pas fait, entre ceux qui sont reconnus par la loi et ceux qui ne le sont pas,
d’autre distinction que celle relative au salaire de leurs ministres.

Le droit que vous revendiquez est donc incontestable, et rien ne s’oppose a ce que vous
professiez librement votre culte, sauf a I’autorité chargée de la police municipale a exercer sur
le lieu dans lequel vous vous réunirez a cet effet, et dans la limite de ses attributions, la
surveillance qui lui appartient en pareille maticre. I1 suffit donc que vous lui fassiez connaitre
les jours, lieux et heures de vos réunions.

Vous savez d’ailleurs que, s’il s’¢élevait des difficultés a leur sujet et que leur caractere vint a
étre mis en doute, ce serait une question d’appréciation qui rentrerait naturellement dans les
attributions des tribunaux ordinaires, et vous auriez a faire valoir devant eux les
considérations de droit et de fait qui militeraient en votre faveur. »

Cette lettre contient une interprétation tres libérale, et en méme temps tres juste de ’article 7
de la Constitution. Elle est d’accord avec les paroles prononcées par le rapporteur, M.
Dufaure, pendant la discussion de cet article, et a 1’esprit qui inspira diverses mesures
législatives de la méme époque, notamment ’article 19 de la loi du 28 juillet 1848 sur les
clubs. Si la doctrine de M. de Falloux avait été¢ adoptée, notre l€gislation des cultes serait
revenue a la loi du 7 vendémiaire an IV (29 septembre 1795), loi relativement libérale, si on
en retranche les dispositions du titre III. Mais la jurisprudence s’est fixée dans le sens opposé,
en maintenant ’application de I’article 291 du Code pénal aux réunions qui ont pour objet
I’exercice d’un culte ; et le décret de 1859, en changeant la juridiction, maintient le droit de
I’Etat contre la liberté des cultes. Les paroles de M. de Broglie sont donc aussi vraies
aujourd’hui qu’en 1843.



I’administration ne peut étre exercé dans une localité quelconque sans la permission de
I’autorité¢ municipale, qui peut refuser cette permission et paralyser par l1a le veeu de la
loi, et I’autorisation de I’administration supérieure.

« C’est 1a I’état des choses.... Je ne vois pas comment il m’est possible de le
concilier avec un article de la Charte qui établit la liberté des cultes.

« Je ne crois pas que quand I’article 5 de la Charte a dit que chacun en France
professait librement sa religion et obtenait pour son culte une égale protection, on ait
entendu dire que chacun professait le culte qu’il lui serait permis de professer.

« Ce n’est pas 1a une liberte€ politique ; c’est I’état de choses qui a toujours existé en
France, avant comme apres la Charte, dans 1’ Ancien régime comme aujourd’hui.

« Je dis qu’en soi les idées de liberté et de prévention sont des idées qui s’excluent
mutuellement. On ne peut pas a mon avis considérer comme établissant la liberté des
cultes, un régime qui soumet le libre exercice des cultes a deux autorisations
préalables.

« Que diriez-vous d’une loi sur les journaux, qui dirait : « La liberté¢ des journaux
existe en France, mais aucun journal ne pourra exister s’il n’est établi par la loi ou
autoris¢ par I’administration, et de plus, il ne pourra étre distribué¢ dans aucune localité
sans la permission de ’autorité municipale ? » Messieurs, nous avons eu autrefois en
France une loi ainsi congue : « Aucun journal ne peut paraitre sans 1’autorisation du
gouvernement » ; mais le gouvernement qui la proposait ne disait pas que c’était une
loi pour établir la liberté des journaux ; il disait que c’¢€tait une loi exceptionnelle, une
loi suspensive de la liberté des journaux... »



§ 2. La liberté de penser, principe de la liberté des cultes.

1. La liberté religieuse implique la liberté de penser. — 2. Toute liberté implique la
liberté de penser. — 3. La science est impossible sans la liberté de penser. — 4. De la
proscription de la liberté de penser. — 5. De la liberté de penser en Europe. — 6. Des

instruments de I’intolérance. — 7. Des causes qui entravent la liberté de penser en
France. — 8. Toute restriction a la libert¢ de penser est un attentat a la dignité
humaine.

1. La liberté religieuse implique la liberté de penser.

Au premier abord, la liberté des cultes parait plus respectable que la liberté de
penser, parce ce qu’elle est la liberté de la foi, tandis que la liberté de penser peut
n’étre que la liberté du scepticisme. Mais ce point de vue est faux ; car puisque la
libert¢ des cultes est la liberté de tous les cultes possibles et non pas d’un culte
déterminé, elle ne peut €tre fondée que sur le droit qu’a la conscience humaine de
former librement et de professer sans entraves ses opinions. Des que la loi est
indifférente aux formes religieuses, elle regarde les religions comme pouvant étre le
produit de la science humaine, et chaque forme religieuse comme pouvant étre le
résultat dogmatique d’une spéculation particuliere. Il est impossible que la liberté de
conscience ne commence qu’avec la forme religieuse, et que la pensée qui cherche
encore ait moins de droits que la pensée qui a trouvé. L’Etat qui n’a plus de religion
d’Etat, n’a ni le droit ni le moyen de distinguer entre la science et le résultat de la
science. Puisque ma croyance doit étre libre, ma méthode est libre : cette conclusion
est évidente ; et la liberté religieuse n’est qu’une contradiction sans la liberté
philosophique. La liberté de croire n’est entiere que quand elle comprend aussi la
liberté de ne pas croire. On ne fait pas a la liberté sa part en matiere de foi ; il n’y a pas
la de terme moyen : il faut qu’une croyance soit imposée, ou qu’elle soit libre.

Beaucoup d’esprits, tolérants par dédain, et faisant I’Etat & leur image, supposent
qu’uniquement préoccupé des intéréts matériels, il laisse vivre en paix toutes les
religions, parce qu’il les sait fausses, et parce qu’il se croit slir de les rendre
inoftensives.

Cette doctrine est ce qu’on a appelé I’athéisme de I’Etat.

L’Etat ne peut pas étre athée. En effet, il a une morale.

Il n’y a pas de Code sans morale. Aucune société¢ humaine ne pourrait subsister, si
elle condamnait 1’assassin a perdre la vie, le voleur et ’adultere a perdre la liberté, et
qu’en méme temps elle professat la doctrine que 1’assassinat, le vol et 1’adultére ne
sont des crimes que par la définition de la loi. Si le condamné n’est qu’un maladroit ou
une victime, le juge et le législateur ne sont plus que des bourreaux. Punir le vol, c’est



la méme chose que de déclarer la 1égitimité de la propriété. Punir I’adultére, c’est
reconnaitre la sainteté du mariage.

Des que la loi humaine est fondée sur la justice, et non pas la justice sur la loi
humaine, c’est qu’il y a un Dieu. Car pourquoi le droit et I’'immuable seraient-ils ?
Tout, dans la nature, est contingent et mobile.

La vérité est que I’Etat ne peut pas étre athée. Il a une religion, quoiqu’il n’adopte
en particulier aucune forme religieuse. Sa forme est la religion naturelle. En d’autres
termes, il est indifférent aux religions positives, mais il n’est pas indifférent a la
religion.

Pourquoi 1’Etat croit-il & Dieu et a la morale, et ne croit-il pas a la révélation, et 4 tel
ou tel dogme particulier ? Parce que 1’existence de Dieu et de la loi morale sont des
vérités communes, que tous les esprits confessent, auxquelles nous croyons par une
impulsion naturelle, et qui sont nécessaires au réglement de la vie et a 1’existence des
sociétés ; tandis que chacun des cultes existants s’appuie sur des démonstrations qui
sont contestées par tous les autres, et qui ne portent en aucune facon le caracteére de
I’évidence.

Du moment que I’Etat a un parti pris sur la religion naturelle et n’en a pas sur les
religions positives, il doit la liberté des cultes et la liberté de penser, c’est-a-dire la
liberté de la foi et la liberté des méthodes.

Supposons que 1’Etat ait un parti pris sur les religions positives, qu’il en admette
une, et que par conséquent il rejette théoriquement les autres : méme dans cette
hypothese, il doit la liberté des cultes. Je le prouve par la nature de la religion et par la
nature de 1’Etat.

D’abord par la nature de la religion. En effet, appartenir a une religion, ce n’est pas
la pratiquer extérieurement ; c’est y croire. Il n’y a que la foi qui sauve. J’aurai beau
aller a I’église, fléchir les genoux, édifier la congrégation ; si je ne crois pas, toute
cette hypocrisie tournera a ma honte dans ce monde, et & ma condamnation dans
’autre.

Je le prouve aussi par la nature de I’Etat, qui est institué pour me faire jouir de ma
liberté, en me protégeant contre la violence, et non pas pour opprimer ma liberté, et
faire de moi une machine. L’Etat ne peut jamais demander a ma liberté que le sacrifice
strictement nécessaire a la garantie de la liberté qui me reste. Donc les cultes doivent
étre libres, méme sous une religion d’Etat. Donc la pensée doit étre libre sous toutes
les constitutions. Car la libert¢ des cultes est a la libert¢é de penser ce qu’une
conséquence est a son principe.

2. Toute liberté implique la liberté de penser.
Pourquoi demandons-nous la liberté politique ? Parce qu’ayant été créés libres, nous

ne voulons pas déchoir, et parce que nous ne pourrions pas déchoir sans souffrir. C’est
a la fois une question de droit et une question de bonheur.



Quant au droit, si nous en cherchons la source, il est impossible de ne pas la voir
dans notre intelligence. Dieu a fait deux sortes de créatures, les unes pour la liberté, les
autres pour la fatalité. A celles qu’il a destinées pour subir les lois de la nature sans
leur résister, sans les modifier, il a refusé la conscience ; mais a I’homme, il a donné a
la fois la pensée et une force libre. Ce sont deux attributs si nécessaires 1’un a 1’autre,
que la pensée serait un supplice sans la liberté, et que la liberté ne se congoit méme pas
sans la pensée. Nous Oter la liberté a nous qui pensons, ou abétir notre pensée, a nous
qui avons €té créés libres, c’est le méme sacrilége envers nous, le méme attentat contre
Dieu. Quand, par des circonstances indépendantes de la volonté des hommes, notre
intelligence manque de force, notre liberté et notre droit a la liberté sont suspendus.
C’est ainsi que 1’enfant porte un joug, jusqu’a ce que son intelligence soit formée ; que
I’idiot et le fou sont soumis a des tuteurs ; que le sauvage et les peuples dont la
civilisation est incompléte ont besoin d’étre trés gouvernés. Cet assujettissement
devient légitime par I’impuissance intellectuelle de ceux qu’on y soumet ; mais cette
impuissance, dans 1’enfant, n’est que temporaire ; dans I’adulte, elle est contre nature.
La piété envers Dieu et envers les hommes nous oblige a la combattre : comment
admettre un seul instant qu’une institution humaine travaille & nous rendre incapables
de la libert€, tout expres pour nous en rendre indignes ?

L’Etat, qui a toujours besoin d’étre nécessaire pour étre juste, n’a de droit contre
moi que quand ma liberté devient oppressive pour la liberté d’autrui ; c’est dans
I’intérét de la libert¢ commune qu’il entrave une liberté particuliere. Quand il s’agit
d’une fonction politique, comme par exemple, de modifier la loi commune, ou d’élire
un magistrat, I’Etat me préside, me trace des régles, il représente tout ce qui a été
reconnu juste, et tout ce qui ne saurait €tre modifi€ sans péril par les volontés
particulieres. Quand j’entre dans le comptoir et dans 1’atelier, pour des intéréts dont le
caractére est moins général, ’Etat est moins nécessaire ; il doit donc étre moins
présent. Dans ma maison, j’échappe completement a la puissance publique ; elle
expire a mon seuil, parce qu’elle n’a plus rien a protéger au-dela. De quel droit
pénétrerait-elle dans mon ame, elle qui ne peut pas méme franchir la porte de ma
demeure ? Pourquoi se placerait-elle entre moi et mon Dieu ? Qui lui a donné la
mission d’arréter ma priere, de troubler ma recherche, d’obscurcir ma raison et ma
conscience ? Cet attentat contre la liberté¢ du dedans est de tous les attentats le plus
grand ; car il est le seul qui touche a mon essence. Voler mes biens, enchainer mes pas,
détruire méme mon corps, ce n’est pas me changer, me mutiler dans ce que je suis.
Mais c’est violer le dernier sanctuaire, que d’imposer des lois humaines au sentiment
et a la pensée.

Il ne faut pas que les esprits positifs qui se glorifient de ne pas sentir les besoins
spirituels, viennent ici soutenir que la libert¢ de penser n’est pas nécessaire au
bonheur, qu’il suffit d’€tre libre dans ses affaires et dans ses plaisirs, et de ne pas étre
condamné a des manifestations hypocrites. Il est vrai que certains hommes se servent
moins que d’autres de leur esprit, que les besoins et les jouissances intellectuelles ne
sont pas a la portée de tous, et qu’il faut étre, si on I’ose dire, quelqu’un, pour sentir la
joie de chercher librement, d’exposer sans aucune entrave ses idées et ses découvertes,



de porter dans d’autres esprits les nouvelles lumicres qu’on a dérobées a la science, et
d’appeler le controle d’une intelligence égale ou supérieure. Quand les chefs du P.
André lui prescrivirent de renoncer a Malebranche, il souftrit une douleur dont tout le
monde n’est pas en état de se rendre compte ; et peut-&tre sa souffrance aurait-elle été
plus grande encore, s’il avait été Descartes. L’homme est a la fois une ame et un
corps ; quelques hommes sont surtout un corps, et d’autres sont surtout une ame. Ce ne
sont pas ceux dont les droits et les intéréts sont les moins sacrés.

3. La science est impossible sans la liberté de penser.

L’esprit humain est le plus souple et le plus puissant des instruments ; mais on ne
doit jamais le détourner de sa voie. Un homme vulgaire fait passablement la chose a
laquelle il est propre ; un homme de génie fera mal ce qu’il n’était pas destiné a faire.
Il y a dans le monde de grandes chutes d’eau qui font bouillonner les fleuves dans les
déserts sans aucun profit, et qui mettraient de puissantes machines en mouvement, si
I’industrie humaine y avait pourvu. De méme plus d’une grande intelligence se perd
sans se connaitre, parce que la culture lui a manqué, ou parce qu’elle n’a pas pu suivre
sa vocation. C’est quelquefois cet exces de puissance qui trouble toutes les fonctions
d’un esprit, en le rendant incapable des petites choses : on ne sait si on voit un idiot ou
un homme de génie, et, dans le fond, on voit ’'un et ’autre, c’est-a-dire un homme de
geénie hors de sa place. Ceux qui ont I’habitude de 1’éducation publique savent que tel
enfant qui paraissait stupide dans ses humanités, se réveille tout & coup, et devient une
capacité exceptionnelle dés qu’il a touché aux mathématiques. Un bon maitre est celui
qui devine les aptitudes, et qui, méme dans un ordre d’¢tudes détermin€, n’enchaine
pas toutes les intelligences aux mémes méthodes. Il y a des créatures qui ne passeront
jamais par le méme chemin que moi, et qui, pourtant, toucheront tous les mémes
points, verront toutes les mémes vérités. Il n’est pas aussi vrai qu’on veut bien le dire,
que les esprits trouvent leur niveau comme les liquides ; et 1’observateur le plus
médiocre a connu plus d’une fois en sa vie des esprits qui auraient pu étre grands, et
dont la force demeurait ignorée et perdue.

Les mémes réflexions s’appliquent a I’histoire générale. Quand on regarde en gros
le Moyen-age, et qu'on le compare au seizieme si¢cle, au dix-septieme, au dix-
huitiéme, on a peine a s’expliquer tant de stérilité suivie de tant de fécondité. L esprit
humain était pourtant le méme, et la nature n’était pas plus avare de grands hommes.
Saint Thomas, pour ne citer que le plus illustre, a dépensé une force extraordinaire
pour aboutir a bien peu de doctrine. Que leur manquait-il, a ces savants si pleins
d’ardeur et de curiosité, si clairvoyants, si téméraires, dévoués a la science jusqu’a la
mort ? Il leur manquait la liberté. L’originalité étouffait sous une reégle inflexible ; elle
périssait sans produire autre chose pour I’humanité que le spectacle de ces efforts
surhumains. Ces géants étaient condamnés, comme les convicts d’Angleterre, a
tourner la meule d’un moulin qui n’avait rien & moudre.

On avait renfermé ’esprit humain dans un syllogisme. Il allait sans cesse de la
majeure a la conclusion, sans pouvoir ni étendre la majeure, ni changer la conclusion,



ni sortir de cette abrutissante méthode. Dés 1’école, on lui enseignait qu’Aristote avait,
quatre cents ans avant notre ¢re, creusé le sillon que I’humanité devait désespérément
parcourir apres lui jusqu’a la consommation. On lui taillait dans Aristote un Aristote
orthodoxe, qui était pour lui tout Aristote, toute la logique, et toute la science. Il n’était
pas méme permis de regarder a c6té. Les gouvernements trouvaient leur compte a cette
unité de méthode, et I’Eglise encore plus ; car le caractére propre de la déduction étant
de développer indéfiniment le contenu d’un principe, on se croyait suffisamment
rassuré contre toutes les nouveautés possibles par cet acharnement de I’esprit humain a
toujours déduire, et a ne jamais imaginer. Il y avait en circulation une petite somme de
principes acceptés par I’Eglise et par 1’Etat, et sur lesquels on s’exercait avec la plus
merveilleuse subtilité et la plus implacable stérilité. Tout tendait a cette concentration
dans le rien : ’Eglise, la royauté, le clergé, I’aristocratie. On criait sur tous les tons a
I’humanité de ne regarder qu’en arriére ; « car si quelque chose se dérangeait dans
I’ordre établi, I’humanité périrait : le systétme du monde tenait a un souffle ! »
Nouveauté ¢tait synonyme d’impiété. Il n’y avait contre la nouveauté ni assez
d’anathémes ni assez de bourreaux. La théologie, la philosophie, la politique,
I’histoire, la jurisprudence, tout se résumait dans ce grand mot : « immobilité ! » —
Cette immobilité systématique de la pensée laissait la place libre a la passion et aux
¢gorgements.

Sans doute, il y a une part a faire a la routine. Toute éducation a I’inconvénient de
conduire les esprits par des chemins déja fréquentés. Il est indispensable qu’il en soit
ainsi, a moins de réver comme J. J. Rousseau un instituteur de génie pour chaque
¢leve. La supériorité de I’éducation moderne, c’est qu’elle enseigne toutes les
méthodes, sans en interdire aucune par suite de préoccupations €trangeres a la science,
et que, par les humanités, elle met les esprits en communication directe avec les plus
grands si¢cles de la pensée. C’est une ornicre, il est vrai, mais une orni¢re creusée par
le génie. Cet apprentissage n’a pas pour but d’enchainer les intelligences a une
méthode, mais de leur inspirer le goit et de leur fournir les moyens de travailler sans
lisiéres, sur un terrain de leur choix, avec une méthode a leur main.

Ce qui fait précisément la différence de I’écolier et du maitre, c’est que ’écolier
essaie sa force en suivant 1’orniére, et que le maitre se sent libre d’en tracer une
nouvelle. Quand il a trouvé son but et sa méthode, il s’étonne lui-méme de la rapidité
de ses progres, peut-étre apres de longs désespoirs. S’il foule le premier un sentier
inconnu,

Avia Pieridum peragro loca3s0 ;

qui donc pourrait se méler de sa route ? C’est comme si un aveugle conduisait un
voyant. Il y a un rapport naturel entre la force intellectuelle et I’objet intelligible ; mais
c’est seulement par 1’effort personnel et libre que ce rapport s’établit.

L’aventure de Galilée est tragique. Elle parle a I’'imagination. Ce grand homme qui
voit la terre tourner, et que des juges imbéciles condamnent a demander pardon, est un
des plus frappants exemples de I’oppression de I’esprit par la force. Mais cet exemple

350 Lucréce, 1. IV., v. 1.



est de tous les jours. Les hommes s’acharnent tous les jours contre ’esprit. Ils font la
guerre, une guerre incessante, a 1’originalité, a la découverte. S’ils n’ont plus, comme
les juges de Galilée, des textes a opposer aux philosophes, ils leur opposent ce qu’il
leur plait d’appeler le sens commun, et ce qui n’est en réalité que le convenu et la
routine. Si petit qu’on soit, quand on croit avoir saisi une vérité, on regarde de bien
haut les gens qui ne veulent pas que la vérité soit vraie, parce qu’elle géne leurs
combinaisons, ou qu’elle ne se trouve pas dans leurs formules. La science est difficile :
tout le monde doit 1’aider ; elle est sacrée : tout le monde doit étre en respect devant
elle. La religion la plus profonde, en tragant 1’idéal du bonheur parfait, le définit ainsi :
« Voir Dieu face a face, c’est-a-dire la vérité sans voile. » Hélas ! notre part de
puissance a chacun est bien petite ; il nous faut bien du temps et bien des secours pour
voir quelque chose. Il est bien dur de mourir si tot, quand on commence a trouver sa
voie, a disposer de son instrument, si la mort ne nous met pas, comme 1’esperent les
catholiques, et comme je 1’espere, a méme de la vérité. Si les hommes comprenaient la
grandeur, et la nécessité, et les ravissements de la science, au lieu de se détourner a des
niaiseries, au lieu de courir aprés un titre ou un portefeuille, au lieu de se livrer des
batailles acharnées pour des intéréts d’un jour, ils conspireraient ensemble, de toutes
leurs forces, et de tous leurs esprits, pour dissiper les erreurs, pour conquérir un
nouveau secret, pour entrer plus profondément dans les causes et dans les essences.
Voila ce qui est solide et vivifiant ! ce qui est humain ! ce qui nous rend dignes d’étre
les spectateurs et les coopérateurs de Dieu ! Faites des lois pour aider, pour vivifier,
pour récompenser I’intelligence ! N’en faites pas pour 1’enchainer ! N’usez pas la
force de la loi a diminuer la force humaine ! La premicre de toutes les libertés, la plus
simple, la source des autres, la source du droit, c’est la libert¢ de penser. Faut-il que,
pour avoir dévoilé aux hommes les secrets du ciel, les hommes aient fait mettre
Galilée a genoux !

4. Proscription de la liberté de penser.

Il n’est pas nécessaire de remonter au Moyen-age pour voir des libres penseurs
persécutés. Voici tout a la fin du seizieme si¢cle, un auteur condamné a mort pour
propos injurieux contre le roi. L’Estoile raconte ainsi cet événement, qui est loin d’étre
un exemple rare3s! : « Le samedi 22 novembre 1586, maitre Francois Lebreton, avocat
au parlement, natif de Poitiers, par arrét de la cour du parlement de Paris, fut déclaré
atteint et convaincu du crime de Iése-majesté, et, comme séditieux et perturbateur du
repos public, pendu et étranglé en la cour du palais, devant le mai. Et ce, a raison d’un
livre qu’il avait composé et fait imprimer a Paris, auquel il avait inséré plusieurs
propos injurieux contre le roi, le chancelier, les présidents et conseillers de la cour,
dont les copies furent prises chez Giles de Carroy, imprimeur, demeurant en la rue
Saint-Jean de Beauvais ; et lui et son correcteur faits prisonniers, fustigés au cul de la
charrette, et bannis pour neuf ans du royaume de France. Lesdits livres briilés sous la

351 p I’Estoile, journal d’Henri III, coll. Michaud, 2¢ série, t. I, premiére partie, p. 209.



potence, et tous les biens dudit Lebreton acquis et confisqués au roi. » Le supplice de
Vanini, condamné a la peine du feu pour crime d’athéisme par le parlement de
Toulouse, est du 19 février 1619. Dans le cours du dix-septieme et du dix-huitiéme
siecle, les parlements se bornérent presque toujours a faire lacérer et briler les livres ;
mais il y a des exemples de décrets d’ajournement personnel, et méme de
condamnations flétrissantes prononcées contre les auteurs. Helvétius, qui ne se sentait
pas de golit pour le martyre, publia en 1759 jusqu’a trois rétractations ou désaveux de
son livre de [’Esprit. L’abbé Raynal fut décrété¢ de prise de corps pour
son Histoire philosophique des Deux-Indes, et obligé de s’enfuir en abandonnant tous
ses biens. L’arrét du parlement est du 25 mai 1781352, Quelques années auparavant, un
écrivain obscur, Delisle de Sale, auteur d’un trés médiocre ouvrage, intitulé
la Philosophie de la nature, fut condamné par le Chatelet au bannissement perpétuel et
a la confiscation. Il en appela au parlement, qui le condamna seulement a étre
admonesté, ce qui était une peine infamante. On ne relira pas, sans une sorte d’effroi,
quelques détails de la procédure du Chatelet3s3 : « A midi, M. Delisle a été conduit a la
salle du conseil pour subir son dernier interrogatoire. Il avait préparé un discours pour
sa défense : on ne lui a pas permis de le lire... Voici les chefs d’accusation principaux :
« 1° Vous avez dit, dans une ¢épitre dédicatoire, qu’il faut toujours finir par adorer
Palmyre et par suivre la nature. Cela tend au spinozisme ; cela réduit les lecteurs a
rejeter toute autre loi que la loi de la nature ; 2° Vous avez avancé qu’il était
impossible a ’homme d’avoir des idées claires sur I’essence de Dieu, et qu’il fallait se
contenter de I’adorer en silence... 4° Vous avez dit qu’il y avait des moments de
fermentation dans un Etat ou chaque citoyen prenait un caractére et ou les rois
n’¢taient plus que des hommes... 5° Vous avez os€¢ dire que les quatre vertus
cardinales pourraient se réduire a une seule... » L’accusé s’est retiré. On a été¢ aux
opinions : les premiceres voix ont été pour condamner M.
Delisle ad omnia citra mortem : cette formule désigne le fouet, la marque et les
galeres perpétuelles. Cet avis a été propos¢ avec chaleur. Ensuite, on a opiné a ce que
I’auteur fit condamné au carcan, a faire amende honorable en chemise et une torche a
la main, devant le portail de Notre-Dame, ensuite banni a perpétuité. Cet avis,
longtemps discuté, a été sur le point de prévaloir...354 »

Les libraires étaient encore plus maltraités que les auteurs. Au dix-septieéme siccle
on pendit un libraire pour avoir publi¢ /e Custode du lit de la reine355 ; au dix-huitieme
siécle, on condamna un libraire a la détention perpétuelle, comme suspect d’avoir

352 0On dit que ce fut le roi lui-méme qui, ayant lu par hasard un volume de /’Histoire
philosophique des Deux-Indes, ordonna au parlement de poursuivre. Il se trouva que le
chancelier et M. de Vergennes avaient souscrit chacun pour un exemplaire.

353 Correspondance littéraire de Grimm, t. IX, p. 312 sqq.
354 Delisle de Salles est mort en 1816.

335 ¢f. Alexis Monteil, Histoire des Frangais, etc., 4¢ édit., t. IV, p. 344.



voulu imprimer un mémoire sur « les troubles de France ». 356 Je me borne a ces deux
exemples, parce que les exemples sont connus et innombrables.

Outre les parlements, dont le pouvoir était a peu pres discrétionnaire, les auteurs
avaient a craindre encore le lieutenant de police, le ministre de Paris, le directeur
général de la librairie et le chancelier. Rien n’était plus commun que de mettre un
auteur a la Bastille. Le ministre de Paris embastillait un auteur ou I’exilait, avec autant
de facilité qu’en mettait le parlement a faire lacérer un livre. Quand Louis XVI fit de
son propre mouvement arréter Beaumarchais pour une trés médiocre chanson contre
I’archevéque, il ne lui accorda pas les honneurs de la Bastille, il ’envoya dans une
maison de correction, a Saint-Lazare, dont le nom méme était infamant357. On ¢était
alors en 1785, et I’auteur du Mariage de Figaro n’avait pas moins de cinquante-trois
ans. Voltaire fut obligé a plusieurs reprises de quitter la France, et il demanda
vainement pendant de longues années 1’autorisation de revenir a Paris. J. J. Rousseau,
aprés la publication de /’Emile, fut décrété de prise de corps, et réduit a quitter Paris en
toute hate. Il erra sous un nom supposé, chassé successivement du territoire de Berne
et de celui de Neuchatel3’®. Son homonyme, J. B. Rousseau, fut condamné au
bannissement perpétuel, par arrét du parlement, le 7 avril 1712, « pour avoir composé
et distribué des vers impurs, satiriques et diffamatoires ». C’est en allant au donjon de
Vincennes, rendre visite a Diderot prisonnier?>, que Jean-Jacques avait écrit la
prosopopée de Fabricius. Un écrivain, aujourd’hui oublié, trés célebre au siccle
dernier, Linguet, fut mis a la Bastille sous le ministere de M. de Vergennes3¢0, et le
bruit courut qu’on 1’avait pendu dans sa prison. Le procédé paraissait violent, mais il

356 Arrét du parlement de Bretagne, 3 avril 1768.

357 Beaumarchais fut arrété au commencement de mars 1785. Le bruit courut que le roi

avait voulu le mettre a Bicétre, et que M. de Breteuil 1’en avait détourné.

358 Larrét est du 9 juin 1762. Le 18, Rousseau fut condamné a Geneve. En méme temps
parut un mandement de I’archevéque de Paris contre [’Emile. « L’archevéque répond a
Rousseau par des passages de 1’Ecriture, dit Grimm dans sa Correspondance, et 1’avocat
général (Joly de Fleury), par un décret de prise de corps. L’une et I’autre fagon de répondre est
également solide, mais celle du prélat est plus honnéte. »

359 Crest apres la lettre sur les aveugles, imprimée en 1749, que Diderot avait ¢t¢ mis au

donjon de Vincennes « pour quelques traits personnels, dont Mme Dupré de Saint-Maur et M.
de Réaumur furent choqués. » Cf. J. J. Rousseau, les Confessions, partie 11, livre VII, Musset-
Pathay, t. XV, p. 117. Ed. Hachette, t. VIII, p. 247.

360 ¢ 26 septembre 1780.



ne paraissait pas complétement invraisemblable3¢!. Un auteur, pour le moindre livre,
pour une chanson, pour un couplet, appartenait a la police, comme les comédiens et les
filles de joie. Tous les officiers de police, tous les gens du roi, tous les tribunaux, tous
les ministres avaient le droit de le mander devant eux pour I’admonester, de 1’exiler de
Paris ou méme de France, de le mettre en prison, de le faire condamner a I’amende, au
carcan, aux galeres, de le faire pendre comme Anne Dubourg, ou briler comme
Etienne Dolet et Vanini, ou ruiner et déporter comme 1’abbé Raynal. Il y avait en outre
les lettres de cachet qui pouvaient étre obtenues pour une injure particuliere par un
grand seigneur ou par une courtisane. Peu s’en fallut que la Clairon ne fit mettre
Fréron au Fort-’Evéque362. Enfin, il y avait les mandements, la censure cléricale qui
aboutissait le plus souvent a quelque sévice du bras séculier. On écrivait sous le baton.

5. De la liberté de penser en Europe.

Nous croyons aujourd’hui que nous sommes libres, au moins dans notre pensée et
dans I’expression de notre pensée. C’est méme dans cet affranchissement de
I’intelligence que nous faisons surtout consister le caractére des temps modernes. Mais
souvenons-nous du précepte de Socrate, que la pire ignorance est celle qui s’ignore
elle-méme, et prenons garde qu’on ne puisse dire aussi de 1’état de nos esprits que la
pire servitude est celle qui se prend de bonne foi pour la liberté. Nous disions tout a
I’heure que le Moyen-age n’est pas mort dans nos lois et dans nos mceurs, puisque
nous avons encore des corporations, des douanes, des priviléges, tout un arsenal de
lois prohibitives sans nécessité : il nous reste a rechercher aussi s’il ne reste rien du
Moyen-age dans nos €coles et en nous-mémes ; si le chimiste a tué 1’alchimiste, si le
médecin a tué le mire, et si le philosophe, a force d’avoir écouté Descartes, se souvient
assez « de ne recevoir jamais aucune chose pour vraie qu’il ne la connaisse
évidemment étre telle363. »

361 On lit dans les Mémoires secrets sous la date du 19 décembre 1780 : « Il court un bruit
sinistre, malheureusement trop accrédité, sur le compte de M. Linguet. C’est qu’il a ét¢ pendu
au lieu de sa translation. (On le croyait aux iles Sainte-Marguerite.) Ce supplice, infligé sans
aucune formalité légale, fait frémir d’indignation, et ne peut se croire sous le regne d’un roi
qui vient d’abolir dans ses Etats les derniers vestiges de la servitude. » Les mémes Mémoires
racontent, a la date du 22 décembre 1781, que le bruit se répandit qu’un nommé Jacquet avait
été pendu a la Bastille, comme auteur d’un mémoire contre la reine, publié¢ en Angleterre. Il
est plus que probable que ce bruit était sans fondement ; mais, sous un gouvernement régulier,
de pareils bruits ne se répandent pas. Ils sont trés fréquents dans les mémoires sur I’histoire de
France. En voici un, par exemple, qui se trouve dans Barbier, sous la date du mois de juin
1749 : « On dit que le bourreau est entré¢ a la Bastille, et ’on compte que ¢’est pour le sieur
Sigorgne, qui était un homme dangereux. En effet, on ne parle plus de lui, etc. »

362 Correspondance littéraire de Grimm, t. IV, p. 201.

363 Descartes, éd. Jules Simon, 1844, p. 12.



Un pays libre en matiere de philosophie, c’est celui ou la pensée et 1I’expression de
la pensée ne sont entravées ni par les lois, ni par les meeurs. A ce compte, quelle est en
Europe I’étendue du territoire de la philosophie ? Il en faut d’abord retrancher la
Suéde, dont la littérature actuelle ne nous est connue que par quelques romans
agréables, ce qui n’est pas une preuve de fécondité ni par conséquent de liberté, et dont
I’intolérance religieuse a si tristement retenti en Europe dans ces derniéres années. Un
pays dans lequel on ne peut pas abandonner la religion de I’Etat sans étre mis hors la
loi, est un pays ou on ne connait pas le premier mot de la liberté intellectuelle. Il est
douloureux que de telles lois subsistent, et qu’au lieu de les laisser dormir comme ces
vieux instruments de torture que la rouille dévore au fond des musées, on les applique,
a la honte de la civilisation, au milieu du dix-neuvieme si¢cle, dans la capitale d’un
grand royaume, en pleine paix intérieure, sans aucun de ces prétextes de raison d’Etat
qui inspirent aux gouvernements absolus tant de dédains pour la liberté. Mais le
comble, c’est de voir cet entétement dans les lois barbares se produire par la volonté
des chambres, et les représentants librement ¢lus d’un pays refuser a plusieurs reprises
une liberté que le roi leur offre. Dans le cours ordinaire des choses, ce sont les députés
d’un pays qui défendent la liberté, parce qu’ils en sentent la douceur, et le pouvoir
exécutif qui lui résiste, parce qu’il en voit les difficultés.

Nous ne compterons pas non plus sans doute parmi les pays ou on peut penser et
parler librement, la Russie. La constitution politique de la Russie est 1’absolutisme le
plus absolu. Nulle garantie, nulle institution de liberté ; tout dépend de la volonté du
prince, qui n’est pas méme géné, comme ailleurs, par la tradition. Il y a en Russie
assez d’aristocratie pour que le paysan souffre, pas assez pour que le tsar rencontre un
obstacle. Ces seigneurs, qui peuvent étre brisés a chaque instant, sont inutiles pour la
liberté publique, et détruisent toute liberté privée. On assure qu’a ’université de
Moscou les professeurs ont une grande latitude d’enseignement ; ¢’est donc qu’on les
laisse parler par dédain, comme on oublierait un baril de poudre dans une maison toute
construite en pierres et en fer. L’histoire de Lermontoff, et de Pouchkine, le peu qui
nous arrive d’ouvrages écrits en russe par des Russes, le caractére exclusivement
littéraire et frivole de leurs productions, les entraves imposées a la presse, 1’ensemble
du gouvernement et de I’administration prouvent assez que la pensée est enchainée en
Russie, comme les corps. Quand nous ne saurions rien de ce pays, sinon que le servage
y a subsisté jusqu’au présent regne, ce serait assez pour affirmer que la philosophie n’y
a pas pénétré. Il est vrai que plusieurs religions ont en quelque sorte droit de cité dans
ce vaste empire ; mais il est vrai aussi que la Russie est soumise a une religion d’Etat.
Le caractére purement politique de cette institution, son origine a la fois récente et
suspecte ne préservent pas le peuple du fanatisme, car la complaisance de 1’esprit
humain est inépuisable, et on le voit tous les jours se passionner pour des contes qu’on
n’oserait pas faire a de petits enfants. Sans cet attachement du peuple a la religion
grecque orthodoxe, on serait tenté de ne voir dans le saint synode composé en majorité
d’aides de camp et de généraux, qu’un bureau de police. Ce rouage administratif
maintient I’unité dans les croyances quand cela convient a la politique ou au caprice de



I’empereur, comme le conseil de guerre veille au maintien de la discipline et a la
régularité des manceuvres et des exercices de I’armée.

Passons par-dessus la Turquie pour arriver a I’ Autriche. L’ Autriche ne représente
pas dans le monde le principe de la libert¢ d’examen. Elle a autre chose a faire que
d’émanciper la pensée humaine. Le concordat conclu entre 1’ Autriche et le pape le 18
aot 1855 est le contrepied exact de ce qu’on appelle en France les libertés de 1’Eglise
gallicane. Ainsi les communications du saint-si¢ge avec le clergé et le peuple sont
déclarées absolument libres3¢4 ; les évéques publient leurs mandements, et gouvernent
leurs dioceses avec une indépendance sans limites36S ; ils célebrent des conciles
provinciaux et des synodes diocésains, et en publient les actes, sans aucune
participation du pouvoir civils366, [’enseignement dans toutes les écoles est conforme
a la doctrine catholique3¢7, et soumis a 1’inspection ecclésiastique36s. Les €veéques ont
le droit de censure sur les livres3%9 et sur les fideles370. Les causes relatives au mariage
(a I’exception de celles qui ne concernent que les effets purement civils) sont décidées
par le juge ecclésiastique3’!. Enfin, Particle 16, qui regarde particulierement la liberté
de penser, est congu en ces termes : « L’auguste empereur ne souffrira pas que I’Eglise
catholique, sa foi, sa liturgie, ses institutions, soient outragées ni en paroles, ni par des
actes ni par des €crits ; il ne souffrira pas non plus que les évéques et les prétres soient
en aucune maniere empéchés dans ’exercice de leur charge, surtout en ce qui touche a
ce qu’ils auront a faire pour la défense et la conservation de la doctrine, de la foi ou
des meeurs. »

Un petit livre a été, au dix-neuvieme siécle, le plus redoutable ennemi de
I’ Autriche : on peut le remarquer a I’honneur des lettres, que la cour de Vienne ne
reconnait peut-étre pas pour une puissance. C’est une triste destinée pour ce
gouvernement et pour ce peuple, de s’étre fait de Silvio Pellico un ennemi immortel.
L’Europe ignorante hésiterait peut-étre dans ses jugements sur la politique de
I’ Autriche sans ce cachot ou a si longtemps souffert le doux et héroique auteur de
Francoise de Rimini. Voila bien le roseau pensant, plus fort que ce qui le tue.

364 Concordat, art. 2.
365 Art. 3 et 4.

366 Art. 4, § 5.

367 Art. 5.

368 Concordat, art. 8.
369 Art. 9.

370 Art. 11.

371 At 10.



On se consolerait de la Russie, a cause de I’esclavage et de la Sibérie, de 1’ Autriche
a cause du Spielberg, de I’Espagne a cause des souvenirs de I’Inquisition ; mais que la
terre nourriciere de la république romaine, que le pays de la musique et de la peinture,
de la poésie et du soleil, que cette riante et vaillante Italie, reine si longtemps par les
armes, et plus tard par la politique et par le génie, vaincue par elle-méme, par ses
déchirements intérieurs avant d’€tre subjuguee, et si grande dans son abaissement par
la persistance et la vigueur de son patriotisme ; que la patrie de Cicéron, de Dante et de
Savonarole ne puisse plus méme penser, voila ce qui crie vengeance contre notre grand
siecle de lumieres372. Une partie de I’Italie est a I’ Autriche ; une autre, la plus belle !
au roi de Naples. On ne peut guere attendre la liberté philosophique du gouvernement
pontifical. C’est beaucoup qu’il exerce doucement le despotisme. Ce jeune enfant,
baptis€ par surprise, et enlevé par force a son pere et a sa mere, a €t€ un épisode triste
et inattendu du gouvernement de Pie IX. Une telle violence faite a la famille en méme
temps qu’a la conscience n’était plus dans les moeurs de la cour de Rome, mais elle
était, & coup sar, dans la lettre et dans ’esprit de la constitution politique des Etats de
I’Eglise. A Florence, la lecture de la Bible par un catholique est un crime puni par
I’emprisonnement ou le bannissement. Reste donc, pour toute la péninsule, le Piémont,
pays de liberté et de gouvernement représentatif, ou le pouvoir civil reste laique,
quoique le premier mot de la constitution consacre 1’existence d’une religion d’Etat :
Les livres, les journaux et la parole ont 1a, au pied des Alpes, entre 1’ Autriche et Rome,
quelques lieues carrées de liberté. Au-dela commence le cordon sanitaire de la police,
a travers lequel la vérité la plus inoffensive ne saurait passer sans estampille.

Ainsi la liberté¢ philosophique est resserrée dans trois pays de 1’Europe
I’Allemagne, moins les pays de domination autrichienne, I’ Angleterre et la France,
avec la Belgique et la Suisse, deux terres frangaises. Voila tout I’empire de la liberté, il
faut voir si elle est entiere dans ces bornes étroites.

L’Allemagne est tellement divisée que pour savoir ce qu’il y a dans chaque Etat de
liberté religieuse, de liberté de la presse et de liberté philosophique, il faudrait prendre
I’une apres ’autre toutes les constitutions. La liberté religieuse n’y est pas entiere dans
les meceurs : ce qui le prouve, c’est la pétition récente des marchands de Hambourg,
demandant qu’il soit défendu aux Juifs de faire le commerce. Elle n’y est pas enticre
dans les lois : je ne citerai pour le prouver, que la persécution de I’Irvingianisme, qui
ne remonte pas au-dela de quelques années. En 1855, la Baviére a condamné a
I’internement tous les irvingiens (cinq prétres catholiques et quarante-neuf laiques). En
1857, a été publi¢ un acte du gouvernement bavarois qui menace du bannissement ou
de I’internement tous ceux qui a I’avenir se rattacheraient a cette secte « ou seraient

372 Ceci était écrit avant les mémorables événements qui ont rendu I’Italie a elle-méme. Je
le laisse subsister. Il est bon, en possession de la liberté, de se souvenir qu’on est séparé de
I’oppression par si peu de temps. Je laisse aussi subsister ce qui a trait a 1’Allemagne. Elle
marche rapidement, sous la domination de la Prusse, a ['unité politique ; mais elle est encore
loin de I"uniformité dans les lois et dans les mceurs.



suspects de la favoriser ». 373 Je pourrais multiplier les exemples, mais ceux-la
suffiront pour montrer qu’il reste encore dans les Etats allemands beaucoup de liberté
religieuse a conquérir. La liberté de la presse est fort limitée en Prusse, si tant est
qu’on puisse dire qu’elle existe.

Comment peut-il y avoir une trés grande liberté philosophique dans des pays ou la
liberté de la presse est restreinte, et la liberté religieuse trés incomplete ? Cela
ressemble a une contradiction, et pourtant cela est. On congoit a la rigueur qu’un
gouvernement veuille étre maitre des journaux, qui sont des pamphlets quotidiens, et
laisser aller la librairie en liberté ; qu’il surveille les €glises, et ne s’inquicte pas des
chaires de haut enseignement ; en un mot, qu’il laisse penser, et ne permette pas
d’agiter. Il faudrait le tout ; ce serait plus logique, meilleur pour la pensée, et méme
pour le pays ; mais c’est déja une grande chose que I’ample liberté¢ qui existe dans les
régions ¢€levées de la spéculation. Quelle que puisse étre en tout le reste la conduite de
la Prusse, il faut la louer d’avoir ouvert a toutes les doctrines sérieuses les chaires de
Kceenigsberg et d’Heidelberg, et d’avoir laiss€ publier et répandre sans aucune entrave
les ceuvres de Kant, de Hegel, de Fichte et de Shelling. Il y a d’ailleurs un caractere
trés frappant et trés honorable de la nation allemande ; c’est son goiit pour la liberté
dans les recherches philosophiques. Deés qu’on ouvre un philosophe allemand, on
s’apercoit non seulement que les institutions de son pays lui laissent la liberté, mais
encore qu’il en use si naturellement, si instinctivement, qu’il ne lui parait méme pas
possible d’étre guidé dans ses affirmations ou dans ses négations par autre chose que
par la vérité. C’est ce qui fait lire avec fruit méme les écrits dont on repousse la
doctrine générale ; car la bonne foi a une grace qui attire, et 1’absence de toute
préoccupation intéressée produit toujours une certaine originalité. On s’instruit dans le
commerce d’un esprit médiocre qui se montre tel qu’il est, parce qu’apres tout, c’est
un homme ; tandis que ces beaux esprits qui répetent une lecon et qui jouent un role,
ne nous apportent que des idées et des sentiments que nous savons sur le bout du doigt,
et dont tout leur beau style couvre mal la banalité. Kant, Hegel, Fichte, Schelling, pour
ne parler que des morts, ont fait autant pour la splendeur et I’influence de 1’Allemagne
que Geethe et Schiller. Ces beaux génies ne seraient pas éclos sans la liberté de penser ;
et, par un juste retour, leur gloire protege dans leur pays les droits de la philosophie, et
rend I’intolérance religieuse a jamais impossible.

Nous ne considérons ordinairement que deux choses en Angleterre : la politique et
le commerce. Cette constitution libre et savante, cette fabrique inépuisable, ce
commerce intelligent, actif, universel, voila tout ce qui nous préoccupe de nos voisins.
Nous allons chez eux pour voir leur parlement et leurs cours de justice, ou pour
admirer leurs vaisseaux et leurs machines ; c’est a peine si nous pensons a leurs lettrés,
a leurs philosophes et a leurs théologiens. Cependant la vie spéculative est aussi
ardente en Angleterre que la vie active, quoiqu’elle fasse moins de bruit dans le
monde. Nous n’entendons guere parler de ses poctes depuis Byron, Walter Scott et
Thomas Moore, ni de ses philosophes depuis Reid et Dugald Stewart ; mais ce qui

373 Allgemeine Kirchenzeitung de Darmstadt, février 1858.



prouve que le mouvement des esprits y est toujours considérable, c’est la ferveur des
disputes théologiques. L’ Angleterre est peut-Etre le pays de I’Europe ou il y a le plus
de tolérance et le plus de controverse. Ces deux symptomes ne s’excluent pas le moins
du monde, et ils sont excellents 1’un et 1’autre. Notre tolérance a nous, Francais, qui ne
sommes plus du tout théologiens, et qui sommes a peine philosophes, tient a
I’indifférence ; mais chez les Anglais, qui se passionnent volontiers pour leurs sectes,
c’est le sentiment méme de la liberté.

En matiére de liberté des cultes, la situation de I’ Angleterre différe totalement de la
notre. On peut résumer la différence de la législation des deux pays, de la maniere
suivante : En France, la profession religieuse n’est un obstacle pour aucun citoyen374,
mais les cultes ne sont pas libres. En Angleterre, les cultes sont libres ; mais la
profession religieuse a été longtemps un obstacle pour les catholiques, et jusqu’a ces
derniers temps un obstacle pour les israélites. Cette différence a une double cause : la
plus profonde, c’est que les Anglais sont tolérants par amour de la liberté, et les
Francais par indifférence ; une cause accessoire, c’est I’existence en Angleterre d’une
religion d’Etat. La religion d’Etat, qu’ils appellent la religion établie, est pour nos
voisins une institution politique, et ils ’aiment par patriotisme. Beaucoup d’Anglais
qui travaillent a répandre I’Eglise établie ne font en réalité qu’une propagande
politique, sous couleur de propagande religieuse. Dans leur pays, ce qu’ils poursuivent
en donnant au culte officiel une prépondérance, c’est la domination de 1’¢lément
anglais. Le fanatisme religieux avait peu de part dans le mouvement produit il y a
quelques années par 1’agression papale. Depuis 1’admission de M. Rothschild au
parlement, on peut dire que la profession religieuse n’établit plus de différence entre
les sujets britanniques. Les juifs et les catholiques peuvent parvenir a tout, excepte
pourtant a la dignité de lord chancelier, parce que le lord chancelier est le représentant
du pouvoir spirituel attribué a la reine. Quant aux cultes, malgré un reste d’antipathie
contre le papisme, antipathie de plus en plus concentrée dans les basses classes, ils
jouissent de la pleine liberté d’enseigner, de construire des temples, de réunir les
congrégations pour la priere en commun et la prédication. Seulement, c’est la liberté
sans 1’égalité, ou du moins sans 1’égalité avec I’Eglise établie, qui reste largement
traitée en honneurs, dotations, influence politique, et qui a ses évéques et ses pasteurs
méme dans les provinces irlandaises ou le catholicisme est, par le fait, le culte de la
majorité et presque de ['unanimité des habitants.

374 Cela est ainsi. 11 peut pourtant ne pas €tre sans utilité de rappeler les principes professés
par M. de Bonald dans sa théorie de / "Education sociale, liv. 1, chap. VII, éd. de 1854, t. 11, p.
373. « La société, dit-il, admettra dans ses établissements d’éducation tous les enfants sains de
corps et d’esprit dont les familles auront I’intention et les moyens de leur faire donner
I’éducation sociale.

« La société¢ admettra-t-elle les enfants des juifs ? Non : car les juifs sont hors de toute
société politique, parce qu’ils sont hors de toute société religieuse chrétienne.

« Admettra-t-elle les enfants de I’exécuteur des jugements publics, et n’exerce-t-il pas une
profession sociale ? On ne doit admettre dans les établissements publics d’éducation que les
enfants nés dans les professions sociales honorées et honorables, etc. »



L’ardeur des querelles théologiques s’explique par la coexistence d’un grand
nombre d’églises dont deux ou trois ont une grande importance, et par les fondations
publiques ou privées qui attachent a certains égards les intéréts religieux a des intéréts
civils375. Les deux universités d’Oxford et de Cambridge sont des corporations dont le
caractére est politique et 1’origine religieuse. A ce double titre, elles font profession
d’orthodoxie, et les chefs des universités et de leurs colléges, principaux, professeurs
ou fellows, ne peuvent cesser d’appartenir a I’Eglise officielle sans renoncer a leurs
bénéfices. Les fellows gardent le célibat, tant qu’ils jouissent de leur prébende, et
demeurent dans I’intérieur du college. Une partie de leurs obligations consiste a
assister réguliérement au service religieux. Ce caractére orthodoxe et clérical des deux
anciennes universités anglaises est la cause principale de la création moderne d’une
université de Londres, ou I’enseignement est €tranger a toute préoccupation religieuse.
I1 convient peut-€tre d’ajouter que le mot d’orthodoxie n’a pas parmi les protestants le
méme sens que parmi nous, et ce qui le prouve, c’est la quantité de sectes ennemies
qui existent dans le sein de I’église anglicane. Il suffit d’adhérer extérieurement aux
trente-neuf articles pour ne pas étre rangé parmi les dissenters. Wesley, au dix-
huitiéme siecle, remplit longtemps ses devoirs de paroisse aprés avoir commenceé ses
publications méthodistes, et de nos jours, ou a vu le docteur Pusey, apres avoir été
interdit de la prédication pendant deux ans, conserver ses droits de fellow dans
I’université d’Oxford.

6. Des instruments de 1’intolérance : les croisades, 1’inquisition, le bannissement, les
lois pénales, la mort civile, la censure.

L’intolérance, suivant le souffle du temps et la force de ses ennemis, employa des
instruments différents. Quand I’hérésie fut locale, et acquit rapidement des
accroissements considérables, on la traita comme une invasion des barbares ; on leva
contre elle des armées ; on précha des croisades ; on dévasta des provinces. Telle fut,
au douzieme siccle, la guerre contre les Albigeois, qui versa des flots de sang dans la
Provence et le Languedoc. L’inquisition prit naissance pendant les horreurs de cette
guerre3’0, En 1233, le pape Grégoire IX conféra les fonctions d’inquisiteurs aux
dominicains, en leur donnant le pouvoir de diriger contre les hérétiques des procédures
régulicres, et de livrer les coupables au bras séculier. Ce tribunal s’est maintenu
jusqu’a nos jours en Italie ; en Espagne, il a été aboli en 1820. Etabli en France en

375 Cf. les articles de M. de Rémusat sur les Controverses religieuses en Angleterre, insérés

dans la Revue des Deux-Mondes du 16 septembre et du ler octobre 1856, et du 1er janvier
1859.

376 On trouve déja des traces de 1’inquisition en 1198. Le concile de Toulouse, en 1229, la
régularisa. En 1233, Grégoire IX chargea les dominicains des fonctions d’inquisiteurs. Depuis
ce temps, 1l y eut toujours des inquisiteurs dans le midi de la France, jusqu’au dix-huitieme
siecle. En 1255, le pape Alexandre III, d’accord avec saint Louis, nomma a Paris deux
inquisiteurs, le gardien des cordeliers, et le provincial des dominicains.



1255, par Alexandre III, sous le régne et avec le consentement de saint Louis, il n’a pu
avoir qu’une existence éphémere, a cause de la double prétention des parlements et des
officialités diocésaines. Ce n’est pas, comme on 1’a dit, parce que la procédure de
I’inquisition répugnait au caractére national, encore moins parce que nous jouissions
de la liberté¢ de conscience. Mais le parlement repoussait tous les empiétements du
clerge, et le clergé tous ceux de la cour de Rome. L’inquisition n’a pu s’établir en
France, simplement parce qu’elle y était inutile pour la répression, et parce qu’elle
blessait des prétentions rivales. Berquin, Dolet, Anne Dubourg, Vanini et tant d’autres
ont été régulicrement condamnés en justice au feu et a la corde, celui-ci pour n’avoir
pas cru a la suprématie du pape, celui-la pour avoir ni¢ le dogme de la présence réelle.
Les rois, comme souverains juges de leurs peuples, intervinrent directement dans les
causes d’hérésie. Henri II fit saisir lui-méme, en sa présence, sur les fleurs de lis, le
conseiller Anne Dubourg. Henri III fut dans les prisons de Paris argumenter contre
deux filles condamnées a mort. Il y resta deux heures a discuter avec elles. Il leur offrit
la liberté sur I’heure si elles voulaient seulement promettre d’aller a la messe. Elles
refuserent. Elles furent pendues377.

Quand D’action réguliere des lois et des parlements parut insuffisante, les rois
chasserent en masse leurs sujets hérétiques. Le bannissement des protestants fut la
grande ceuvre des dernic¢res années de Louis XIV. Ils n’étaient plus Frangais, puisqu’ils
n’étaient pas catholiques. Le chancelier Le Tellier se trouva consolé dans les horreurs
de la mort, par la pensée qu’il avait scell¢ avant de mourir, de ses mains défaillantes, la
révocation de 1’édit de Nantes. Bossuet applaudit avec toute I’Eglise de France37s.
Massillon379, Fléchier380, ne virent dans le bannissement général qu’une mesure de
justice et de piéte, digne du nouveau Constantin. Toutes les cours, tous les
administrateurs épuisérent toutes les formules de la louange. Les courtisans furent

377 p. L Estoile, Journal d’Henri IIT, coll. Michaud, 2¢ série, t. I, Ire partie, p. 245.
378 « Touchés de tant de merveilles, épanchons nos cceurs sur la piété de Louis, poussons
jusqu’au ciel nos acclamations, et disons a ce nouveau Constantin, a ce nouveau Théodose, a
ce nouveau Marcien, a ce nouveau Charlemagne, ce que les six cent trente Peres dirent
autrefois dans le concile de Chalcédoine : Vous avez affermi la foi, vous avez exterminé les
hérétiques ; c’est le digne ouvrage de votre régne, c’en est le propre caracteére. Par vous
I’hérésie n’est plus. Dieu seul a pu faire cette merveille. Roi du ciel, conservez le roi de la

terre : c’est le veeu des Eglises, c’est le voeu des évéques. » (Bossuet, Oraison funébre
de Le Tellier.)

379 Oraison funebre de Louis XIV.

380 Oraison funebre de Le Tellier.



transportés d’admiration38!, A Rome, le souverain pontife fit chanter
un Te Deum d’actions de graces. L’arrét frappait de proscription cent cinquante mille
Francais, coupables d’adorer Dieu suivant leur conscience.

I1 fut évident, au bout de quelques années, que la grande émigration des protestants
n’avait pas détruit le protestantisme. Alors on porta contre les obstinés et les relaps des
lois atroces. Les galeres et, dans certains cas, la mort, purent étre prononcées sans
formalités judiciaires, par des intendants, des commissaires, des capitaines. Cette
persécution dura longtemps. Quand elle eut lassé les juges et les bourreaux, il fut enfin
permis aux protestants de respirer ; mais la loi, jusqu’a la Révolution de 1789, les
frappa de mort civile. Ils ne purent ni se marier, ni posséder légalement, ni remplir un
emploi. Ils ne furent pas seulement des étrangers dans leur propre pays, mais des
parias.

Outre ces mesures répressives, l’intolérance arma le bras séculier d’un certain
nombre de lois préventives, dont la plus considérable, parce qu’elle arrétait a sa
naissance 1’essor de la pensée humaine, fut la censure des livres.

On sait que les libraires et les imprimeurs étaient organisés en corporation ; c’était
un premier degré de censure, car la corporation des imprimeurs était a la fois tres
surveillée, ce qui la rendait craintive devant le pouvoir, et tres privilégiée, ce qui la
rendait difficile et exigeante pour les auteurs. Il n’y avait en France, en 1686, que
trente-six imprimeurs, et, en 1778, il n’y en avait que soixante-quatre3$2, malgré
I’énorme quantité de gazettes, de mémoires, de pamphlets, de romans que le dix-
huitieme siecle ne cessait de produire. La censure avait été créée et mise au monde, au
mois de mars 1515, par le pape Léon X, « le Pere des lettres », qui décida qu’aucun
livre ne serait mis sous la presse sans 1’approbation des supérieurs. Ce reglement fut
renouvelé en 1546 par le concile de Trente. On trouve une décision analogue dans la
dixieme session du concile de Latran. Les évéques exercérent eux-mémes la censure

381 « Vous aurez vu sans doute I’édit par lequel le roi révoque celui de Nantes. Rien n’est si

beau que tout ce qu’il contient, et jamais aucun roi n’a fait et ne fera rien de si
mémorable. » (Lettre de Mme de Sévigné au comte de Bussy, du 28 octobre 1685.) Bussy
répond : « J’admire la conduite du roi pour ruiner les huguenots : les guerres qu’on leur a
faites autrefois et les Saint-Barthélemy ont donné vigueur a cette secte. Sa Majesté 1’a sapée
petit a petit, et I’édit qu’elle vient de donner, soutenu des dragons et des Bourdaloue, a été le
coup de grace. » La Fontaine, dans son Remerciement a [’Académie frangaise (2 mai 1681),
apres avoir loué Richelieu d’avoir doublement triomphé de 1’hérésie, et par la persuasion et
par la force, dit en parlant du roi : « Quand Louis le Grand serait né dans un siécle rude et
grossier, il ne laisserait pas d’étre vrai qu’il aurait réduit 1’hérésie aux derniers abois, accru
I’héritage de ses peres, etc. » On pourrait aisément multiplier les citations ; mais ce spectacle
est trop triste. Cf. La liberté de conscience.

382 En 1701, on comptait trente-six imprimeurs et dix-neuf veuves d’imprimeurs exergant
(les veuves d’imprimeur avaient privilege de maitrise ; leurs fils ainés n’étaient qu’exemptés
du chef-d’ceuvre). Il y avait, a la méme époque, cent soixante-dix-huit maitres libraires en
exercice, trente-cinq non €tablis et vingt-sept veuves tenant boutiques.



au commencement, puis, le nombre des livres croissant, ils s’en reposerent sur les
théologiens ; et c’est ainsi qu’en France la Sorbonne devint trés promptement une
grande commission de censure exer¢ant au nom de I’épiscopat, et a laquelle pourtant
les évéques se soumirent383. En 1542, un arrét du parlement autorisant la Sorbonne a
examiner les livres venus du dehors384 donna un caractere civil a I’institution de la
censure, qui devint définitive par une ordonnance de Henri II, rendue le 11 novembre
1547 et confirmée le 10 septembre 1572 par Charles 1X385. Ce privilege accordé par
les rois ne tarda pas a géner ’autorité royale, qui s’efforca de le retirer ou de le
restreindre. En 1623, la Sorbonne se partagea sur la question de D'infaillibilit¢ du
pape : aussitot intervinrent des lettres patentes du roi, qui désignerent quatre docteurs
de la maison de Sorbonne pour exercer les fonctions de censeurs, a I’exclusion des
autres membres de la Faculté. Les docteurs réclamerent ; et ils 1’avaient emporte
lorsqu’un nouveau schisme s’¢leva entre eux a I’occasion des disputes sur la grace. Le
chancelier Séguier en profita pour faire de la censure une institution uniquement
dépendante de la chancellerie. La censure eut des lors un double caractere : elle
garantit I’Eglise contre les hérésies, et I’Etat contre les témérités politiques. Les
censeurs choisis indifféremment parmi les laiques ou parmi les théologiens, eurent le
droit d’exiger des modifications, des retranchements, ou de mettre un auteur dans
I’impossibilit¢é de publier son livre en lui refusant purement et simplement
I’autorisation. En 1702, les évéques, en possession de faire imprimer sans autorisation
leurs mandements, les livres d’églises et les catéchismes de leurs dioceses, voulaient
avoir le droit exclusif d’accorder et de refuser I’impression des livres de théologie. La
censure serait par la revenue a sa source et aurait cessé¢ d’étre politique pour étre
essentiellement ecclésiastique. Le chancelier Pontchartrain s’opposa a une prétention «
aussi nouvelle que monstrueuse »38¢ et tout ce qu’obtinrent les évéques (Bossuet, le
cardinal de Noailles et I’évéque de Chartres, ami de Mme de Maintenon, étaient du
nombre), ce fut d’imprimer sans permission les livres de religion dont ils étaient eux-
mémes les auteurs ; encore cette expression de livres de religion fut-elle restreinte aux
missels, rituels et autres ouvrages de pure liturgie. Ainsi, la pensée humaine fut livrée
au régime du bon plaisir. Les censeurs n’étant plus que des commissaires nommes par
le chancelier et révocables par lui, la cour se passait fort bien de leur ministére quand
elle jugeait a propos d’intervenir directement. Un exemple mémorable de ces coups
d’autorité, c’est ce qui eut lieu en décembre 1763, lorsque I’archevéque de Paris voulut

383 En 1534, le cardinal Sadolet, évéque de Carpentras ; en 1542, le cardinal Sanguin,
évéque d’Orléans.

384 A I’occasion de I'Institution chrétienne, de Calvin.

385 Un arrét de 1561 condamne & étre pendu tout librairie qui aura imprimé un livre
quelconque sans permission.

386 Mémoires de Saint-Simon, t. IV, p. 64 sqq.



protester contre I’expulsion des jésuites. M. de Saint-Florentin se rendit chez lui de la
part du roi pour lui défendre avec menaces de publier son mandement, et pour s’en
faire remettre le manuscrit et les épreuves. M. de Saint-Florentin était ce qu’on
appelait alors le ministre de Paris. L’archevéque n’en publia pas moins son instruction
pastorale ; mais elle fut condamnée au feu par arrét du 20 janvier 1764. On voit que les
mandements des évéques ne gagnaient pas grand’chose a étre dispensés de
I’approbation.

Ajoutons que, si I’approbation était nécessaire, elle ne couvrait pas. On ne pouvait
paraitre sans étre approuvé, et on pouvait étre condamné quoique approuvé. Le
parlement brilait des livres approuvés par centaines, et souvent il comprenait le
censeur dans ses poursuites avec 1’auteur, le libraire et I'imprimeur. Le chancelier, de
son cote, ne se croyait pas li¢ le moins du monde par une approbation, et, de méme
que le parlement, il frappait a bras raccourcis sur les censeurs qui avaient le malheur
d’étre moins exigeants que lui387. L’approbation ne suffisait pas pour éditer un livre, il
fallait encore un privilege, car, sans cela, grace a la concurrence €trangere, nourrie en
quelque sorte par les entraves de la législation francaise, toute opération de librairie
aurait été ruineuse. En 1741, un chancelier qui n’était autre que Daguesseau, refusa de
donner un privilége pour I’impression des Eléments de la philosophie de Newton. 11
arrivait que les auteurs un peu hardis, n’obtenant ni privilége ni approbation, se

387 Entre mille exemples que je pourrais citer, en voici un que je choisis, parce qu’il est de 1785, et
que la cause de la suppression le rend plus étrange. Avant la Révolution, la loi pronongait contre le vol
domestique, quelle qu’en fiit I’'importance, la peine de mort. Le président Dupaty déterra une lettre du
garde des sceaux d’Armenonville écrite en 1724 au conseil souverain de Colmar, et déposée dans les
archives de ce tribunal, ou, en interprétant cette loi, le chef de la justice déclare que 1’intention du roi
n’a pas pu étre de punir également le plus léger vol et le plus grave, surtout quand les circonstances
sont en faveur de I’accusé. Le président inséra cette lettre dans la Gazetfe. Aussitdt le procureur
général, voyant dans cette publication la censure d’une loi existante, fit supprimer la Gazette et
interdire le censeur. Ainsi le censeur (Coquelay de Chaussepierre) fut puni, non pas méme pour avoir
réclamé de son chef contre un abus monstrueux, mais pour avoir publié, avec le concours d’un
président au parlement de Bordeaux, une lettre authentique du chef de la magistrature. )

En 1786, le Mercure de France ayant publié un extrait de la Diatribe a [’auteur des Ephémeérides
(par Voltaire), un arrét du conseil du 19 aolt supprima la Diatribe, raya le censeur de la liste, et
interdit 1’éditeur du Mercure de la profession de libraire et d’imprimeur.

Quand Helvétius publia son livre de /’Esprit, il obtint le 12 mai 1758 le privilége nécessaire ; mais
ce privilége fut révoqué le 10 aot, et le censeur Jean Pierre Tercier, qui avait approuvé le livre, fut
rayé de la liste des censeurs, et privé de sa place de premier commis des affaires étrangéres. Le livre
fut bralé par arrét du 6 février 1759. Cet arrét comprenait dans la méme proscription, avec le livre de
I’Esprit, I’Encyclopédie, le Pyrrhonisme du sage, la Philosophie du bon sens, la Religion naturelle,
etc.

Marmontel fut privé en 1759 du privilege du Mercure pour avoir inséré la parodie d’une scéne
de Cinna, par Curis ; et Bret, le censeur qui 1’avait approuvé, fut destitué.

Voltaire écrivait a Palissot, le 16 mars 1767 : « J’ai vu Fréret, le fils de Crébillon, Diderot, enlevés et
mis a la Bastille ; presque tous les autres, persécutés ; I’abbé de Prades, traité comme Arius par les
Athanasiens ; Helvétius, opprimé non moins cruellement ; Tercier, dépouillé de son emploi ;
Marmontel, privé de sa petite fortune ; Bret, son approbateur, destitué et réduit a la misére. » (Ed.
Hachette, t. XLI, p. 265.) )

Un arrét du conseil du 21 septembre 1771 condamna /’Eloge de Fenelon, par La Harpe, et, comme
cet ouvrage avait été couronné, 1’arrét enjoignit a 1’Académie frangaise de « faire approuver
désormais, comme autrefois, les discours de prix, par deux docteurs de Sorbonne. »



faisaient imprimer au dehors : 1’édit de 1728 soumit les ballots d’imprimés a un
examen sévere, et, par ce moyen, les ouvrages qu’ils contenaient passeérent, comme les
manuscrits, a la censure. Toutes les avenues étaient cernées.

Je me représente un auteur écrivant son livre dans un pays soumis a la censure, et se
demandant a chaque mot s’il ne va pas trop loin, si cette opinion plaira a M. le
chancelier, a Mgr I’archevéque, au procureur général, a la Sorbonne et au directeur de
la librairie3s8. Je me le représente, effagant une grande vérité, mais trop hardie, pour ne
pas perdre le reste3%® ; ou la voilant, pour qu’elle passe inapergue ; ou achetant par
quelque concession, par une bassesse, le droit de la glisser timidement dans un coin de
son volume. Quand le livre est fait, il le met en tremblant dans les mains de son
censeur. Si Galilée a dit dans son livre que la terre tourne autour du soleil contre I’avis
de Dl’inquisition, trouvera-t-il un censeur assez courageux pour laisser passer cette
témérité ? Il n’a tenu peut-€tre qu’a une police bien faite et & une ligne de douanes
assez serrée, qu’on enseigne encore aujourd’hui que la terre est immobile au centre du
monde. La censure étant devenue une institution politique, soumise comme de raison,
a toutes les vicissitudes de la politique, il se rencontrait, par hasard, des esprits forts
parmi les censeurs, ou bien c¢’était le directeur de la librairie lui-méme qui était un
esprit fort, comme Malesherbes, fort ami de J. J. Rousseau, et qui voulut se charger en
personne de lire les épreuves de [’Emile : alors, si le livre avait du bon, au lieu de le
défendre brutalement, on argumentait avec [’auteur, on lui demandait des
modifications, des retranchements. Passe encore pour Malesherbes, quoique ce fiit un
étrange précepteur pour J. J. Rousseau : mais /’Emile aurait pu tomber entre les mains
du syndic Riballier, qui avait proscrit Bélisaire, ou de tout autre cuistre de cette farine.
Malesherbes approuva I’Emile, non pas cependant sans y rien changer. « Quant aux
changements a faire avant la publication, lui écrivait Rousseau, je voudrais bien qu’ils
fussent une fois tellement spécifiés, que je fusse assuré qu’on n’en exigera pas
d’ultérieurs3%. » On sait que le livre fut briilé en dépit d’une autorisation venue de si
haut. M. de Malesherbes eut quelque peur : il redemanda ses lettres. Le bruit courut a
Paris, en 1757, que le parlement demandait une loi pour punir de mort ceux qui

388 Voici comment le marquis d’Argenson caractérise, dans ses Mémoires (éd. Janet, t. I, p.

228), la place de directeur de la librairie : « Il a aujourd’hui (il parle de son frére) la
commission de la librairie. Cette place lui procure deux avantages : 1’'un, de se trouver a la
téte du parti moliniste, inquisiteur et persécuteur ; I’autre, d’étre dans la familiarité du cardinal
(Fleury), en le ber¢ant d’amusettes littéraires. Mais aucun réglement n’est exécuté, tout le
monde se plaint, libraires et autres. Le prohibitif va roide, I’admissif mollement, et cet emploi
n’est que celui de premier commis de la tyrannie. »

389 Voltaire écrivait a d’Alembert qui préparait un grand ouvrage : « Si vous y mettez votre
nom, vous n’oserez pas dire la vérité. » 8 mai 1764.

3905 5. Rousseau, Lettre a Malesherbes, du 8 février 1762 ; édit. Musset-Pathay, t. XIX, p.
267. Ed. Hachette, t. X, p. 311.



feraient des brochures contre les Jésuites391. « France, France, disait Rousseau, poussé
a bout par toutes ces procédures, vous dédaignez trop les hommes qui savent écrire !
Quelque meprisables qu’ils vous paraissent, ce serait toujours plus sagement fait de ne
pas les pousser a bout392. »

Les livres entraient cependant, en dépit de toutes les entraves. L’Angleterre, la
Hollande nous inondaient de livres défendus. Il y avait jusque dans Paris des
imprimeries clandestines393. Toute cette 1égislation draconienne était mal appliquée,
parce que les magistrats eux-mémes en avaient peur et horreur. Ils étaient rigoureux
par boutades, et souvent, parce que la punition aurait ét€ atroce, ils feignaient de ne
pas voir, pour n’étre pas obligés de punir.

On a remarqué justement que 1’administration d’alors, et quelquefois la justice
comme ’administration, tempéraient par mille moyens la rigueur des reglements. On
usait peu de la ligne droite ; on avangait, on reculait, on changeait la signification des
mots et la signification des actes ; on mettait, jusque dans un arrét, une clause secréte,
un retentum. 11 y avait mille procédés dilatoires a ’'usage du ministere, des intendants
et des juges. Pendant qu’un arrét du conseil d’Etat3%4 révoquait les lettres de privilége
accordées a [’Encyclopédie, les libraires en imprimaient un volume, dans Paris,
presque publiquement. Les premiers volumes du JVoltaire de Kehl étaient publiés
quand on se décida a le défendre. L arrét du conseil fut rendu a midi ; & onze heures on
fit prévenir Beaumarchais de mettre en slret¢ les exemplaires qu’il avait en
magasin3?5. On avait fréquemment de ces complaisances. Avant de décréter J.-J.
Rousseau de prise de corps, le parlement voulut étre siir qu’il était décidé a partir. On
prononga ’arrét quand on sut qu’il se mettait en chemin. Il rencontra, en venant a
Paris, les huissiers qui allaient tranquillement chez lui pour ’arréter3%¢. Au milieu de
cette douceur éclataient des affaires comme celle de Delisle de Sales. Cela prouvait

391 Voyez la Correspondance de Grimm, lettre du 1¢r mai 1757, et une lettre de d’Alembert
a Voltaire, méme année.

392 5. Rousseau, Lettre a Malesherbes, du 11 novembre 1764 ; t. XX, p. 232. Ed.
Hachette, t. XI, p. 175.

393 « On imprimait a Paris, dans un chantier, la Gazette ecclésiastique, qui était défendue ;

et chaque fois, un exemplaire tout humide était envoyé au lieutenant de police, qui ne put rien
découvrir. » — Voyez la Lettre de Voltaire a Helvétius, du 26 juin 1765.

394 8 mars 1759.
395 Mémoires secrets, 22 juin 1785.

396 1 ¢ parlement agit de méme envers 1’abbé Raynal, en 1781. Il était a Courbevoie, chez
M. Paulze, fermier général. On I’avertit qu’il allait étre décrété. Il partit le jour méme pour
Spa.



que les lois étaient mal faites, le gouvernement faible, les hommes modérés. La
faiblesse, ou, si I’on veut, la bonté d’un prince, n’empéche pas la loi d’étre tyrannique.

On est tres etonné quand on jette les yeux sur la législation de 1’Ancien régime et
qu’on voit toutes ces forces liguées contre la pensée, de relire ensuite quelques
ouvrages de Voltaire, de Diderot, de Bayle méme, de J.-J. Rousseau, et de se dire que
ces mémes livres ne paraitraient pas impunément aujourd’hui. L’histoire de 1’Ancien
régime abonde en contradictions de ce genre, surtout a I’approche de la Révolution :
c’est que la législation restait despotique quand les magistrats se sentaient dominés et
envahis par I’esprit nouveau. Les lois, a force d’étre en désaccord avec le siecle,
n’étaient plus que comminatoires ; les magistrats n’avaient ni la force ni la volonté de
les appliquer. Quelquefois un tribunal, sans sortir de la Iégalité, en y rentrant plutot,
pronongait une sentence atroce, contre laquelle s’¢levait, d’un bout de la France a
I’autre, une clameur d’indignation. Tel est le malheur d’un gouvernement usé et
arriéré, qui tantot ne gouverne plus, et tantot a des acces de violence.

7. Des causes qui entravent la liberté de penser en France.

On dit que noblesse oblige. En France, nous sommes la patrie de Descartes. Le
monde sommeillait quand Descartes proclama 1’absolue indépendance de la pensée.
Un siecle aprées, toute une génération de penseurs se mit a I’ceuvre pour fronder les
préjugeés, les routines, les grimaces, et pour dire enfin la vérité dans 1’art, la science et
la politique. L’Europe fut a 1’école chez nous pendant le dix-huitieéme siccle ; les rois
méme et les empereurs prenaient de nos lecons. Tout n’est pas irréprochable, tant s’en
faut, dans les écrits de Voltaire, de Diderot, de Jean-Jacques ; mais on y sent la plus
parfaite indépendance de 1’esprit : c’est ce golit de la liberté qui fait leur nouveauté et
leur force. Quand Voltaire nie la grandeur et la moralit¢ du christianisme ; quand
Diderot, pour rompre avec les trois unités, apporte en plein Théatre-Frangais ses
théories vivantes, mais barbares ; quand d’Holbach et Helvétius insultent I’esprit en
haine du spiritualisme chrétien ; et quand Rousseau prend toute la société a partie,
frondant le bien avec le mal, rendant la propriété solidaire de la tyrannie, et les arts
solidaires de la corruption, on s’étonne, on s’indigne de ces doctrines, et malgré soi on
applaudit a cette irruption fougueuse de la liberté d’examen dans tant de vieux
sanctuaires si longtemps et si tristement redoutables : ce n’est pas parce qu’étant
plébéiens, batonnés quelquefois par leurs maitres, envoyés a 1’office, traités en laquais,
ils ont pris le haut du pavé par I’ascendant du génie et du caractére, ni parce que,
¢crivant sous le regne des Chateauroux, des Pompadour et des Dubarry, ils ont subi et
bravé tour a tour Vincennes et la Bastille ; c’est parce qu’au milieu de cette implacable
étiquette qui réglait les meeurs, les pensées et le langage, ils ont voulu et su étre des
hommes. Peu m’importe que Diderot extravague de temps en temps : ce qu’il me
donne dans ses lettres, dans ses romans, dans ses drames, et jusque dans son Séneque,
c’est Diderot ; ce n’est pas un cent millieme exemplaire du dix-septiéme siécle. On
¢tait déshabitué depuis cent ans de 1’audace ; voila précisément pourquoi on ne peut
plus se rassasier de Voltaire. Je renferme dans ces trois mots la génération de 1’esprit



moderne : Descartes a fait /’Encyclopédie, |’Encyclopédie a fait la Révolution, et la
Révolution tient tout entiére dans la nuit du 4 aoit. A partir de Descartes, la France
menait les idées ; a partir du 4 aott, elle fut la maitresse des législations : c’est par elle
que la justice et la liberté, ces deux sceurs immortelles, reconquirent le monde. Nous,
contemporains, nous voyons encore les échafauds et les guerres injustes ; la postérité
de tous les peuples ne verra que 1’¢galité des enfants dans la famille, I’égalit¢ des
citoyens dans I’Etat, la loi faite par tous, égale et impartiale pour tous, le budget voté
par les imposables, la dépense faite sous leur controle, la conscience humaine éclairée,
la philosophie émancipée. Mais il ne faut pas que nos grandeurs historiques nous
cachent nos miseres présentes.

La société humaine est comme cet océan sans cesse agité par le flux et le reflux.
Robespierre a beau dire : « Qu’y a-t-il de commun entre ce qui fut et ce qui est ? »
Quand huit siecles ont passé sur un édifice, on n’en balaie pas les ruines en trois
années. 1793 proscrivit tout, le bien comme le mal. Le bien revint, en grande partie du
moins, par la force de la vérité ; il ramena avec lui beaucoup de mal, par la force de
I’habitude. Déja, pendant la Révolution, a chaque pas de fait, on peut voir, apres le
premier ébranlement, les hommes du passé revenir, avec les doctrines, les lois, les
moeeurs, s’accommoder a ce nouveau monde, et peu a peu le plier aux anciennes
facons. Quand le Comité de salut public sentait cela, il recourait aux grands moyens :
le passé avait la un rude jouteur, qui faisait de I’art pour 1’art en matiere de révolution,
et qui voulait étre révolutionnaire quand méme, partout et toujours. Cela ne lui réussit
pas. La mort, apres tout, est une mauvaise politique. La révolution a tout prix ne
pouvait pas durer longtemps : le lendemain de sa chute la réaction était établie partout,
dans le conseil du gouvernement et dans le dernier directoire de district ; tant elle était
restée préte pour tous les événements. De cette fusion entre I’ancienne France et la
France révolutionnaire naquit notre sociét¢ moderne, libérale et mobile a la surface,
monarchique et routiniere en dessous. On a beaucoup ri, et justement, de ces
républicains a carmagnoles, qui, le lendemain de 1’établissement de I’Empire, se
trouverent experts dans 1’art des révérences. Ce n’est la que la comédie, la petite
piece ; dans le fond, cette révérence si vite apprise, ou si secretement retenue, c’est
notre histoire a presque tous. Nous parlons la langue de Mirabeau, mais nous vivons
de la vie que nous a faite Richelieu. Nous nous jouons des constitutions avec une
témérité insensée ; mais nous sommes en respect et en soumission devant les routines
administratives. Si Robespierre n’a pas eu de Bastille, c’est uniquement parce qu’il ne
faisait pas de prisonniers de guerre.

Beaucoup de personnes disent que cette facilité a changer de formes politiques, et
cette absence d’initiative personnelle dans les détails de la vie civile tiennent a ce que
nous avons supprimé toutes les forces intermédiaires entre I’Etat et le peuple : la
noblesse, les parlements. Cela est faux, et cela est vrai. Cela est vrai en principe ; car si
I’individu est tout seul en présence de I’Etat, cette situation conduit tout droit & 1’excés
de la soumission avec des intervalles de révolte. Cela est faux en fait : car la noblesse
n’¢tait plus une force, mais un privilege, et le pouvoir des parlements n’a jamais éte
qu’une prétention. C’est pourquoi il n’y a pas a restaurer la noblesse, qui détruisait



I’égalité sans donner la liberté ; mais a créer la vie communale et 1’association libre,
qui fondent la liberté et 1’égalité a la fois. La liberté politique sans la liberté civile ne
sera jamais qu’une théorie.

Dés qu’on regarde attentivement la société francaise, on est trés frappé de ce double
fait, qu’elle est essentiellement changeante dans ses sympathies politiques, et
essentiellement routiniere dans ses habitudes domestiques. Elle a passé avec une
facilité merveilleuse d’un régime a un autre, mais les socialistes n’ont jamais été pour
la grande masse de la société frangaise qu’un sujet d’étonnement et d’effroi. On a
grand tort, en Europe, de croire que nous menagons la famille, la propriété, la religion :
nous n’avons jamais menacé que les trones. Nous paraissions changés de fond en
comble en 1793 ; mais le gros de la nation jouait une comédie, une tragédie pour
mieux dire. Les clubistes les plus forcenés trouvaient que la picce durait trop
longtemps, et avaient hate de rentrer dans la coulisse. On peut en donner pour preuve
ce qui est arrivé a la religion catholique. Pendant deux ou trois ans, une nuée de
pillards s’est précipitée sur les églises pour les dépouiller et les incendier ; sur les
prétres pour les exiler, les transporter et les massacrer : on aurait bien juré, a ne
regarder que D’extérieur, qu’il ne restait pas un seul vestige de la religion dans les
ames. Cependant quand Bonaparte rouvrit les églises, rappela les prétres, conclut un
concordat avec le pape, la congrégation accourut partout au premier son de la cloche.
Il se trouva que la France était toujours restée chrétienne, et qu’elle avait fait la guerre
non a la religion comme religion, mais a la religion comme institution politique. Dans
le fond, si la religion et la politique n’étaient jamais mélées, la religion, en France,
n’aurait pas a craindre de la haine, mais seulement de 1’indifférence.

C’est qu’en effet, la routine est persévérance et indifférence. Chez nous la
bourgeoisie est plutdt hostile aux prétres que bienveillante ; elle est, en majorité,
incrédule ou indifférente pour les vérités de la foi, et pourtant elle se montre
passablement assidue aux cérémonies de 1’Eglise, telles que le baptéme, la premiére
communion, le mariage, les services funcbres. Passer sa vie dans 1’apathie religieuse la
plus profonde, railler le dogme, attaquer le clergé, et en méme temps exiger
impérieusement des prieres pour un mariage ou pour une tombe, et crier a I’intolérance
si les prétres refusent d’admettre dans I’église ceux qui ne sont pas de I’Eglise : rien
n’est moins sensé, et rien n’est plus commun. Pas de foi, beaucoup de routine, voila le
résum¢é de notre situation en religion et dans presque tout le reste. La cause
psychologique de cette situation est 1’habitude d’étre protégé et gouverné jusque dans
les détails de la vie. Quand op combat pour sa propre main, on a plus de convictions et
moins d’obéissance.

C’est donc encore I’excés de la centralisation qui nous rend si dédaigneux pour les
questions de libert¢ en matiere de cultes et de libre examen. On ne prend pas ces
questions vitales a cceur ; on ne voit pas ou elles menent. Nous que transporte si
aisément le moindre pamphlet politique, il ne nous a fallu rien moins que /’Essai sur
l’indifférence en matiere de religion, pour nous arracher un moment a notre torpeur
religieuse. Encore nous a-t-il causé plus d’admiration que d’émotion. Si, n’étant pas
catholique, je me passionne pour la liberté des catholiques, ou si, étant ennemi du



panthéisme, je me passionne pour la liberté des panthéistes, personne ne me comprend,
parce qu’il n’y a que la foi qui enseigne le respect de la foi, et par conséquent le
respect de la liberté. La philosophie spiritualiste est permise, elle est la seule permise
dans I’enseignement officiel ; en méme temps elle est menacée par un petit monde
ardent et intelligent de novateurs, qui pousse 1’originalité et la puissance de création
jusqu’a recommencer Helvétius et Condillac apres avoir effleuré Spinoza : dans ce
péril éphémére, réel pourtant, si I’Etat voulait protéger les doctrines spiritualistes, qui
donc demanderait avec plus d’énergie que nous la liberté du matérialisme ? La vérité
ne veut étre protégée que par la raison, elle ne veut vivre que par la démonstration.
C’est une triste condition pour une doctrine que de devoir sa sécurité a la force. Notre
pays aurait besoin de voir les défenseurs de toutes les doctrines autorisées demander la
liberté pour toutes les doctrines défendues. Ce lui serait un salutaire spectacle. Il
apprendrait ainsi que la liberté doit étre aimée pour elle-méme, au lieu d’étre prise et
laissée tour a tour, selon qu’elle nous est un instrument ou un obstacle.

On demande pourquoi nous n’avons pas 1’enticre liberté de penser que comporte
I’esprit général de notre législation ? C’est parce que nos meeurs nous rendent
indifférents a la liberté religieuse et philosophique. Un peuple n’a jamais que les
libertés qu’il veut avoir. On nous enseigne, dés I’enfance, a pratiquer un peu, tres peu,
et a ne pas croire du tout. Quand un pere fait faire a son fils sa premiere communion,
et que le fils voit, a n’en pas douter, que le pere ne croit pas ce qu’il I"oblige
d’apprendre, c’est comme si on disait a ’enfant : « Suis la routine sans t’inquiéter du
reste. Ne t’astreins qu’aux bienséances. La bienséance de ton age est de pratiquer ;
celle de I’age mir est de s’abstenir. » Une telle lecon n’est ni chrétienne, ni
philosophique.

Ce que I’absence d’initiative personnelle produit directement dans nos ames et dans
nos meceurs, elle le produit aussi dans nos institutions ; et cette cause et cet effet sont
pour ainsi dire palpables dans la plus grande fonction sociale, qui est I’enseignement.

I1 y avait sous 1’Ancien régime plusieurs congrégations enseignantes, sans compter
I’Université, et un grand nombre d’institutions fondées. L’enseignement des jésuites
n’¢tait pas le méme que celui de I’Oratoire ; le college de Navarre et celui d’Harcourt
ou celui du Plessis avaient chacun leurs traditions particulieres. L’Université,
corporation laique ou dominait D’esprit clérical3%7, formait une sorte de petite
république, sous I’administration, ou plutét sous la présidence d’un recteur €lectif ;

397 La Facult¢ de théologie était composée d’ecclésiastiques séculiers et réguliers, elle
excluait les laiques ; la Faculté de décrets n’excluait personne ; la Facult¢ de médecine
excluait les ecclésiastiques ; la Faculté des arts, composée de laiques et d’ecclésiastiques
séculiers, excluait les réguliers. Le célibat était imposé aux laiques dans toutes les Facultés.
Cependant les membres de la Facult¢ de médecine obtinrent, en 1452, la permission de se
marier. Le recteur était toujours choisi dans la faculté des arts ; mais toutes les Facultés
concouraient également a 1’¢élection, qui €tait a deux degrés. Certaines branches d’industrie,
dont la librairie était la plus importante, étaient placées sous le contrdle absolu de
I’Université.



elle avait joui longtemps d’importants privileges38, et porté le nom fastueux de fille
ainée de nos rois. Henri IV avait beau dire que c’était une fille crottée : bafouée a la
cour, cette fille crottée ¢€tait consultée par les souverains, et méme au besoin par des
souverains étrangers ; elle rendait des arréts qui inquiétaient la cour de Rome ; la place
de proviseur de Sorbonne était briguée par des cardinaux ; les licences étaient de
véritables solennités ou les évéques et toute la cour accouraient, pourvu qu’il fit
question d’un candidat gentilhomme. Il est vrai que sur la fin, les prérogatives de
I’Université lui furent disputées pied a pied par la centralisation déja croissante. Le
parlement, qui avait la police des mceurs, et qui augmenta sa compétence théologique
par suite de la querelle des constitutionnaires, en vint a régenter et a dominer
I’Université. Il manda le recteur a la barre, il se fit apporter les livres, il envoya des
commissaires pour faire biffer des délibérations devant eux. L’enseignement subit
donc, comme tout le reste, le despotisme de la cour et celui de la justice ; mais il n’en
fut pas moins puissant, régulier, d’'une grande indépendance intérieure, et surtout
divers.

La Révolution, en absorbant les biens du clergé, emporta par la force du méme
principe toutes les dotations particuliéres, et notamment celles des hopitaux et des
colléges. Non seulement I’Eglise disparut pour un temps, mais quand elle fut rétablie
par le concordat, les congrégations demeurerent abolies ; de sorte qu’il n’y eut plus ni
oratoriens, ni jésuites. On ne pouvait donc attendre désormais la restauration de
I’enseignement que des efforts des particuliers ou de I’action directe de 1’Etat. Les
particuliers, on ne le sait que trop, ne font jamais rien en France ; ils s’appliquent tout
au plus a leurs affaires privées, dont 1’administration les soulage tant qu’elle peut ;
mais ils se gardent bien de s’occuper des affaires générales : 1’Etat est chargé de le
faire pour eux. Cette disposition malheureuse de nos esprits servait a merveille un
pouvoir nouveau, qui, pour se rendre stable, avait besoin d’attirer a lui toutes les
fonctions, et de se rendre présent partout, et partout nécessaire. Il fit donc deux
choses : I'une admirable, I’autre excessive. Il créa de nombreuses écoles ; il donna au
corps enseignant qu’il fondait le monopole de 1’enseignement et lui asservit tous les
instituteurs prives.

Pour ceux qui regardent la centralisation comme la forme la plus parfaite de
gouvernement, I’Université de France était une création merveilleuse. Trois ordres
d’enseignements distincts, appropri€s aux besoins des diverses classes de la sociéte, et
disposés de telle sorte que chaque enseignement inférieur piit servir de préparation a
I’enseignement immédiatement supérieur ; tous les établissements de chaque ordre
formés sur le méme modele, soumis aux mémes reglements, et a des reglements a la
fois trés sages, trés minutieux et trés pratiques ; une hiérarchie entre les divers
¢tablissements et entre les fonctionnaires, savante et exacte ; des agents administratifs
sous le nom de recteurs, assez nombreux pour exercer leur surveillance sur toutes les

398 Une bulle de Grégoire IX, en 1231, lui accordait le droit de suspendre ses lecons, ses

exercices et les sermons, quand ses priviléges étaient violés. Le parlement, dans des cas
analogues, cessait de rendre la justice.



parties de ’enseignement ; un conseil supérieur, assisté d’inspecteurs généraux, assez
informé par ses inspecteurs, assez plein, par sa composition, d’autorité et de lumiéres,
arme d’assez de pouvoir pour maintenir la discipline, et pour inspirer I’enseignement a
tous ses degrés ; enfin, au sommet, un grand maitre, qui ne dépendait que du chef de
I’Etat, et qui était, a la téte du corps qu’il présidait, comme un général 4 la téte de son
armee, ou plutdt, car il avait réellement le gouvernement des ames, comme un pontife
au milieu de son clergé : telle était, en gros, I’organisation de 1’Université de France ;
et pour que tous les esprits fussent imbus des mémes idées, pourvus des mémes
enseignements, accoutumeés aux mémes méthodes, jetés, en un mot, dans le méme
moule, les quelques établissements privés que le clergé ou des particuliers créaient en
dehors des écoles officielles, étaient soumis aux mémes réglements, surveillés par les
mémes inspecteurs, et forcés, dans certains cas, d’envoyer leurs €léves aux cours de
I’Université, et dans tous les cas, aux examens de 1’Université. Cet enseignement
identique par le fond et par la forme, donné par un corps de professeurs qui n’étaient
attachés d’une maniere définitive ni a une école ni a un territoire, mais qui restaient
comme tous les fonctionnaires publics a la disposition de 1’autorité centrale, devait
produire a la longue une unité plus compléte que le fameux décret de la Constituante
qui avait brisé¢ les provinces, et cré¢ les départements. Richelieu avait perfectionné
I’unité administrative, Louis XIV [’unité religieuse ; Bonaparte tendait a 'unité
intellectuelle. Ce grand général voulait conduire les esprits comme il conduisait une
armee, c’est-a-dire a la baguette.

On sait assez quels furent les services de I’Université ; la France lui dut de ne pas
déchoir en Europe de son rang intellectuel et moral ; mais il faut dire le mal a c6té du
bien : elle nuisit certainement a la liberté, et par suite a 1’originalité. Elle aggrava le
mal dont nous souffrons. Nous sortimes de ses mains nourris de bons préceptes,
¢clairés par de bons enseignements, mais passifs, accoutumés a recevoir d’en haut la
direction de nos idées et de nos actes.

A mesure que les nécessités d’ordre et de création rapide, qui préoccupaient le
gouvernement a 1’époque de la fondation de 1I’Université, devinrent moins pressantes,
et que Desprit de liberté prit quelques faibles accroissements, on commenga a sentir le
poids du monopole universitaire. Le clergé le sentit le premier, pour deux raisons :
d’abord, parce que sa force est dans le gouvernement spirituel, que 1’Université lui
prenait ou lui disputait ; ensuite, parce qu’étant un corps, et un tres grand corps, par
I’organisation et par le nombre, il avait en lui les moyens de lutter efficacement contre
I’Université. Quelques esprits turbulents, comme il s’en rencontre partout, voulant
réussir par I’agitation, et n’espérant 1’agitation que du scandale, au lieu d’attaquer le
monopole universitaire comme monopole, ce qui et été juste et n’elit rencontré que de
I’indifférence, attaquerent I’Université comme immorale, ce qui €tait d’une injustice et
méme d’une ingratitude révoltante ; et, par ce moyen, ils produisirent, avec quelque
peine, il est vrai, un mouvement d’opinion. La lutte parut étre entre le catholicisme
ultramontain et le corps universitaire ; elle aurait di étre entre 1’esprit de monopole et
I’esprit de liberté. Mais nous n’aimons pas la liberté, nous ne la comprenons pas, nous
n’y songeons pas ; et je n’en veux d’autre preuve que celle-ci : pourquoi les



catholiques ont-ils demandé la liberté d’enseignement ? La liberté d’enseignement et
la tolérance religieuse ne sont pas des conséquences de 1’esprit catholique. Ils ont
demand¢ la liberté d’enseignement comme un pis aller, parce qu’ils n’avaient plus le
monopole et n’espéraient pas le reconquérir. On le leur a dit, on a eu raison ; les esprits
justes et droits, parmi eux, en sont tombés d’accord. Ce qu’on n’a pas dit, et ce qui
¢tait presque aussi vrai, c’est que la liberté en France n’est jamais demandée par
personne que dans cette condition. On la demande d’abord, parce que c’est le
commencement ; et a peine 1’a-t-on obtenue, qu’on s’efforce a son tour de dominer.
Quand I’enseignement officiel est entre les mains des philosophes, si un catholique
demande la liberté¢ d’enseignement, cela ne prouve pas péremptoirement qu’il soit
libéral ; mais si un homme, quel qu’il soit, pouvant enseigner tout ce qu’il veut,
demande la méme liberté pour ses adversaires, voila enfin un libéral : nous 1’avons
trouvé. J’ose dire qu’avant de mettre la main sur cet homme rare, sur cet amant de la
liberté pour elle-méme, on allumera plus d’une fois la lanterne de Diogeéne. Dans la
querelle de I’Université et du clergé, il fallut assez de temps aux intelligences
impartiales pour reconnaitre la véritable nature de la question, au milieu des efforts
tentés d’un co6té pour souffler le fanatisme, de [’autre pour ressusciter le
voltairianisme. Les lois, qui se succéderent assez vite il y a quelques années,
excéderent tantdt dans un sens, tantdt dans un autre ; elles eurent pourtant cette
importante conséquence, d’émanciper presque complétement 1’enseignement primaire
et ’enseignement secondaire. C’est surtout le clergé qui en profite ; mais cela
n’empéche pas la liberté d’étre bonne. Le clergé aime a faire ; il sait faire ; il excelle a
créer des associations : les laiques devraient plutdt songer a I’imiter en cela qu’a le
géner.

Je n’ajouterai qu’une remarque sur les débats parlementaires dont la question de
I’enseignement a été 1’objet en 1850 ; c’est que les adversaires de la centralisation
excessive n’avaient song¢ a la détruire qu’au profit des départements, tandis qu’il
aurait fallu songer surtout a donner aux écoles un caractére communal ; mais nous ne
comprenons pas encore la puissance de la commune, parce que nous n’avons pas la
science de la liberté. La loi du 15 mars 1850 avait créé des recteurs départementaux
que leur situation soumettait a I’influence du préfet et de I’évéque. La loi du 14 juin
1854, en rendant aux académies un vaste ressort, aux recteurs une grande importance
personnelle et une autorit¢ étendue, a pourtant distrait de leur compeétence, et
transporté aux préfets assistés d’un conseil départemental la direction de I’instruction
primaire et les affaires disciplinaires et contentieuses qui concernent l’instruction
secondaire libre. Le recteur n’est plus charge, pour ces deux importants services, que
d’attributions purement scolaires. Au milieu de ces bouleversements d’attributions et
de compétences, dont on comprend aisément le caractére politique, il n’y a qu’up point
qui soit demeur¢ ; c’est la suppression de ce qu’on appelait autrefois le monopole
universitaire. Les fonctionnaires de 1’Université sont plus gouvernés que jamais ; mais
ils ne gouvernent plus les écoles libres, ils ne font que les surveiller. L’émancipation
des €coles primaires et des colleges portera-t-elle des fruits importants dans 1’avenir ?
Donnera-t-elle aux jeunes générations plus d’accent, plus de verdeur, plus d’initiative ?



Cela dépend maintenant de nous, puisque la loi ne nous géne plus. N’oublions pas
cependant, comme symptome de la situation morale du pays, que tout le terrain que la
liberté a 6té & 1’Etat a été immédiatement envahi par le clergé catholique.

Pendant qu’on se relachait de la sévérité des principes centralisateurs en faveur de
I’instruction primaire et de I’instruction secondaire, I’enseignement supérieur restait
dans le statu quo. L’enseignement supérieur est donné en France par les Facultés, et
par un certain nombre d’écoles de haut enseignement étrangéres a 1’Université,
quoique soumises au ministre de 1’instruction publique. Parmi ces écoles, il n’y a que
le College de France qui ait, en philosophie et en histoire, une importance réelle. Reste
donc, pour répandre en dehors de I’enseignement des classes, les grandes théories de la
science, et pour donner I’impulsion aux esprits, les seules Facultés. On peut, avec
I’autorisation du ministre et celle de 1’autorité municipale, ouvrir des cours libres, des
athénées, faire des lectures ; mais c’est a Paris seulement qu’il y a de temps en temps
quelque tentative de ce genre ; et cela se passe obscurément, sans aucune influence sur
le mouvement des idées, et sans aucun profit pour la science. L’usage n’est pas qu’un
homme éminent prenne ce moyen pour faire connaitre ses idées au public ; et comme
cette sorte d’enseignement n’est que tolérée, il est hors de doute qu’un professeur qui
s’écarterait trop des idées recues en religion ou en politique serait immédiatement
réduit au silence. Il est donc vrai de dire, malgré quelques rarissimes exceptions, que le
seul enseignement public est celui des Facultés.

Or, c’est un enseignement tres savant, tres honnéte, distribué par des hommes d’une
moralité irréprochable, et dont quelques-uns, a Paris et en province, ont un mérite
¢clatant. Mais c’est un enseignement officiel. Il n’est pas libre, il ne peut pas, il ne doit
pas I’étre.

C’est une proposition qui paraitra bien peu libérale ; peu de mots suffiront pour la
justifier. Les professeurs de Facultés sont directement nommés par le ministre ; ils sont
payés sur le budget de I’Etat ; I’assiduité a leurs cours pendant deux, trois ou quatre
ans, suivant les cas, est exigée par les réglements pour 1’obtention des grades ; ils sont
spécialement et exclusivement chargés d’examiner les candidats, et tiennent ainsi la
clef de toutes les carrieres. Telle est I’organisation des Facultés ; je n’examine pas si
elle est bonne : étant ce qu’elle est, je dis qu’elle a pour conséquence nécessaire et
1égitime, que les professeurs ne sont pas libres dans leur enseignement.

En effet, supposons un professeur qui enseigne une doctrine condamnée, 1’athéisme
par exemple. Congoit-on qu’un professeur d’athéisme soit nommé par le ministre et
salarié par le budget ? que les jeunes gens soient obligés de suivre son cours pendant
deux ans ? qu’il ait le droit de les examiner et de les juger ? et qu’on ne puisse, sans sa
permission, €tre ni médecin, ni avocat, ni professeur ? Je sais bien qu’il n’y aura pas de
professeur athée ; mais s’il s’en présentait un, I’Etat devrait le destituer a ’instant. Est-
ce seulement I’athéisme qui doit faire exclure un professeur ? Que dire d’un professeur
matérialiste ? ou panthéiste ? ou seulement empirique ? d’un jurisconsulte attaquant
les principes du code qu’il est chargé de commenter, et peut-Etre les actes du pouvoir
qui I’a institu¢ et qui le paie ? Chacun peut dire jusqu’ou, suivant lui, s’étendent la
responsabilité de I’Etat et la liberté du professeur ; mais quelle que soit la limite, il est



constant qu’elle existe, et qu'un enseignement officiel ne peut ni ne doit étre un
enseignement libre.

Il serait assurément tres intéressant qu’il y elit a Paris une chaire d’histoire occupée
par un protestant, et dans laquelle seraient racontées les origines de la Réforme dans
notre pays, ses progres, ses vicissitudes, les chances qu’elle a pu avoir un moment de
remplacer la religion officielle, ou du moins de conquérir I’entiére liberté des cultes ;
et je voudrais qu’il pGt y avoir aussi, a quelques pas de 13, une autre chaire ou un
catholique défendrait la politique suivie par I’Eglise, et par le roi de France, fils ainé
de ’Eglise, depuis Frangois Ier jusqu’a la Révolution. C’est une question digne d’étre
débattue, que celle de savoir laquelle des deux religions convenait le mieux au
caractére francais et au role de la France en Europe. Je suis convaincu que si les
protestants avaient le droit de fonder une chaire libre pour examiner cette question
d’histoire et de philosophie politique a leur point de vue, il n’en résulterait aucun
trouble, aucun scandale ; je dirai méme que je suis trop rassuré a cet égard. Je
voudrais, de grand cceur, qu’il y elt, dans cette société, assez d’énergie morale pour
qu’une discussion purement religieuse y plt produire quelque émotion. Quand on ne
s’irrite pas parce qu’on ne sent pas, je n’appelle pas cela la paix, mais la mort. Je
regarderais donc cet enseignement comme utile et innocent, s’il était libre. Mais quel
est le professeur protestant, régulierement arrivé a une chaire de Sorbonne, qui
voudrait le faire dans ce lieu, avec cette attache de I’Etat, et ces auditeurs contraints de
I’écouter ou de renoncer a leur profession ? Il ne peut user de sa libert¢ comme
homme, sans blesser dans ses auditeurs la liberté de conscience.

Cette absence de liberté tient-elle a I’essence de 1’enseignement public ? Pas le
moins du monde. Ce qui n’est pas possible avec la nomination ministérielle, le
traitement sur le Trésor, I’obligation d’assiduité et les examens, devient trés possible
au contraire si tout cela disparait, s’il y a plusieurs universités, et si chaque université
vit de son propre fonds, se recrute elle-méme, n’est fréquentée que par des auditeurs
libres, et ne répond de son enseignement que devant les tribunaux du pays.

Maintenant, est-il bon qu’il n’y ait qu’un seul enseignement public, inspiré, dirigé
par le ministre ; ou vaut-il mieux que toutes les doctrines puissent se produire a leurs
risques ? Je n’hésite pas a me prononcer pour le second parti : et je le fais avec
d’autant plus d’autorité, ce me semble, que si la liberté existait, il est plus que probable
que I’enseignement donné dans les chaires de I’Etat ressemblerait bien plus a4 ma
doctrine que I’enseignement qu’on entendrait dans les chaires indépendantes. Je ne
gagnerais rien a la liberté, si ce n’est la liberté¢ elle-méme. Mais la libert¢ dans la
science, c’est la condition de 1’autorité, la source de 1’originalité et du progres.

Je sais, et j’affirme que les hommes d’honneur qui occupent les chaires du haut
enseignement, n’enseignent que ce qu’ils croient, mais s’ils n’avaient pas précisément
cette croyance, on ne les aurait pas choisis pour la fonction qu’ils occupent. Je sais
aussi que quand le professeur est un homme d’un talent exceptionnel, le ministre est
désarmé contre lui, et ne peut plus user de son droit ; mais le jour ou le professeur
s’apercevrait que ses doctrines sont en désaccord, non pas avec la politique du
gouvernement, la politique n’a rien a voir dans cette affaire, mais avec les nécessités



de sa position, il se condamnerait lui-méme au silence. En un mot, ce n’est pas sans
raison que I’enseignement tel qu’il est constitué chez nous porte le nom
d’enseignement de I’Etat ; c’est bien réellement 1’Etat qui enseigne par la bouche des
professeurs de Facultés. Une modification récente dans la condition des professeurs
publics les a en quelque sorte rattachés a leur chef par de nouveaux liens ; ils étaient
¢élus par leurs collégues, et inamovibles ; ils sont nommés par le ministre, et peuvent
étre révoqués par ordonnance.

On voit donc que le génie de la centralisation et de I’administration n’a pas plus
¢pargné les idées que le reste. Il y a, en France, une administration des id¢es ; elle a
son siege au ministére de I’instruction publique. On y choisit les professeurs, et on y
régle, chaque année, les programmes. On s’y fait rendre compte de la teneur de chaque
enseignement. La doctrine du professeur y arrive résumeée par lui-méme, annotée par
I’inspecteur d’Académie, le recteur et l’inspecteur général. On délibeére dans les
bureaux du ministre pour savoir si elle est orthodoxe, je veux dire officielle. Les
delibérants ne sont peut-Etre pas des académiciens ; mais j’avoue de bonne grace qu’ils
pourraient I’étre. Je gage qu’on n’a pas moins horreur des nouveautés dans ce cénacle,
que dans les assemblées du clergé. Je ne dis pas que cela puisse €tre autrement ni que
cela soit mauvais. Je trouve excellent que cette institution réglée et surveillée existe.
Elle rend au pays d’éclatants services. Je voudrais seulement qu’elle n’existat pas
seule. En un mot, je suppose que I’auteur de /’Histoire de la civilisation ne soit pas
membre de I’Université, et je demande qu’il puisse, sans obtenir une faveur du
ministére, enseigner 1’histoire dans son pays.

L’objection est que par cette libert¢ on donnerait carte blanche a toutes les
médiocrités et a toutes les perversités. Pour ma part, je n’en crois pas un seul mot. Je
sais bien que la liberté est pour tout le monde, et pour toutes les doctrines ; mais il y a
pourtant des réserves. Elle est pour tout le monde, avec cette restriction qu’on n’a des
auditeurs que quand on a du talent ; elle est pour toutes les doctrines, avec cette
restriction, qu’il n’est pas plus permis de précher la désobéissance aux lois, que de
désobéir aux lois. L’autorité administrative doit €tre armée du droit de fermer
immédiatement un cours qui lui semble dangereux, sauf a faire juger la question sans
aucun délai, par les tribunaux. Il est bien étrange que nous ayons en France si peu
d’idées, et tant de peur des idées. Il ne nous nait gueére de Spinoza ; mais toute notre
législation semble faite en vue d’un Spinoza qui pourrait naitre. Tous ces réglements et
tous ces inspecteurs existent depuis 1’origine de 1’Université, pour que Spinoza, si
jamais il se produit, ne puisse pas parler.

Si je voulais résumer la situation de I’enseignement a tous les degrés en France, je
dirais : I’Etat d’un c6té, et de ’autre les individus, sans aucune force ou puissance
intermédiaire. Il en est de méme pour toutes les branches d’administration, et c’est ce
qui fait que la liberté n’est jamais chez nous que théorique. Je me trompe pourtant en
ce qui concerne I’enseignement : outre la force collective de I’Etat, qui heureusement,
est considérable, et celle des individus qui est a peu prés nulle, il y a une action
collective importante, c’est celle du clergé catholique. Lui seul n’est pas écrasé par
I’Etat, parce qu’il est une association. Je le dis & son honneur, pour que son exemple



nous serve de lecon et que nous apprenions enfin qu’en dépit des meilleures intentions
et des meilleures lois, il n’y a de liberté pratique nulle part sans de fortes institutions
communales, et sans 1’habitude de I’association volontaire.

A défaut de ’enseignement oral, nous avons, en France, I’enseignement écrit, qui se
fait par les journaux et par les livres. Nous savons assez combien 1’administration
frangaise prend de précautions contre les journaux. On ne connait en Angleterre ni le
timbre, ni D’autorisation, ni le gérant agréé, ni le rédacteur en chef agréé, ni les
avertissements, ni la suspension, ni la suppression, ni les proces de presse. Tout le
monde y peut fonder un journal, méme politique, a la seule condition de déposer une
certaine somme pour répondre des condamnations civiles, et courir les chances d’un
proces, si quelque personne privée ou publique juge a propos de poursuivre les
éditeurs devant les tribunaux. La méme liberté existe pour les pamphlets et les
gravures. Une loi récente permet de saisir chez les libraires les livres et gravures
obscenes exposés en vente. Cette loi, qui était devenue absolument nécessaire, surtout
dans certains quartiers, est d’une exécution difficile. Il n’y a, dans les trois royaumes,
que le théatre qui, par une exception assez peu justifiée, soit soumis a des lois
préventives3?. Cependant, le gouvernement de la reine est, si je ne me trompe, assez
généralement obéi dans les trois royaumes ; et quoique la premicre religion venue y
puisse batir un temple sans la permission du maire et I’autorisation du ministre de
I’intérieur, les mceurs n’y sont pas plus dépravées que de ce coté-ci de 1’eau, et la foi
religieuse dans les diverses communions n’y est pas moins vive. Il est juste cependant
de dire que si les journaux et mémes les revues sont surveillés de pres chez nous, les
livres ne dépendent que des tribunaux. Cette distinction est fondée sur ce que la presse
périodique participe a la fois de la nature des livres et de la nature des théatres. Elle
agit par le raisonnement et par la passion. Or c’est surtout la passion que nos lois ont
eue en vue. Elles respectent le raisonnement, quand il est calme et qu’il se produit, non
dans une chaire ni dans une brochure, mais dans un volume de juste épaisseur400,

L’Assemblée constituante avait formulé la liberté de penser en ces termes : « La
libre communication des pensées et des opinions est un des droits les plus précieux de
I’homme ; tout citoyen peut donc parler, €crire, imprimer librement, sauf a répondre de
I’abus de cette liberté dans les cas déterminés par la loi*0l. » Ainsi, d’apres la
définition méme de I’Assemblée constituante, la liberté de penser consiste dans la

399 Aucune pi€ce ne peut étre représentée sans que le manuscrit ait été déposé chez le lord
chambellan, qui peut mettre opposition pendant un délai de quinze jours. Ce droit de censure,
qui contraste singulierement avec les institutions anglaises, n’est que trés rarement exerce, et
toujours dans I’intérét des meeurs.

400  Les écrits non périodiques traitant de matieres politiques ou d’économie sociale, s’ils

sont publiés en une ou plusieurs livraisons, ayant moins de dix feuilles d’impression de vingt-

cinq a trente-deux décimetres carrés, seront soumis a un droit de timbre de cinq centimes par
feuille. » (Décret des 47-28 février 1852, art. 9.)

401 Art. 11 de la Déclaration des droits.



suppression des mesures préventives et se concilie avec la nécessité de répondre de ses
opinions devant les tribunaux. On ne peut affranchir de toute pénalité les crimes écrits.
Le bras exécute, mais la téte conseille. L’écrivain qui fait I’apologie du crime en est le
complice. Sans contester ces propositions, qui sont évidentes en morale, je ferai sur
I’application quelques observations nécessaires.

Ecartons d’abord les provocations directes a un crime ou a un délit, sur lesquelles il
ne peut y avoir aucune difficulté. Exemple : « Le 5 du mois prochain, les ouvriers en
papier peint se rendront a I’endroit qui leur sera désigné par une communication
ultérieure, et ils s’empareront de toutes les marchandises qu’ils y trouveront. » Quel
que soit le papier qui porte ces lignes, voila un complot formé pour le vol et le pillage.
Si les chefs du complot, au lieu d’imprimer leurs ordres, les avaient écrits dans une
lettre, le seul fait d’avoir écrit cette lettre constituerait un crime. Il n’est nullement
nécessaire que le complot ait été poussé plus loin ; cet ordre précis et formel est a lui
seul un commencement d’exécution. Il n’y a donc pas ici de délit de presse proprement
dit, il n’y a qu’un crime ordinaire.

Voici maintenant un second exemple. On lit dans un journal les lignes suivantes :
« Quand les laches mandataires du peuple encouragent au crime par I’impunité, on ne
doit pas trouver mauvais que le peuple, poussé au désespoir, se fasse lui-méme justice.
Laissons 1a les mesures répressives des lois ; il n’est que trop évident qu’elles ont
toujours été et seront toujours sans effet. Dans tout pays ou les droits du peuple ne sont
pas de vains titres consignés fastueusement dans une simple Déclaration, le pillage de
quelques magasins a la porte desquels on pendrait les accapareurs mettrait fin aux
malversations. » Je n’examine pas si ces lignes sont plus ou moins coupables que
celles que je citais tout a 1’heure. Il est clair pour tout le monde qu’elles sont une
provocation directe a I’assassinat. S’il y a des magasins pillés a la suite de cette
provocation, des marchands pendus a leur porte, le tribunal qui instruira de I’émeute
devra comprendre 1’écrivain dans ses poursuites, non a titre d’écrivain, mais a titre de
complice ou de chef de cette agression sauvage contre la propriété et la vie des
citoyens. Dans ces cas-la encore, il y aura un délit, ou plutét un crime abominable
commis par la voie de la presse, mais il n’y aura pas, a proprement parler, un délit de
presse. Si, au contraire, les féroces exhortations de I’écrivain n’ont été suivies
d’aucune tentative d’émeute, et que pourtant on le poursuive pour cette provocation
non suivie d’effet, alors c’est comme écrivain qu’il est mis en cause. Voila le plus
légitime proces de presse que puissent poursuivre la vengeance des lois et
I’indignation publique.

J’ai choisi tout expres un exemple célebre pour qu’on ne m’accuse pas d’inventer a
plaisir des cas impossibles. Non seulement le crime est affreux, si affreux qu’il n’y a
eu qu’un jour ou un pareil crime fiit possible, et qu’un homme qui plt le
commettre402 ; mais il est bien rare que les crimes commis par la voie de la presse
prennent cette forme précise, explicite, et fournissent a 1’accusation un texte portant
I’évidence en lui-méme et ne souffrant pas de commentaire. Dans la presque totalité

402 ce passage était écrit avant 1871.



des cas, la criminalité résulte ou d’expressions a dessein équivoques, ou d’allusions a
demi voilées et qui offrent a la défense une échappatoire, ou de I’impression générale
que laisse un écrit, dont aucune phrase en particulier ne peut étre regardée comme
coupable, ou enfin du rapprochement de plusieurs passages, innocents en eux-mémes,
mais qui s’expliquent et s’éclairent mutuellement. Souvent 1’auteur a eu la résolution
d’observer la loi, mais il ne 1’a pas connue ; ou I’ayant connue, il a cru de bonne foi
que sa discussion ne dépassait pas les limites permises, et qu’en montrant aux
l1égislateurs le vice de la loi, ce qui est le droit et méme le devoir de tout homme
¢éclairé, il n’avait, par aucune de ses paroles, provoqué les citoyens a violer cette méme
loi, tant qu’elle existe. Tous ceux qui tiennent une plume savent combien les esprits les
plus lucides ont de peine a rendre compleétement et clairement leur pensée. Il arrive
que I’auteur, placé dans un certain courant d’idées, écrit une phrase tres simple et tres
nette pour lui, trés obscure ou trés équivoque pour le lecteur qui n’est pas placé au
méme point de vue, ou qui le lit avec un parti pris d’opposition. Nous voyons ce
phénomene se produire tous les jours dans la critique. L’auteur s’écrie : « On ne m’a
pas entendu ! » Cela ne prouve pas toujours que le critique ait ét¢ de mauvaise foi, ou
que I’auteur ait été obscur. Quand on relit un chapitre avant de le livrer a I’impression,
on a ’esprit assi€¢gé de mille préoccupations : est-ce juste ? est-ce clair ? est-ce utile ?
Et I’on se demande aussi : est-ce correct, ¢légant dans la forme, nouveau pour la
pensée ? Car enfin, si un livre ne devait ni plaire ni instruire, il faudrait avoir le
courage de le jeter aux flammes. Pendant qu’on délibére ainsi avec anxi€té, on ne
songe ordinairement qu’a ce qu’on a voulu dire ; on reste dans son propre camp : on
parle avec ses propres sentiments et sa propre langue. C’est une bonne épreuve a
s’imposer a soi-méme, quand on le peut, de supposer a ce dernier moment, un
adversaire, je dis tel ou tel, par son nom, lisant a son tour le méme chapitre, et le
jugeant a un point de vue tout différent. L’auteur qui fera cela, découvrira a coup sir
dans ses idées des lacunes, dans son raisonnement des obscurités, dans son style des
équivoques sur lesquelles, emporté par sa conviction, il aurait passé a pieds joints. Le
méme phénomene est bien plus frappant encore pour un orateur, parce que la
I’opposition est réellement présente, présente en personne. Vous préparez a loisir votre
harangue dans votre cabinet : vous étes plein de votre matiére ; vous 1’ordonnez dans
un bon ordre ; vous prévoyez les objections, vous arrétez les principales réponses, et il
vous semble, apres avoir passé une derniere fois la revue de vos troupes, que si la
parole ne vous trahit pas, cet ensemble, dont vous avez une idée si nette, va frapper
tous les esprits avec la méme évidence. Cependant, tandis que vous €tes aux prises
avec votre auditoire, vous voyez tout a coup qu’une proposition selon vous
incontestable, évidente, un axiome, rencontre de 1’incrédulité ou de la répulsion. Vous
lisez cela dans les yeux, sur la figure, dans 1’attitude de ceux qui vous entourent. Et
peut-Etre que, comptant sur I’effet contraire, vous avez joué, en quelque sorte, toute
votre démonstration sur ce moyen qui se tourne subitement contre vous. Pendant une
heure, si vous suivez votre projet congu a 1’avance, vous allez revenir sur cet ordre
d’idées, ’amplifier, ’exagérer, augmenter par conséquent 1’abime qui vous sépare de
vos auditeurs. C’est 1a que 1’orateur a besoin de toutes ses ressources : car s’il n’a pas



de spontanéité, s’il ne sait pas retourner son plan de bataille sous les yeux de I’ennemi,
il est perdu. J’ai pris cet exemple pour montrer qu’il y a des malentendus ou
involontairement celui qui parle veut dire une chose, et celui qui €écoute en entend une
autre ; et cela tient a des dispositions, a des origines différentes, quelquefois méme a
I’exces de la passion et de la conviction. Ce danger est bien plus grand pour la parole
écrite. Une fois la phrase moulée par I’impression, il n’y a plus a y revenir. L’auteur a
beau se récrier : ’ennemi lui montre implacablement ce passage ou il voit, ou il y a
peut-Etre ce que 1’auteur n’a jamais voulu y mettre. Voila un livre condamné, et un
auteur innocent.

I1 faut tenir compte aussi de la passion. Dans I’ardeur qui s’empare d’un esprit, il va
quelquefois plus loin qu’il n’avait résolu d’aller. Ce n’est pas seulement a la tribune,
c’est dans le cabinet la plume a la main. La plume entraine 1’écrivain, comme la parole
entraine I’orateur. Il est vrai qu’on peut revenir sur ses pas, recommencer, se juger ;
cela est surtout facile aux pauvres. Ceux qui n’ont pas beaucoup d’idées ont peu de
difficulté et peu de mérite a les soumettre a une discipline exacte. On doit pardonner
quelque chose a I’enthousiasme et a I’imagination. Bien peu d’hommes réunissent
dans un juste équilibre ces deux dons qui font le génie : la flamme et la critique. Que
conclure de tout cela ? C’est qu’a bien peu d’exceptions pres, tout proces de presse est
un proces de tendance. Et qu’en conclure encore ? C’est que, la plupart du temps,
I’écrit incriminé est réellement susceptible de deux interprétations. On entend deux
plaidoyers, également éloquents, €galement démonstratifs, 1’un pour |’attaque et
I’autre pour la défense. En supposant méme que le délit soit réellement, soit
matériellement dans I’ouvrage, il n’est pas siir qu’il soit dans I’intention de I’écrivain.
Il y a des organes du ministere public qui sont des critiques de premier ordre, et qui
donnent a I’accusé a I’audience une véritable lecon de style et de logique, en lui
révélant dans ses propres paroles un sens qu’il n’y avait jamais vu.

Les plus grands ennemis de la liberté¢ de penser m’accorderont sans doute a présent,
qu’excepté dans le cas ou la criminalité est évidente par les lois ordinaires, une
juridiction spéciale sur la presse est tres périlleuse. Il faut au moins que le tribunal soit
consommeé, non seulement dans la connaissance des lois, mais dans toutes les mati¢res
que I’écrivain a traitées, et dans tous les procédés de 1’art de penser et d’écrire. Cette
grande compétence technique est indispensable a la compétence judiciaire. On ne peut
se dissimuler que la pensée de commettre un délit a son insu, et de tomber par
ignorance, par imprudence sous la vindicte des lois, ne soit une grande géne pour le
travail du penseur, et par suite un grand obstacle a la découverte de la vérité. Spinoza,
dont je parlais tout a I’heure, je le choisis expres, parce que sa doctrine est I’opposé de
la mienne, Spinoza, en écrivant son systéme, en le publiant, savait a merveille qu’il
s’exposait a une condamnation légale ; que, s’il n’était pas réguliérement mis en cause,
le moins qu’il pGt lui arriver était de se voir proscrit par tous les gouvernements ; que
la plupart des écrivains, et parmi eux tous les €crivains puissants et autorisés, loin de
prendre sa défense, applaudiraient aux mesures rigoureuses dont il serait 1’objet, et
ajouteraient par la dureté¢ de leurs attaques aux tristesses de sa vie. Il savait cela, et
pourtant, croyant voir la vérité, il 1’a exposée de son mieux ; et moi, ennemi de sa



doctrine, moi qui I’ai combattue de toutes mes forces, je me demande s’il y a un
courage au-dessus de celui dont il a fait preuve. Je me sens obligé de I’admirer
profondément pour ce courage. Je me demande si beaucoup d’esprits en seraient
capables. Je suppose pour un instant une société organisée d’aprés les principes de
Spinoza ; et je cherche si Leibnitz, vivant dans cette société, aurait fait pour la vérité
ce que Spinoza a fait pour I’erreur. Et cette réflexion m’amene a cette conséquence
que, pour pousser un peu loin, je ne dis pas le systetme préventif, mais le systéme
répressif en matiere d’idées, il faut presque se croire infaillible. S’il y avait eu au XIIe
siecle une législation répressive efficace, supposition absurde, puisque c’est supposer
que la force matérielle soit plus forte que la force intellectuelle, mais enfin, s’il y avait
eu ou pu y avoir une telle 1égislation au XIIe sieécle, nous serions au XII¢ siecle encore
ayjourd’hui. S’il y en avait eu une au temps de Dioclétien, le christianisme serait
étouffé. Il ne faut pas répondre a ces hypotheses, qui sont d’irréfutables
démonstrations, en disant que Dioclétien était dans le faux, et que nous sommes dans
le vrai ; car il est clair que c’est le langage et ’excuse des inquisiteurs de tous les
temps. La liberté est nécessairement abstraite ; elle I’est par définition, par essence. Si
on avait dit sous Louis XIV, aprés la révocation de 1I’édit de Nantes : Le culte
catholique a seul la liberté en France, et les autres cultes ne I’ont pas, on aurait tres mal
parlé. Il fallait dire : Aucun culte n’a la liberté en France ; mais le culte catholique n’en
a pas besoin. En effet, le culte protestant n’était pas libre, puisqu’il était proscrit ; et le
culte catholique n’était pas libre, puisqu’il était impose.

Que veut-on protéger ? Les meeurs, les religions, ou le pouvoir politique ? car la loi
peut avoir ce triple objet. On sent bien qu’il n’y a pas, aux yeux de la morale, de plus
grand crime que de pervertir les ames par des tableaux qui blessent la pudeur, par des
apologies qui effacent la différence du bien et du mal, et détruisent tous les bons effets
de I’éducation. Mais on peut se demander a ce sujet si la répression est intelligente, si
elle peut 1’étre ; si elle est efficace, si elle peut I’étre. A toutes les époques, il y a eu
des ouvrages condamnés, et a toutes les époques, il a paru impunément a c6té d’eux
des ouvrages plus réellement condamnables. Pourquoi cela ? C’est en partie parce que
ceux qui sont chargés de la répression ont d’honorables scrupules. Quand ils trouvent
des expressions cyniques qui révoltent tous les honnétes gens, et méme, ce qui est
assez différent, tous les gens comme il faut, cela les met a 1’aise, parce qu’ils ont un
corps de délit palpable ; mais le vice ainsi avou¢, ainsi étale, n’est pas dangereux, il
n’est que dégoltant. C’est une obscénité dont on est bien aise d’étre débarrass¢, pour
peu qu’on soit délicat ; mais on n’en a pas peur, on est trop bien armé, par 1’éducation
la plus ordinaire, contre des appats de cette nature. Ou le péril est réel, c’est quand
I’écrivain posséde toutes les ressources de I’art ; quand il écrit dans une langue chaste
des choses qui ne le sont pas ; quand il condamne en beaux termes le vice qu’il décrit
mieux encore ; quand il en remplit I’imagination, quand il le rend aimable, peut-étre
sans le vouloir. Il se croit quitte @ bon marché envers la morale, pour un jugement
correct, pour quelques pages de saine philosophie, qu’on oublie aussitot, tandis qu’on
est hanté toute sa vie par des peintures passionnées qui font le succes de 1’ouvrage.
Comment la répression ira-t-elle chercher un pareil livre ? L’auteur parle a 1’avance



comme le réquisitoire. Combien il me serait ais¢ de démontrer tout cela, et de justifier
tout le monde, si je pouvais prendre des exemples ! Il n’y a que le systeéme de la
répression qui en souffrirait, et qui paraitrait peut-€tre inutile. Mais je ne veux pas
nommer les vivants, et on ne connait plus les morts. Chaque génération a ses scandales
qu’elle préfere. Tout auteur qui frappe a cette porte est stir de la popularité pour un an
ou deux, et de I’oubli quand I’acces est passe.

C’est autre chose en religion et en politique. Dans ce cas-la I’inefficacité de la
répression est beaucoup plus grande, elle est presque compléte. On punit I’auteur sans
doute, ce qui n’importe pas le moins du monde a ceux qui le punissent, mais on ne
supprime pas le livre : Le feu que le bourreau de Paris allumait trés réellement et tres
substantiellement au bas de grand escalier pour exécuter les arréts de la
grand’chambre, n’a jamais €té qu’une hypothese?®3. Si le livre n’a pas de valeur et ne
contient pas une vérité, il meurt en dépit du jugement ; mais s’il contient une vérité, ne
croyez pas qu’aucune force humaine puisse la détruire. Je suppose méme un
raisonnement faux, mais captieux ; ce n’est pas la prison qu’il faut lui opposer, c’est un
raisonnement meilleur. Les sénateurs romains sont allés au-devant d’un général apres
une défaite pour le féliciter de n’avoir pas désespéré de la patrie. Eh bien ! les
partisans du systeme répressif désesperent de la vérité. Ils ont recours au baton, parce
qu ’ils ne savent pas se servir de la raison. Spinoza, j’y reviens, a été proscrit toute sa
vie ; qu’est-ce que cela fait a son systéme ? Est-ce que ceux qui lisent le Traite
theologzco—polztzque s’inquietent de savoir si [’auteur a été chass¢ de la synagogue ?
Spinoza affirme qu’il n’existe rien hors de Dieu, et qu’on ne peut concevoir aucune
substance hors de Dieu#04. Je m’inquiete bien en vérité que les juifs aient prononcé
contre lui ’anathéme Schammata ; qu’il ait méme failli étre assassiné au sortir de la
synagogue ; que ses contemporains 1’aient traité d’impie et d’imposteur, et que, depuis
pres de trois siécles, toutes les religions et toutes les écoles s’accordent pour 1’accabler
de leurs malédictions. Toute la question est de savoir si sa proposition est fausse405.

Il y a parmi les hommes deux courants contre 1’erreur. Dés qu’ils croient la voir
poindre, les uns ont recours a la prison et aux tribunaux, les autres a I’imprimerie et a

403 Les jésuites, faute d’un écrivain capable de réfuter les Lettres Provinciales, qui n’étaient
pas irréfutables, les firent briler par arrét du parlement de Provence, en date du 9 février
1657. Voila un fagot bien employé.

Les Provinciales ont été condamnées en outre par arrét du conseil d’Etat du 23 septembre
1660, et a Rome le 6 septembre 1657. Une traduction italienne a été condamnée a Rome le 27
mars 1762.

404 Spinoza, Ethique, Ire partie, prop. 15.

405 On lit dans les Mémoires du marquis d’Argenson, ce paragraphe : « Le nommé Diderot
a été interrogé dans sa prison a Vincennes. Il a recu le magistrat (on dit méme que c’est le
ministre) avec une hauteur de fanatique. L’interrogateur lui a dit : Vous €tes un insolent, vous
resterez longtemps ici. » (Mém. d’Arg., t. 111, p. 262.) La mort change terriblement les rdles
entre Diderot et I’interrogateur.



la chaire. Ceux-la ne révent que d’empécher, et ceux-ci n’ont d’autre passion que de
répondre. Je crains bien pour les premiers qu’ils ne fassent une besogne a la fois
odieuse et inutile. Le bien et le mal ne croissent pas s€éparément dans le champ fécond
de la vie ; ils germent I'un a coté de 1’autre, et entrelacent leurs branches d’une
maniere inextricable%6. La connaissance de I’un est donc nécessairement liée a celle
de l'autre. Que sera-ce si, par malheur pour ’humanité, ce que les proscripteurs
prennent pour D’erreur est au contraire la vérité elle-méme ? Il ne suffit pas d’étre
¢éclairé et honnéte, pour étre infaillible. Si ’homme ne sait point aimer la vérité par-
dessus tout, qu’il apprenne au moins a se defier de soi. Qu’il lise I’histoire de toutes
les doctrines, méme des plus glorieuses et des plus saintes. « La lumiére luit dans les
téncbres, et les ténébres ne 1’ont point comprise... Il était de ce monde, et le monde a
¢té fait par lui, et le monde ne I’a point connu. Il est venu chez soi, et les siens ne ’ont
point regu407. »

Qui sommes-nous, hommes du dix-neuviéme siécle, pour marchander aux hommes
la liberté de penser, au nom d’un prétendu intérét social ? Sur quoi reposent toutes nos
institutions ? Leur origine se cache-t-elle dans la nuit des temps ? Elles sont d’hier.
Est-ce Dieu qui nous les a données, comme ces tables de la loi que Moise recueillit au
milieu des flammes du Sinai ? Elles sont I’ceuvre de nos peres ; elles sont encore
toutes trempées du généreux sang de nos peres. Il n’y a pas un des principes que nous
tenons d’eux qui ne soit fond¢é sur la raison, qui ne soit I’expression du droit naturel.
Le monde qu’ils ont justement renversé avait sa grandeur ; il reposait sur la tradition,
sur I’autorité ; c’était son principe, sa force, sa logique ; il appuyait tout sur cette base.
Il existait par la grace de Dieu, et par la volonté révélée de Dieu. Il pouvait imposer
une croyance, car il €tait sorti tout entier d’une croyance. Il pouvait poser des limites
aux lumieres naturelles de la raison, puisqu’il invoquait une révélation surnaturelle.
Mais aujourd’hui qui s’armera contre la raison ? Qui viendra lui dire ou expire son
droit et sa force ? Ce peuple, ce monde qui s’est livré a la raison, peut tout par elle ;
mais contre elle il ne peut rien. S’il I’ébranle, tout ce qu’on croyait solide s’écroule en
méme temps, puisque rien n’est debout autour de nous que ce qu’elle a fondé. Je
comprends ceux qui veulent effacer la date de 1789, qui adherent a la foi imposée et au
droit divin, c’est une hypothese régulicre et complete, un systeme. Mais garder les
conséquences de la Révolution, et en renier le principe ; vivre de la liberté, et tuer la
liberté dans sa source ; parler d’égalité¢, de suffrage universel, de liberté civile, et
remettre sous le joug la pensée ; remplacer la domination d’une Eglise sainte, savante
et croyante, par une commission de censure et un commissaire de police : ce n’est pas
seulement un sacrilege ; ¢’est une folie.

Sous I’Ancien régime, I’Etat, catholique, pouvait s’adresser aux évéques
catholiques, aux conciles, au pape, a la Sorbonne, a tous les définiteurs de la foi. Mais
chez nous, mais aujourd’hui, avec nos lois, avec les soixante dernicres années de notre

406 Mirabeau, Sur la liberté de la presse, opusc. de 1788.

407 Evangile selon saint Jean, chap. I, v. 5, 10 et 11.



histoire, avec nos habitudes d’esprit, que sont des magistrats civils devant un dogme ?
Ou peuvent-ils prendre le droit d’imposer ou d’interdire une religion, puisque I’Etat
s’est déclaré indifférent a toutes les formes religieuses ? On ne commande pas la foi,
on ne la géne pas, au nom de I’indifférence. En se substituant au pouvoir religieux, le
pouvoir civil ne peut pas avoir hérité des conditions et de la nature du pouvoir qu’il
remplagait.

Le pouvoir religieux, 1a ou il existe, a pour caractére I’immobilité, puisque son
symbole est complet dés le premier jour : la science a pour essence la recherche
indéfinie de la vérité, puisque le champ de la connaissance est infini, comme la
curiosit¢ humaine, et que la science humaine sera toujours bornée. Le pouvoir
religieux est nécessairement exercé par une autorité établie, puisqu’il s’agit de
conserver et de maintenir : le pouvoir scientifique n’appartient a aucun corps ni a
aucun homme, il n’appartient qu’a 1’idée ; et tous les membres de la famille humaine
ont le droit €gal, le droit absolu de chercher I’idée nouvelle, et, quand ils la possédent,
de I’exposer a tous les yeux et de ’entourer de lumiere, pour qu’elle prenne son rang
dans le gouvernement intellectuel. Le pouvoir religieux, qui ne souffrait ni
changement dans la doctrine, ni recherches au-dela de la doctrine, voulait, avec raison,
rester maitre des méthodes : la science cherche I’inconnu par tous les chemins ;
I’impuissance est, dans le monde de la science, le seul chatiment de I’erreur. La
croyance religieuse est le fruit de 1’éducation, de 1’habitude ; elle se produit par la
démonstration quelquefois, mais plus souvent par la persuasion ; elle se préche plus
qu’elle ne s’enseigne ; la beauté des temples et la splendeur des cérémonies est un de
ses arguments ; la priere pour elle n’est pas seulement la consécration de la foi, elle en
est la source, la source la plus féconde. Pour arriver a croire quand on ne croit pas, ou
pour ne pas chanceler dans sa croyance, il est bon d’étudier, il vaut encore mieux prier,
pratiquer. La pratique introduit la foi en disciplinant I’esprit, en I’adoucissant, en le
mettant sous le joug des sentiments affectueux, et quelquefois en le détournant de la
réflexion. La curiosité, dans la religion catholique, s’appelle une tentation ; ce seul mot
donne le caractere de la foi. Le désir de se rendre compte, d’approfondir les preuves,
est bon en lui-méme ; et, pourtant, selon I’Eglise, il n’est pas licite pour toute nature
d’esprit indifféremment. Il est voisin de 1’orgueil ; il peut étre, pour certains, une
tentation. Au Moyen-age, la lecture des livres saints n’était permise qu’aux forts. On
refusait cette nourriture vivifiante a la foule, on combattait les aspirations trop
ambitieuses de la pensée par une vertu qui est chére, & juste titre, a 1’Eglise catholique,
parce qu’elle est le fruit de ses entrailles, et la derniere conséquence de sa morale,
I’humilité. Humilité, confiance, obéissance, foi imposée, tous ces fantomes d’un
monde aboli ne doivent pas étre ramenés, ne peuvent pas 1’étre sans folie, au milieu de
notre monde moderne, gouverné par la raison, et de notre politique, dont le premier et
le dernier mot est la souveraineté du peuple.

On veut combattre le scepticisme : rien de mieux ; mais il faut le combattre avec les
armes qui nous sont propres ; ces armes sont celles de la liberté. La tendance de
I’esprit humain laiss€ a lui-méme n’est pas le scepticisme ; il est né pour la foi et la
vérité. Nous ne songeons qu’a le conduire, quand il n’y a plus rien a tenter que de



I’émanciper, et nous voulons le conduire avec des instruments qui ne sont plus a notre
main, dont nous ne savons plus user ; qui blessent a chaque instant ceux qui s’en
servent, qui se rapportent a un état de choses aboli, qui supposent des principes
auxquels nous avons renoncé, une foi qui n’est plus la ndtre. Je ne parle pas seulement
des théoriciens de 1’absolutisme qui voudraient effacer la Révolution et le dix-huitiéme
siecle, mais de ceux d’entre nous qui se résignent a €tre de leur temps, qui tiennent aux
grands souvenirs de la Révolution, qui en sont fiers, qui croient aimer la liberté, qui
croient la connaitre. Tous ou presque tous, nous mélons des instincts de despotisme,
des habitudes de compression, de domination, a un désir de liberté sincere, mais
inintelligent. On le voit bien a nos lois qui, depuis soixante ans, sont libérales dans
leurs préambules, sans réussir a 1’étre dans leur dispositif.

Si nous n’avons plus de croyances, ce sont ces contradictions qui en sont cause. La
foi ne saurait se soutenir au milieu de toutes les contradictions dont se compose ce
qu’on appelle aujourd’hui complaisamment le sens commun. Le bon sens ne change
pas avec les époques, mais 1I’opinion des hommes sur le bon sens. Sous Louis XIV, on
n’était pas de bon sens, quand on doutait de la religion catholique, et sous Louis XV,
on n’était pas de bon sens quand on avait, étant dans le monde, les opinions d’un
religieux. Aujourd’hui nous avons fait a notre usage un bon sens qui consiste dans
toutes sortes d’incrédulités, couvertes de toutes sortes de grimaces. Croire une
religion, et la pratiquer sérieusement, en homme droit et intelligent qui ne ruse pas
avec Dieu, c’est exagérer, selon nous, c’est sortir du bon sens ; ne rien croire, et en
convenir tout haut, c’est exagérer encore. La premicre condition de notre nouvelle
sagesse, c’est de fuir toute originalité et de n’aller jamais au fond des choses ; c’est ce
qui nous permet de porter enseigne de vertu sans qu’il nous en colte rien, et de
sacrifier a tout moment la justice et la liberté, sous prétexte d’habileté pratique et
d’obéissance aux usages. Nous avons trouvé un art nouveau de concilier le fanatisme
avec le scepticisme. Nous admettons tres difficilement la sincérité d’une conviction
que nous ne partageons pas. Nous exigeons des prétres qu’ils soient tolérants, non
seulement en matiere civile, ce qui serait trop juste, mais en matiere de dogme, ce qui
est absurde ; et nous exigeons des libres penseurs qu’ils soient intolérants, comme si la
tolérance la plus absolue n’était pas la condition essentielle, et comme le fond méme
de la philosophie. Il n’est pas rare d’entendre le méme publiciste soutenir que la loi
doit étre athée, et que le concordat doit €tre maintenu. Nous voulons vivre en esprits
forts, et étre enterrés en catholiques. Nous demandons bien haut la liberté des cultes, et
nous la limitons a trois religions. Il nous arrive de prétendre, comme autrefois les
inquisiteurs, qu’il y a des questions qu’il ne faut pas soulever, des opinions qu’il ne
faut pas tolérer, quoique au fond elles ne blessent aucune loi. Nous vivons de
bienséances (c’est le doux mot, Pascal aurait dit de grimaces) ; et nous voulons
transporter nos bienséances jusque dans le monde de la pensée, comme si notre petite
diplomatie, nos petites ruses, nos arrangements €égoistes avaient quelque chose a
déméler avec la vérité et la science !

8. Toute restriction inutile a la liberté de penser est un attentat a la dignité humaine.



« Un livre n’est point une chose absolument inanimée. Il est doué¢ d’une vie active
comme I’ame qui I’a produit ; il conserve méme cette prérogative de ’intelligence
vivante qui lui a donné le jour. Je regarde donc les livres comme des étres aussi vivants
et aussi féconds que les dents du serpent de la fable, et j’avouerai que, semés dans le
monde, le hasard peut faire qu’ils y produisent des hommes armés. Mais je soutiens
que P’existence d’un bon livre ne doit pas plus étre compromise que celle d’un bon
citoyen ; I’une est aussi respectable que ’autre, et I’on doit également craindre d’y
attenter. Tuer un homme, ¢’est détruire une créature raisonnable ; mais étouffer un bon
livre, c’est tuer la raison elle-méme. Quantité d’hommes n’ont qu’une vie purement
végétative, et pesent inutilement sur la terre ; mais un livre est 1’essence pure et
précieuse d’un esprit supé€rieur ; c’est une sorte de préparation que le génie donne a
son ame, afin qu’elle puisse lui survivre. La perte de la vie, quoique irréparable, peut
quelquefois n’étre pas un grand mal ; mais il est possible qu’une vérité qu’on aura
rejetée ne se représente plus dans la suite des temps, et que sa perte entraine les
malheurs des nations#%8, »

Je n’étudie que pour obéir a I'instinct le plus impérieux, le plus noble, le plus
nécessaire de ma nature ; pour arriver a savoir ce que je suis, ou je vais. Le monde ne
m’éclaire que sur le monde. Il me dit ce que je dois éviter de faire pour échapper au
chatiment ; il régle ma propriété, mon travail, il régle mes relations sociales, et méme
il régle tout cela a ’exces. Mais si je crie que tous ces secours et toutes ces lois vont
m’abandonner a la mort, et que la mort n’est pour le croyant que le commencement de
la vie, et, pour les hésitants, qu’un probléme, la société civile n’a plus rien a me dire :
cette pierre du tombeau arréte la loi humaine, qui n’envisage plus rien au-dela. Si je
crie que ce monde ne remplit ni mon coeur ni ma pensée, que la science des les
premiers pas m’ouvre des horizons ou le corps disparait, et me met en rapport avec ce
monde invisible qui est la durable et définitive patrie, la société civile m’abandonne
encore, parce qu’elle n’a plus de symbole a m’imposer, et qu’il n’est ni de sa
compétence, ni de son droit, ni de son pouvoir de me convaincre. Je lui échappe alors ;
J’entre seul dans ces plaines enchantées ou le travail est un bonheur, ou chaque effort
conquiert un secret, ou Dieu, dégagé de ses voiles, se fait sentir de plus pres, ou les
préjugés et les vieilles traditions et toutes les chimeres humaines s’effacent pour laisser
a la pensée toute son indépendance, et, si j’ose le dire, toute sa virginale énergie. Qui
viendra me chercher si haut et si loin pour décourager mon essor, pour se placer entre
moi et le trésor que mon ame pressent, entre moi et la vérité dont je veux me repaitre,
entre moi, esprit vivant, déja presque débarrassé du monde, et le Dieu tout puissant qui
m’appelle et qui m’accueille ? Voila la liberté de la science, voila la société religieuse.

La foi dans son essence est la compléte et tranquille adhésion de I’esprit a une
doctrine. Il ne faut pas que I’esprit conserve un doute, car alors il n’a pas la foi : il
I’apercoit devant lui, il la touche ; il ne I’atteint pas. Quand le dernier doute s’évanouit,
la foi est entiére. Cet état heureux de I’ame est souvent produit par la volonté ; mais la

408 Passage de I’ Areopagetica de Milton, traduit par Mirabeau.



volonté peut agir de deux facons : ou bien, aspirant au vrai et ne le connaissant pas,
elle force I’esprit a travailler pour le trouver, et a douter jusqu’a ce que I’évidence le
terrasse ; ou bien, se proposant une foi, et résolue a 1’adopter, elle empéche la pensee
d’examiner, de douter ; elle étouffe sa curiosité, elle la détourne, elle I’occupe ailleurs,
elle ’émousse, elle 1’éteint. Ces deux procédés, dont I’un glorifie et exalte la puissance
humaine, et [’autre 1’abat, arrivent a deux résultats différents, quoiqu’ils engendrent
I’un et lautre la croyance ; car, dans le premier cas, ’homme s’empare en maitre de la
vérité, et dans le second, il s’y soumet en esclave. Le procédé de 1’abétissement, que
I’on impute a tort au catholicisme comme un fruit de ses entrailles, est connu dans
toutes les écoles ; le bonze I’emploie comme le fakir ; toute doctrine, vraie ou fausse,
morale ou dégradante, peut étre inculquée par ce moyen. Vue du dehors, une
conviction ainsi formée n’est qu’un état passif de I’esprit ; elle n’a aucune garantie : si
elle est vraie, c’est par hasard. Au fond, elle ne produit la tranquillité¢ dans I’dme qu’en
diminuant et en supprimant la vie. L’homme s’humilie et se dompte ; et quand il s’est
enfin rendu méthodiquement incapable, il est en paix : le doute ne le tourmente plus,
parce qu’il a perdu jusqu’a la force de douter. Il y a une autre foi, une foi virile qui
résulte, non de la diminution de I’homme, mais au contraire du développement le plus
énergique et le plus complet de ses facultés : c’est 1’adhésion a une doctrine dont
on comprend le sens, dont on connait la preuve, qu’on a librement cherchée, librement
discutée ; avec laquelle on a contracté cette sainte et solide alliance qui s’établit apres
examen entre une proposition vraie et un esprit juste. Cette foi est la vraie foi ; cette
fonction est la véritable fonction de I’intelligence. On se trompe sur tous les points et
de toutes les fagons, quand on dit qu’il faut empécher I’homme d’étudier, de penser ;
lui Oter la curiosité, et la libert¢ ; le décourager du raisonnement, I’en rendre
incapable ; tenir son esprit, son cceur et sa volonté en tutelle, I’attacher, en un mot, a la
vérité par des procédés qui seraient tout aussi efficaces pour 1’attacher a la superstition
et a Perreur. Le Créateur n’a pas si mal fait sa besogne qu’on soit obligé de mutiler
I’homme et de le dégrader pour le sauver. Non seulement la liberté nous est douce,
mais elle nous est salutaire. Elle va au bien, c’est-a-dire au vrai, comme toutes les
puissances que nous tenons de Dieu. La raison et la vérité ont été faites 'une pour
’autre.

« La religion est dans le cceur de I’homme le sommet des devoirs, des pensées et
des affections. Elle est la justice a son plus haut degré, la lumiére dans toute sa
splendeur, I’amour dans son plus pur et son plus ardent foyer ; et, par cela méme, elle a
besoin, pour vivre, de toute la liberté de notre ame. Quiconque impose a notre &me un
joug arbitraire, y affaiblit ou y étouffe la religion, parce qu’il est impossible de
dégrader notre nature sans la rendre moins capable de ses ¢lans vers Dieu. Pour aimer
Dieu, il faut étre doué¢ d’un cceur chaste, généreux, sympathique, emporté facilement
dans les spheres de I’invisible, et la servitude, en courbant I’homme sous la loi de la
crainte, I’incline ordinairement a la bassesse des vues et des aspirations. Mais restat-il
fidele aux traditions de sa conscience, cherchat-il dans le Dieu de ses péres la
consolation de I’esclavage, cette ressource ne lui demeurerait pas assurée. Tot ou tard
la tyrannie, apres avoir anéanti le citoyen, s’attaque a I’homme lui-méme ; elle veut



pénétrer dans I’inviolable asile de ses sentiments les plus chers, et lui imposer, au nom
d’une souveraineté impie, la religion qui convient a ses maitres. La liberté de
conscience n’a survécu nulle part a la chute des libertés civiles ; toutes les servitudes
s’appellent I’une 1’autre par la logique inhérente a tout, et qui fait que chaque chose se
développe inévitablement dans le cycle entier de sa nature. L’esclave espere en vain
sauver sa religion et s’y retenir ardemment, comme a une ancre de sainteté et
d’¢élévation ; la main qui ’opprime ne saurait lui laisser ce recours intérieur a la
majesté de son ame ; elle a trop d’intérét a le corrompre et a 1’avilir pour ne pas le
poursuivre jusque la. C’est pourquoi la liberté est nécessaire a la religion4®. .. »

Concluons que, dans la société moderne, la libert¢ de penser doit étre absolue.
Comme le monde du droit divin, pour étre conséquent, avait a sa téte des conciles, il
faut que le monde de la science, pour €tre conséquent, se garde d’attenter a la liberté et
a la souveraineté de la science : c’est la science qui I’a fondé, et c’est elle aussi qui le
répare, qui I’améliore, qui I’entraine a sa suite. Le temps de I’immobilité n’est plus : le
monde appartient sans retour a la raison, a la liberté, au progres. On dirait, a entendre
les ennemis de la liberté, que I’objet propre de la raison n’est pas la vérité, que la
condition fondamentale de la liberté n’est pas la loi naturelle, que rien ne doit étre
stable dans nos lois, nos institutions et nos meeurs, si on ne s’empresse de déclarer que
la société est dés a présent parfaite, et qu’on ne peut, sans imprudence, songer a la
modifier. Ils ne voient pas que la raison porte en elle-méme ses axiomes, qu’elle se
développe suivant des lois inflexibles ; que dans ses applications aux actions
humaines, elle est guidée par les faits et gouvernée par les principes ; que de tous les
¢tablissements qui nous entourent, ceux-la seuls ont besoin de stabilité, je dirais
presque d’éternité, qui dépendent directement de la loi naturelle, comme la propriété et
la famille, la justice et la liberté ; que le progrés qu’on appelle, la liberté qu’on
invoque, n’est que pour les méthodes et non pour les principes ; qu’il n’est pas plus
possible a une société libre de changer la morale, qu’a la raison de changer les
axiomes ; qu’en demandant I’éternité pour des conventions arbitraires ou maladroites,
1lIs commettent la faute d’enchainer I’homme a de mauvaises lois, et le crime de
compromettre les principes sacrés dont ils confondent la cause avec celle de leurs
créations éphémeéres.

Est-ce qu’on n’a pas opposé I’é¢ternit¢ de la loi a Turgot, quand il abolit les
jurandes ; a Malesherbes, quand il tenta d’abolir les lettres de cachet ; a Louis XVI
quand il abolit la mainmorte dans ses domaines#10 ; a la Constituante, quand elle abolit
la noblesse et les parlements ; & Louis-Philippe, quand il abolit la religion d’Etat, le
double vote, le vote au chef-lieu, les grands colleges, la pairie héréditaire, les cours

409 M, Lacordaire, Discours sur le droit et le devoir de la propriété. (Voy. le Correspondant
du 24 septembre 1858, p. 11.)

410 pDans 1a séance de 1’Académie frangaise du 25 aolt 1782, d’Alembert fit connaitre au

public que I’édit de 1779 par lequel Louis XVI abolissait la servitude dans ses domaines,
n’¢était pas encore enregistré au parlement de Besangon.



prévotales ; au gouvernement de 1848, quand il abolit 1’esclavage, et la peine de mort
en matiere politique ? Le monde avance plus par les institutions qu’il abandonne, que
par celles qu’il édifie, semblable a un vaisseau qui accroit sa vitesse en jetant son lest.
I1 est fort heureux vraiment que la prétention de faire les lois éternelles ne soit qu'un
vain et ridicule mensonge, et que nous ne soyons pas obligés aujourd’hui d’obéir aux
lois de nos ancétres barbares. Nous-mémes, quand nous jetons les yeux autour de
nous, avons-nous tant sujet de nous applaudir, et de souhaiter 1’éternité pour nos
conventions et nos ¢tablissements ? Sommes-nous bien ravis de nos sociétés
anonymes, de nos actions a primes, de nos préciputs industriels, de nos jeux de
bourse , de 1’argent 6té a 1’agriculture languissante et jeté dans la spéculation ; de nos
myriades de fonctionnaires, de nos ouvriers mal nourris, mal logés et mal élevés ; de
notre luxe sans frein, de nos é€coles impuissantes, de nos livrets, de nos lois
prohibitives, de nos tarifs, de nos taxes, de nos mercuriales, de notre stupide
admiration pour le sabre, de nos armées d’un demi-million d’hommes en pleine paix,
de nos chemins de fer ruinés avant de naitre, de nos diplomes et de nos patentes ; de
nos passeports, de notre concordat, de nos lois sur la liberté de conscience et sur la
presse ? Quand on se dégage de I’éducation et de la routine, est-ce qu’on ne voit pas
dans nos grandeurs de profondes miseres, dans nos créations des causes de ruine, et
des ruines déja croulantes ; dans nos reglements des entraves gothiques, qui prouvent
notre force et causent notre faiblesse, semblables a quelque merveilleux cachot qu’un
architecte aurait construit avec tout son art tout expres pour s’y enfermer lui-méme ?
Pour que la loi humaine ft éternelle, il faudrait que la science ne fiit pas la maitresse
de la loi, ou que la science fiit stérile. Chaque forme est un temps d’arrét, un
provisoire. On s’arréte, on met a part quelques vérités suivant le principe de
Descartes ; et, pendant qu’on est ainsi abrité, on cherche en avant. La mine est
féconde, et chaque jour, oui, depuis un siécle, chaque jour on entend les pionniers crier
: « Victoire ! » La société aujourd’hui ne se comprend plus sans un pouvoir législatif
constamment a I’ceuvre, et sans les écoles. L’école est la rancon du présent et 1’atelier
de I’avenir.

L’humanité est-elle capable de créer des institutions et des lois parfaites ? Non, elle
n’en est pas capable ; elle doit donc toujours s’efforcer d’améliorer ses institutions et
ses lois. Les besoins de I’humanité sont-ils les mémes a toutes les époques de I’histoire
? Non ; ils se développent, ils se transforment. Donc le systéme de I’immobilité est a la
fois injuste et contre nature. Donc il faut permettre a la pensée de travailler aux
améliorations nécessaires. Il faut mettre les questions a I’étude, pour que le progres se
fasse sans secousse et sans tatonnement, avec maturité, avec sécurité. Il n’y a pas de
milieu : il sera I’ceuvre de la science, ou celle de la passion. Il viendra d’en haut par
I’accroissement des lumicres, ou d’en bas, par I’excés du mal et le besoin de
vengeance. Les vrais, les intelligents conservateurs doivent se montrer les défenseurs
les plus jaloux de la liberté de penser. Aimeriez-vous mieux une révolution#!! ?

41 Revendication de la liberté de penser, discours par J. H. Fichte. (Traduction de M. Jules
Barni, p. 6.)



Est-ce a dire que, parce que nous soutenons la 1égitimité et la nécessité du progres,
nous jetons l’interdit sur toutes les lois d’application ? Au contraire, en faisant
dépendre leur améliorations des progres de la science, nous leur donnons la seule
immutabilité dont elles soient susceptibles. Les conservateurs aveugles veulent les
rendre éternelles dans le mouvement de I’histoire ; les révolutionnaires veulent les
briser, au hasard d’entrainer de sanglantes catastrophes. Nous disons qu’il faut les
respecter et les améliorer. Plus nous voulons de libert¢ dans 1’école, plus nous
exigeons de respect pour la loi subsistante, expression de la volonté commune. Ainsi
se concilient I’ordre et la liberté, la paix et le progres. Le respect des lois, qui est le
fondement de 1’ordre, ne cofite rien a la liberté, parce que la science demeure maitresse
de chercher a rendre les lois meilleures, ou a les rendre inutiles.

Quant aux lois éternelles « que les hommes ne font pas, et qui font les hommes », la
science et I’Etat doivent s’attacher, d’un commun accord, a les promulguer avec clarté,
a les maintenir avec fermeté. Elles sont le phare que Dieu nous accorde pour nous
guider au milieu de Dl’instabilit¢ des choses humaines. Ni le scepticisme, ni les
révolutions ne peuvent les entamer. Il sera éternellement vrai qu’il n’y a qu’une seule
morale, souveraine de nos consciences et de la conscience des nations ; que la liberté
de I’homme n’est pas moins sacrée que sa vie ; que les lois humaines ne sont 1égitimes
qu’a condition d’étre nécessaires, et dans la mesure de leur nécessité ; qu’elles ne
peuvent ni troubler ’ordre des affections de la nature, ni créer des privileges, ni
s’opposer au progres, c’est-a-dire a la science, ni se placer entre ’homme et Dieu, par
un attentat sacrilége et inutile.

Ces lois primordiales sont a la 1égislation ce que les axiomes sont a la science de
penser. Elles restent immuables, pendant que nous nous efforcons sans relache
d’améliorer les lois d’application, et de rendre ainsi chaque jour les méthodes plus
simples, et la liberté plus entiere. En un mot, il n’y a de solide et d’éternel dans la
législation que la morale.

FIN.



