
 

CONTRE LE SOCIALISME 

 

 

 

 

 

 

 

PAR 

LÉON SAY 

DE L’ACADÉMIE FRANÇAISE 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

PARIS 

CALMANN LÉVY, ÉDITEUR 

ANCIENNE MAISON MICHEL LÉVY FRÈRES 

3, RUE AUBER, 3 

 

1896 

 

 



 

 

PRÉFACE 

 

 

J’ai rendu compte, le 30 novembre, à la séance publique annuelle de 

l’Académie des Sciences morales et politiques, tenue sous la coupole 

de l’Institut, du résultat des concours, — ouvrages imprimés et 

mémoires manuscrits — jugés pendant l’année 1895 par l’Académie, et 

je me suis plus particulièrement occupé de ceux des concours où le 

socialisme était intéressé. J’ai fait à cette occasion une étude 

approfondie des rapports spéciaux de confrères, particulièrement de 

ceux de MM. Ch. Waddington et Alfred Fouillée, sur le Socialisme 

contemporain et sur le Positivisme, rapports publiés dans le Bulletin de 

l’Académie des Sciences morales et politiques, de septembre et octobre 

1895.  

Au moment où j’achevais d’écrire ce discours, je me suis trouvé, le 

15 novembre à la Chambre des députés pendant la discussion sur les 

droits successoraux, face à face avec les socialistes de toutes 

dénominations qui, forts de la condescendance ou même de l’appui 

d’un ministère radical, cherchaient à introduire dans notre législation 

fiscale, à titre de principe, la méthode la plus sûre pour arriver dans un 

délai plus ou moins rapproché à la nationalisation du sol, du capital et 

des instruments de travail. Cette méthode, c’est l’art de détruire, petit à 

petit, les capitaux appropriés, par l’impôt progressif.  

J’ai dû monter à la tribune pour combattre cette méthode de 

destruction et, tout plein encore du discours académique que je venais 

de préparer pour l’Institut, je m’en suis servi, en l’accommodant aux 

circonstances, afin d’affaiblir, si je le pouvais, le socialisme militant. 

J’ai pu, de la sorte, à quinze jours de distance faire de la théorie et de 

l’application. 

Il m’a semblé que ces deux discours gagneraient à figurer ensemble 

dans un même volume. 

On pourra se convaincre, j’espère, en rapprochant ces deux 

manifestations très dissemblables d’une seule et même opinion libérale, 

que la vraie force du socialisme provient de l’empressement de ses 

adversaires à lui ouvrir toutes les portes. 

LÉON SAY. 



Décembre 1895. 

 

 



 

 

CONTRE LE SOCIALISME 

 

 

DISCOURS 

DU 15 NOVEMBRE 1895 

 

Messieurs, j’arrive à un moment de la discussion où il faut conclure. 

Dans les discours que vous avez entendus jusqu’à présent, il a été dit 

d’excellentes choses tout à fait à leur place, il faut le reconnaître, dans 

la discussion générale ; mais d’autre part les auteurs des contre-projets 

et des amendements sont venus à leur tour développer leurs systèmes ; 

de sorte que la portée générale de la loi a parfois été négligée. Je 

voudrais autant que possible, presque absolument, puisque nous allons, 

dans un instant, passer à la discussion des articles, me renfermer dans 

la question générale. 

J’ai été très frappé, en écoutant le discours de mon honorable collègue 

M. Trouillot, de constater qu’il pouvait être considéré comme une 

glorification de l’empirisme en matière de finances. Je dépasse peut-

être la pensée de mon honorable collègue en portant ce jugement ; mais 

je suis sûr d’être dans la vérité en affirmant que c’est l’impression qu’il 

a produite sur la plupart de ceux qui l’ont entendu. 

Je ne crois pas, quant à moi, que l’empirisme en matière de finances 

puisse être compatible avec la reconstitution et la permanence d’une 

bonne situation financière, car il n’y a que trop de personnes disposées 

à voter le budget au jour le jour, à consentir des dépenses selon le 

sentiment qui les anime, avec la préoccupation d’en faire un emploi 

moral et utile, sauf à laisser ensuite au hasard le soin de créer les recettes 

nécessaires pour couvrir la dépense. 

Je ne crois pas cependant qu’on ait encore abandonné dans notre 

pays, ni qu’il faille abandonner, je ne dis pas seulement la théorie mais 

la pratique des budgets préalables et de la méthode de préparation des 

budgets sur des prévisions bien établies s’étendant à tout, aussi bien aux 

dépenses qu’aux recettes. 

Mais je ne crois pas qu’il soit possible à un ministre des Finances de 

concevoir un budget sérieux, d’en rédiger l’exposé des motifs et de le 

déposer aux Chambres, si la politique financière qui a inspiré son 



budget n’est pas l’expression de la politique générale du cabinet auquel 

le ministre des Finances appartient. (Très bien ! très bien !) 

Il me paraît donc nécessaire à la vieille de la discussion du budget 

d’examiner la politique financière révélée par les divers projets de lois 

préliminaires au budget, qui nous sont actuellement soumis. 

Il n’y a pour moi que deux politiques financières et elles 

correspondent à deux politiques générales : celle qui a pour objet de 

mieux répartir les impôts, et celle qui a pour objet de répartir autrement 

la richesse. La première politique, qui est la mienne, — j’ai peut-être 

tort de commencer par moi ; ce n’est sans doute pas très 

convenable (Sourires), — c’est celle qui considère les impôts comme 

un malheur, qui pense qu’il vaudrait mieux que les impôts fussent très 

faibles ou même qu’il n’y en eût pas du tout. Les impôts à prélever sur 

les citoyens ne doivent avoir aucun autre objet que de faire face aux 

dépenses publiques. 

Dans la doctrine que je défends, l’impôt n’a donc aucun autre but que 

de couvrir les dépenses publiques. Nous n’obéissons et nous ne devons 

obéir selon moi à aucune autre considération que celle-là, quand nous 

exigeons des sacrifices des contribuables. 

Il est clair que si vous n’apportez dans la création des impôts que cette 

seule préoccupation de réunir les sommes qui sont nécessaires, sans 

jamais dépasser ce nécessaire ; que si vous vous renfermez dans cette 

seule préoccupation, ne vous laissant entraîner par aucune autre comme 

celles qui, par exemple, sont de l’essence même de l’idée socialiste, 

vous ferez nécessairement un budget qui sera le contraire du budget 

socialiste. Il y a donc à mon sens deux budgets, le premier que 

j’appellerai… que voulez-vous que je vous dise ? je l’appellerai comme 

je le juge : le budget des républicains d’aujourd’hui, de demain et de 

l’avenir… 

M. JULES GUESDE. — Le budget anarchique ! Le moins d’impôt 

possible, faisant suite au moins d’État possible. 

M. LE PRÉSIDENT. — N’interrompez pas, monsieur Guesde ; vous 

êtes inscrit.  

M. LÉON SAY. — Je me rappelle qu’on m’a fait une querelle de ce 

côté (l’extrême gauche), parce que j’avais donné un jour cinq francs 

pour des soupes populaires à des gens appartenant aux idées 

anarchiques qui m’avaient dit : « Nous, nous ne voulons pas de 



Gouvernement du tout, et vous, vous en voulez très peu. Vous voyez 

bien que nous marchons à peu près dans le même sens. » (Rires) 

M. TOUSSAINT. — Et vous, vous en voulez beaucoup !  

M. LÉON SAY. — Mais non ! C’est une erreur complète. 

J’ai répondu : « J’ai mal placé mes cent sous, voilà tout ! »  

M. JULES GUESDE. — Vous nous en avez toujours quelque peu 

voulu ! (Sourires)  

M. LÉON SAY. — À une époque de notre histoire, les Français se 

sont trouvés dans une situation très difficile ; c’était à l’époque où il 

fallait absolument sortir de cet état, qu’on appelle, avec juste raison, 

l’ancien régime, où chacun ne payait pas toute la part qu’il aurait dû 

payer, où certains contribuables payaient seuls, à côté d’autres qui ne 

payaient pas. 

En 1789 on avait bien raison de trouver les impôts mal répartis ; on a 

fait disparaître les privilèges, et on a bien fait ; on a cherché à faire 

supporter les charges publiques d’une manière égale par tous les 

citoyens, sans se préoccuper de la situation de fortune de chacun d’eux, 

et c’était justice, mais on ne songeait pas à opérer en même temps une 

nouvelle répartition de la richesse. Le poids était mal réparti ; on voulait 

le faire supporter également par tous les citoyens ; c’était une sorte 

d’axiome qui passait alors pour ne pouvoir être contredit par personne, 

que les impôts n’étaient si lourds que parce que la répartition en était 

mauvaise. Vous vous rappelez, messieurs, la comparaison que l’on 

faisait alors entre les charges physiques des gros poids et les charges 

financières des lourds impôts. 

Des poids considérables répartis sur toutes les parties du corps, 

pouvaient être aisément portés, tandis que quelques livres de charge en 

sus ne pouvaient pas l’être, lorsque par le défaut d’une bonne répartition 

elles ne pesaient que sur une seule partie du corps. 

À cette époque — vous verrez pourquoi, sans m’étendre, j’y fais 

allusion — en 1789, on voulait répartir plus équitablement les impôts, 

et ce qu’on appelait l’égalité devant l’impôt n’était pas autre chose que 

l’égalité devant la loi. C’était — tout le prouve — la vraie et la seule 

formule du moment, et c’est ce qui me permet de dire que je défends 

aujourd’hui des principes très anciens, que je me mets à l’abri d’une 

très grande date et que j’ai le droit de le faire. 



Cette égalité devant la loi était obtenue par le proportionnel. C’était 

chose généralement admise que le proportionnel pouvait seul donner 

cette égalité devant la loi que l’on voulait réaliser. 

Je ne crois pas qu’en 1789 il eût été possible de considérer la question 

des impôts à un autre point de vue. Et remarquez qu’on se trouvait 

encore sous cette impression qu’avait donnée au grand public et au 

monde éclairé du XVIIIe siècle, une école que je respecte infiniment, 

l’école physiocratique, qui a fait de très grandes choses, mais dont on a 

développé les idées en en abusant beaucoup. Elle avait commis un 

certain nombre de très graves erreurs, entre autres celle de faire croire 

à la possibilité d’un impôt unique. 

Il est facile d’imaginer, en supposant l’impôt unique existant, une 

méthode de répartition qui le rendrait plus supportable. Mais, 

aujourd’hui, personne ne croit plus à l’impôt unique ; l’impôt unique a 

été condamné universellement par tous ceux qui s’occupent de 

questions financières. Il a été condamné définitivement au congrès de 

Lausanne, en 1860, par des raisons que tout le monde connaît et que je 

n’ai pas besoin de rappeler. 

Je dois dire cependant qu’il avait été déjà condamné bien longtemps 

auparavant, au XVIe siècle, par celle des raisons qui est peut-être la 

meilleure qu’on ait jamais invoquée, par cette raison pratique que 

donnait le Tiers-État aux États de Blois. Quand on a proposé l’impôt 

unique sur les feux, qui d’ailleurs aurait été progressif, le Tiers a 

répondu à peu près en ces termes : « Nous ne voulons pas de cet impôt 

unique, parce que le lendemain du jour où on aurait créé cet impôt 

nouveau et unique, nous sommes convaincus qu’on rétablirait tous les 

anciens impôts pour les ajouter au nouveau ». 

Dans notre législation fiscale, nous n’avons pas d’impôt unique, 

mais, au contraire, un nombre considérable de groupes d’impôts : on 

s’adresse à toutes les sources de la richesse parce que c’est la seule 

manière d’atteindre réellement les produits divers de la fortune. Des 

sources multiples peuvent seules alimenter des budgets aussi 

considérables que les budgets modernes. 

Et comment voulez-vous, dans chacun de ces groupes séparés et 

nombreux qui, réunis, forment l’ensemble des contribuables, arriver à 

une équitable répartition sans tomber, pour un grand nombre d’entre 

eux, dans des inconséquences ou dans des erreurs ? 



La répartition générale ne serait juste que si chaque répartition 

spéciale l’était également. La difficulté d’y arriver est analogue à celle 

qu’on a rencontrée quand on a voulu faire dans l’impôt foncier des 

péréquations au premier degré, alors qu’on ne pouvait pas faire la même 

péréquation à tous les autres degrés. 

Notre système d’impôts est un système d’impôts multiples 

applicables à des groupes particuliers de contribuables ; nous avons 

aujourd’hui à considérer seulement le groupe des contribuables des 

droits successoraux, et notre devoir est de nous borner à chercher la 

meilleure répartition de ces droits entre les contribuables qui les payent 

aujourd’hui. C’est une question qui resterait très difficile à résoudre, 

alors même qu’on serait fidèle au principe de l’impôt proportionnel, 

c’est-à-dire, malgré les dénégations qu’on m’a souvent opposées, au 

principe proclamé en 1789. 

Mais je dois, avant de continuer, examiner l’autre doctrine financière 

dont je vous ai parlé en commençant. 

Cette autre doctrine est non seulement différente de celle que je viens 

de résumer, elle lui est absolument opposée : c’est la doctrine de ceux 

qui croient que l’impôt n’est pas fait seulement pour recueillir les 

sommes nécessaires aux dépenses publiques, mais que son objet 

principal est de mieux répartir la fortune entre les citoyens. Dans la 

doctrine que je défends, on cherche uniquement à réaliser l’égalité 

devant l’impôt ; dans l’autre, on cherche à mieux répartir la richesse 

entre les citoyens. On se trouve donc, comme vous le voyez, en 

présence d’une contradiction absolue. (Très bien ! très bien 

! au centre) 

L’impôt proportionnel est l’instrument qui assure le mieux la 

répartition équitable de l’impôt ; l’impôt progressif est, au contraire, je 

ne dirai pas le seul mais le plus efficace moyen de réaliser la doctrine 

de mes adversaires, c’est-à-dire, de modifier la distribution de la 

richesse entre les citoyens. (Très bien ! très bien ! sur les mêmes bancs) 

Vous savez que l’impôt progressif date de 1793. J’y oppose 

naturellement — personne ne peut s’en étonner — la date de 1789, et 

je pense qu’on me permettra de dire que nous sommes ici un certain 

nombre d’hommes politiques qui nous rattachons à la date de 1789 en 

face d’un certain nombre d’autres hommes politiques qui se rattachent 

à la date de 1793. Moi, je ne me rattache pas à celle de 1793 ; je n’ai 

jamais pu pardonner à la Convention les crimes de la Terreur. 



(Interruptions à l’extrême gauche. — Applaudissements au centre et à 

droite)  

M. PASCAL GROUSSET. — Et sous Louis-Philippe, on n’a pas 

commis d’atrocités ? sous Thiers non plus ? 

M. LÉON SAY. — Je vous le dis avec le calme de l’historien, je 

cherche à ne pas passionner le débat ; je vous prie de croire que, s’il en 

était autrement, ce serait d’un autre ton et dans d’autres termes que je 

parlerais de 1793. 

Je n’ai d’ailleurs pas pardonné davantage au Directoire les crimes de 

Fructidor. Je trouve qu’il est aussi fâcheux d’être entre les mains de 

gens qui vous fructidorisent qu’entre les mains de gens qui vous mettent 

hors la loi, avec ce que vous savez à la suite. Je n’ai jamais été partisan 

de la violence ni des gouvernements arbitraires. 

M. PASCHAL GROUSSET. — Cent ans après, cela ne signifie pas 

grand’chose qu’on soit mort guillotiné ou de sa belle mort. 

M. LÉON SAY. — Mon Dieu, on peut dire que la mort que reçoit 

tout individu n’est qu’une mort prématurée, puisqu’il serait mort un 

jour ou l’autre. (On rit) Je trouve que les morts prématurées ont été, à 

certaines époques, beaucoup trop considérables. (Très bien ! très bien ! 

et rires sur plusieurs bancs) 

M. JULES GUESDE. — Au mois de mai 1871, surtout ! (Bruit) 

M. LÉON SAY. — Je pourrais bien, si je le voulais — mais c’est 

vous qui ne le voudriez pas, et avec grande raison, — faire à cette 

tribune un tableau de l’histoire de France, depuis 1793 jusqu’à 1895, 

mais je ne suis pas ici pour cela. 

M.JOSEPH JOURDAN (Var). — Le régime fiscal est indépendant 

de la chronologie.  

M. LÉON SAY. — Le régime fiscal est si peu indépendant de la 

chronologie que, je vous l’ai dit tout à l’heure, il dépend absolument du 

régime politique. Quand on a un certain idéal politique, on a aussi en 

même temps, un certain idéal fiscal. Quand donc je trouve dans le passé 

un idéal politique qui ressemble à un autre idéal politique que je vois se 

réveiller autour de moi, j’ai le droit de me demander si l’idéal fiscal du 

passé et l’idéal fiscal d’aujourd’hui n’ont pas certains points de 

ressemblance. Vous trouverez peut-être que je me trompe dans mon 

raisonnement, mais je le crois très juste. (Interruptions à l’extrême 

gauche. — Très bien ! très bien ! au centre) 



Vous savez que les interruptions me sont extrêmement agréables ; 

mais je dois à cette Chambre de ne pas y répondre et de continuer ma 

discussion. 

Je disais que dans un système, qui est le système socialiste, qui 

facilite, s’il ne la commande, l’adoption du principe progressif, on a 

évidemment pour objectif de niveler les fortunes, de faire une nouvelle 

distribution de la richesse entre les citoyens. En un mot, ce qui est votre 

idéal, — je ne dis pas que vous le réaliseriez demain, même si vous 

étiez au pouvoir, — mais enfin ce que vous voulez, — vous le dites tous 

les jours, — c’est détruire ce que vous appelez la société capitaliste. 

Je ne crois pas exagérer l’opinion de mes adversaires en disant que 

leur but final, c’est la destruction du système capitaliste, c’est-à-dire la 

destruction des capitaux. 

M. JULES GUESDE. — Comment ! des capitaux ! 

M.COUTANT. — Pas du tout ! la destruction de la société dans la 

forme capitaliste. 

M. AVEZ. — Nous voudrions savoir ce que vous entendez par « 

destruction des capitaux ». 

M. LÉON SAY. — Je le dirai très aisément dans la suite de ma 

discussion. 

Oh ! je sais bien qu’il y a parmi les membres du parti socialiste des 

divisions considérables. Seulement ces divisions considérables, jusqu’à 

présent, ne nous servent pas autant que les divisions que nous avons 

entre nous, vous servent à vous-mêmes. (On rit) 

Je vous ai dit en commençant que je voulais sortir de l’empirisme, 

auquel je trouvais que mon honorable ami M. Trouillot avait fait 

beaucoup trop de sacrifices. Je vais vous dire très franchement une 

chose qui va bien vous étonner : c’est que je me glorifie d’être un 

doctrinaire. (On rit) Je constate du reste que je suis en très nombreuse 

compagnie, car je ne crois pas qu’il y ait de doctrinaires plus 

doctrinaires que ceux des écoles socialistes. (Très bien ! très bien 

! au centre) 

Nous n’avons qu’à citer des noms. Est-ce que Karl Marx n’était pas 

un doctrinaire ? Est-ce que Engel n’était pas un doctrinaire ? Est-ce que 

Benoit Malon, qui est un des hommes les plus considérables du 

socialisme moderne, n’était pas un doctrinaire ? Vous connaissez cette 

profession de foi, cette espèce de testament qui ne manquait pas de 

grandeur dans la bouche d’un homme mourant : « Je meurs, a-t-il dit, 



socialiste, évolutionniste et panthéiste ». Voilà une doctrine, une grande 

doctrine ; elle n’est pas la mienne, mais j’ai bien le droit de dire que 

celui qui a écrit cette formule était un doctrinaire. 

Et M. Gabriel Deville, qui est un homme considérable dans les 

discussions socialistes, et M. Guesde lui-même, ne dois-je pas les 

considérer comme des doctrinaires ?  

Il y en a un, — je ne sais pas pourquoi, on semble dans le socialisme 

français le traiter avec un certain dédain, mais je trouve que c’est un 

homme très fort et qui est un doctrinaire de premier ordre, c’est Henry 

George, dans sa doctrine sur la propriété foncière. (Exclamations à 

l’extrême gauche) 

Vous souriez quand on vous parle d’Henry George ; vous trouvez sa 

doctrine inférieure à vos grandes doctrines européennes ; mais en tout 

cas, c’est un doctrinaire, et il a cet avantage sur un certain nombre de 

publicistes de l’ancien monde, que ses livres sont peut-être ceux qui ont 

été imprimés au plus grand nombre d’exemplaires ; la circulation de ses 

écrits dépasse la circulation de tout ce qui a été publié pendant la même 

période. Les romans eux-mêmes, romans d’aventures et romans 

religieux si appréciés des Anglais, n’ont jamais circulé à plus 

d’exemplaires que les livres d’Henry George dans les pays de langue 

anglaise qui s’étendent sur toute la terre. C’est donc, après tout, un 

doctrinaire avec lequel vous êtes bien obligés de compter. 

Il est certain que tout le système des doctrinaires du socialisme repose 

sur la transformation de la propriété. Il n’y en a pas un dont la doctrine 

puisse se maintenir, si elle n’a pas pour objet, pour point de départ ou 

pour but, la transformation de la propriété, ce qui, je le reconnais, ne 

veut pas toujours dire la confiscation de la propriété. 

M. JULES GUESDE. — C’est juste ! 

M. LÉON SAY. — Vous savez le mot d’Henry George : « Je 

laisserai, dit-il, aux propriétaires leurs propriétés, je leur permettrai de 

dire « ma terre », je ne la leur confisquerai pas ; mais je m’approprierai, 

au profit de l’État, tous leurs revenus en leur laissant le titre de 

propriétaires ; je leur laisserai l’enveloppe et je mangerai l’amande. » 

(Rires au centre) 

Parfaitement ! il faut conserver la propriété ; pas de confiscation ; 

c’est un mal odieux ; il ne faut pas détruire le capital, il ne faut pas 

détruire les fortunes ; et même je crois savoir que certains de 

vos doctrinaires, qui écrivent sur ce sujet avec beaucoup d’autorité, 



disent qu’ils ne veulent pas confisquer les fortunes, qu’ils ne veulent 

même pas faire obstacle à leur accroissement, et au fond c’est par cette 

grande raison qu’ils aiment mieux attendre que les fortunes se soient 

développées pour pouvoir les nationaliser avec plus d’avantages. 

(On rit) 

Il est clair que si on ne nationalisait que de petites fortunes, on ne 

nationaliserait pas grand chose ; mais si l’on attend que les grandes 

sociétés, les chemins de fer, les mines, etc., aient réuni tous les petits 

capitaux épars pour les rendre productifs, on les nationaliserait 

beaucoup plus utilement, en absorbant ainsi de très grands capitaux au 

profit de l’État. 

M. AVEZ. — Les biens nationaux ! 

M. LÉON SAY. — Oui ! Les biens nationaux ; c’était de la fortune 

toute faite ; elle était à point. 

Vous voyez que par ce système, quelles que soient les lenteurs de 

l’opération, on arrive un jour à prendre tout. 

M. FABEROT. — C’est vous qui préférez prendre tout ! (Bruit au 

centre) 

M. LÉON SAY. — Je parle en ce moment-ci des grands doctrinaires, 

des doctrinaires socialistes dont vous n’êtes peut-être pas. Je ne dis pas 

que tous les socialistes soient doctrinaires ; ils ne le sont certainement 

pas tous. Il y a une résistance aux doctrines, c’est certain ; c’est ce qui 

fait qu’il y a deux grandes divisions dans le parti socialiste, sans 

compter les sous-divisions. Oui, il y a une résistance ; on se défie, dans 

plus d’un atelier, des doctrinaires. 

On a même traité quelquefois Bebel d’opportuniste ; il a néanmoins, 

cela est certain, une doctrine philosophique et historique. C’est un 

philosophe qui se rattache aux grands philosophes de la Grèce ; il ne 

permet pas qu’on médise de Platon. (On rit) Voilà sa doctrine : il faut 

se rallier à Platon. Il a défendu Platon contre M. Yves Guyot d’une 

façon très remarquable. (Nouveaux rires) 

Quoiqu’il soit opportuniste, on ne peut pas dire pourtant qu’il ne soit 

tout de même un tant soit peu doctrinaire. 

À l’extrême gauche. — Nous ne vous entendons pas ! Parlez de notre 

côté ! 

M. LÉON SAY. — Je vous demande pardon ! J’ai vu souvent M. 

Ribot se placer de votre côté en parlant et on lui disait toujours de se 

tourner plus à droite. Je voudrais, quant à moi, me mettre à la 



disposition de tout le monde, et je fais tous mes efforts pour y arriver. 

Je ne cherche aucunement à vous empêcher de m’entendre ; je parle 

pour vous comme pour mes autres collègues. 

M. JULES GUESDE. — Nous vous écoutons avec passion. 

M. LÉON SAY. — Vous êtes bien bon. (On rit) 

Je ne suis pas ici pour défendre Platon. Je sais bien qu’il y a des 

personnes qui trouvent qu’il avait du bon, et entre autres Gorgias, car 

Gorgias ne serait pas parvenu à la grande situation qu’il a obtenue 

devant la postérité si Platon n’avait pas parlé de lui. Or, il y a 

aujourd’hui bien des Gorgias qui ne demanderaient pas mieux que de 

jouir de l’immortalité que pourrait leur donner un nouveau 

Platon. (Rires) Ceci n’a pas d’application, ou très peu, aux honorables 

membres de cette chambre. (Nouveaux rires) 

Je disais donc qu’il y a une résistance aux doctrinaires et qu’il y a des 

personnes pour dire : « Mais enfin, ces théories-là, ce n’est pas ce qui 

nous fera jouir de la félicité suprême à laquelle nous aspirons ». 

Je ne sais pas si vous connaissez un grand économiste qui s’appelle 

Gustave Flaubert. Vous avez peut-être lu Bouvard et Pécuchet ; 

Pécuchet disait : « Est-ce que tu crois que ces gens, avec leurs théories, 

vont changer la face du monde ? » Eh bien ! il y a dans le parti socialiste 

bien des socialistes qui disent : Tous ces théoriciens-là ne vont pas 

changer la face du monde. 

Voilà le germe de vos difficultés croissantes. Vous êtes divisés entre 

vous ; vous avez les positivistes de l’école d’Auguste Comte, genre 

1848… 

M. JULES GUESDE. — Ils sont deux, les positivistes ouvriers. 

M. LÉON SAY. — Eh bien ! tant mieux ; cela fait plus de division 

entre vous (Hilarité générale) Vous savez bien, monsieur Guesde, que 

nous avons appris, par une histoire qui n’est pas très ancienne, que 

quand un corps d’armée est coupé par l’ennemi, on a deux corps 

d’armée. (Nouveaux rires) 

Il est donc certain qu’il y a une très vive opposition chez nombre de 

socialistes, qui trouvent que toutes vos doctrines font aller les choses 

trop lentement ; ils veulent marcher plus vite, et il y a certainement 

parmi ceux qui repoussent vos théories et se séparent publiquement 

d’elles des hommes qui vous gêneront beaucoup un jour, qui vous 

pousseront, qui vous entraîneront plus loin que vous ne voudriez, et 

dont vous serez certainement, quoi que vous en disiez, responsables. 



Ceux-là un jour vous diront : « Nous sommes les plus nombreux, nous 

pouvons bien nous procurer par la force ce que vous dites nous 

appartenir de droit ». Je ne sais pas ce que vous pourrez leur répondre. 

Vous vous élevez, je le sais bien, contre les anarchistes, mais vous 

êtes responsables de la plupart des crimes que ces anarchistes ont 

commis. (Vives réclamations à l’extrême gauche) 

M. JULES GUESDE. — C’est là un argument qui n’est pas digne de 

vous ! Les anarchistes sont des bourgeois renforcés et logiques, voilà 

tout. 

M. COUTANT. — C’est vous qui êtes surtout responsable. Les 

anarchistes sortent de votre spéculation. 

M. PASCHAL GROUSSET. — Vaillant sortait d’une raffinerie où il 

n’avait pas trouvé à vivre. 

M. AVEZ. — Vous avez dit tout à l’heure que vous aviez 

subventionné l’anarchie ! M. LÉON SAY. Oui, je lui ai donné cent sous 

! (On rit) Il n’y a aucune injure dans mes paroles. Ce que je dis peut 

s’adresser à tous les partis. (Bruit à l’extrême gauche) Nous sommes 

responsables de toutes les théories politiques que nous émettons, et si 

nous émettons des théories dont on tire un mauvais parti, nous devons 

nous demander à nous-mêmes si nous ne sommes pas responsables. 

(Très bien ! très bien ! au centre) 

M. PASCHAL GROUSSET. — Cela, c’est de l’économie politique 

! 

M. LÉON SAY. — Je ne sais pas si c’est de l’économie politique ; 

mais, c’est, en tout cas, une philosophie très pratique et que je 

recommande aux membres du Parlement. 

M. COUTANT. — En donnant trois francs cinquante à vos ouvriers 

! (Bruit) 

M. LE PRÉSIDENT. — Monsieur Coutant, je vous prie de garder le 

silence. 

M. LÉON SAY. — Je ne connais pas bien toutes vos divisions. Je 

sais qu’il y a des allemanistes, des broussistes, des blanquistes, et que 

ceux-ci ne sont pas tendres. Je sais qu’ils veulent aller beaucoup plus 

vite que vous et qu’ils ne reculeraient pas devant des mises hors la loi, 

qu’ils n’auraient pas le moindre souci de respecter le suffrage universel, 

et je doute qu’ils soient disposés à laisser choisir par les électeurs les 

gens par lesquels les autres voudraient se faire représenter. (Bruit à 

l’extrême gauche) 



Je crois que les socialistes qui vous font la guerre vous regretteront 

un jour, parce que, pour organiser un parti et lui donner une force 

permanente, il faut des doctrinaires. Si les doctrinaires du socialisme 

disparaissaient, nous aurions la bataille dans la rue, et alors ce serait à 

qui serait le plus fort ! 

M. JULES GUESDE. — Vous n’en avez pas peur, je le comprends ; 

mais nous l’empêcherons cette bataille. 

M. LÉON SAY. — Oh ! je sais ce qui m’attend ce jour-là ! Je serais 

moins propre à me défendre qu’un autre ; par conséquent, j’y passerais 

le premier. (On rit) 

M. JULES GUESDE. — Vous provoquez à la bataille ! 

M. LE PRÉSIDENT. — Monsieur Jules Guesde, veuillez garder le 

silence. 

M. JULES GUESDE. — On nous provoque à la bataille dans la rue ! 

M. LÉON SAY. — Ne dites pas de telles choses, je ne provoque 

jamais à la bataille. Savez-vous ce que je reproche à vos doctrinaires ? 

C’est d’avoir provoqué à la bataille, et tous les jours. (Réclamations 

à l’extrême gauche. — Bruit) 

M. JULES GUESDE. — Vous venez de dire le contraire ! 

M. LE PRÉSIDENT. — Vous êtes inscrit, monsieur Guesde, vous 

répondrez. Veuillez garder le silence. 

Personne ici ne provoque à la bataille, et personne n’a le droit 

d’accuser ses collègues de le faire. (Très bien ! très bien !)  

M. LÉON SAY. — Je ne demande pas mieux que M. Guesde réserve 

ses bons arguments pour la tribune. 

Je dis qu’il y a parmi les doctrinaires du socialisme des gens qui 

provoquent à la bataille. Il n’y en a pas ici : c’est d’un mort que je veux 

parler — et qui n’est pas mort dans la bataille. (Rires au centre) 

J’ai entendu dire par ceux qui louaient Karl Marx que c’était 

certainement un grand esprit, que sa plus grande découverte a été celle 

de la loi de l’évolution historique, et que cette loi était celle-ci : Il n’y a 

jamais eu dans l’histoire que des luttes de classes se disputant pour leurs 

intérêts économiques ; ce qui s’est produit dans le passé se produira 

dans l’avenir ; la classe la plus nombreuse, — c’est-à-dire celle des 

ouvriers — ayant des moyens, par le nombre, d’opprimer plus 

facilement les autres, aura le dessus dans la lutte des classes, et après sa 

victoire, elle sera bien obligée, ne pouvant pas se retourner contre elle-

même, de se laisser absorber dans le grand tout de l’État. 



Je crois qu’une doctrine philosophique de cet ordre, si elle ne 

provoque pas la bataille, l’excuse au moins en nous la montrant 

inévitable. Quand vous dites au peuple que la bataille est inévitable, 

vous le poussez à cette bataille, et quand un philosophe déclare qu’il est 

impossible que la lutte des classes cesse jamais, il l’encourage à 

persévérer dans la lutte des classes. 

Quoique les doctrinaires auxquels j’ai fait allusion aient créé un 

certain mouvement philosophique socialiste, ils ont été combattus par 

un grand nombre de leurs amis et alliés. Et je vous disais tout à l’heure 

que, quand vous ne serez plus là, le pays sera livré à la brutalité même 

; ce jour-là nous serons en pleine décadence. 

Un grand philosophe, parlant de l’évolution bien longtemps avant 

Karl Marx qu’il avait peut-être pressenti — Pascal — a dit de 

l’évolution, qu’elle était une condition nécessaire de la vie de tous les 

êtres. Or, qui dit évolution dit transformation en bien ou en mal, et il 

ajoutait que la décadence est nécessairement comprise dans l’évolution. 

Or, cette évolution de Karl Marx, qui aboutit à la brutalité et à la 

barbarie, me paraît être une évolution dans le sens de la décadence. 

(Très bien ! très bien ! au centre) 

Je ne voudrais pas m’étendre sur des questions de cet ordre, et je crois 

que j’en ai dit assez pour vous montrer que le système financier qui 

repose uniquement sur la perception des impôts nécessaires, qui ne se 

préoccupe de la situation des contribuables qu’au seul point de vue de 

leur solvabilité et du payement de leurs impôts, est une doctrine 

absolument différente et même contraire à la doctrine qui ne s’occupe 

des impôts que pour modifier la répartition des richesses entre les 

citoyens d’un même pays. 

Je ne pense pas qu’on puisse nier, pas plus en fait qu’en doctrine, que 

l’instrument de la péréquation ou de la meilleure répartition de l’impôt, 

conçue dans le sens libéral dont je viens de parler, est la proportionnalité 

; tandis que l’instrument pour ainsi dire nécessaire, et en tout cas, s’il 

n’est pas nécessaire, le plus utile à la doctrine socialiste, c’est la 

progression. 

Il faut donc écarter la progression, même modérée, toutes les fois 

qu’on peut s’apercevoir — et aujourd’hui ce n’est pas bien difficile — 

qu’à côté des partisans d’une progression peut-être modérée, que vous 

établissez aujourd’hui, il y en a d’autres qui guettent la proclamation du 



principe de la progression pour l’appliquer à un second et même à un 

troisième impôt, et cela sans aucun souci de la modération. 

Avec la progression nous donnerions aux socialistes la clef de notre 

maison, et un jour il paraîtrait peut-être commode à ces socialistes de 

tourner la clef et d’ouvrir la porte pour voir ce qu’il y a dans la maison. 

Les deux politiques que j’ai définies sont contradictoires : qui quitte 

l’une sert l’autre. 

Aujourd’hui, les socialistes trouvent commode de voir sur ces bancs 

un gouvernement qui n’est pas socialiste mais qui fait leurs affaires. Et 

puis c’est si agréable de protéger un ministère ! c’est si commode d’être 

en même temps tout près de ce banc ministériel sans avoir de 

responsabilité et de dicter aux ministres ce qu’ils doivent faire, que je 

comprends qu’il soit tentant pour vous de prolonger la situation. Hier 

vous nous avez montré ce que vous pouviez et saviez faire avec une 

souplesse qui nous a frappés, d’autant plus que nous ne l’avons 

généralement pas. (On rit) 

Avec une souplesse, dis-je, que j’ai admirée au point de vue de l’art, 

vous nous avez montré que vous sauriez maintenir aussi longtemps que 

vous le voudriez cette situation nouvelle. Je ne crois pas, néanmoins, 

qu’un pareil jeu politique puisse durer longtemps, parce qu’il y a sur les 

bancs du ministère des hommes de grande valeur et qui ne peuvent 

manquer de s’apercevoir de votre manœuvre. Ils en seront las un jour. 

Ce jour-là, je l’attends avec patience. Alors vous ne pèserez pas bien 

lourd et je vous prie de croire que nous nous servirons de notre liberté 

d’action, qui n’est pas entière en ce moment, et que nous 

reconstituerons une majorité. 

M. JULES GUESDE. — Nous ne demandons rien au ministère. 

M. LÉON SAY. — Je le crois bien ! Vous lui imposez tout ! (Rires 

et applaudissements au centre) 

M. JOURDE. — Nous ne nous savions pas si puissants. 

M. JULES GUESDE. — C’est de la suggestion à distance, en tout 

cas ! 

M. LÉON SAY. — Il me semble que j’avais bien le droit de faire un 

exorde ; j’ai seulement abusé de mon droit ; il faut absolument que je 

rentre dans mon sujet qui est l’impôt successoral. 

M. PAUL DOUMER, ministre des finances. — Parlez ! vous êtes fort 

intéressant.  



M. LÉON SAY. — Je suis flatté, monsieur le ministre, de vous 

intéresser et j’attends votre réponse avec beaucoup d’impatience.  

Revenons à la réforme dont il est question aujourd’hui… 

M. CHARLES ROUSSE (Var). — Et que voulait M. Poincaré. 

M. LÉON SAY. — Si je devais la réforme de la déduction des dettes 

à M. Poincaré, je lui en ferais mes plus sincères compliments, je vous 

prie de le croire. 

M. CHARLES ROUSSE (Var). — D’une façon générale ! 

M. LÉON SAY. — Générale et particulière. (On rit) 

On vous propose aujourd’hui de faire une réforme qui est dans le 

cœur et dans l’esprit de tout le monde. 

On nous affirme que cette réforme, loin de coûter au budget, doit au 

contraire lui apporter des ressources. 

Nous nous sommes fait beaucoup d’illusions sur la possibilité 

d’accomplir des réformes qui se suffisent à elles-mêmes. C’est, en effet, 

une grande illusion, quand on a préparé une réforme se suffisant à elle-

même par une péréquation, de s’imaginer que cette réforme puisse 

devenir la source de quelque dotation en sus, au profit d’une autre 

réforme. Nous ne pouvons pas nous dissimuler, quand nous faisons une 

péréquation par abaissement d’une part, et relèvement d’une autre, que 

nous perdons l’impôt supprimé, que nous sommes sûrs de diminuer par 

là nos ressources, tandis que nous ne connaissons pas exactement 

l’étendue de ce que nous allons d’autre part, gagner. Il y a un aléa, une 

chance. On nous dit qu’il est possible de calculer d’une façon 

suffisamment approximative la perte qui résultera de la déduction des 

dettes : je le veux bien ; mais, enfin, ce sera toujours un calcul très 

approximatif, et c’est toujours une perte certaine. Tandis que ce que 

vous gagnerez par l’exhaussement du droit sur d’autres contribuables 

est inconnu. Vous avez, d’un côté, le certain que vous abandonnez au 

contribuable, et, de l’autre, l’approximatif, que vous espérez obtenir de 

lui. Quant à supposer qu’il puisse rester quelque chose en plus, il faut 

bien se dire qu’il est très imprudent d’y compter ; c’est une hypothèse 

qu’une réforme qui se paie elle-même, tandis que la réalité c’est le 

besoin, pour réussir, de trouver des excédents dans les recettes 

générales du budget. Mais comme il n’y a pas d’excédents budgétaires, 

il est sûr qu’on se heurtera à des mécomptes et que le résultat sera 

exactement l’opposé de ce qu’on paraît en attendre. On peut, dans une 

certaine mesure, pour faire une réforme très intéressante, mais 



restreinte, escompter pour ainsi dire les plus-values de l’avenir. Mais, 

aujourd’hui, il n’est pas un seul membre de cette Chambre qui puisse 

avoir la pensée d’escompter les plus-values budgétaires de l’avenir. 

Cette fraction de ressources, plus ou moins cachées, plus ou moins 

avérées, plus ou moins occultes, qui figurait à l’actif des anciens projets 

de réformes considérées comme se suffisant à elles-mêmes, cette 

fraction disparaît aujourd’hui absolument. Elle n’est ni en ligne ni en 

espoir. On a épuisé toutes les réserves des budgets et tout ce qui pouvait 

rester à liquider au profit des budgets dans les balances du Trésor. 

Que trouvons-nous dans le projet qui est en discussion ? On n’ose pas 

se borner à une seule réforme et, après avoir envisagé un groupe de 

contribuables qui va profiter d’une première réforme, on se demande 

pourquoi on ne ferait pas profiter aussi un second groupe de 

contribuables d’autres réformes non moins intéressantes que la 

première ? C’est pourquoi, afin d’étudier ces réformes 

complémentaires, la commission du budget de 1895 s’est donné les 

attributions de toutes les commissions spéciales que vous avez ou que 

vous pourriez avoir nommées, pour étudier la réforme des droits sur 

l’enregistrement et de certains autres impôts. C’est ainsi qu’on nous 

proposera, sans doute, de réaliser des plus-values en introduisant dans 

la loi, des perceptions nouvelles à obtenir par l’établissement d’impôts 

nouveaux qui, si étudiés qu’ils soient par nos honorables collègues de 

la commission du budget, ne peuvent pas l’être avec cette compétence 

que des hommes spéciaux pourraient y apporter. 

J’en conclus qu’il faut renoncer à trouver, dans la réforme que nous 

sommes prêts à voter, un excédent au profit du budget, et qu’il faut 

confier à la commission du budget de 1896 le soin de chercher cet 

excédent. 

Notez que je ne suis pas seul de mon avis : la commission du budget 

de 1896 me donne raison, car elle a fait figurer pour rien le produit de 

la déduction des dettes dans les ressources du budget prochain. 

M. LE MINISTRE DES FINANCES. — Comment ? 

M. LÉON SAY. — Oh ! je sais bien qu’il y a un chiffre ; mais, moi, 

je ne me laisse pas éblouir par les chiffres. (On rit) Oui, il y a un chiffre 

de onze millions qui forme, dit-on, un excédent et qui sera employé à 

amortir des obligations à court terme ; mais qui nous dit, une fois ces 

obligations à court terme amorties, qu’on n’en émettra pas de nouvelles 

? Ce n’est pas là un amortissement qui puisse compter, un 



amortissement réel ; c’est un simple jeu d’écritures, sans aucune 

importance pour le budget. 

M. LE MINISTRE DES FINANCES. — Laissez-moi vous dire que 

vous commettez une erreur matérielle. 

M. LÉON SAY. — Vous me rectifierez, monsieur le ministre, nous 

vous entendrons ; nous entendrons aussi la commission du budget ; 

mais je n’admets pas que, dans un budget comme celui de 1896, vous 

ayez la prétention, alors que vous êtes obligé de trouver des ressources 

extraordinaires pour balancer vos dépenses, que vous ayez, dis-je, la 

prétention de prélever sur une réforme d’impôt un excédent réel, 

capable d’amortir, en la faisant disparaître, telle ou telle partie de la 

dette à court terme. Et même en admettant qu’un excédent se réalisât, 

vous rembourserez peut-être quelques obligations ; mais quand vous 

aurez employé onze millions à les rembourser, je suis bien sûr que cela 

ne vous empêchera pas d’emprunter tout de même onze millions sous 

une autre forme. Il est impossible qu’il en soit autrement, puisque votre 

déficit ne se montre pas tout entier. Vous ne pouvez prétendre amortir 

avec le produit de la déduction des dettes, et il est plus sage de vous 

contenter de payer la réforme par elle-même, sans y chercher la dotation 

d’un amortissement. La commission n’a porté l’excédent possible de la 

réforme au crédit de l’amortissement que parce que c’est là le crédit le 

plus facile à faire disparaître. 

Il est très grave de fonder des espérances de ressources dans un impôt 

à percevoir sur un corps de contribuables aussi restreint que celui qui 

paye les droits successoraux. Je ne parle pas de l’intérêt, direct ou 

indirect, mais bien plutôt direct, de ceux dont la fortune va passer entre 

les mains de leurs héritiers ; mais enfin, combien compte-t-on 

d’héritiers ? 1 500 000. C’est donc à 1 500 000 contribuables que vous 

demanderez ces onze millions destinés à l’amortissement. Je trouve que 

ces 1 500 000 contribuables offrent une base extrêmement étroite et 

qu’il vous sera bien difficile d’en tirer un parti productif. Vous avez 850 

000 décès annuels et 516 000 successions ; la population qui profite de 

ces 516 000 successions, d’après les calculs de l’enregistrement, monte 

à 1 500 000 têtes. Mais en dehors de ces 1 500 000 têtes, il y a 36 

millions et demi d’autres Français. Vous cherchez à faire une grande 

opération sur ces 1 500 000 personnes, en dehors des 36 500 000 autres 

qui existent en France ; je ne dis pas que ce soit une utopie ; mais c’est 

une difficulté si grande que c’est presque une impossibilité. C’est sur 



un très petit nombre de contribuables que vous serez obligés de faire 

peser les charges de votre opération. Et encore vous ne vous bornez pas 

à les prendre dans des conditions que j’appelle naturelles, — j’appelle 

naturels les droits proportionnels, — mais vous avez la prétention de 

les atteindre par le système progressif. Or, par le système progressif, il 

est évident que vous faites entrer dans les caisses de l’État une somme 

qui ne sera pas en rapport avec le revenu annuel de l’héritage, et 

qu’ainsi vous absorberez nécessairement au profit de l’État une portion 

du capital même de la fortune transmise. Pour moi, je trouve qu’il est 

toujours mauvais pour une nation d’absorber le capital des citoyens au 

profit des dépenses budgétaires. C’est un mal. Si ce mal ne s’étend pas 

trop, nous pouvons nous résoudre à en prendre notre parti ; mais s’il 

doit s’étendre par le système de la progression, je vous supplie de 

résister. 

Vous aimez beaucoup parler des anciens économistes ; je l’aime 

également, et j’en parle aussi beaucoup. Je ne voudrais pas revenir sur 

l’histoire des doctrinaires socialistes ; mais elle m’intéresse, et je lis 

leurs écrits dès que j’ai un moment à moi. Je trouve donc naturel qu’on 

étudie les anciens économistes et qu’on prenne leurs doctrines pour 

point de départ de sa discussion ; mais je fais cette réflexion que les 

socialistes n’ont pas d’imagination… 

M. JULES GUESDE. — Les chimistes non plus ! 

M. LÉON SAY. — Les chimistes non plus, dites-vous ? Mais les 

chimistes, eux, font de grandes choses. (Rires sur un grand 

nombre de bancs) 

M. JULES GUESDE. — Quand nous aurons le gouvernement, nous 

ferons de grandes choses. 

Et puis, qu’est-ce que c’est que l’imagination dans la science ? Dans 

l’art, oui ; mais pas dans la science. 

M. LÉON SAY. — Je vais vous en donner des exemples, dans la 

science économique et sociale…  

M. JULES GUESDE. — Alors c’est de l’art ! C’est de l’économie 

politique bourgeoise ! (Rires à l’extrême gauche) 

M. LÉON SAY. — Je ne dis pas que la science économique et la 

science sociale ne doivent pas se préoccuper de l’art, qui est la pratique 

de toutes les sciences, et je ne tiens pas d’ailleurs pour le moment à vos 

expressions d’art ou de science. Mais je tiens au fait, qui est celui-ci : il 

y a eu des doctrines économiques, des principes posés, et vous savez 



tous, messieurs, et les chimistes le savent aussi que, quand un principe 

est poussé à l’absurde, il ne produit que de mauvais résultats, Or, 

les socialistes, prenant un certain nombre de lois découvertes par les 

grands économistes du XVIIIe siècle, alors que la science économique 

était jeune et simple, poussent leurs principes jusqu’à l’absurde et 

s’écrient : « Tous ces gens-là étaient absurdes ». 

Si je suivais le même procédé à votre égard, j’aurais le droit de dire 

en raison de certaines conséquences, que je trouve peut-être 

passablement absurdes de vos théories et qui peuvent être relevées 

parfois dans vos actes, j’aurais, dis-je, le droit de dire aussi que vous 

êtes absurdes ; mais je n’ai pas cette impolitesse. (On rit) 

Il est certain que je n’ai rien vu dans ces grands socialistes morts qui 

ne soit autre chose que d’avoir poussé à l’absurde des idées qui ne sont 

pas d’eux, et, pour ma part, je ne trouve pas que ce soit de cette manière 

qu’on puisse constituer une science. (Nouveaux rires au centre) 

Un des économistes distingués du commencement du siècle, et dont 

les idées se sont trouvées peu orthodoxes, — j’emploie cette expression 

dans le sens où j’ai l’habitude de l’employer, — Bentham disait : Il est 

vraiment bien malheureux qu’on détruise des capitaux, et l’État, par ses 

impôts, détruit des capitaux ; c’est très mauvais. Il faut, si tel est le cas, 

que la nation rende productif le capital qu’elle a pris, par l’impôt, à des 

particuliers. Il y aura des capitaux dans la nation qui continueront à être 

productifs au profit de l’État au lieu et place des particuliers qui les 

utilisaient pour leur compte auparavant. 

Ce n’est donc pas vous qui avez inventé le socialisme d’État, ni la 

nationalisation du sol. Ces doctrines ont été formulées bien avant vous. 

Et il en est ainsi de toutes celles sur lesquelles vous fondez votre science 

socialiste. 

C’est pourquoi je considère qu’il faut prendre toutes les précautions 

possibles pour ne pas laisser absorber par les impôts successoraux une 

portion trop forte du produit net annuel de l’héritage. 

Je voudrais pouvoir ici vous répéter une conférence qui nous a été 

faite sur ce sujet, il y a quelques jours, par un de nos collègues. Vous 

verriez à quel point il est dangereux de rendre obligatoire la mise en 

vente d’une propriété par suite de l’impossibilité où cette mise en vente 

met un héritier de payer les droits de succession avec les revenus de son 

héritage. (Très bien ! très bien ! au centre) C’est là un danger très 

grave, qui doit être compris dans cette Chambre par tout le monde. 



L’obligation de vendre, qui résulterait de tarifs excessifs, — et vous 

savez qu’il est bien plus facile d’arriver à un tarif excessif par la 

progression que par la proportion, — la mise sur le marché d’un certain 

nombre d’immeubles qui, sans les droits excessifs, n’auraient pas été 

vendus, crée une catégorie de vendeurs qui ne trouvent pas tout de suite 

leur contrepartie. (Très bien ! très bien !) Vous savez, vous l’avez bien 

vu — vous n’avez qu’à lire les journaux financiers — ce que c’est qu’un 

krach en baisse sur les valeurs : c’est quand les vendeurs ne trouvent 

pas d’acheteurs faisant leur contrepartie sur le marché général. Il se 

produit alors un effondrement. 

Remarquez que nous sommes en France dans une situation 

particulière. On a quelquefois évoqué devant cette Chambre l’exemple 

de l’Angleterre. J’aime beaucoup l’histoire de l’Angleterre, elle est 

extrêmement intéressante, elle contient bien des enseignements dont 

vous pourriez profiter. (On rit) Pourquoi ne faites-vous pas, par 

exemple, ce que les Anglais appellent des bills d’attender, c’est-à-dire 

la prise à partie d’une personne qu’on exclue de la Chambre ; à laquelle 

on enlève ses droits politiques en lui disant : Nous prononçons contre 

vous un jugement ! On l’a fait en Angleterre, et bien d’autres choses 

encore. Un ministre radical anglais a fait voter récemment une loi sur 

les successions avec un tarif progressif bien autrement dur que celui de 

la loi que nous discutons aujourd’hui. 

À l’extrême gauche. — Eh bien ! alors ?  

M. LÉON SAY. — Eh bien ! alors ! Voilà ! Ce qui se fait en 

Angleterre, on nous dit : Faites-le ! Ce qui se fait en Allemagne : Faites-

le encore ! Prenons alors les législations anglaise, allemande, belge, 

suisse, mêlons-les et il en sortira une législation nationale admirable, 

absolument française, vous pouvez le croire. 

Quant à moi, j’aime mieux que nous conservions notre esprit 

national, notre situation nationale, notre fortune nationale. 

(Applaudissements au centre) 

En Angleterre, tous les statisticiens — et je ne dis pas de mal des 

statisticiens, j’en connais beaucoup et je sais avec quelle véracité et 

quels scrupules ils travaillent — affirment, et je crois que leur 

affirmation a été prouvée, que l’ensemble de la richesse anglaise est 

plus élevé que l’ensemble de la richesse française. Cela ne fait de doute 

pour personne. On exagère d’ailleurs généralement le nombre de 

milliards que possèdent la France ou l’Angleterre. 



Un de nos collègues a émis des chiffres que je pourrais contester, s’ils 

étaient reproduits. Mais enfin, regardez donc ce qu’il y a de particulier 

dans la décomposition de cette fortune. Si vous décomposez les valeurs 

anglaises du capital anglais, vous trouvez que l’Angleterre possède, en 

propriétés immobilières et foncières, un capital immobilier et foncier à 

peu près de moitié inférieur au capital que nous possédons en France, 

soit environ 95 milliards pour le capital immobilier de la France et 50 

milliards pour le capital immobilier de l’Angleterre alors que le capital 

total de l’Angleterre dépasse celui de la France d’une soixantaine de 

milliards. De sorte que quand l’Angleterre fait une loi qui peut être 

nuisible à la propriété immobilière, je ne dis pas qu’elle n’ait pas tort ; 

mais enfin elle atteint, dans le sens absolu et dans le sens proportionnel, 

une valeur beaucoup moins forte et un corps de contribuables beaucoup 

moins étendu, que ne ferait la France en l’imitant ; cela est vrai 

absolument et relativement. 

Aussi, vous dirai-je, si en Angleterre, on commet cette faute, c’est 

une faute bien moins irrémédiable que celle que vous commettriez en 

France en frappant de la même façon le capital français, car il est dans 

une beaucoup plus large proportion qu’en Angleterre, représenté en 

France par la terre. 

Je voudrais que vous entendissiez les hommes compétents, que j’ai 

entendus il y a huit jours, vous dire du haut de la tribune ce qu’ils nous 

ont dit tout près de cette salle. Je suis convaincu que vous-mêmes vous 

n’auriez plus d’hésitation, à moins que vous ne soyez dans un état 

d’esprit à dire : Nous ne prendrons pas la totalité aujourd’hui, cela nous 

est égal ; il nous suffit d’être sur le chemin. Je suis même persuadé que 

si le collectivisme était au pouvoir, il ne prendrait pas tout, parce qu’il 

sait que ce serait soulever contre lui une telle réprobation, qu’il ne 

pourrait espérer durer plus de vingt-quatre heures. Il faudrait qu’il mît 

de l’art dans sa politique, et il en mettrait certainement. Je ne crains 

donc pas qu’il prenne la totalité, mais je crains qu’il se mette sur le 

chemin. 

Je veux m’arrêter là. Je ne veux pas entrer dans de trop larges 

développements. Cependant, j’aurais bien encore quelques mots à vous 

dire : il s’agit d’un détail. (Parlez ! parlez !) 

Je trouve qu’il est assez grave de donner une satisfaction à ceux qui 

ont des dettes, en aggravant la position de ceux qui n’en ont pas. 



Il y a là quelque chose qui froisse le sentiment de la justice, et si vous 

êtes obligés, par suite des nécessités de la péréquation, de faire une 

opération de ce genre, il faudrait au moins que vous la fissiez avec une 

extrême modération. En tout, je suis pour la modération. (Bruit) Cela 

vous étonne, parce que vous ne le comprenez peut-être pas beaucoup.  

Sur divers bancs. — Mais non ! Mais non !  

M. JOURDE. — Nous connaissons la modération des modérés. 

M. LÉON SAY. — Je suis enchanté que cela ne vous étonne pas ; 

cela ne m’étonne pas non plus que vous pensiez le contraire de ce que 

je pense. 

M. COUTANT. — Nous sommes presque d’accord. 

M. LÉON SAY. — Il n’y a pas de doute que la modération corrige 

les inconvénients les plus graves en toutes choses. Voyez les 

découvertes extraordinaires que l’on fait en ce moment en électricité. 

On vous fait passer à travers le corps des courants dix, vingt, cent, mille, 

deux mille fois plus forts que ceux avec lesquels on tuait auparavant, et 

vous ne vous en apercevez pas. À quoi cela tient-il ? À ce que le courant 

passe très vite. Vous n’avez qu’à passer rapidement votre main dans 

une flamme, vous n’êtes pas brûlé. Si nous passons très rapidement à 

travers le socialisme, nous n’en souffrirons pas. (Rires et 

applaudissements) 

Enfin je me borne, pour conclure, à formuler cette dernière opinion : 

il faut de la modération, et il y a quelque chose de tout à fait contraire à 

la modération, c’est de céder tout de suite et avec une sorte d’entrain. 

Vous avez en mains le gouvernement, messieurs les ministres, ne 

résistez pas, puisque ce n’est pas dans votre nature (On rit) ; mais cédez 

le moins que vous pourrez, pour continuer à rester maîtres et à diriger 

le pays. Craignez de ne pas diriger. 

Vous savez bien que c’est déjà un danger que de laisser le pays sans 

direction. Les administrations se désorganisent très vite quand elles ne 

sont pas dirigées. Si vous restez dans la situation d’expectative où vous 

êtes, de peur de mécontenter ceux qui vous protègent, le pays sera 

absolument désorganisé d’ici à peu de temps, et quand plus tard vous 

voudrez reprendre les fonctions qui vous appartiennent véritablement, 

vous vous apercevrez que vous n’êtes plus le Gouvernement. Vous 

serez tombés, sans vous en être aperçu, du siège sur lequel vous étiez 

assis et vous y trouverez installés, à votre place, les pires ennemis de 



notre pays, les partisans de doctrines plus avancées que toutes celles qui 

peuvent être représentées sur les bancs de cette Chambre. 

Vous créez dans la nation une situation d’anarchie qui est très 

dangereuse pour la nation elle-même, pour notre vie intérieure, mais 

qui est mortelle pour notre situation en Europe. Une grande nation 

comme la nôtre ne peut — je cherche mes mots parce que je ne voudrais 

rien exagérer — dans l’état incertain et extraordinaire où se trouve en 

ce moment l’Europe, une grande nation comme la nôtre, dis-je, ne peut 

se livrer à des expériences sur elle-même sans être absolument absente 

de ce qui se passe dans le reste du monde. (Applaudissements prolongés 

et répétés au centre et à droite. — L’orateur, de retour à sa place, 

reçoit des félicitations.) 

 



 

 

DISCOURS 

DU 30 NOVEMBRE 1895 

 

 

MESSIEURS, 

 

Notre vie académique a été rarement aussi intense que cette année, 

quoiqu’elle se soit fort peu répandue au dehors. 

C’est, d’ailleurs, notre habitude de ne travailler que la porte 

entr’ouverte. Une fois par an seulement, comme aujourd’hui, nous 

siégeons sous cette coupole. Entourés de nos confrères des autres 

Académies, nous nous mettons en rapport avec le monde extérieur, et, 

en rendant nos comptes, nous racontons, toutes portes ouvertes, cette 

fois, les mystères de nos comités secrets et de nos discussions 

intérieures. 

Nos sections et nos commissions mixtes ont eu à juger des concours 

nombreux, moins nombreux peut-être qu’à l’ordinaire, puisque notre 

Section d’histoire n’a pas eu à nous proposer de prix, mais 

particulièrement intéressants. 

Les études que nous avons faites des mémoires et des livres qui nous 

ont été soumis ont été très laborieuses, et j’ose dire, sans crainte d’être 

démenti par tant de témoins qui siègent autour de moi, que certaines de 

nos discussions en séances générales fermées au public ont pris, cette 

année, des développements dont nous pourrions être fiers. 

La raison de ce surcroît d’activité n’a rien d’étonnant. Les sciences 

auxquelles nous nous sommes voués sont dans une sorte d’agitation. 

Leur nature, nous le savons, est de se transformer sans cesse, et, à la 

dernière heure du siècle, nous avons nécessairement à nous demander 

comment elles paieront le tribut qu’elles doivent à leur nature. Il faut 

reconnaître que c’est sous les yeux du socialisme qu’elles vont 

poursuivre leur transformation. Nous n’avons ni à nous en étonner, ni à 

nous en plaindre, mais nous avons à nous en préoccuper. Telle est la 

raison qui me porte à vous parler du socialisme en commençant et à en 

faire l’objet principal de ce discours. 

Comme toutes les autres sciences, celles que nous cultivons avaient 

jusqu’à ce jour apparu aux générations nouvelles, parées de plus en plus 



richement des présents dont elles avaient été comblées par les 

générations précédentes, et c’est avec reconnaissance que notre 

génération en avait profité. 

Cette reconnaissance paraît aujourd’hui lourde à quelques jeunes 

gens. Loin de savoir gré à leurs devanciers de leurs efforts passés et de 

s’en servir pour faire des progrès nouveaux, une partie de la jeunesse y 

reste indifférente. Il y en a même qui considèrent comme une audace 

heureuse le parti pris de rompre les liens qui, depuis que la science a 

une histoire, n’ont jamais cessé d’unir le passé au présent et à l’avenir. 

C’est quelque chose comme l’abolition de l’héritage dans cet ordre 

d’idées. 

Il est de mode, en effet, chez quelques jeunes gens, de regarder 

comme des efforts stériles et des résultats négligeables tout ce qui date 

d’autrefois, et particulièrement tout ce qui a été fondé sur des principes 

et a engendré des doctrines. Quoique peu nombreux ils font du mal, car 

leur mépris des principes est un encouragement aux désordres sociaux. 

Cette poignée de sceptiques compose l’avant-garde du socialisme. 

Inconsciente ou non, elle en est la complice. Elle fait une trouée par 

laquelle les socialistes essayent de passer. Encore si ces jeunes 

sceptiques étaient les seuls à faire cette mauvaise besogne, mais il y en 

a beaucoup d’autres plus inconscients qu’eux et dont l’aveuglement est 

égal. Ne peut-on pas dire que ce sont aussi des complices, quoique à 

des titres différents, les professeurs allemands ou socialistes de la 

chaire, les socialistes chrétiens, et enfin cette foule bigarrée de gens qui 

parlent de ces choses sans y rien connaître et en badauds des boulevards 

? 

Les socialistes pour de bon acceptent sans se scandaliser tous les 

concours, ceux des gens à principes, et ceux des gens qui disent 

bruyamment n’en point avoir, et cependant on ne peut pas dire de ceux 

d’entre eux qui mènent la campagne, qu’ils ne sont pas doctrinaires. Ils 

le sont, au contraire, et ils s’en vantent à très haute voix ; mais ils sont 

en même temps des politiques très avisés, et, comme tels, toujours prêts 

à se servir, à titre d’auxiliaires, méprisés, au fond, de tous ceux qui nient 

les doctrines des autres. C’est une tactique, et, par cette tactique, ils 

espèrent arriver à ruiner plus vite les principes régnants. Ils essayent de 

faire balayer la place sur laquelle ils installeront plus aisément, après 

qu’elle aura été nettoyée, leur doctrine de gouvernement. Il n’y a en 

effet qu’à les écouter pour apprendre qu’ils ont les plus grandes 



prétentions à la doctrine et même à une doctrine qui embrasse tout, car 

elle prétend être à la fois philosophique, scientifique et historique. Pour 

eux, la société est un être organisé vivant, identique à tous les points de 

vue aux individus vivants dont est formé le genre humain. Cet être 

collectif est soumis à une loi de développement qu’ils connaissent, dont 

l’histoire leur a permis, à eux seuls, de saisir le véritable sens. En 

conséquence de l’évolution fatale qui est pour eux la loi de l’humanité, 

les individus sont poussés à se fondre dans la société, de même que les 

moindres filets d’eau sont poussés invinciblement par la loi de la 

gravitation universelle à se perdre dans l’océan. 

L’histoire pourrait cependant être interprétée fort différemment. On 

peut y lire très clairement, ce nous semble, que l’homme, confondu 

d’abord avec les autres hommes dans la société animale humaine, s’est 

affranchi par un travail intellectuel et musculaire qui a duré des siècles. 

Il n’a cessé de faire partie d’un troupeau, tout en restant un être social, 

que le jour où il a pu et su dégager sa personnalité et l’affirmer en la 

développant. 

Les vrais socialistes sont des doctrinaires panthéistes et 

évolutionnistes. Benoît Malon, leur philosophe et leur historien, l’a 

affirmé en mourant : « Je meurs, a-t-il dit, dans ma foi panthéiste, 

évolutionniste et socialiste ». Les maîtres dont Benoît Malon a écrit 

l’histoire se sont, en effet, appliqués à propager cette foi, et, aux yeux 

des disciples fort naïfs, à mon sens, de Karl Marx, la plus grande 

découverte que ce père du socialisme contemporain ait faite pour le 

bonheur de l’humanité, c’est que l’histoire n’est qu’une suite de 

combats de classes livrés pour la satisfaction d’intérêts économiques. 

Nous sommes donc obligés, en vertu de cette loi de l’histoire, de vivre 

dans des combats incessants, de poursuivre à outrance une lutte qui 

aboutira fatalement au triomphe et à la domination de celle des classes 

qui est la plus nombreuse et dont les intérêts économiques seront 

satisfaits. Cette classe est celle des ouvriers. Elle absorbera toutes les 

autres et, toujours poussée par la loi invincible de la gravitation 

universelle, entendue dans sa plus haute généralité, elle finira par 

s’absorber elle-même, un jour, dans le grand tout de la Société. 



Karl Marx était un Allemand, issu de rabbins. Il est le descendant 

d’une longue suite d’hommes dont la subtilité n’a jamais été dépassée1. 

Toute sa vie a été consacrée à ratiociner dans un perpétuel mouvement 

de la pensée. 

Rien n’est plus doctrinal que son socialisme scientifique ; c’est une 

doctrine proclamée nécessaire pour que l’histoire ait un sens. Rien n’est 

plus semblable à l’exégèse la plus pénétrante, que la méthode qui l’a 

conduit à découvrir dans la philosophie de Hegel l’origine de son 

socialisme scientifique. « Sans la philosophie allemande, écrivait 

Engels, l’ami et le collaborateur de Karl Marx, surtout sans la 

philosophie de Hegel, le socialisme allemand, le seul scientifique qui 

ait existé, ne se serait jamais produit ».  

Nous autres Français, si peu Allemands d’esprit, nous avons mis bien 

du temps, trop de temps peut-être, à comprendre la menace qui est 

renfermée dans cette parole. Et cependant, dès les premiers jours du 

gouvernement de Juillet, Henri Heine, cet Allemand qui ne se 

comprenait bien que quand il écrivait en français, cet ami et ce confident 

de Marx et de Lassalle, disait déjà d’eux qu’ils étaient « de grands 

logiciens sortis de l’école de Hegel », et que l’avenir leur appartenait ; 

et il osait accompagner sa prophétie de ces tristes paroles : « La 

propagande du communisme possède une langue que chaque peuple 

comprend. Les éléments de cette langue universelle sont aussi simples 

que la faim, que l’envie, que la mort ; cela s’apprend si facilement ! » 

Le mouvement dont Henri Heine appréciait il y a plus d’un demi-

siècle, avec une si rare divination, l’importance et la fureur, n’a pas 

beaucoup changé de nature ; il s’est simplement accéléré en se 

propageant sous des formes variées. Il a des voies différentes comme il 

a des aspects différents ; mais tous ceux qu’il a entraînés ou qu’il 

entraîne peuvent être confondus dans l’appellation générale de 

 
1 Karl Max est né à Trêves, le 5 mai 1818. Comme Lassalle, comme tant 

d’hommes distingués de ce temps il était de pure race juive. Son arbre 

généalogique donne, en ligne directe, jusqu’au XVIe siècle une série 

ininterrompue de rabbins, dont plusieurs laissèrent une réputation de théologiens 

savants. Le nom de famille, Mordechaï (Mardochée), fut supprimé par son grand-

père. Son père, avocat au tribunal de Trêves, se fit baptiser quand la ville passa de 

la domination française sous celle de la Prusse, en 1814, par ce motif, dit-on, qu’il 

aurait dû, sans cela, renoncer à une profession libérale interdite aux gens de sa 

race. 



socialistes. Les uns sont plus révolutionnaires, plus possibilistes, plus 

collectivistes, plus socialistes d’État, plus positivistes, plus doctrinaires 

; mais on peut les reconnaître tous à ce signe, que, pour la propagande 

de l’évolution fatale, ils se servent de cette langue dont Henri Heine a 

dit qu’elle était aussi simple que la faim et que l’envie ». 

Le nom générique de socialistes leur convient aux uns et aux autres 

parce que tous se font gloire de sacrifier l’individu à la société. Pour 

rendre l’homme heureux, ils l’annulent ; ils l’étouffent sous la tyrannie 

sociale et ils le consolent en lui offrant à titre de récompense un 

panthéisme où chacun d’eux se résout en Dieu. Leurs grands 

adversaires, ou plutôt leurs seuls adversaires, sont les individualistes, 

parce que ceux-là veulent conserver à l’homme son âme, son honneur 

et sa gloire, et qu’ils cherchent à sauver la personnalité qu’endort et 

emprisonne le socialisme dans une ruche ou dans une fourmilière 

animale. Notre conscience morale et notre science de la vie nous font 

repousser ce dilemme d’abaissement ou d’orgueil : Brute ou Dieu. 

Il est difficile de se représenter comment les adulateurs du fait, 

contempteurs des principes, ou les dévots d’une évolution fatale, 

contempteurs de la conscience et du libre arbitre, peuvent espérer, sur 

un tel amas de négations, édifier un ordre humain nouveau, une société 

humaine transfigurée, avec des lois morales et politiques inconnues 

jusqu’ici, qui seraient promulguées par des parlements pour le bonheur 

du plus grand nombre, et qui auraient pour effet d’abolir le mal et de 

faire régner la justice. 

Schœffle n’a pas réussi, dans sa Quintessence du socialisme, à 

construire sur le plan de Karl Marx le monument de la cité future, 

quoique, dans cette œuvre remarquable, il ait fait un grand effort pour 

arriver à la précision. Il a beau combiner les moyens de régler la 

production et la consommation ; de supprimer la monnaie et de prendre 

pour mesure de la valeur le temps du travail ; de répartir ou de 

distribuer les produits sociaux « de tous à tous en raison de la valeur 

d’usage social du travail de chacun », il arrive toujours à une inconnue 

qu’il ne peut dégager, et qui résulte de l’inégalité physiologique et 

mentale des individus. Les doctrinaires du socialisme ont fini par se 

décider à éliminer cette inconnue grâce à l’action qu’exercera le milieu. 

L’homme sera transformé par le nouveau milieu que dégagera autour 

de lui, comme une vapeur embaumée, la société nouvelle. C’est alors 



que la nature de l’homme changera, et que les inégalités physiques et 

morales, sources de tant de maux, disparaîtront à tout jamais. 

Mais quelles que soient les obscurités des prophéties du socialisme, 

quels qu’aient été les échecs des Icaries des Cabet de notre temps et des 

temps anciens, il y aura toujours, comme il y a toujours eu, des oreilles 

pour écouter le récit des inventions chimériques, ces contes de fées des 

grands enfants humains. 

On répétera à satiété que les classes ouvrières peinent dans le monde 

capitaliste, exclues des jouissances de la civilisation, de par les lois que 

les sciences morales et politiques ont édictées pour faire obstacle à 

l’égalité et pour livrer les pauvres à l’exploitation des riches. 

On leur dira que leur revanche est à portée de leurs mains et qu’il leur 

suffirait de le vouloir pour réaliser la société future où l’égalité ne sera 

plus un vain mot, qu’il s’agisse de l’égalité dans la richesse ou de 

l’égalité dans la misère. « Nous consentons à tout pour elle, disaient les 

Égaux de Babeuf, à faire table rase pour nous en tenir à elle seule. 

Périssent, s’il le faut, tous les arts, pourvu qu’il nous reste l’égalité 

réelle ! Peuple de France, ouvre tes yeux et ton cœur à la plénitude de 

la félicité ! Reconnais et proclame, avec nous, la République des Égaux 

! » 

Notre Académie a voulu inviter ses collaborateurs du dehors, ceux 

qui suivent ses concours et se disputent ses prix, à réfléchir à ces tristes 

rêveries, revêtues d’un manteau prétendu philosophique, et à dévoiler 

tout ce qu’elles recèlent de chimère et de déception. Nous les avons 

engagés à entrer dans la lutte pour rendre confiance à ceux qui croient 

encore que les principes éternels et les lois naturelles ne sauraient être 

abrogés par l’insertion d’un décret au Journal officiel. C’est pour cette 

raison que nous avons mis au concours, sur la proposition de notre 

Section de philosophie et de notre Section de morale, la personnalité 

humaine, le socialisme français contemporain, le positivisme et la 

responsabilité morale. 

Les réponses ont malheureusement été rares et insuffisantes, pour 

plusieurs raisons. Les sujets étaient difficiles et vastes et de nature à être 

traités dans des livres plutôt que dans des mémoires. Il faut l’avouer 

aussi, nous ne sommes pas encore prêts. La jeunesse libérale est en 

retard ; elle ne sait pas suffisamment l’histoire philosophique et morale 

des dernières années, et elle n’a pas en mains toutes les armes dont elle 

devrait pouvoir disposer. Aussi lira-t-on sans doute avec plus d’intérêt 



l’œuvre de nos rapporteurs que celle des concurrents qui se sont disputé 

nos prix. 

Le travail de nos rapporteurs a été lu et discuté en comité secret, mais 

leurs rapports sont destinés à être publiés. La plupart ont même déjà 

paru dans les derniers numéros du Bulletin de notre Académie et les 

autres vont suivre. 

Le sujet du concours choisi sur la proposition de notre Section de 

morale pour le prix du Budget, valeur deux mille francs, était « La 

personnalité humaine ». 

Les concurrents n’ont déposé, au secrétariat de l’Institut, que trois 

mémoires très imparfaits dont deux, le numéro 1 et le numéro 3, sont 

écrits en vers. 

Il n’a été décerné ni prix ni récompense. C’est également sur la 

proposition de la même Section de morale que l’Académie a mis au 

concours, pour le prix Saintour, le sujet suivant : 

« Énumérer les formes diverses du socialisme français contemporain 

; montrer en quoi le socialisme, sous chacun de ses aspects, se 

rapproche des principes et des règles de la morale et en quoi il s’en 

éloigne ».  

Un seul mémoire a été déposé au secrétariat, et il a paru digne du prix. 

L’auteur de ce mémoire est M. Villey, professeur d’Économie politique 

à la Faculté de droit de Caen, et doyen de cette Faculté. Quoiqu’il n’ait 

pas eu de concurrents, nous n’avons pas cru devoir laisser sans critiques 

quelques passages de son mémoire ; mais ces critiques, qui portent sur 

des appréciations historiques, et sur les ménagements peut-être 

excessifs qu’il a montrés pour des entraînements à notre avis fâcheux, 

ne rendent le travail de M. Villey ni moins intéressant, ni moins propre 

à fournir des arguments d’une haute portée morale et scientifique aux 

adversaires du socialisme. 

D’ailleurs, si nous voulions discuter avec détail quelques passages du 

mémoire que nous venons de couronner, il nous faudrait, pour être 

justes, étendre notre discussion à l’ouvrage entier publié par notre 

lauréat, sous le titre de « Principes d’Économie politique ». Les 

quelques lacunes qui nous ont frappés, dans son mémoire, seraient alors 

comblées, et certaines obscurités seraient éclaircies. 

M. Villey vient de faire imprimer le mémoire qui lui vaut notre prix, 

dans le même format que ses Principes d’Économie politique, et il le 



présente avec juste raison au public comme la conclusion naturelle de 

son premier ouvrage. 

Il n’est pas sans avoir tenu compte des observations de notre 

rapporteur, et il s’en est expliqué avec une entière bonne foi. « J’ai 

essayé, dit-il en note (p. 235 du mémoire imprimé), de tenir compte 

dans cette partie de l’ouvrage — la conclusion — autant que mes 

convictions l’ont permis, des critiques qui m’avaient été adressées par 

le savant rapporteur de la Section de morale2. Je n’ai pas cru devoir 

modifier sensiblement l’expression de mes idées, relativement à ce qu’il 

peut y avoir de vrai et de bon au fond du mouvement socialiste ; mais 

j’ai davantage insisté sur la nécessité et les moyens d’en combattre les 

progrès, et sur la mission qui s’impose aux classes dirigeantes ».  

Les critiques historiques de notre Section et de l’Académie portent 

d’abord sur une appréciation incomplète que nous paraît avoir faite M. 

Villey des travaux des grands philosophes de l’antiquité. M. Villey 

n’avait certainement pas à faire l’histoire des utopies antiques, le 

programme du concours ne l’y autorisait pas ; mais il a peut-être 

considéré comme trop distendu le lien par lequel le socialisme 

contemporain se rattache au socialisme antique. Il croit que l’esclavage 

et la constitution de la famille antique ont toujours fait obstacle au 

mouvement de pitié envers les classes pauvres, qui n’est apparu que 

beaucoup plus tard dans l’Europe chrétienne, et qui a seul donné, selon 

lui, naissance au socialisme. 

C’est une conception a priori et qui nous a semblé en dehors des faits 

; les causes générales du socialisme doivent être en effet cherchées plus 

haut. Aristote, en disant : « On parle souvent en politique de niveler les 

propriétés ; il serait plus urgent de niveler nos désirs », est allé au fond 

de la nature humaine, et il suffit de le suivre dans cet ordre d’idées pour 

reconnaître que le monde antique et le monde moderne sont moins 

étrangers l’un à l’autre que M. Villey n’a été tenté de le croire. La nature 

humaine ne s’est pas modifiée, et, si les mœurs se sont adoucies, ce qui 

est moins évident et moins universel qu’on veut bien le dire, il n’y a pas 

eu de transformation fondamentale. 

Le socialisme existe dans le passé, comme il existe encore de nos 

jours en Orient et en Afrique, par la propriété familiale, par la 

communauté des biens de la tribu, par la propriété par l’État avec 

 
2 M. Ch. Waddington. 



possession des individus, par l’esclavage et les castes, par la polygamie, 

etc. C’est au passé ou à la civilisation embryonnaire actuelle de pays 

trop vieux ou de pays trop neufs, que retourne, comme à son berceau, 

le socialisme contemporain, quand il cherche à nous entraîner dans le 

communisme, le collectivisme et l’anéantissement de la famille. Voilà 

un lien, le plus fort des liens, un lien historique et vivant, qui unit le 

présent au passé et à l’avenir. M. Villey est vraisemblablement plus 

d’accord avec nous sur ce point qu’il ne paraît. 

Il nous est difficile également d’oublier que nous devons à l’antiquité 

les premiers et les plus beaux exemples de la valeur des Individus et de 

la puissance de cette force morale par laquelle de grands philosophes 

de toutes conditions sociales se sont affranchis des idées qui régnaient 

dans les foules.  

Comment M. Villey a-t-il pu croire que la liberté avait été inconnue 

dans les petites républiques de la Grèce ? En montrant comment elle a 

succombé sous les excès de la démagogie, Platon n’a-t-il pas fourni la 

preuve indiscutable qu’elle n’avait pas été inconnue, que de petits 

peuples en avaient joui à des intervalles plus ou moins éloignés, et peut-

on ne pas se rappeler toujours, quand on en a une fois entendu la lecture, 

cette admirable page où Platon a fait la peinture de l’abus de la liberté 

Il a vu l’abîme dans lequel allait se précipiter sa patrie pour s’être laissée 

« enivrer de la liberté et de l’égalité que lui versaient toutes pures de 

mauvais échansons ». 

Quant aux secours fournis aux socialistes par les philosophes et 

même par les économistes, il y aurait bien des réserves à faire sur ces 

prétendus secours, et si c’était le lieu, une discussion d’un intérêt 

historique, philosophique et économique pourrait s’ouvrir à ce sujet 

entre notre lauréat et nous-mêmes. 

M. Villey fait par exemple beaucoup d’honneur à James Mill, le père 

du célèbre Stuart Mill, en faisant de lui le précurseur de la doctrine de 

la nationalisation du sol, qui est aujourd’hui préconisée avec tant d’éclat 

par l’Américain Henry George. 

James Mill était un philosophe radical fort lié avec les hommes 

politiques anglais du commencement de ce siècle, qui ont cru les 

premiers au radicalisme parlementaire et l’ont implanté en Angleterre. 

Comme économiste, il ne manquait pas de mérite, mais son meilleur 

ouvrage a été, on peut le dire, son célèbre fils Stuart Mill. Il n’a été en 



économie politique que le reflet de ses deux chers amis, Bentham et 

Ricardo. 

Par Bentham, il avait été amené à étudier le travail des prisonniers et 

celui des pauvres, enfermés dans les maisons de travail ou dans d’autres 

établissements d’humanité, dont on s’est tant occupé au 

commencement du siècle en Angleterre et en France. 

Aussi n’est-il pas étonnant que James Mill, ami passionné de 

Bentham, ait été séduit quelques années plus tard par les idées 

philanthropiques et utopiques de Robert Owen dont les combinaisons 

ressemblaient aux établissements d’humanité de Bentham. James Mill, 

égaré par son ami, a mélangé singulièrement la doctrine de 

l’Individualisme avec celle de l’Intervention. Il n’a pas craint, par 

exemple, de suggérer à l’État de dépenser, en opérations reproductives, 

c’est-à-dire industrielles, les capitaux prélevés non sur le revenu, mais 

sur la fortune des citoyens. Le capital détruit par l’impôt, ce qui était un 

mal, était reconstitué par une industrie, et cette reconstitution était un 

bien. C’était ouvrir en réalité la voie au socialisme d’État et à la 

nationalisation des instruments de production. Mais ce n’est pas Mill 

qui est responsable de cette déviation de la foi économique. C’est 

Bentham. 

Quant à la théorie de la rente de la terre de son autre ami Ricardo, elle 

a fourni également à Henry George des arguments dont ce grand 

socialiste a fait son profit. Mais ce n’est pas à James Mill que remonte 

la responsabilité d’une théorie qu’il avait simplement acceptée de 

Ricardo. 

Henry George a dédié un de ses livres les plus répandus dans le 

monde de la langue anglaise, « à la mémoire de ces illustres Français 

d’il y a un siècle, Quesnay, Turgot, Mirabeau, Condorcet et Dupont de 

Nemours et leurs amis, qui, pendant la nuit du despotisme, ont prédit 

les splendeurs de l’ère nouvelle ». 

Henry George a été ingrat pour Ricardo qui aurait dû figurer dans son 

énumération, car la doctrine de la rente de la terre de Ricardo lui a rendu 

autant de services que celle du produit net des Physiocrates.  

Jean-Baptiste Say avait bien compris la faiblesse philosophique du 

raisonnement de Ricardo, et il a dénoncé, il y a bien des années, sans se 

douter qu’il allait être un prophète, l’abus que les métaphysiciens de 

l’avenir pourraient bien faire d’une semblable méthode. 



« Depuis la mort de Ricardo, a-t-il écrit dans une édition de son 

Traité, postérieure à la mort de cet économiste, ses partisans ont 

prétendu qu’il avait changé la face de la science. Ils ont tiré toutes leurs 

conséquences d’un petit nombre de principes, en faisant abstraction de 

tous les autres, et sont arrivés, en effet, à des résultats différents des cas 

réels, qui sont les conséquences de l’action combinée d’un grand 

nombre de lois. Affranchis du contrôle de l’expérience, ils se sont jetés 

dans une métaphysique sans application. Ils ont transformé l’économie 

politique en une science de mots et d’arguments et, sous prétexte de 

l’étendre, ils l’ont poussée dans le vide ».  

Les transformations de l’économie politique, auxquelles J.-B. Say 

fait allusion, sont du genre de celles que lui font subir aujourd’hui ceux 

que nous appelons les socialistes. C’est bien de transformations en effet 

et non pas d’inventions qu’il s’agit, car ce qui caractérise les socialistes, 

c’est de ne pouvoir travailler que sur le fonds d’autrui. Ils ne brillent 

guère en effet par le génie inventif, et n’ont pas tiré d’idées neuves de 

leur propre cervelle. Ils ont simplement dénaturé l’économie politique, 

en employant les procédés métaphysiques dont J.-B. Say a fait justice 

dans sa condamnation des sectateurs de Ricardo. La loi d’airain en est 

un exemple fameux, et il y en a beaucoup d’autres que l’on pourrait 

citer. Ils ont pris pour point de départ, des lois fournies par l’expérience 

et fondées sur des faits, et ils se sont ensuite lancés dans le vide, 

raisonnant en dehors de toute expérience, avec cette apparence de 

logique dont se prévalent si facilement ceux qui ne connaissent pas 

l’obstacle des complexités naturelles. Quoi d’étonnant qu’un principe 

poussé à l’absurde puisse alors être dénoncé comme absurde ! 

La distinction entre les socialistes de 1848, qui étaient chrétiens et 

spiritualistes, et ceux de la fin de notre siècle, qui sont tout le contraire, 

paraît à M. Villey le signe d’une transformation radicale qui s’est 

opérée dans le socialisme depuis un demi-siècle. Cette transformation 

n’est rien moins que radicale, car elle ne s’est pas produite dans le fond 

des choses ; elle a été provoquée par les nécessités de la politique de 

nos adversaires plutôt que par un renversement du mouvement 

socialiste. 

Le socialisme chrétien tenait la tête en 1848, cela est vrai ; il est 

maintenant à la suite et marche au dernier rang, cela n’est pas douteux 

non plus. De l’avant-garde, il est passé à l’arrière-garde, mais les 

socialistes s’en sont toujours servis et s’en serviront toujours de la 



même façon, car il n’importe guère que Pascal soit devant ou Pascal 

soit derrière ; ils s’en sont fait des alliés par politique en abusant de 

leur bonté, quelques-uns pourraient dire de leur naïveté, mais ils ne se 

sont jamais donnés à eux. Il leur été commode de trouver des auxiliaires 

disposés à changer les lois morales en lois positives avec sanction 

pénale. Le bras séculier, c’est-à-dire l’obligation légale, dont ils 

désiraient s’assurer les services en s’adressant aux socialistes chrétiens, 

ressemble beaucoup, en effet, à la tyrannie sociale. On peut même dire 

que c’est tout un. Que les socialistes chrétiens l’aient mieux compris 

aujourd’hui qu’il y a cinquante ans, cela est évident et n’a rien 

d’étonnant. Ils ont acquis, dans les luttes du demi-siècle qui s’achève, 

une expérience qu’ils n’avaient point alors, et maintenant qu’ils en 

savent assez pour ne plus pouvoir être dupes, nous devons espérer qu’ils 

ne voudront pas être complices. C’est pour cette raison que, n’étant plus 

à l’avant-garde, ils se laissent traîner péniblement à la suite. À la fin 

d’un travail, qui met si bien en lumière les erreurs et les visées 

coupables des socialistes, c’est à un blâme énergique que l’on devait 

s’attendre ; aussi notre rapporteur a-t-il eu raison de se montrer étonné 

qu’il n’en ait pas été ainsi et que notre lauréat avec une bienveillance 

peut-être outrée, ait porté à l’actif du socialisme le danger même qu’il 

nous fait courir « parce qu’au moins, la leçon ne sera pas perdue3 ». 

Les leçons, hélas ! sont presque toujours perdues, ou, si on les 

retrouve, c’est trop tard. Il n’est pas besoin d’apercevoir quelque chose 

de bon dans un mal pour qu’il devienne prudent ou moral de se 

soumettre à l’épreuve, comme à un jugement de Dieu, afin de s’épurer 

par la mortification et la souffrance. 

Il n’y a jamais de bien sans accompagnement de mal, ni de mal où il 

n’y ait quelque bien ; cela n’est pas une raison pour bénir le mal. 

D’ailleurs le socialisme n’est pas notre religion, et le socialiste n’est pas 

notre confesseur. C’est tout simplement l’ennemi. Il faut bien se garder 

de l’excuser sous prétexte qu’il peut nous induire au bien en nous 

inspirant une crainte salutaire. 

Le mémoire de M. Villey pouvait supporter ces observations et 

pourrait en supporter bien d’autres sans être diminué. Il est bien conçu, 

bien composé, et l’auteur recevra, en sus de la récompense que nous lui 

avons décernée, une autre récompense qu’il a ambitionnée. M. Villey 

 
3 Bulletin de l’Académie, sept.-oct. 1895, rapport de M. Ch. Waddington, p. 559. 



a, en effet, terminé sa préface par ces mots : « Nous espérons que l’étude 

qui va suivre ne sera pas sans quelque utilité dans la crise morale que 

nous traversons… » L’étude de M. Villey, on peut en être sûr, aura une 

très grande utilité ; elle fera réfléchir, et des réflexions qu’elle fera 

naître, il ne pourra sortir que du bien. 

Ce n’est pas abandonner le terrain du socialisme que de passer au prix 

Bordin, car nous avons mis, cette année, au concours pour ce prix, le 

sujet suivant : 

1° Histoire et exposition du positivisme ;  

2° Discuter ses méthodes, ses théories, ses applications. 

Le prix est de la valeur de deux mille cinq cents francs. 

Il n’a pas été décerné, mais des récompenses ont été accordées, l’une 

de deux mille francs au mémoire numéro 3, dont l’auteur est M. Ch. 

Laurens, professeur honoraire du lycée Corneille à Rouen, et l’autre de 

cinq cents francs au mémoire numéro 2, dont l’auteur ne s’est pas fait 

connaître. 

L’Académie ne demandait pas une apologie de la doctrine d’Auguste 

Comte, mais elle aurait désiré que les concurrents en eussent compris 

l’importance, pour en marquer, avec sûreté, la place dans l’histoire 

générale de la philosophie moderne. Une conception, « qui prétend 

embrasser le monde et l’humanité, organiser les sciences et formuler les 

bases du progrès scientifique, qui pose les fondements de la nouvelle 

science sociale et voit, dans cette science même, le meilleur centre de 

perspective sur l’Univers », — ce sont les expressions de notre 

rapporteur4, — est assurément aux yeux de l’Académie comme à ceux 

de notre rapporteur, une vaste entreprise, la plus systématique peut-être 

qu’on ait tentée en France depuis un siècle et demi et il est bon de s’y 

arrêter, de l’étudier, de la comprendre, d’en tirer un enseignement et, 

s’il se peut, une direction philosophique. 

Les jugements à en porter sont et seront toujours fort divers. Le 

positivisme est très contesté et il a des admirateurs, des sectateurs et des 

ennemis ; il a en tout cas des adversaires et des partisans à l’Institut 

comme ailleurs. 

Des divergences sérieuses apparaissent donc entre nous quand nous 

en parlons au fond. 

 
4 Bulletin de l’Académie. Sept.-oct. 1895, rapport de M. A. Fouillée, page 592. 



Dans ce concours, nous avons été facilement unanimes sur la valeur 

relative des mémoires présentés ; nous ne l’aurions sans doute plus été, 

si nous avions voulu formuler des éloges ou des critiques, à propos de 

certaines appréciations émises par les concurrents et dont il aurait fallu 

dire qu’elles étaient justes ou erronées. Aussi nous sommes-nous 

abstenus, tout en demandant à notre rapporteur de se montrer moins 

réservé. 

C’est pour ce motif qu’il a revendiqué pour lui seul la responsabilité 

de ses opinions5. Si les conclusions, c’est-à-dire la distribution des 

récompenses, appartiennent à l’Académie, le rapport appartient au 

rapporteur. 

L’Académie a voulu rendre hommage à Auguste Comte, cela est 

certain, mais, comme l’a dit notre rapporteur, ce doit être un hommage 

semblable à celui dont a parlé Hegel quand il a dit : « La controverse 

est un hommage ; il n’y a qu’un homme supérieur qui puisse nous 

condamner à la tâche de le discuter et de l’éclaircir6 ». 

L’origine du positivisme est, on ne l’ignore pas, toute française ; c’est 

un fait accepté comme vrai par tout le monde et que notre rapporteur a 

mis en pleine lumière avec sa précision habituelle dans un des passages 

de son rapport. 

« Sans parler des vues de Descartes lui-même sur l’avenir de la 

science, comment ne pas reconnaître ici, a-t-il dit, l’influence de 

l’Encyclopédie, puis celle de Condorcet, de Turgot qui avait déjà 

distingué trois états de la connaissance ; puis l’influence des idéologues 

physiologistes du commencement du XIXe siècle, représentant encore 

l’esprit du XVIIIe, enfin l’influence du docteur Burdin, de Saint-Simon 

et des novateurs socialistes7 ?» 

Il ne faut pas oublier d’ajouter que, quoique né de pensées françaises 

et nourri de l’esprit de certains économistes français du XVIIIe et du 

commencement du XIXe siècle, le positivisme a été, en somme, et est 

encore une contradiction de l’économie politique française. Les 

idéologues physiologistes du commencement du siècle, dont on a raison 

de dire qu’ils ont une part de responsabilité dans l’origine de la nouvelle 

doctrine, n’ont cependant pas été complices, comme on est porté à le 

 
5 Rapport de M. A. Fouillée, page 564. 
6 Ibid., page 563. 
7 Bulletin de l’Académie. Sept.-oct. 1895, rapport de M. A. Fouillée, p. 573. 



croire, de cette contradiction. Destutt de Tracy, le représentant le plus 

autorisé de l’idéologie du commencement de ce siècle, était bien loin 

de tenir en mépris l’économie politique, et en cela il diffère du tout au 

tout des sectateurs et même des simples admirateurs d’Auguste Comte, 

qui disent de l’économie politique « qu’elle fait trop abstraction, dans 

l’étude de la société, des facteurs intellectuels, moraux et politiques8 ». 

Destutt de Tracy voulait, au contraire, d’accord en cela avec tous les 

économistes de l’école française, qu’on appelle aujourd’hui orthodoxe, 

faire apparaître les rapports nécessaires de l’économie politique et de la 

morale. La hiérarchie positiviste des sciences ne fait pas obstacle à ce 

que ces rapports soient reconnus et mis en évidence, ni à l’heureuse 

influence qu’ils peuvent avoir tout à la fois sur le développement de 

l’économie politique et sur celui de la science de la morale. 

Il peut et il doit y avoir certainement une méthode pour coordonner 

les sciences, et si on a réussi a découvrir leur hiérarchie naturelle 

relative, on n’a pas détruit par là l’importance absolue de chacune 

d’elles en particulier. Leur loi de développement peut bien se trouver 

dans la hiérarchie, mais il en est des sciences hiérarchisées comme des 

fameux trois états mis en lumière par le positivisme : Théologique, 

Métaphysique et Positif. Les trois états ont coexisté dans l’histoire du 

monde et de la civilisation et y coexisteront toujours. De même la 

hiérarchie naturelle des sciences qui en assure le progrès ne se confond 

pas en fait avec l’ordre du développement réel de chacune d’elles et 

personne n’ignore que c’est justement dans un ordre inverse à l’ordre 

de la hiérarchie philosophique, que les sciences se sont avancées 

jusqu’à présent. 

« Les sciences, dit notre rapporteur, se développent empiriquement 

en un rapport d’action réciproque et simultanée ; les conquêtes 

expérimentales et les vérités élémentaires de certaines sciences 

hiérarchiquement postérieures, peuvent alors servir aux sciences 

antérieures et favoriser leur avancement ; l’humanité a découvert 

la vérité comme elle a pu, par morceaux qui n’étaient pas toujours 

logiquement liés9 ».  

C’est par les hypothèses qu’elles ont fait disparaître certaines lacunes 

que l’état des sciences supérieures ou antérieures n’avait pas permis de 

 
8 Bulletin de l’Académie. Sept.-oct. 1895, rapport de M. A. Fouillée, p. 572. 
9 Bulletin de l’Académie. Sept-oct., 1895, rapport de M. A. Fouillée, p. 576 



combler. Auguste Comte a proclamé lui-même la nécessité des 

hypothèses et des théories provisoires dans la méthode expérimentale. 

Enfin, l’Économie politique et les physiocrates, y compris Turgot, 

quand même leur science aurait été d’un ordre inférieur ou postérieur, 

ont pu cependant démontrer qu’il existait des lois naturelles gouvernant 

le développement économique de l’humanité longtemps avant que la 

sociologie ait été constituée en science, qu’elle ait reçu un nom et 

qu’elle se soit créé un vocabulaire dont les mots sont bien récents, car 

ils sont loin encore de figurer tous dans le dictionnaire de l’Académie. 

La loi naturelle, découverte par les économistes du XVIIIe siècle, nous 

apprend qu’à moins de s’imposer des souffrances et de rétrograder, 

l’homme ne peut rien faire qui soit en contradiction avec les conditions 

de la vie sociale ni avec celles de l’exercice de sa liberté. C’est bien là 

de la Sociologie, mais ce n’est pas toute la Sociologie et n’est-il pas, à 

ce propos, intéressant de signaler un fait malheureusement trop évident 

: c’est que ce qui, dans la sociologie moderne, déplaît aux économistes, 

est justement la partie de cette science qui plaît le plus aux socialistes 

et qui leur paraît en être le dernier mot, comme si entre la Sociologie 

ancienne et la nouvelle, il n’y avait d’autre différence qu’un concours, 

autrefois refusé et aujourd’hui volontiers accordé, au socialisme 

contemporain. 

La Sociologie et le Positivisme se rencontrent d’une façon si 

manifeste, dans l’ordre socialiste, qu’on est en droit de se demander 

d’où vient en réalité cette rencontre ; car notre socialisme passe, et il y 

a de bonnes raisons de le croire, pour être fils de l’Allemagne, tandis 

que la philosophie d’Auguste Comte a des racines profondément 

enfoncées dans notre vieux sol français. C’est une remarque qui 

d’ailleurs n’est pas contradictoire avec cette autre, que la situation 

scientifique d’Auguste Comte a été considérable à l’étranger à un 

moment où il était encore inconnu chez nous. La vérité est qu’Auguste 

Comte ne nous est pas venu de l’étranger ; il nous en est revenu, et c’est 

bien à nous qu’il appartient en bien comme en mal. On peut expliquer 

assez aisément que sa réputation se soit d’abord formée au dehors, mais 

son succès à l’étranger n’implique pas du tout qu’il y ait puisé ses 

doctrines. Quand il a conçu sa philosophie dans sa forme essentielle, 

c’était au moment où les saint-simoniens succombaient en France. Leur 

religion, leur costume et bien d’autres choses, hélas ! les exposaient 



alors au ridicule à une époque, qui n’est plus, dit-on, qu’un souvenir, où 

le ridicule tuait encore chez nous. 

Quoi d’étonnant que des esprits surexcités comme ceux des Français 

du moment, ne se soient pas trouvés en état d’accueillir, comme ils 

l’auraient peut-être fait dans d’autres circonstances, Auguste Comte, le 

philosophe de l’inconnaissable, un penseur original il est vrai, mais un 

penseur dont on pouvait croire qu’il avait dans ses bagages quelques 

restes du saint-simonisme. 

Rien n’était plus antipathique à la société d’alors en France que la 

menace d’une nouvelle campagne saint-simonienne par des néo-saint-

simoniens. Comte ne l’était pas cependant, mais on pouvait s’y tromper, 

car il avait été un saint-simonien des premiers jours. 

Il avait servi le Maître ; il avait écrit dans l’Industrie, et s’il n’avait 

pas signé comme un autre : fils adoptif de Saint-Simon, il avait signé 

: élève de Saint-Simon. Il avait assisté à la tragédie de la misère et au 

triste coup de pistolet. Cependant, il faut lui rendre cette justice qu’il 

s’était arrêté à temps, avant la mort du Maître. Il n’était donc pas entré 

avec les derniers disciples dans la maison de Ménilmontant ; il n’avait 

pas revêtu le costume, et il n’était pas tombé dans ces erreurs plus 

fâcheuses d’une réhabilitation où la morale n’était pour rien et qui ont 

fini par ruiner le Temple. 

Aussi la séparation s’était-elle produite par la volonté réfléchie 

d’Auguste Comte lui-même, ce que les disciples de Saint-Simon ne lui 

ont jamais pardonné. 

C’est pourquoi les continuateurs du Producteur l’ont excommunié 

avec frénésie. C’est sur le sentiment religieux que la séparation s’était 

faite, chose d’ailleurs assez difficile à comprendre aujourd’hui pour 

nous, qui avons vu Comte finir en pontife-roi, écrivant non plus des 

lettres, mais des brefs comme un pape. 

Pour les saint-simoniens de la dernière heure, Auguste Comte n’a 

plus dès lors été qu’un hérésiarque matérialiste. « Cet homme, lisait-on 

dans l’Exposition orale de la Doctrine, publiée en 1829, 15a séance, 

aveuglé par sa prédilection pour les travaux rationnels, s’efforce de 

prouver que le dévouement sera subordonné au froid calcul, que les 

paroles du poète ne sortiront de sa bouche qu’après avoir été 

commentées, pesées, hachées, au mètre, au poids, au scalpel de la 

science ; nous disons de cet homme qu’il est hérésiarque ; il a renié son 

maître ; il a renié dans son maître l’humanité ». 



Excommunié par les saint-simoniens pour ne pas avoir compris le 

divin et le sentimental, il n’en était pas pour cela plus rapproché des 

économistes qu’il accusait de ne voir les choses que sous un point de 

vue à la fois restreint et bas, et dont il n’acceptait pas les idées sur la 

morale sous prétexte qu’ils en raisonnaient comme des métaphysiciens. 

Il avait bien abandonné les saints-simoniens qui avaient toujours à la 

bouche cette expression de l’exploitation de l’homme par l’homme ; 

mais il restait aussi sévère que ses anciens coreligionnaires pour les 

écrivains et pour les penseurs qui, dans certaines écoles destinées à 

devenir sociologiques, parlaient des rêveries de J.-B. Say sur les 

produits immatériels et des tentatives absurdes de ceux qui cherchaient 

à analyser les richesses morales et intellectuelles pour les additionner 

avec les richesses matérielles. 

En 1843, alors que tant de prétentions philosophiques opposées 

s’agitaient et à un moment où les passions de cet ordre étaient si vives, 

Auguste Comte, s’il avait attiré l’attention, s’il avait pris de 

l’importance et avait pu fonder son école, aurait été écrasé entre des 

groupes d’adversaires également furieux. 

Ce qui lui permettait de vivre, c’était l’isolement et l’obscurité et il 

serait resté chez nous pendant bien plus longtemps dans cet isolement 

et dans cette obscurité, s’il n’avait eu l’heureuse fortune d’être, pour 

ainsi dire et sans le savoir, exporté de France en Angleterre par un 

écrivain de la plus haute valeur. 

L’effondrement des saints-simoniens n’avait pas produit en 

Angleterre le même effet que chez nous ni pour eux, ni pour Auguste 

Comte. D’abord, on ne les avait pas vus d’aussi près : ensuite on ne 

savait pas bien qu’Auguste Comte se fût compromis un instant avec 

eux. Il faut dire aussi que le ridicule n’a jamais eu autant d’empire de 

l’autre côté, que de ce côté-ci de la Manche. L’originalité y est permise, 

et braver le ridicule y paraît quelquefois la marque d’un grand esprit. 

Stuart Mill qui se faisait déjà connaître et dont les admirateurs déjà 

nombreux pressentaient la grande fortune philosophique, avait parlé 

d’Auguste Comte dans sa logique, et ce seul fait avait suffi pour lui 

attirer — c’est Stuart Mill lui-même qui le raconte dans son 

autobiographie — « des lecteurs et des admirateurs, à une époque où 

son nom n’était pas encore, en France, sorti de l’obscurité ». Plus tard, 

quand Auguste Comte devint une des grandes figures de la philosophie 

moderne, Stuart Mill — et le rapporteur de notre concours l’a suivi sur 



ce terrain — a entrepris de critiquer certaines idées de celui dont il 

n’avait cité d’abord que quelques vues fondamentales et il a voulu 

séparer par cette critique, dans l’œuvre du fondateur du Positivisme, ce 

qu’il y trouvait de bon de ce qu’il y trouvait de mauvais. S’il ne l’avait 

pas fait plus tôt, c’est qu’il lui avait paru inutile d’entrer en quelque 

sorte dans cet examen tant qu’Auguste Comte ne jouissait d’aucune 

autorité. Ajoutons que Stuart Mill, pas plus que notre rapporteur 

aujourd’hui, n’a fait, au gré de la plupart des économistes, le départ 

nécessaire. 

Il semble que l’un et l’autre aient laissé encore beaucoup trop 

d’alliage mêlé à l’or pur et que les traces qu’ils n’ont point éliminées de 

doctrines suspectes, sont justement celles qui donnent le plus souvent 

pour alliée et quelquefois pour complice au Positivisme et à la 

Sociologie, cette politique militante et passionnée qui a fait explosion 

en France depuis quelques années sous le nom général de Socialisme. 

Les auteurs des mémoires, aussi bien celui du mémoire numéro 3 que 

celui du mémoire numéro 2, n’ont pas manqué de leur côté de 

distinguer entre ce qu’il faut garder et ce qu’il faut rejeter de la doctrine 

de Comte, mais ils n’ont pas toujours fait la même épuration que notre 

rapporteur, ni celle non plus que quelques-uns d’entre nous auraient 

préférée. Ils n’étaient pas d’ailleurs bien armés pour faire ce départ, et 

notre rapporteur n’a pas montré une sévérité excessive en disant d’eux 

qu’ils n’avaient malheureusement pas une connaissance suffisante du 

sujet qu’ils ont traité et même qu’ils ont montré aussi parfois, ce qui est 

plus fâcheux encore, une certaine difficulté à comprendre les problèmes 

dans les conditions où Auguste Comte les a posés. 

Les trois grands défauts du Positivisme ont été, selon notre 

rapporteur10, en premier lieu la négation de la psychologie, en second 

lieu, comme conséquence, une idée fausse de la métaphysique et de 

cette recherche du réel qu’Auguste Comte prend pour une spéculation 

sur les entités, en troisième lieu enfin, une idée incomplète de la religion 

conçue comme humaine et non comme universelle. 

Mais s’il est facile de s’associer à cette triple conclusion négative et 

de regretter l’erreur des concurrents qui ont laissé échapper l’occasion 

de la formuler, il l’est bien moins de se mettre d’accord sur des 

conclusions affirmatives. 

 
10 Bulletin de l’Académie. Sept.-oct. 1895, rapport de M. A. Fouillée, p. 598. 



Faut-il se borner à dire que l’effort intellectuel du grand penseur a été 

un des plus grands du siècle, ce serait déjà considérable. À cette opinion 

il serait possible de souscrire si on ne considérait que le mouvement 

imprimé par le Positivisme à de très nombreux et de très grands esprits, 

aux adversaires d’ailleurs d’Auguste Comte tout aussi bien qu’à ceux 

qui s’en déclarent les disciples. Mais c’est autre chose de se mettre 

d’accord sur l’influence d’une philosophie, ou de discerner la nature de 

cette influence, de juger si elle a été bonne ou mauvaise, et en définitive 

si elle s’est exercée pour le bien ou pour le mal de l’humanité. 

On a dit d’Auguste Comte qu’il a donné naissance aux trois grands 

courants de notre époque : Agnosticisme, Évolutionnisme, Monisme, et 

que c’est un fait d’une importance capitale11. 

Peut-être serait-il possible de faire d’abord des réserves sur la réalité 

de ces courants et, si on admet leur réalité, sur leur importance. N’est 

pas grand qui veut, et toutes les grenouilles ne s’enflent pas en bœuf, ce 

qui d’ailleurs ne leur réussit pas toujours. Il est vrai que tout ruisseau 

veut être fleuve et que depuis Royer-Collard et le mot de M. de Serres, 

tout fleuve veut couler à pleins bords, renversant tout sur son passage. 

Cependant, c’est après tout une question relativement secondaire, et 

on peut souscrire, si l’on veut, à cette observation qu’Auguste Comte a 

donné naissance à trois grands courants. 

Mais il y a une question supérieure à celle de la réalité de ces trois 

courants, c’est celle de leur utilité. 

Ont-ils déposé, sur les terres qu’ils ont arrosées, un limon fertilisant, 

ou bien, au contraire, ont-ils ravagé, pour préparer le lit de leurs 

alluvions, les belles cultures d’autrefois ? 

Comment les masses ont-elles compris l’Agnosticisme, 

l’Évolutionnisme et le Monisme ? Ont-elles seulement su ce que ces 

néologismes voulaient dire ? Y ont-elles puisé une idée philosophique 

quelconque ? N’en ont-elles pas tiré plutôt des légendes absurdes 

comme les peuples primitifs de certains grands faits qui ont frappé leurs 

yeux, sans éclairer leur conscience ? 

Jamais, à aucune époque, les limites du connaissable et de 

l’inconnaissable n’ont été plus effacées qu’aujourd’hui, et la doctrine 

de la divinité de la science a fait de la science, pour la foule, une sorte 

de fée bienfaisante, ou de sorcier malin, pouvant réaliser toutes les 

 
11 Bulletin de l’Académie. Sept.-oct. 1895, rapport de M. A. Fouillée, p. 563. 



chimères ; voilà pour l’Agnosticisme, et pour ce résultat que devait 

avoir le positivisme d’apprendre à distinguer le possible de 

l’impossible. 

L’Évolutionnisme qui forme le second courant est devenu une loi de 

fatalité, bien certainement malgré Auguste Comte, qui s’est toujours 

énergiquement défendu au contraire de tout penchant au fatalisme. N’a-

t-il pas dit, en effet, que le fatalisme n’était qu’un dogmatisme 

métaphysique ? 

Enfin, qu’est-ce que le Monisme si ce n’est la plus haute des idées 

simples, confondant dans l’unité, l’esprit et la matière, idéalisme ou 

matérialisme à outrance ; et cependant l’idée simple qui fait aujourd’hui 

fortune dans les masses et auprès de ce qu’on appelle les esprits 

simplistes, c’est l’idée simple incomplète, celle des gens qui n’ont 

qu’un champ visuel restreint, et ne peuvent apercevoir les objets que 

d’un seul côté, qui ont l’impatience des objections et aspirent à une 

solution quelconque. L’idée simple sortie du mouvement moniste n’est 

pas autre chose que l’idée simple des ignorants ou des brutaux. Que 

reste-t-il donc du positivisme considéré comme ayant fondé la 

sociologie définitive et quelle influence a-t-il exercé, et exerce-t-il sur 

notre vie sociale et nationale ? Il a ouvert une boîte inconnue et jusqu’à 

présent qui oserait dire qu’il en ait laissé sortir plus de bien que de mal 

? Que de raisons au contraire pour penser qu’il a versé sur le monde, 

tout au moins pour l’heure où nous parlons, beaucoup plus de mal que 

de bien. 

N’est-il pas clair, en effet, que le socialisme a fait son profit du « 

grand milieu », et que sous prétexte de l’évolution, il a pris le rebours 

des mots d’Auguste Comte disant de la nature « qu’elle est pour nous 

la fatalité « et de la société humaine » qu’elle est pour nous la liberté ». 

Les socialistes ont proclamé, au contraire, la fatalité comme une loi 

inéluctable de la société humaine, et la liberté comme une loi de la 

nature urgente à discipliner et c’est sur l’Évolutionnisme de Comte 

qu’ils s’appuient pour parler ainsi. Cette vie commune, que le 

positivisme consent à mener avec le socialisme et inversement, ne peut 

pas nous le faire envisager avec faveur. Est-ce donc un service rendu à 

notre pays que d’avoir ouvert une voie philosophique au socialisme et 

n’est-il pas fâcheux que la philosophie se soit compromise dans une 

lutte où elle aurait dû apporter à l’humanité un secours efficace au lieu 



d’une sommation à capituler, son rôle étant de fortifier les âmes et non 

de les affaiblir ? 

Auguste Comte n’a pas nié, en 184912, « que l’intime solidarité entre 

le socialisme et le positivisme s’est assez caractérisée cette année pour 

que rien désormais n’en puisse arrêter le développement ». Voilà pour 

les militants ; et il a ajouté en 1850 qu’il faut « seconder dignement 

l’unique philosophie qui puisse aujourd’hui discipliner le 

socialisme13 ». Voilà pour les faibles qui cherchent une excuse quand 

ils suivent en troupeau. 

La tentative positiviste a contribué pour sa part, nous dit-on, aux « 

progrès de cette philosophie qu’un antique préjugé se figure immobile, 

et qui, au contraire comme la science dont elle s’inspire et qu’elle 

inspire, est en ascension perpétuelle vers de plus larges horizons14 ». 

L’effort peut avoir été considérable ; il peut avoir été un des plus 

grands du siècle, et on ne peut s’étonner que les disciples d’Auguste 

Comte l’en glorifient, ni qu’ils défendent « obstinément sa méthode et 

ses principes », mais le plus illustre d’entre eux n’a pas craint d’ajouter 

« qu’il ouvrait le débat sur les conséquences15 ». 

La philosophie d’Auguste Comte est en ascension perpétuelle ; mais 

vers quels horizons nous fait-elle monter par cette ascension perpétuelle 

? Nous conduit-elle à des sommets d’où l’humanité verra, par delà le 

positivisme, les régions où elle l’aura dépassé quand le positivisme ne 

sera plus qu’un souvenir des facultés de raisonner de l’humanité du 

XIXe siècle ? L’humanité, conduite alors par un socialisme que le 

positivisme aura contribué à élever sur le pavois, pourra-t-elle entrevoir 

les larges horizons d’une société humaine renouvelée ? 

Est-ce une consolation pour nous de penser qu’elle apercevra, à ces 

horizons, l’idée de justice de plus en plus confondue avec celle de la 

puissance du nombre ? Et si la volonté du plus fort est, dans cet avenir 

et sur ces sommets, l’expression la plus philosophique de l’idée de droit 

sur la terre, je ne crains pas de dire, quelque considérable qu’ait été 

l’effort, qu’il n’aura rien produit que de condamnable. 

 
12 Littré, Aug. Comte et la philosophie positive, p. 624. 
13 Littré, Aug. Comte et la philosophie positive, p. 626. 
14 Bulletin de l’Académie, Sept.-oct. 1895, rapport de M. A. Fouillée, p. 598. 
15 Littré. Aug. Comte et la philosophie positive, p. 668. 



Les conséquences du positivisme sur lesquelles les disciples 

consentent à ouvrir le débat, deviennent, à l’heure où nous sommes, de 

plus en plus visibles. Littré lui-même ne l’a-t-il pas reconnu ? « Elles 

nous font retomber dans l’ornière du socialisme16 ». 

L’Académie avait mis au concours, il y a quatre ans, pour le prix 

Stassart, sur la proposition de sa Section de morale, l’examen des 

doctrines nouvelles sur la responsabilité morale, et, faute de mémoires 

suffisants, elle a plus tard prorogé le concours jusqu’au 31 décembre 

1894 pour définitivement le juger cette année. Le prix est d’une valeur 

de quatre mille francs. 

Huit mémoires ont été présentés. Deux d’entre eux ont paru mériter 

le prix, qui a été partagé également entre M. Mabilleau, professeur à la 

Faculté des lettres de Caen, — mémoire numéro 6, — et M. Desdouits, 

ancien professeur de philosophie, au lycée de Versailles, — mémoire 

numéro 3. — Il a été de plus accordé deux mentions très honorables, 

l’une à M. Louis Proal, conseiller à la Cour d’appel d’Aix, auteur du 

mémoire numéro 4, et l’autre à M. l’abbé A. Degert, professeur à 

l’Institution Notre-Dame à Dax, auteur du mémoire numéro 8. 

Notre rapporteur17 a donné une analyse très complète des ouvrages 

récompensés. Les tentatives multiples de ces dernières années, pour 

transformer ou pour détruire l’idée de responsabilité, ont été étudiées et 

jugées diversement par les concurrents ; mais il ressort cependant de 

l’ensemble de leurs travaux cette impression, que l’idée de la 

responsabilité morale qui a été, pendant un temps, si malheureusement 

obscurcie, commence à se dégager des voiles sous lesquels on avait 

voulu la cacher, et qu’elle rayonne de nouveau. La vieille morale de 

nos pères n’est plus embarrassée de trouver de vaillants défenseurs 

parmi les philosophes. 

Il n’est pas besoin d’entrer dans le détail des travaux de nos huit 

concurrents, ni de se remémorer la série des arguments philosophiques 

par lesquels on prétend fonder les doctrines nouvelles, pour être frappé 

de la relation qui existe entre certaines de ces doctrines prétendues 

morales et les doctrines sociales ou socialistes dont il a été parlé plus 

haut. 

 
16 Littré, Aug. Comte et la philosophie positive, p. 667. 
17 M. Bardoux. 



L’évolution et le positivisme jouent, on ne peut le nier, un rôle 

prépondérant dans l’élaboration des principes de la morale renouvelée. 

C’est la morale au sein de la société, une morale en quelque sorte 

extérieure à l’individu, ne lui étant plus attachée que comme un 

manteau à l’épaule, qui forme en effet l’objet de la préoccupation des 

nouveaux moralistes, et l’expression de conscience sociale a même été 

opposée par eux à celle de conscience individuelle. 

C’est bien là une tendance à l’abolition de la personnalité et au mépris 

de l’homme quand il ose encore sentir qu’il est lui-même. 

Il y a des philosophes pour plonger l’individu dans un tout dont il est 

un des organes pensants associé à d’autres organes de même nature, 

comme des rouages dépendant d’un même grand système d’horlogerie. 

Si la personnalité pouvait ainsi être effacée, il n’y aurait plus 

évidemment de responsabilité, et l’Individu, délivré de tout souci, 

n’aurait plus qu’à laisser à l’être social dont il ne serait qu’un des 

membres, la charge de se démêler avec sa conscience. 

Il se produit heureusement un mouvement sérieux contre cette sorte 

d’exagération métaphysique. Le concours que nous venons de juger en 

est la preuve manifeste. La lecture du rapport de notre confrère de la 

section de morale18 rassurera bien des consciences, qui auraient pu être 

troublées par des bruits nouveaux fort assourdissants assurément, mais 

difficiles à faire pénétrer dans le cerveau des gens de notre race. 

La race française ne peut pas oublier qu’il serait impossible, comme 

l’a si bien dit notre rapporteur, « de rien faire de grand avec des 

doctrines qui paralysent la volonté et qui découragent du sacrifice ». 

Il me reste à parler de nos deux grandes fondations ; madame veuve 

Audiffred a fait une donation à laquelle elle a donné le nom de son mari, 

François-Joseph Audiffred. Le prix annuel décerné sur les intérêts du 

capital affecté à cette fondation a été d’une valeur de douze mille francs 

la première année et sera de quinze mille francs cette année et les années 

à venir. Il est destiné à récompenser les plus beaux, les plus grands 

dévouements de quelque genre qu’ils soient. Vous avez tous applaudi 

le lauréat de 1894, M. le docteur Roux. L’illustre élève du grand 

Pasteur, en appliquant la méthode de son maître, est enfin parvenu, 

après de savantes, de longues et de pénibles recherches, à doter notre 

pays et le monde entier d’un remède contre la diphtérie. 

 
18 Bulletin de l’Académie, rapport de M. Bardoux. 



Le lauréat de cette année, dont le dévouement est d’un ordre différent, 

est M. l’abbé Rambaud, qui a fondé à Lyon d’admirables institutions 

pour les enfants et les vieillards. 

Je redoute d’abréger le rapport de notre Commission, il faut le lire 

tout entier dans notre Bulletin. L’abbé Rambaud, qui était dans le 

monde et dans les affaires, a tout quitté pour les humbles et pour les 

pauvres ; toute sa fortune, toutes ses facultés, toute sa vie ont dès lors 

été consacrées à combattre l’ignorance et la misère. 

Voici un passage tiré du récit de la visite que notre rapporteur19 a faite 

il y a quelques mois à l’abbé Rambaud et à ses vieillards : 

« L’abbé Rambaud nous reçut dans son cabinet, ou plutôt dans son 

humble cellule garnie de quelques meubles de sapin. Tel je l’avais vu, 

il y a quelques années, tel je le revoyais, malgré, hélas ! ses yeux éteints. 

Il est aveugle depuis deux ans, ce qui ne l’empêche pas d’être toujours 

l’âme de la maison. 

Après avoir quelque temps causé avec lui sur ses enfants et ses 

vieillards, nous demandâmes à visiter la maison. Il ne pouvait plus, 

comme autrefois, nous accompagner lui-même ; mais il nous remit à 

l’abbé Du Bourg, cet associé, cet auxiliaire dévoué dont nous avons 

déjà parlé. Conduit par lui, nous avons partout pénétré et nous avons été 

partout bien accueillis. Tous ces vieillards étaient souriants, empressés 

à nous faire voir leur intérieur, leur ménage propre et bien tenu. Nul 

n’était oisif ; chacun nous montrait la petite industrie à l’aide de laquelle 

il gagnait son pain. Rien de plus divers que ces industries ou métiers à 

la portée de leurs forces décroissantes. Il y avait là d’anciens ouvriers 

en soie qui trouvent encore quelques pièces à tisser, des cordonniers, 

des vanniers, même des pâtissiers. Nous en trouvons un, faisant des 

petits gâteaux à un sou fort appétissants, pour les vendre dans le 

quartier. C’est un ancien acteur, nous apprit l’abbé Du Bourg, non pas 

de premier ordre, mais un simple choriste, aujourd’hui un des chanteurs 

du dimanche à la grand’messe. D’autres vendent ou distribuent des 

journaux, revendent des fruits ou des légumes, font de petits fagots pour 

allumer le feu ».  

L’œuvre de M. l’abbé Rambaud nous a paru fournir l’exemple du 

mode d’assistance de la vieillesse, le meilleur, le moins coûteux, et 

 
19 M. Bouillier. 



aussi le plus moral. Aussi lui avons-nous décerné la haute récompense 

dont dispose l’Académie grâce à la générosité de madame Audiffred. 

Nous distribuons aujourd’hui pour la première fois, sur les fonds de 

la fondation Carnot, cinquante secours de deux cents francs chacun, à 

des veuves d’ouvriers chargées d’enfants. 

C’est madame Carnot qui a doté cette fondation et lui a donné le nom 

de Carnot. Elle y a employé le produit d’une souscription ouverte par 

un comité de dames françaises, dans le but d’élever un monument à la 

mémoire de Carnot. Elle a pensé que le meilleur moyen de servir la 

mémoire de son illustre époux serait de fonder une œuvre de 

bienfaisance à laquelle participeraient le plus grand nombre possible de 

pauvres femmes françaises, chacune d’entre elles ne devant recevoir 

que deux cents francs. Cette œuvre excellente n’est d’ailleurs que 

l’extension d’une œuvre identique entretenue par Carnot dans les 

différents quartiers de Paris alors qu’il occupait la plus haute 

magistrature de l’État. Madame Carnot nous a remis, à cet effet, un titre 

de rente trois pour cent, de onze mille francs. La première distribution 

devait avoir lieu le 24 août 1896 ; mais pour qu’une distribution pût être 

effectuée cette année même, madame Carnot nous a fait don d’une 

somme complémentaire de dix mille francs que nous avons répartie 

entre cinquante pauvres veuves d’ouvriers, chargées d’enfants. 

 



 

 

LA CRITIQUE DES DISCOURS 

des 15 et 30 novembre 1895 

 

CONVERSATION POLITIQU ET ACADÉMIQUE 

 

 

L’ACADÉMICIEN. — Étiez-vous à la Chambre des députés le jour 

où Léon Say a prononcé son discours du 15 novembre ? J’ai lu le 

discours, mais je ne l’ai pas entendu. 

LE DÉPUTÉ. — Certainement j’y étais, de même que vous étiez, je 

n’en doute pas, sous la coupole, le jour où votre confrère a fait à 

l’Académie une critique si vive du socialisme et surtout du positivisme. 

L’ACADÉMICIEN. — J’ai effectivement assisté à la séance, mais je 

n’ai pas trouvé que la critique du positivisme y ait été plus vive que 

celle du socialisme ; j’ai plutôt même été frappé du contraire. Le rapport 

de mon confrère, car c’était un rapport, était moins vif que le discours 

qu’il a prononcé à votre tribune. Ce que j’ai entendu était comme une 

sorte de dialogue des morts ; ce que vous avez entendu était, au 

contraire, un vrai dialogue des vivants. C’est très différent de causer 

avec des morts muets ou avec des vivants qui ne le sont pas qui même 

sont bavards ou ont du moins la démangeaison de parler, sans compter 

qu’il ne leur déplaît pas de troubler l’orateur qui les combat. On fait soi-

même les discours des morts avec lesquels on discute, et on met 

souvent dans leur bouche les arguments auxquels il est le plus facile de 

répondre ; tandis qu’on ne fait pas les discours des vivants avec lesquels 

on entame un dialogue. Ce sont les interlocuteurs vivants qui se 

chargent du soin de se défendre eux-mêmes, et qui, en se défendant, 

portent l’attaque où ils veulent, et quand ils le veulent ; dans leur 

offensive, ils envahissent toujours le camp de leur adversaire. 

LE DÉPUTÉ. — La question qui se posait à la Chambre des députés 

n’était pas la même que celle qui se posait à l’Académie, et les deux 

discours, quand ils sont placés en regard l’un de l’autre, se ressentent 

de la contradiction des objets qu’a poursuivis l’orateur en parlant 

successivement à deux tribunes différentes. C’était le risque social 

opposé au risque individuel et réciproquement, que votre confrère 

voulait apprécier à notre tribune ; il s’agissait pour lui de savoir si la 



société représentée par l’État, c’est-à-dire par le gouvernement, devait 

mettre les citoyens à l’abri des difficultés de la vie, ou si ceux-ci ne 

devaient pas se défendre eux-mêmes des dangers qui les menacent. Ce 

sont là deux solutions extrêmes ; mais il estimait que l’abîme qui sépare 

l’une de l’autre ces deux solutions, devait être comblé par l’obéissance 

volontaire à un devoir moral plutôt que par la soumission forcée à une 

gendarmerie nationale. D’un côté, à la Chambre des députés, il 

s’agissait du gouvernement des hommes, de la politique de solidarité et 

de la pratique d’une mutualité obligatoire avec tous les risques 

accumulés sur la tête du petit nombre, de ceux-là que les Anglais 

appellent les dix mille du dessus, tandis que la masse, le grand nombre, 

serait assuré contre tous les malheurs de la vie par un prélèvement sur 

la fortune du petit nombre. D’un autre côté, à l’Académie, c’était d’une 

question d’un autre ordre qu’il s’agissait ; la politique pratique devait y 

être très négligée ; aussi le fond du discours n’a-t-il guère porté à 

l’Académie que sur le socialisme scientifique des Allemands et sur le 

socialisme sentimental et la plupart du temps irréfléchi, des écrivains 

de l’école moderne. 

L’ACADÉMICIEN. — C’est possible, les sujets étaient différents et 

la manière de les traiter également ; cependant le premier discours, celui 

qui a été prononcé à la Chambre des députés est bien certainement 

dérivé du second, comme l’auteur l’a fait connaître dans sa préface. 

Laissez-moi vous dire, d’ailleurs, comment j’ai compris le nôtre, celui 

qui a été prononcé sous la coupole. C’est sur le discours du 30 

novembre que je voudrais faire porter ma critique ; vous pourrez, si 

vous voulez, critiquer le discours du 15, que vous avez entendu au 

Palais-Bourbon. Nous intervertirons les dates, mais nous rétablirons 

l’ordre des idées. 

LE DÉPUTÉ. — Volontiers, je vous donne la parole, je prends la 

présidence de notre petite conférence, mais je vous préviens que j’en 

profiterai pour vous interrompre si cela me fait plaisir, puisque, 

disposant seul du rappel à l’ordre, je ne craindrai pas ce que l’on appelle 

chez nous les rigueurs du règlement. 

L’ACADÉMICIEN. — Je reconnais d’abord, ou je constate, que la 

composition du discours du 30 novembre est très défectueuse ; mais 

cette composition défectueuse tient, il faut le dire, au cadre que les 

circonstances imposaient au discours. Il fallait rendre compte du 

jugement des concours ouverts par l’Académie, concours qu’il était 



obligatoire d’apprécier les uns après les autres. À la Chambre des 

députés, orateur et non rapporteur, votre collègue était beaucoup plus 

libre de dire ce qu’il voulait, dans l’ordre qu’il voulait et au moment où 

il le voulait. Il n’était emprisonné que par ses interrupteurs.  

LE DÉPUTÉ. — Oh ! ses interrupteurs, il en a fait ses complices ; ne 

leur a-t-il pas fait faire une partie de son discours ?  

L’ACADÉMICIEN. — C’est possible, on fait ce qu’on peut de ses 

adversaires, tant pis pour eux, s’ils font, malgré eux, le discours de celui 

qui les combat. 

LE DÉPUTÉ. — Je ne dis pas non, mais si votre confrère avait fait 

au Palais-Bourbon le discours qu’il a prononcé sous votre coupole, il se 

serait aperçu qu’il existe à la Chambre un très grand nombre de 

positivistes, latents, et ces positivistes, blessés de ce qu’ils ont considéré 

comme un manque de respect à la mémoire d’Auguste Comte, lui 

auraient enlevé certainement une bonne moitié des applaudissements 

avec lesquels il a été accueilli. 

L’ACADÉMICIEN. — Nous reviendrons plus tard au positivisme, si 

vous voulez ; je parlais de la composition du discours ; l’exorde a le ton 

d’une préface, et son but est d’établir un lien entre les différents sujets 

qui vont être traités, mais c’est un lien factice, et les jugements 

particuliers et successifs que porte mon confrère sur des concours très 

différents les uns des autres, transforment son discours en une revue de 

diverses questions philosophiques, ce qui nuit beaucoup à l’effet. Il faut 

dire aussi que la discussion de l’orateur n’aurait pu satisfaire 

complètement ses auditeurs et porter la conviction dans leur esprit que 

s’ils avaient connu les ouvrages et les mémoires dont il s’agissait, et 

surtout les rapports de MM. Ch. Waddington, Alf. Fouillée, Bardoux et 

autres. Notre confrère a fait un rapport sur des rapports. Il a répondu à 

des rapports que ses auditeurs n’avaient pas lus, par la bonne raison 

qu’il n’en avait été publié qu’un très petit nombre dans le Bulletin de 

l’Académie des Sciences morales, bulletin qu’ouvrent rarement 

d’ailleurs les membres des autres académies. Il y a en outre, dans la 

préface du discours du 30 novembre, un premier défaut, c’est la manière 

dont le passé a été rattaché au présent. Il n’est pas aisé, de prime abord, 

de comprendre ce que vient faire Henri Heine dans cette affaire, avec 

son germanisme parisien, et tout de suite, après Sylvain Maréchal avec 

son manifeste des Égaux.  



LE DÉPUTÉ. — C’est l’Allemagne et la France. Ce sont des 

rapprochements qui nous vont ; nous aimons assez qu’on fasse 

comprendre à nos adversaires à quel point l’imitation outrée et à tout 

bout de champ de l’Allemagne, nous paraît être une maladie, et nous ne 

sommes pas fâchés de leur faire savoir que cette maladie dont ils sont 

affligés nous ennuie beaucoup plus qu’elle ne nous apitoie. 

L’ACADÉMICIEN. — Soyez sûr que l’Allemagne est très bonne à 

citer aussi dans une assemblée de savants, et personne de nous n’a le 

désir de nier que nous n’ayons profité de ses penseurs. Je ne reproche 

pas à notre confrère d’avoir voulu chercher la filiation du socialisme 

français et d’avoir été en Allemagne pour l’étudier. Il n’était pas 

mauvais qu’il montrât quelle était la nature du poison que certains 

d’entre nous ont été chercher de l’autre côté du Rhin, et qu’il nous fit 

ressouvenir que ces Français, germanisés en esprit, se sont empoisonnés 

d’abord, pour nous empoisonner après eux ; aussi, suis-je plus d’accord 

avec vous sur ce point que vous ne paraissez le penser. Ce que je n’ai 

pas très bien compris, ce n’est pas sa pointe en Allemagne, c’est ce que 

je pourrais appeler sa trilogie de Karl Marx, des socialistes chrétiens de 

1848 et de Babeuf avec Sylvain Maréchal. Pourquoi reprocher à Karl 

Marx d’être un fils de rabbin ? Est-ce un crime d’être fils de rabbin pour 

ceux qui ne sont pas antisémites, et mon confrère ne l’est pas ? 

D’ailleurs Karl Marx n’était pas fils de rabbin, pas même petit-fils de 

rabbin. Est-ce l’expression qui est impropre ou est-ce l’idée qui est 

obscure ? Mon confrère a expliqué son intention, il est vrai ; fils de 

rabbin voulait dire pour lui, issu de rabbin, comme on dit fils de Cham, 

de Sem ou de Japhet en parlant des races de l’Afrique, de l’Asie ou de 

l’Europe, issues de Cham, de Sem et de Japhet. Vous avez peut-être 

remarqué que l’expression de fils de rabbin, prononcée sous la Coupole, 

a été changée en celle d’issu de rabbin dans la seconde édition des 

discours. Karl Marx était bien d’une race de rabbins et il en avait les 

défauts et les qualités. 

LE DÉPUTÉ. — Je trouve votre critique assez peu fondée, au moins 

quand vous dites qu’on paraît antisémite quand on reproche à un autre 

d’être d’une race de rabbins. Ce n’est pas être antisémite que de relever 

un des traits caractéristiques de la race juive. Ceux des juifs 

d’aujourd’hui qui se consacrent à la philosophie, et il y en a beaucoup 

parmi les universitaires du jour, acquièrent un degré de subtilité qui leur 

permet de faire passer par le trou d’une aiguille les plus grosses 



questions contemporaines. C’est un des caractères des enfants des juifs, 

émancipés et nationalisés chez nous par la Révolution, et ce n’est pas 

être antisémite que de le remarquer. Est-ce qu’on est antifrançais, quand 

on dit de nous qu’avec les qualités que nous a reconnues César, nous 

avons encore aujourd’hui les défauts dont il a su profiter pour nous 

réduire jadis et nous soumettre à la puissance romaine ? 

L’ACADÉMICIEN. — Soit ; mais la chose aurait été mieux 

marquée, si mon confrère s’était servi d’un petit écrit de Karl Marx, 

dont la critique aurait éclairé sa pensée. 

En 1843, Karl Marx a fondé, de concert avec Arnold Ruge, une revue 

périodique qui devait être publiée en allemand, à Paris, sous le 

nom d’Annales franco-allemandes, mais dont il n’a jamais paru qu’une 

seule livraison contenant les deux premiers numéros. Il est important de 

s’y reporter si on veut asseoir sur Karl Marx un jugement complet et 

surtout si l’on veut comprendre la situation qu’il entendait prendre et 

garder vis-à-vis de ses coreligionnaires juifs. Il n’avait pas le sentiment 

religieux et il ne souciait pas de la religion. Il ne faisait guère de 

différence entre le juif et le chrétien ; le chrétien étant pour lui un juif 

réformé, séparé d’Israël et redevenu en quelque sorte juif par atavisme. 

N’aimant ni les juifs ni les chrétiens qu’il considérait comme des juifs, 

il était bien ce qu’on appelle aujourd’hui un antisémite. À l’époque, 

d’ailleurs, où il a écrit dans les Annales franco-allemandes, la question 

des juifs ne se posait pas comme aujourd’hui ; ce qui préoccupait les 

hommes politiques d’alors, c’était l’émancipation des juifs, c’est-à-dire 

leur égalité civile et politique, égalité réalisée en grande partie à leur 

profit par la révolution française, mais restreinte assez notablement par 

l’Empire. En Allemagne, même en 1844, l’égalité n’existait pas pour 

les juifs au même degré qu’en France. En faire des citoyens, c’était les 

émanciper et les naturaliser en même temps. 

Il y avait, du reste, une conception très contraire à l’idée religieuse 

juive dans la transformation qu’on voulait faire de leur église libre et 

familiale en une religion d’État ; le culte juif reconnu par l’État, et 

signant en quelque sorte un concordat, devenait en réalité une église 

nationale et hiérarchisée ; c’est bien ce qu’on a fait en France de toutes 

les religions sous l’impulsion de Napoléon, qui, par crainte de la 

domination que pourraient exercer les différents clergés, a voulu en 

faire une catégorie spéciale de fonctionnaires, avec une hiérarchie 

inconnue dans l’Église de Rome elle-même. On a fait des archevêques 



les supérieurs des évêques et on les a mis en état de dire, comme 

monseigneur Bonnechose, qu’ils faisaient marcher leur clergé comme 

un régiment. On sait, d’autre part, que dans l’ancienne religion juive le 

grand prêtre était chargé uniquement de conserver la pureté des 

sacrifices ; ce n’était pas une domination cléricale, c’était une 

sauvegarde contre les infractions à la loi de Moïse. Il fallait soustraire 

les juifs aux dangers de la fréquentation des Asiatiques idolâtres et 

veiller à ce qu’ils ne transformassent pas la nature même de leurs 

sacrifices, pour retourner au fétichisme et au polythéisme. Que de fois 

le peuple en a eu la tentation. C’est dans Babylone que leur est venue 

la première idée du culte du veau d’or. Jamais l’antique religion juive 

n’a été une religion d’État, et Karl Marx avait gardé comme par 

atavisme un grand dégoût des religions d’État ; en cela, l’école libérale 

ne peut que partager son avis. Il craignait les religions d’État esclaves 

du gouvernement, et, en même temps, il était effrayé de la solidité, de 

la longévité, et de la puissance que l’État pouvait leur communiquer. 

Car il proscrivait toute religion : la détruire était bien le fond de sa 

pensée, la religion lui apparaissant comme une idée née chez l’homme, 

pour être l’expression, qu’on peut appeler fantastique, de l’être humain. 

L’homme s’est rêvé en Dieu et s’est adoré ; telle est pour lui l’origine 

de la religion. La religion est pour Karl Marx comme la divinisation de 

l’homme physique et moral, mais elle est aussi l’opium du peuple et cet 

opium pris à forte dose endort la misère humaine. Telle était en 

quelques mots, si je l’ai bien comprise, la thèse de Karl Marx. 

LE DÉPUTÉ. — C’est à peu près le discours prononcé par M. Jaurès 

à la fin de l’année 1893. « Mais qu’avez-vous fait par là ? disait-il. Ah 

! je le sais bien, ce n’était qu’une habitude et non pas une croyance qui 

survivait encore en un grand nombre d’esprits ; mais cette habitude 

était, pour quelques-uns tout au moins, un calmant et un consolant ». 

N’est-ce pas absolument la même idée que celle de Karl Marx quand il 

parle de la religion comme d’un opium qui endort la misère humaine ? 

M. Jaurès, d’ailleurs, employait identiquement les mêmes expressions 

que Karl Marx dans sa dernière phrase : « Vous avez interrompu la 

vieille chanson qui berçait la misère humaine ». 

L’ACADÉMICIEN. — Sans doute ; quoi d’étonnant d’ailleurs que 

de trouver des points de contact entre M. Jaurès et Karl Marx ; ils se 

ressemblent par bien des côtés. Quant à la conclusion de Karl Marx, 

elle est très simple : il faut abolir la religion. Si elle était abolie, 



l’homme se trouverait obligé de chercher le bonheur réel ; il y 

emploierait toute son énergie, mais il ne pourrait retrouver la plénitude 

de son énergie, qu’après avoir renoncé à une invention qui ne subsiste 

que par les illusions qu’elle a créées. C’est pourquoi Marx n’attachait 

pas beaucoup d’importance à l’émancipation des juifs ; il pouvait en 

résulter, selon lui, de mauvaises conséquences en raison du caractère 

juif qu’il jugeait avec la plus extrême sévérité. C’est ainsi qu’il 

s’exprimait, en 1844, dans les mêmes termes que les plus violents 

antisémites de nos jours : « Ne cherchons pas, disait-il, la mystérieuse 

force du juif dans sa religion, cherchons plutôt la force de la religion 

dans le vrai juif. Quelle est la cause, la cause sociale, du judaïsme ? 

l’égoïsme. Quel est le culte véritable des juifs ? l’usure. Quel est le vrai 

dieu des juifs ! l’argent ». 

Ce qui n’empêche pas ce violent antisémite de traiter les chrétiens 

aussi mal que s’ils étaient des juifs parce qu’il ne voyait en eux que des 

juifs réformés et, que la religion chrétienne n’est autre chose pour lui 

que la religion de Moïse momentanément modifiée par le Christ. Mais, 

malgré tout, il était resté rabbin. Son esprit était le même que l’esprit 

rabbinique des Mardochée dont il descendait. C’est un philosophe 

d’une subtilité extraordinaire, un véritable rabbin au sens exact du mot, 

car rabbin ne veut pas dire prêtre. Dans les temps les plus retentissants 

de la civilisation juive, était rabbin tout homme sage capable 

d’interpréter la loi. La vie civile était indépendante de la vie religieuse 

en plutôt tout sage était le prêtre de sa famille et de ceux qui, sans être 

de sa famille, le considéraient comme un sage. 

Mais pour revenir aux défauts des Allemands et à leurs qualités que 

j’apprécie, je reconnais qu’à l’heure présente, il n’est peut-être pas bon 

de trop prendre de leurs qualités, afin de mieux nous prémunir contre 

leurs défauts qui, transportés dans notre politique militante, 

présenteraient les plus graves dangers. Le prince de Bismarck est un 

bien grand enjôleur au dehors comme chez lui ; il a tourné la tête aux 

réorganisateurs de notre armée et à ceux de notre enseignement public. 

Que de mal n’a pas fait cette légende qui s’est emparée au lendemain 

de la guerre, de tous les esprits, quand on a dit que c’était l’instituteur 

allemand qui nous avait vaincus ! Mais là où l’imitation du prince de 

Bismarck a fait le plus de mal, c’est dans le monde politique en général, 

et particulièrement chez ceux qui ont la responsabilité de nos affaires 

intérieures. Quand on n’est pas un petit Bismarck, on ne se croit pas 



suffisamment diplomate, et c’est par la diplomatie, paraît-il, qu’on vient 

à bout des partis. On sait comment Bismarck a joué avec le socialisme 

: il n’a pas demandé mieux que de s’en servir pour faire peur aux rois 

de la confédération impériale ; il a joué aussi le même jeu avec les libre-

échangistes ; il a laissé courir le bruit de son désir de réaliser une union 

douanière européenne, préconisant le libre-échange sur le vieux 

continent pour en faire l’instrument d’une sorte de blocus continental 

dirigé contre l’Angleterre. Ses échanges de vues avec l’économiste 

Molinari n’ont pas laissé que d’être fort intéressants. Pour le prince de 

Bismarck il n’y a pas de questions économiques, il n’y a que des 

questions politiques ; c’est la pure négation de toute doctrine, c’est 

l’opportunisme élevé à la plus haute puissance, renfermant en germe, si 

on l’applique chez nous, tout à la fois, la trouée du boulangisme, 

l’opportunisme de Gambetta, la concentration républicaine de M. 

Isambert et enfin la concentration radicale socialiste de M. Bourgeois. 

Aussi le prince de Bismarck, comme il a été successivement à tout le 

monde, s’est-il fait photographier dans les compagnies les plus 

disparates, avec des empereurs et des rois, et une fois, ayant sur les 

genoux une personne qui ne représentait pas absolument le côté 

héroïque du chancelier de fer. Madame de Staël, qui au commencement 

de ce siècle a si bien compris l’Allemagne, quoiqu’elle n’ait jamais su 

un mot d’allemand, et grâce à une faculté extraordinaire qui lui donnait 

des intuitions de tout, a dit un jour qu’en Allemagne il y avait des 

penseurs sous terre et des grenadiers dessus. Ce pourrait bien être 

l’avenir que rêvent pour la France des penseurs sous terre ou à fleur de 

terre, dont on voit, de temps à autre, émerger les doctrines dans notre 

monde politique et révolutionnaire. Ils attendent le moment de placer 

sur le sol des grenadiers pour servir d’auxiliaires à leurs pensées à 

l’allemande. 

LE DÉPUTÉ. — Poursuivez, orateur, je vous écoute avec passion, 

comme l’a dit, en l’interrompant, M. Jules Guesde à mon collègue Léon 

Say, mais avec une passion un peu obscurcie ; je ne sais si c’est que 

vous vous écartez de votre sujet, mais je m’égare à vous suivre ; si un 

peu de science vous en écarte, j’espère que beaucoup de science vous y 

ramènera. 

L’ACADÉMICIEN. — Soit, d’autant plus qu’avec vous il n’est pas 

besoin d’appuyer ; vous savez très bien quels sont les dessous de la 

politique, puisque c’est votre état de les approfondir. Il y a ce que, dans 



un langage un peu trop moderne pour moi, on nomme un état d’âme 

dans les foules politiques, un état d’âme que bien des gens, pour se 

grandir, veulent comparer à l’état des esprits au temps de l’anarchie du 

Directoire ; ces politiciens-là, n’ayant pas de valeur par eux-mêmes, 

veulent faire croire qu’ils en auraient tout d’un coup, comme si la 

vocation devait leur venir par le téléphone, le jour où ils trouveraient à 

suivre ce qu’ils appellent un chef quelconque. Vous savez bien que ce 

sont les épicuriens de la politique, et que ces épicuriens, incapables de 

rien faire par eux-mêmes, ne demandent qu’à abdiquer au profit de 

n’importe qui. 

LE DÉPUTÉ. — Vous prenez bien des détours pour faire allusion à 

la concentration royaliste et boulangiste. 

L’ACADÉMICIEN. — Je reviens à l’exorde, ou plutôt à la partie de 

son œuvre académique qui sert de lien aux différentes divisions du 

discours de mon confrère ; il est clair que le socialisme scientifique de 

l’Allemagne est le père du socialisme scientifique français. Cependant 

Henri Heine était peut-être un peu trop 1830 pour être convenablement 

invoqué à titre d’explication de 1895. On peut trouver les germes de la 

révolution de 1848 et du socialisme de cette époque dans la passion qui 

animait les auteurs de la révolution de 1830 ; mais de 1848 à 1870 les 

choses avaient beaucoup changé. Henri Heine, avec son esprit toujours 

alerte et pétillant comme du champagne, était déjà très évaporé, et quant 

à Babeuf, je ne crois pas que sa vieille histoire soit très présente à 

l’esprit des socialistes de nos jours. Il y a quelque chose de forcé à nous 

faire ainsi passer d’Henri Heine à Babeuf pour arriver aux socialistes 

de 1895. 

LE DÉPUTÉ. — Pas plus forcé que de nous faire passer des députés 

ultra-socialistes de la Chambre, aux propagandistes par le fait qui sont 

en dehors du Palais-Bourbon. D’ailleurs, c’est Allemane lui-même qui 

vous répond en ce qui concerne Babeuf. En tête du programme du parti 

ouvrier socialiste révolutionnaire, voici en effet ce que publie Allemane 

(Paris 1895) : 

« Les origines des revendications formulées dans nos considérants et 

dans le programme de notre parti ouvrier, se trouvent dans le Manifeste 

des Égaux (1796) et dans celui des Communistes (1847), comme dans 

le Manifeste de l’Association internationale des travailleurs (1862) ». 

L’ACADÉMICIEN. — Je reconnais d’ailleurs que l’Introduction au 

discours du 30 novembre était nécessaire pour relier, quoique l’orateur 



n’y soit que très artificiellement arrivé, les deux parties principales de 

son discours, qui sont l’une le socialisme chrétien et l’argumentation 

sentimentale des prétendus bons socialistes, l’autre le positivisme 

d’Auguste Comte agrémenté d’ornements métaphysiques. Le 

sentiment, quand on entend par là la préoccupation du prochain, et ce 

qu’on appelle aujourd’hui l’altruisme n’est pas autre chose que la 

manifestation, digne des plus grands éloges, d’une conscience élevée. 

C’est un des noms de la vertu, et je reconnais que mon confrère y a 

rendu hommage. Ceux qui n’ont pas compris la réalité de cet hommage 

n’ont pas rendu justice à notre orateur. Le socialisme chrétien, même 

lorsqu’il est dérivé du plus pur esprit de charité et d’un amour sincère 

du prochain, constitue cependant un très grand danger ; car ceux qui en 

sont les adeptes n’ont généralement pas la notion exacte de la 

distinction fondamentale à établir entre la loi positive avec sanction 

pénale et la loi morale dont la sanction ne peut se trouver que dans la 

conscience, quel que soit le lieu où chacun de nous place la direction de 

sa conscience, que ce soit dans la Religion ou dans la Raison. Je n’en 

dis pas davantage, je ne veux pas appuyer ni m’avancer ; je crains de 

mettre le pied sur un terrain trop brûlant. Mais, ceci admis ou concédé, 

est-il bien exact de dire que le socialisme chrétien de 1848 ait eu un rôle 

aussi différent que le prétend mon confrère, de celui qu’il peut jouer 

aujourd’hui ?  

Il est vrai qu’en 1848 le clergé catholique a béni tous les arbres de la 

liberté, qu’il s’est associé à la Révolution qui a mis fin à la royauté de 

Juillet ; rien n’était d’ailleurs plus facile à prévoir que cette alliance. La 

Révolution de 1848 a été une revanche de celle de 1830. Les 

légitimistes y ont applaudi, et le clergé était alors bien autrement 

qu’aujourd’hui, surtout le bas clergé, engagé dans le parti légitimiste 

dont il subissait et aimait à subir l’influence. 

Il ne faut pas oublier que le fameux article 7, qui a tant agité les esprits 

sous notre troisième République, avait été, en propres termes, un des 

fondements de la politique universitaire du gouvernement de Juillet. Si 

l’article 7 avait été voté par le Parlement, et si, en conséquence, 

les décrets de Jules Ferry pour l’application des fameuses lois existantes 

n’avaient pas vu le jour, il n’y aurait eu aucune différence entre la 

politique scolaire de 1830 et celle de 1878. L’attitude du clergé, au 

lendemain de la révolution de Février, est donc très facile à expliquer 

par l’histoire de la Restauration et par la Révolution de 1830. Aussi rien 



n’était-il plus naturel que ces processions de révolutionnaires 

conduisant le curé au pied de l’arbre de la liberté et lui demandant de le 

bénir. Notre confrère a comparé ces démonstrations où l’Église se 

mettait en avant, en 1848, avec celles que font aujourd’hui quelques 

prêtres et surtout les directeurs laïques de certaines consciences 

catholiques, et il y trouve l’indice d’une modification profonde de la 

position prise par les socialistes chrétiens dans l’armée qui monte 

aujourd’hui à l’assaut de notre organisation sociale. Il y avait, à 

l’Assemblée nationale de 1848, de braves députés républicains 

chrétiens, parmi lesquels figurait l’excellent Arnaud de l’Ariège, et ils 

ont donné un démenti par leur rôle et leur histoire, à cette doctrine 

historique que les républicains chrétiens d’alors étaient les alliés des 

socialistes, et marchaient à l’avant-garde des révolutionnaires. Ceux-là 

ne se sont jamais confondus avec les légitimistes. D’un autre côté, je ne 

méconnais pas que les concessions faites aujourd’hui aux socialistes par 

certaines associations catholiques ne prêtent le flanc à l’opinion de mon 

confrère, sur l’arrière-garde du jour. Comme les chrétiens qui font les 

concessions auxquelles je fais allusion ont néanmoins, très 

certainement, au fond de leur conscience, l’idée très arrêtée de ne pas 

suivre les socialistes révolutionnaires jusqu’au bout, on peut dire d’eux 

qu’ils sont loin derrière, c’est-à-dire à l’arrière-garde. On peut donc, 

jusqu’à un certain point, dire que c’était bien à l’avant-garde que se 

trouvait le curé de 1848 quand il allait bénir l’arbre de la liberté, et qu’il 

était suivi d’une foule où devaient se recruter, cinq mois après, les 

insurgés de Juin. Et l’on peut dire aussi des doctrinaires de l’école Le 

Play, dont il ne faut d’ailleurs parler qu’avec respect, mais qui ne savent 

pas suffisamment, au sens de mon confrère, distinguer la loi morale de 

la loi positive, on peut donc dire d’eux qu’ils suivent à distance le 

socialisme de 1895, et en conséquence, si l’on considère cette école 

sociale comme incorporée dans la masse de l’armée des belligérants en 

marche contre notre organisation sociale, on peut dire d’elle qu’elle est 

une arrière-garde. Elle suit ; elle en a et elle en aura des regrets, c’est 

une nouvelle forme de cette politique de la mort dans l’âme, qui a perdu 

les partis moyens dans tous les temps. 

LE DÉPUTÉ. — N’êtes-vous pas las de n’avoir pas été interrompu ? 

C’est qu’il est bien difficile d’être à la fois dans la salle pour 

interrompre, et au fauteuil pour réprimer les interruptions. Je me 

rappelle Grévy, lorsqu’il présidait à Versailles l’Assemblée nationale, 



disant avec bonhomie, de sa belle voix basse si bien timbrée, à son jeune 

ami Viette, interrompant au pied de la tribune : « Pourquoi interrompez-

vous, mon cher Viette ? Est-ce que j’interromps, moi ? » Montez au 

fauteuil, mon cher académicien, présidez notre assemblée de deux 

personnages ; je vous demande de ne pas m’interrompre plus qu’il ne 

faut, et je vais vous dire ce qu’on pense à la Chambre des députés.  

L’ACADÉMICIEN. — Soit ; soyez attentif à suivre ma loi, je vous 

donne la parole pour nous parler de l’effet du discours du 15 novembre 

sur les positivistes de la Chambre des députés, car vous avez dit tout à 

l’heure qu’il existe, dans la Chambre actuelle, un très grand nombre de 

positivistes latents. 

LE DÉPUTÉ. — Cela est certain, il y a beaucoup de positivistes 

latents à la Chambre des députés, et ce sont ceux-là qui n’ont pas été 

satisfaits du discours de votre confrère, car ils tiennent beaucoup plus à 

la politique positiviste, fruit des dernières années du maître, qu’à sa 

philosophie, à laquelle Auguste Comte doit cependant la situation qu’il 

s’est faite dans le monde de la science. Le positivisme peut, en effet, 

d’autant mieux alimenter de nombreux esprits très ouverts et très divers 

qu’il est très divers lui-même. Il a eu des variations ; il a même, lui 

aussi, passé par trois états, mais dans un ordre qui n’est pas celui qui 

fait le fond de la doctrine du maître. Il a été d’abord positiviste, puis 

métaphysicien, puis théologien. Quel est le lien, peut-on se demander 

d’abord, qui réunit la philosophie positive, dont la méthode objective 

est la base, à la politique positiviste, dont le principe est une conception 

a priori de la politique jugée nécessaire, suivie de déductions dignes, il 

est vrai, d’un très grand esprit comme celui d’Auguste Comte, et enfin 

comment concilier cette méthode objective d’abord avec cet a priori 

politique et ensuite avec la religion positiviste des dernières années où 

Comte a cru avoir définitivement raison de l’état théologique, des 

prêtres et des papes, en se faisant lui-même théologien, prêtre et pape ? 

L’ACADÉMICIEN. — Mais cette confusion qui règne dans les 

esprits que passionne le positivisme n’est pas particulière aux hommes 

politiques français ; la même passion avec la même confusion s’est 

montrée ailleurs, dans l’Amérique du Sud, par exemple, et surtout dans 

la république fédérale du Brésil ; mais il faut, en même temps, ne pas 

oublier que les résultats de cette passion positiviste appliquée à la 

politique du nouveau monde, ne sont certes pas faits pour séduire notre 

vieux continent. 



LE DÉPUTÉ. — Sans doute ; mais n’anticipons pas. C’est Gambetta, 

et même le Gambetta d’avant 1870, c’est Ferry et ses amis, qui ont mis 

à la mode, je ne dirai pas la science ni même l’idée, mais ce que 

j’appellerai le sentiment positiviste. L’éclat jeté par le positivisme au 

Brésil par l’école du Benjamin Constant du nouveau monde est 

postérieur. 

L’ACADÉMICIEN. — Oui, je sais bien quelle était la valeur du 

Benjamin Constant brésilien. C’était un homme supérieur et un 

positiviste convaincu. Il a introduit le positivisme dans le 

gouvernement, et sa réforme a été jusqu’à vouloir faire entrer dans les 

mœurs brésiliennes le calendrier positiviste, qui est ainsi devenu 

pendant quelque temps, le calendrier officiel de la grande république 

fédérale. 

Je sais aussi que les disciples d’Auguste Comte peuvent être 

conservateurs sans être hérésiarques, et le Benjamin Constant du Brésil 

se croyait peut-être conservateur. On trouve aisément, dans l’œuvre du 

maître, des passages comme celui-ci : « Le parti révolutionnaire est le 

plus nuisible et le plus arriéré de tous les partis actuels. Seul, il nie le 

besoin d’une reconstruction spirituelle à laquelle il se sent incapable de 

pourvoir et s’efforce de concentrer les aspirations populaires vers 

l’élaboration des réformes matérielles, consistant surtout à détruire ». 

Mais n’oubliez pas que la grande république fédérale du sud de 

l’Amérique, sur 14 à 15 millions de citoyens, compte de 85 à 90% 

d’individus de pure race noire ou de métis de nègres et de blancs, et 

d’autres résultant du croisement des nègres ou métis de nègres, avec les 

Indiens aborigènes ; de sorte que les autres races, la portugaise et 

l’européenne du Centre et du Nord, ne comptent dans l’ensemble que 

pour 10 à 15%.  

Sans vouloir rabaisser le mérite des esprits distingués de l’État de 

Saint-Paul, on peut rappeler aux chefs du positivisme dont Benjamin 

Constant a été le plus illustre, ces paroles d’Auguste Comte sur la 

supériorité de la race noire résultant de cette particularité qu’elle est 

rebelle à la métaphysique. « La touchante logique des nègres est donc 

plus sage que notre sécheresse académique qui, sous le prétexte d’une 

impartialité toujours impossible, consacre ordinairement le soupçon et 

la crainte », et aussi ces autres paroles : « Aux yeux d’un vrai 

philosophe, la naïve ignorance qui distingue les humbles penseurs de 

l’Afrique centrale, est plus estimable, même en rationalité, que le 



pompeux verbiage des superbes docteurs germaniques, car elle résulte 

d’un sentiment réel, quoique confus, de la précocité de telles théories, 

pour quiconque reste dépourvu de la base scientifique à laquelle nos 

métaphysiciens sont plus honteusement attachés que les moindres 

nègres ». Aussi, Auguste Comte avait-il prédit le succès de sa 

philosophie dans l’Amérique du Sud. Il a été bon prophète ; son succès 

y a été incontestable, ce qui ne veut pas dire qu’il en soit résulté chez 

ces peuples un progrès dans l’art du gouvernement. 

Où et comment Gambetta a-t-il fait acte de positivisme ? Vous faites 

allusion à des circonstances qui ne sont plus présentes à ma mémoire. 

LE DÉPUTÉ. — Gambetta était lié avec les positivistes, mais je ne 

crois pas qu’il se souciât beaucoup de leurs luttes intestines ; il a connu 

Congrève, ce pasteur positiviste de ce que j’appellerai la secte anglaise, 

et il a beaucoup connu également le vénérable M. Laffitte, qui est resté 

le disciple le plus fidèle d’Auguste Comte. Enfin Gambetta honorait et 

aimait Littré ; il le considérait comme un positiviste à l’égal des autres 

représentants des autres idées positivistes. Vous vous rappelez 

l’incident du transfert d’une section de l’École polytechnique en 

province pendant la guerre. 

L’ACADÉMICIEN. — Mais, pendant la guerre, il n’y a pas eu 

d’École polytechnique : tous, les anciens et les nouveaux, se sont 

engagés et sont partis pour l’armée. 

LE DÉPUTÉ. — Sans doute, mais les nouveaux avaient d’abord été 

réunis à Bordeaux. On voulait les mettre à Pau dans le château d’Henri 

IV ; mais le château de Pau était encombré par toutes sortes de services 

que la mobilisation y avait installés, et Gambetta prit un décret pour les 

faire venir à Bordeaux ; il y organisa un corps de professeurs, et nomma 

Littré professeur d’histoire à cette section de l’École polytechnique. Le 

1er février 1871, Littré y a fait sa première leçon. Vous auriez pu lire 

tout cela dans la Gironde d’alors.  

L’ACADÉMICIEN. — Dans la Gironde ! Mais, certes, si j’avais pu 

recevoir la Gironde, et si j’avais pu savoir par la Gironde ce qui se 

passait à Pau et à Bordeaux, j’aurais fait mon profit de bien d’autres 

nouvelles que des nouvelles de l’École polytechnique ; j’aurais eu des 

nouvelles de ma famille qui était à Pau, pendant que j’étais enfermé à 

Paris, où, vous devez bien le comprendre, le service de la Gironde ne 

se faisait pas régulièrement. 



LE DÉPUTÉ. — Eh bien, le 1er février 1871, Littré a fait une leçon 

d’histoire à l’École polytechnique, mais il n’en a fait qu’une. Les élèves 

demandèrent naturellement avec un ensemble qui leur a fait le plus 

grand honneur, à être incorporés immédiatement dans l’armée, et leur 

demande fut accueillie par le gouvernement. Tous les cours théoriques 

furent dès lors suspendus ; bientôt après survint l’armistice, puis le 

transfert de l’Assemblée nationale à Versailles, la victoire de l’armée 

nationale sur l’armée de la Commune, et l’École polytechnique est 

rentrée à Paris. En commençant sa première et unique leçon de 

Bordeaux, Littré a déclaré qu’il manquerait à la fois à l’équité et à la 

reconnaissance s’il ne disait que celui qui a donné la forme vraiment 

scientifique aux notions historiques était Auguste Comte, et s’il 

n’ajoutait que c’était son livre qui lui servirait de flambeau dans les 

développements qu’il donnerait à son cours. Or, tout le monde sait que 

Littré s’est séparé d’Auguste Comte peu de temps après la publication 

de sa politique positive, et pour ne pas y adhérer, et après sa fantastique 

invention d’une Commune de Paris, souvenir de la Commune de 1793 

et préface de la Commune de 1871 ; la Commune d’Auguste Comte 

devait gouverner la France pendant que poursuivrait ses travaux 

constitutionnels, une Assemblée constituante, nommée dans des 

conditions tout à fait révolutionnaires et chargée de refaire une France 

nouvelle, et enfin, surtout après qu’Auguste Comte eut adhéré au coup 

d’État du 2 décembre. Gambetta savait très bien quel était l’état d’esprit 

de Littré, dont il faisait un professeur d’Histoire positiviste à l’École 

polytechnique, mais il employait le nom d’Auguste Comte pour ainsi 

dire en bloc, et quand il parlait de la philosophie positiviste, il ne faisait 

point de distinction entre les idées successives du maître ; c’est ce qui 

explique son discours de Bordeaux sur la science, du 4 janvier 1871, et 

sa lettre à Littré du 7 janvier, dans laquelle il disait : « À la cérémonie 

de réouverture de l’École j’ai eu l’occasion de prononcer un discours 

où je me suis appliqué à grandir, à exalter le rôle de la science dans le 

monde, où je me suis, autant que j’ai pu, inspiré des grands principes 

de la philosophie moderne, et où j’ai tâché de ramener l’École 

polytechnique à l’ancien régime de sa constitution qui est l’esprit même 

de la révolution française. C’est pour cette raison que j’ai mis le cours 

d’histoire générale au premier rang, et je vous demande, mon cher 

concitoyen, en souvenir des illustres fondateurs de l’École 

polytechnique, les contemporains de Michel-François Littré, votre 



vénérable père, qui avait de si fortes et de si justes idées sur l’éducation 

publique, de vouloir bien distribuer aux jeunes gens des générations 

nouvelles, un enseignement substantiel et solide, qui complète et 

développe leurs intelligences trop absorbées par des études 

exclusivement professionnelles ». Pour Gambetta, il n’y avait pas de 

différence entre les deux expressions : philosophie moderne ou 

philosophie positive. Il est certain que beaucoup d’hommes politiques 

ont été entraînés à la suite de Gambetta, et que Gambetta lui-même a 

tout fait pour qu’il en fût ainsi. Le 5 janvier 1873, dans un dîner offert 

à Littré à l’occasion de l’achèvement de son beau dictionnaire de la 

langue française, Gambetta avait déclaré que la philosophie positive 

était la sienne, et cette déclaration il l’avait faite dans un discours très 

applaudi, entouré d’un grand nombre de députés, ou futurs députés 

comme MM. Boysset, Castelnau, Laurent Pichat, de Mahy, Naquet, 

Taberley et Antonin Dubost. Sept années plus tard, dans le grand 

amphithéâtre de la Sorbonne, le 12 décembre 1880, à propos du 

cinquantième anniversaire de la fondation de l’Association 

polytechnique, Gambetta a prononcé un très grand discours, où il a 

appelé Auguste Comte le plus puissant penseur du siècle, en 

caractérisant « cette méthode sévèrement tracée, plus sévèrement 

pratiquée, qui a été la philosophie du plus puissant penseur du siècle, 

celui dont les idées pénètrent aujourd’hui partout, d’Auguste Comte ». 

Jules Ferry, qui a eu cependant de grands démêlés avec Gambetta, était 

pourtant positiviste comme lui, et j’ajouterai dans des conditions 

semblables, et certainement Ferry, qui a lutté avec tant de courage 

pendant le siège et après, contre les révolutionnaires de la Commune, 

n’a jamais partagé, pas plus que Gambetta, les idées d’Auguste Comte 

sur la Commune tyrannique dont il donnait le modèle en 1848, ni sur le 

coup d’État de 1851 auquel, il est triste de dire que le grand penseur 

avait adhéré, Vous me faites 

L’ACADÉMICIEN. — Vous me faites songer à un phénomène 

malheureusement bien fréquent, c’est celui de très grands esprits, de 

philosophes et de savants de génie, qui sans cesse occupés de choses 

éternelles et très supérieures à toutes les petites agitations du siècle où 

ils vivent, deviennent, parce qu’ils méprisent leur siècle, un peu trop 

indifférents aux luttes des partis politiques, et même quelquefois aux 

déchirements, aux désastres et aux souffrances qui naissent des 

discordes civiles. Ils en pensent ce qu’en penseront plus tard, dans 



quelques centaines et centaines d’années, les penseurs de l’avenir qui 

se contenteront de constater les progrès faits par l’humanité depuis les 

époques de troubles des générations passées et qui ne seront que 

médiocrement émus de cataclysmes qui n’auront fait périr ni le monde, 

ni l’humanité. 

Nous en avons connu beaucoup chez nous depuis cent ans, qui, 

quoique ayant l’air de vivre de notre vie et de partager nos émotions, 

ont eu beaucoup de ressemblance avec l’homme de J.-J. Rousseau qui 

se demandait si on ne pouvait pas tuer le mandarin. 

L’ACADÉMICIEN. — J.-J. Rousseau ou Chateaubriand ? car 

Chateaubriand a dit : « Je m’interroge, je me fais cette question : si tu 

pouvais, par un seul désir, tuer un homme à la Chine et hériter de sa 

fortune en Europe, avec la conviction surnaturelle qu’on n’en saurait 

jamais rien, consentirais-tu à former ce désir ? » 

LE DÉPUTÉ. — J.-J. Rousseau ou Chateaubriand, cela m’est égal ; 

Balzac, dit J.-J. Rousseau, et vous, vous dites Chateaubriand ; si ce n’est 

que Chateaubriand pose la question et que Rousseau la résoud 

tristement pour l’humanité en disant : « Qui de nous ne pousserait le 

bouton et ne tuerait le mandarin ? » Je ne veux pas dire que les grands 

hommes, les génies de la science et de la philosophie, tueraient le 

mandarin, mais il y en a beaucoup qui sont indifférents à ce qui se passe 

de mauvais sur la terre, tant que le cours des astres n’en est pas arrêté 

et que les corps simples ont l’honneur, comme disait un grand chimiste 

à un prince du sang, de se combiner devant eux. Aussi, depuis le 

commencement du siècle, pendant et après la Révolution, que de grands 

esprits, que de génies même n’avons-nous pas connus, qui nous ont 

étonnés par leurs aberrations politiques, et par la facilité avec laquelle 

ils s’accoutumaient à passer d’une tyrannie à une autre tyrannie. Les 

grands esprits ne sont pas toujours libéraux, parce que le libéralisme est 

le ménage de la vie et que les affaires de ménage sont dédaignées par 

les grands hommes. 

Le ménage de l’Univers et le ménage de l’Humanité sont choses si 

hautes qu’on ne s’y inquiète guère de notre petit ménage au jour le jour, 

de notre petit ménage à nous, du vôtre et du mien. 

LE DÉPUTÉ. — Quant à moi, je suis, il faut l’avouer, de la politique 

de tous les jours, de ce que vous appelez la politique du petit ménage, 

et je crois que Ferry, qui avait l’esprit très pratique, ne se perdait pas 

dans les nuages où habitent les grands hommes dont vous parlez. Ce qui 



l’avait frappé certainement dans Auguste Comte, c’était la doctrine des 

trois états qui se transforment en se succédant à mesure que l’humanité 

fait des progrès, l’état théologique, l’état métaphysique et l’état 

positiviste. 

L’état théologique étant inférieur, les derniers vestiges doivent en 

disparaître et les derniers vestiges qui subsistent aujourd’hui de l’état 

théologique ce sont les cultes, ce sont les prêtres. 

Mais à la façon d’A. Comte, dernière manière, il ne niait pas la 

métaphysique, et, dans une certaine mesure, il estimait que la 

métaphysique ne devait pas être absolument condamnée. 

L’ACADÉMICIEN. — Certainement, et je ne l’en blâme pas, je suis 

d’accord avec M. Fouillée, quand il a dit : « Les trois grands défauts du 

Positivisme ont été en premier lieu la négation de la psychologie, en 

second lieu, comme conséquence, une idée fausse de la métaphysique 

et de cette recherche du réel qu’Auguste Comte prend pour une 

spéculation sur les entités, en troisième lieu enfin, une idée incomplète 

de la religion conçue comme humaine et non comme universelle ». 

Les hommes politiques, engagés dans la lutte poursuivie en vue de 

rendre l’État indépendant du clergé, ont dû nécessairement être frappés 

de l’appui que pouvait leur offrir un philosophe qui fondait sa doctrine 

sur l’évolution historique des peuples passant de l’état théologique à 

l’état métaphysique, puis de l’état métaphysique à l’état positif. L’état 

théologique, caractérisé pour eux par la domination du clergé, ayant été 

considéré par le Positivisme comme l’indice d’une civilisation 

embryonnaire et basse, c’est au Positivisme qu’ils se sont rattachés. 

Mais ils n’ont pas voulu comprendre que le cléricalisme n’avait pas 

grand rapport avec cet état particulier des civilisations de l’enfance de 

l’humanité, ni avec le progrès d’une évolution qui acheminait cette 

humanité grandissante à des états ou à des âges où la pensée humaine 

devait s’élever de plus en plus haut. 

L’état ou l’âge théologique d’Auguste Comte est celui où les faits 

sont expliqués par une intuition personnelle, issue de la volonté, celui 

où les conceptions a priori, forment le point de départ de 

l’interprétation des phénomènes ; tandis que l’état ou l’âge 

métaphysique est celui de l’abstraction et de l’ontologie avec la 

prétention d’atteindre l’essence même des êtres et des choses. Mais là 

où il reste des partis pris, c’est-à-dire des conceptions a priori, la raison 

n’obtient pas une satisfaction complète ; aussi le dernier état est-il celui 



où l’homme est suffisamment préparé à se contenter de l’aspect objectif 

des faits et de leur étude expérimentale. C’est l’âge définitif où doit 

aboutir l’humanité arrivée à son suprême développement ; c’est l’état 

positif ou positiviste. 

La religion, avec un clergé et son organisation plus ou moins 

dominatrice du monde politique et civil, est d’ailleurs tout à fait 

indépendante de cet âge ou de cet état primitif où l’homme crée son 

sujet pour en faire ensuite l’objet de son étude. La religion peut 

certainement avoir une base a priori, et trouver son origine dans une 

conception de l’esprit, ou dans un besoin de l’âme, mais ce n’est là 

qu’un des points de vue, un point de vue important, le plus important si 

vous voulez de l’état théologique ; mais ce n’est pas le seul, ce n’est pas 

celui auquel Auguste Comte attachait le plus grand prix. La philosophie 

positiviste a pour règle de négliger ce qu’elle ne connaît pas, mais ce 

qu’elle ne connaît pas, elle ne le nie pas. Voilà le point capital de la 

doctrine. La négation de l’être suprême, du Dieu qui poursuit son œuvre 

sur un plan, ne se trouve pas dans la philosophie de l’inconnaissable et 

de la méthode objective. 

LE DEPUTÉ. — Je vois où vous voulez en venir. J’ai lu il y a 

quelques jours dans le Journal des Économistes de la librairie 

Guillaumin, la déclaration de guerre en trois langues qu’Herbert 

Spencer vient ces jours-ci d’adresser à lord Salisbury. 

L’ACADÉMICIEN. — Je ne dis pas non et je ne demande pas mieux 

que d’en parler avec vous. Vous vous rappelez donc que lord Salisbury, 

comme président de l’Association britannique pour l’avancement des 

sciences, a prononcé à Oxford au mois d’août 1894 un grand discours 

contre la doctrine de l’évolution qui aurait, suivant lui, la prétention de 

démontrer l’existence antérieure d’un ancêtre commun à tous les êtres 

vivants. Lord Salisbury a opposé à cette doctrine celle de la création et 

l’idée religieuse qui en est le support. 

Ce qui semble avoir le plus irrité le philosophe anglais, c’est que notre 

Académie des sciences a laissé passer sans protestation, l’éloge du 

discours du premier ministre d’Angleterre, éloge fait chez nous par un 

de nos confrères. Or qu’y a-t-il de plus important, au point de vue où 

nous nous sommes mis en causant, si ce n’est la contradiction qui 

apparaît entre la création par un être dominateur du monde et de 

l’humanité, et la transformation successive de la matière, passant de 

l’inorganique à l’organique, et de l’animal placé au plus bas degré de 



l’échelle des êtres, à l’homme même, qui puisqu’il est un être pensant, 

est arrivé à ce qui doit être considéré comme le sommet le plus élevé 

que la nature puisse atteindre dans son évolution ? 

Lord Salisbury ne voit que deux solutions à la plus haute question 

philosophique que se pose l’humanité : la pensée du monde a créé les 

êtres sur un plan ; ou la matière, par son évolution, s’est transformée et 

est devenue l’être pensant qui est l’homme. 

Mais la philosophie d’Herbert Spencer pose le problème tout 

autrement. Elle étudie les faits et rencontre tant dans le monde des êtres 

disparus, qu’on appelle les fossiles, que dans le monde des êtres actuels 

qu’on appelle les vivants, des millions d’espèces, et elle croit 

apercevoir dans un très grand nombre de ces espèces autre chose que 

des êtres d’un type absolu ; il lui semble que ce peuvent être, au 

contraire, des variétés d’un genre à trouver et dont l’existence possible, 

à un des moments de la nature, fait supposer entre les variétés qui 

frappent nos yeux, des rapports de filiation. 

S’il y a eu des millions d’espèces, y a-t-il eu des millions de créations 

spéciales ou bien y a-t-il eu plusieurs commencements, c’est-à-dire un 

plus petit nombre de genres qui se sont développés dans un ordre à 

déterminer en une grande quantité de variétés différentes ? Il y a, si l’on 

poursuit cette étude, des faits curieux à dégager et on en a déjà observé 

quelques-uns, sans sortir, bien entendu, de la méthode objective. On 

peut, pour rendre les observations plus riches en résultats positifs, faire 

sur la filiation des êtres, des hypothèses à vérifier par la méthode 

déductive et expérimentale. Il n’y a rien là dedans qui soit en 

contradiction avec la Méthode. N’est-ce pas une science de progrès que 

celle qui procède de cette manière ? 

La théorie de Lord Salisbury est-elle, d’autre part, celle d’une 

création unique et cette théorie hypothétique repose-t-elle sur un 

commencement de preuves tiré d’autre chose que d’une conception 

imaginative dont la religion a fixé l’idée sans que l’étude des faits ait 

été appelée à la contrôler ? 

Qu’on oppose des faits à des faits ; n’y a-t-il pas lieu de le désirer ? 

Ne pourra-t-on pas alors se trouver en face de commencements divers 

et n’aura-t-on pas à constater des progrès dans une certaine direction 

pouvant dériver de chacun de ces commencements divers. 

Mais qu’on se trouve en présence d’une création unique, ou de dix 

millions de créations successives ou non, en quoi la grande question de 



la création aura-t-elle été résolue ? Est-il plus facile de concevoir des 

millions de créations qu’une seule création ou inversement ? 

Je ne vois pas que la philosophie positive ou positiviste, non plus que 

la philosophie de l’évolution, je ne vois pas qu’Auguste Comte non plus 

qu’Herbert Spencer, ait jamais eu la prétention d’avoir atteint ou de 

pouvoir atteindre l’essence de l’être. Pour eux l’Inconnu reste 

l’Inconnaissable, aussi longtemps qu’il ne s’est pas révélé dans les faits, 

de même qu’un corps simple reste un corps simple aussi longtemps 

qu’il n’a pas été décomposé en plusieurs corps différents. 

Qu’on cherche l’au delà par la religion ou par la science, il n’en reste 

pas moins vrai qu’il y a toujours un point de départ inconnu. On ne s’en 

occupe pas dans ce qu’Auguste Comte appelle l’état positif ou 

positiviste, mais on ne nie rien, et si l’humanité trouve un jour la 

solution de ce qui est l’Inconnaissable d’aujourd’hui, il n’en restera pas 

moins à résoudre et la question philosophique de la religion et la 

question politique du cléricalisme et de son antagonisme avec le 

pouvoir civil. Cela veut dire tout simplement que la Domination sera 

toujours en opposition avec l’Indépendance ou bien, si vous voulez, 

qu’il n’y a pas d’autre problème politique que celui de la conciliation 

de l’autorité avec la liberté, de l’État avec l’Individu. Nous voilà, 

comme vous le voyez, retombés de bien haut sur la terre. 

Je ne veux d’ailleurs tirer de toutes ces c’est réflexions que cette 

conséquence : c’est que la politique n’a rien à voir avec le positivisme 

; que l’on peut être positiviste ou ne pas l’être, car on ne trouve pas, 

dans le positivisme, l’idée d’une direction politique pratique qu’il soit 

possible ou désirable de donner à tel ou tel parti politique. 

LE DÉPUTÉ. — Vous êtes sceptique, mon cher philosophe, peut-être 

même éclectique, à ce que je vois. 

L’ACADÉMICIEN. — Loin de là, mais je distingue les terrains et, 

pour employer une image qui pourra peut-être me valoir la 

bienveillance d’un amoureux de l’évolution, je dirai que chacun peut 

évoluer sur son propre terrain sans avoir besoin, pour faire de la bonne 

politique, d’en sortir pour évoluer sur celui du voisin. Nous pouvons 

arriver, en politique, à des conclusions fort rapprochées, identiques au 

besoin, si nous ne voulons pas nous annexer par la conquête et la force, 

le terrain situé à côté du nôtre et qui ne nous appartient pas. 

J’ai le droit de dire que positivisme et politique évoluent sur des 

terrains différents. Positivistes ou non, nous pouvons nous rencontrer 



en politique dans le libéralisme. Positivistes ou non, nos adversaires 

peuvent se rencontrer en politique dans le socialisme. 

LE DÉPUTÉ. — C’est une conclusion et elle ne fait pas obstacle à la 

concentration d’hommes politiques qui pensent de même en politique 

quoique appartenant à des écoles philosophiques différentes. Peut-être 

même est-ce exagéré d’appeler concentration la réunion de ceux qui 

ont les mêmes opinions ; mais concentration est une expression à la 

mode dont il est utile de se servir ; aussi bien, aimerais-je à en rester là 

; je finirais, en continuant, par me griser de votre philosophie et je me 

perdrais dans une métaphysique de plus en plus obscure ou élevée, car 

les deux qualificatifs pourraient bien être synonymes ; d’ailleurs je ne 

tiens pas à mon adjectif, et je ne veux pas me faire décidément 

excommunier par ceux qui parlent avec le plus d’autorité au nom 

d’Auguste Comte. 

Je vais raconter notre petite conversation à Léon Say ; je lui ai déjà 

parlé de mes critiques et quand je lui en ai parlé, il faut dire que je 

soupçonnais déjà les vôtres ; je lui en ai même fait entrevoir les 

principales. Je lui ai recommandé de prendre garde à son fils de rabbin 

qui lui est reproché par des généalogistes de la plus haute compétence. 

Il m’a répondu : « fils de rabbin, fils de rabbin : Tarte à la crème ». Je 

vais maintenant le pousser plus à fond, grâce à vous, en me servant de 

vos arguments philosophiques. Me répondre : Tarte à la crème, comme 

dans la critique de l’École des femmes, serait peut-être déplacé de sa 

part, mais il trouvera quelque autre chose, car finesse ou heureuse 

chance, il nous connaît bien et il m’a laissé entendre qu’il pourrait bien, 

si nous causions ensemble, en savoir autant sur ce que nous dirions que 

s’il avait été présent à notre conversation et, pour terminer notre 

entretien et me couper la parole, il serait capable non pas de m’envoyer 

promener, mais d’appeler son domestique toujours comme Molière et 

de lui faire dire : « Monsieur, on a servi sur table ». 

L’ACADÉMICIEN. — La conversation ne peut pas mieux finir et 

nous ferons bien d’en demeurer là. 

 



 

 

BANQUET DE L’UNION LIBÉRALE 

14 janvier 1896 

 

 

Messieurs, j’entre sans exorde dans le sujet que vient de m’assigner 

notre président. Le budget de 1896 a été voté avant la fin de l’année ; 

les douzièmes provisoires ont été évités. Le cabinet radical socialiste, 

au pouvoir depuis deux mois et demi seulement, a réussi, dit-il, à 

remettre toutes choses à leur place. Le Sénat a reçu le budget le 14 

décembre et l’a discuté en six jours ; l’accord s’est établi très facilement 

entre les deux Chambres après un court va-et-vient qui n’a pris que 

deux jours. Aussi le président du Conseil a-t-il pu, à Lyon, monter au 

Capitole en rappelant ces faits, et il y a fait monter avec lui le ministre 

des finances dont la puissance de travail a dépassé toutes les espérances. 

Mais, après avoir achevé de se remémorer, afin de bien comprendre 

le discours de Lyon, l’histoire abrégée du mois de décembre 1895, il 

faut passer à l’histoire des premiers jours de l’année 1896, et on 

s’aperçoit alors que les douzièmes provisoires, si odieux au radicalisme, 

quoique l’obstruction radicale en ait toujours été la cause, subsistent 

encore cette année et n’ont fait que changer de nom. 

Le budget promulgué le 30 décembre 1895 n’est qu’un budget 

préalable. Les articles qui en ont été détachés, et qui en formaient la 

partie la plus essentielle, n’ont point encore force de loi ; ils deviendront 

les sections, ultérieurement et successivement promulguées, d’un 

budget complémentaire. Il n’y aura, en réalité, de budget définitivement 

achevé que le jour où les sections complémentaires dont il s’agit auront 

été rattachées au chapitre des recettes et des dépenses de 1896 et aux 

dispositions générales de la loi de finances du 30 décembre 1895. 

Le budget préalable comprend tout ce qui avait été l’objet d’un accord 

dans le Parlement avant la chute du précédent Cabinet. Le budget 

complémentaire, qui remplacera les douzièmes provisoires, sera 

terminé, on ne sait quand, et à la condition de mettre un jour d’accord 

de nombreux intérêts locaux, difficiles, quelquefois même impossibles 

à concilier. Le budget nouveau sera déposé avant que l’ancien ait été 

achevé, et ce budget sera l’expression de la politique financière du 



ministère radical-socialiste, présidé par M. Bourgeois. Il éclairera 

l’avenir et décidera de notre sort et de celui du Cabinet. 

Ce qui apparaît, dans la conduite et les discours des membres du 

cabinet, et surtout dans le discours de Lyon, c’est que le ministère 

radical a la volonté de faire triompher une politique socialiste d’un 

genre spécial. Son programme financier consacre, à la vérité, plusieurs 

genres de socialisme ; mais celui qui domine, c’est, à proprement parler, 

le socialisme d’État. L’idée socialiste est contenue dans le budget, sans 

y faire obstacle à l’idée fiscale ; car le prochain budget sera fiscal et 

inquisitorial avant tout, et visera la richesse un peu à tort et à travers, 

cherchant à l’atteindre, on s’en vante même, là où elle a été accumulée, 

la consommant gloutonnement sans compter, et arrivant à cette 

consommation au détriment de la richesse nationale. Au lieu de 

chercher la richesse du budget dans la richesse croissante de la France, 

on va tendre à diminuer la richesse existante en appauvrissant d’autant 

le pays. Le revenu de l’État devrait être simplement une part de la 

moisson annuelle. Mais si l’on suit les conseils du ministère, il 

s’accroîtra, en outre, d’une portion du fonds sur lequel la moisson ne 

pourra plus être récoltée l’année suivante. Le ministre des finances, plus 

explicite d’ailleurs que le président du conseil, a déclaré devant la 

commission du Sénat, en discutant la loi sur les droits successoraux, 

que ce que le gouvernement jugeait essentiel dans cette loi, ce n’était 

pas le principe de la déduction des dettes, mais bien l’introduction, dans 

notre régime fiscal, du système de la progression, et le ministre des 

finances est assez éclairé pour savoir que, si le progressif est 

l’instrument le plus propre à enrichir un budget, c’est à la condition de 

ne pas craindre, pour y arriver, d’appauvrir le pays. Il a, en outre, ce que 

les socialistes considèrent comme le fondement de leur politique 

financière, la vertu de modifier la distribution de la richesse entre les 

citoyens. 

Mais il faut bien de l’argent, on le répète sans cesse, et la fiscalité est 

nécessaire au développement du socialisme paternel dont le chef du 

Cabinet a fait un éloge sans réserves. Cette dernière politique à laquelle 

nous venons de faire allusion est la plus coûteuse de toutes les politiques 

financières ; elle consiste, en effet, à englober dans le budget général, 

en les y jetant comme dans un gouffre, les budgets particuliers du plus 

grand nombre de citoyens. Vous serez soignés par l’État ; vos dépenses 

hygiéniques seront supportées par l’État ; les risques de votre vie seront 



couverts par des allocations de l’État ; tout ce que vous dépensez vous-

même, ou plutôt tout ce que vous voudriez pouvoir dépenser vous-

même, sera dépensé à votre place par l’État, et la masse des petits 

budgets de la dépense particulière, ajoutée aux dépenses normales de 

l’État, constituera le plus formidable budget de dépenses qu’on puisse 

imaginer. Quant aux ressources, on y pourvoira par l’impôt ; c’est bien 

simple : la richesse de la France n’est-elle pas inépuisable, et son crédit 

n’est-il pas le premier du monde ? La France n’a-t-elle pas enfermé 

dans des caisses semi privées, semi publiques, des métaux précieux 

dont les certificats de dépôt sont entre les mains de tout le monde, et qui 

constituent un trésor de paix et un trésor de guerre ? Peut-il y avoir des 

obstacles impossibles, ou même simplement difficiles à surmonter, 

pour ceux qui ont la ferme résolution et le courage de marcher en avant, 

et qui, pour réaliser leurs expériences, appellent à leur aide tous les 

hommes de bonne volonté ? Est-ce que la bonne volonté ne suffit pas à 

tout ? 

Cet appel aux hommes de bonne volonté, à qui le ministère actuel 

l’adresse-t-il de préférence ? Il suffit, pour s’en rendre compte, d’en 

considérer la composition et aussi celle de la majorité qui le soutient. 

M. le président du Conseil s’est prononcé contre les ralliés, et c’est ce 

que nous n’avons pas très bien compris de sa part ; car les ralliés sont 

autour de lui et en lui : bonapartistes d’autrefois qui ont traqué, il y a 

trente ans, les républicains au nom de la loi de Sûreté générale, et qui 

les traquent encore aujourd’hui, sans doute parce qu’ils sont restés 

républicains ; boulangistes révisionnistes d’il y a quelques années, qui 

voulaient faire la fameuse trouée ; sans compter quelques rancuniers de 

la droite monarchiste, qui avaient espéré jadis passer par cette trouée, 

et qui ont regretté qu’elle n’eût pas été faite. Enfin le ministère s’appuie 

sur les socialistes de toutes catégories : d’abord les socialistes 

philosophes, doctrinaires, politiciens, disposant d’une foule qu’ils 

suggestionnent par leur éloquence et leur prestige ; puis les socialistes 

ouvriers qui attendent avec patience les destructions inévitables, pour, 

au jour de la débâcle, se saisir du pouvoir politique et s’en servir, bien 

entendu, exclusivement à leur profit. Voilà l’armée active du Cabinet 

d’aujourd’hui. Ce qui confond, c’est l’erreur, qui pourrait passer pour 

naïve, de personnages qui ont cependant une expérience consommée, 

lorsque, pour avoir leur franc parler et leur franc jeu, pour ne point être 

victimes d’obstructions, et ne pas recevoir des démentis qui aillent plus 



loin que l’abstention, ils ont osé conclure ce qu’on peut appeler le pacte 

de Carmaux. 

Le pacte de Carmaux, dont la sanction a été la disgrâce d’un préfet 

courageux, a eu pour objet la concession des grands fiefs électoraux aux 

grands seigneurs du socialisme. L’un a la ville qu’il appelle la Ville 

Sainte du Nord, il en est le grand prêtre ; l’autre se contente 

modestement du fief qui, jusqu’à présent, n’avait point son siège à Albi 

; et les autres, à la suite, sont assurés de régner sur les foules électorales 

que les recruteurs politiciens des comités et les meneurs en titre 

poussent vers eux pour entretenir et développer leur fortune politique. 

On leur assure un socialisme d’État d’un genre particulier qui consiste 

dans la socialisation des industries et des monopoles aujourd’hui entre 

les mains de l’État ou de ceux qui pourront y être placés demain. 

La socialisation des chemins de fer de l’État est chose déjà faite, et 

nous avons reçu l’assurance que l’exploitation en sera poursuivie, non 

pas dans un esprit de lucre, mais au seul profit des voyageurs, des 

expéditeurs de marchandises, des employés et des ouvriers. Ce serait, 

diton, montrer un esprit de lucre contraire à la solidarité sociale que de 

prélever, fût-ce quelques centimes, sur les chemins de fer de l’État, pour 

les verser aux produits divers du budget. Loin d’apporter une ressource, 

la socialisation de cette entreprise de transport demandera qu’on lui 

attribue tous les ans de formidables dotations, dont le montant, ajouté à 

la valeur des intérêts perdus sur le capital, constituera un prélèvement 

effectué par l’impôt sur les ressources de tout le monde. Et ce 

prélèvement égalera certainement celui qui, dans une politique que les 

socialistes appellent bourgeoise, aurait conformément à la loi naturelle 

et sociale, grevé un certain nombre de budgets particuliers, à savoir 

ceux des particuliers qui se seraient servis du chemin de fer. 

On socialisera de même les manufactures de tabac. Le tabac en 

feuilles sera demandé aux agriculteurs aux prix qu’ils voudront bien 

fixer. Il brûlera mal, parce que le tabac qui brûle mal est plus facile à 

produire, et que le producteur, faisant la loi au consommateur par le 

puissant intermédiaire de l’État, ne fera aucun effort pour améliorer ses 

produits. En revanche le tabac fabriqué sera livré aux fumeurs à un prix 

qu’on aura majoré en raison des salaires, fixés par les directeurs des 

usines socialisées avec une générosité qui ne leur coûtera rien. 

Quant au monopole de l’alcool, il réalisera, par la socialisation des 

distilleries, le triple avantage : 



1° De fournir de vastes ressources aux distillateurs et rectificateurs 

auxquels on aura payé des indemnités d’expropriation ;  

2° D’encourager la production nationale, en permettant l’utilisation 

de tout ce que l’agriculture française peut produire, de matières 

alcoolifères ; 

3° De réduire, après avoir augmenté la production au delà de tout ce 

qu’il est permis de prévoir, de réduire, dis-je, la consommation de 

l’alcool au grand profit de l’hygiène sociale : singulière façon, soit dit 

en passant, de mesurer la production à la consommation, et 

réciproquement. 

Mais le gouvernement radical-socialiste en donnant des fiefs aux 

socialistes éloquents du parti doctrinaire, et en socialisant les 

monopoles industriels, a-t-il la prétention de donner au parti socialiste, 

en général, une satisfaction dont il sera lui-même récompensé par la 

reconnaissance du parti ? Engels, un des chefs du socialisme 

contemporain, et en même temps un grand capitaliste, — car on a espéré 

un moment que son héritier enverrait cent mille francs à une Verrerie 

ouvrière, à construire à Carmaux, pour faire concurrence à celle d’Albi, 

Engels ne voit, dans ces sortes de procédés, qu’une façon bourgeoise de 

créer des places et d’augmenter le nombre des fonctionnaires : c’est du 

socialisme petit bourgeois, disait-il. Ne pouvons-nous pas lire en effet, 

tous les jours, dans les journaux du parti socialiste-révolutionnaire, 

qu’ils n’attachent aucun intérêt à un socialisme destiné à faire 

simplement les affaires de quelques bourgeois, appliquant cette 

appellation à tels ou tels grands orateurs députés, lesquels sont très 

blessés de ce langage ? C’est disent-ils, un socialisme bon pour des 

politiciens et des meneurs de foules, et les ouvriers ne veulent plus de 

politiciens ni de meneurs : ils les considèrent comme de simples 

avocats, et nous pourrons peut-être bientôt lire sur les murs, pendant les 

périodes électorales, quelque chose qui ressemblera à ces innombrables 

bandes de papier de toutes couleurs que j’ai vues, dans ma jeunesse, en 

1848, collées partout et qui portaient en lettres géantes ces mots : « Pas 

d’avocats, pas d’avocats ! » Les allemanistes guettent le ministère, et 

ils profiteront de toutes les voies qui leur seront ouvertes pour entrer 

dans la place et en faire sortir les autres ; ils mesureront leur confiance 

avec avarice ; puis, un beau jour, ils rompront le pacte de Carmaux, 

dont les débris tomberont à terre avec le Cabinet radical-socialiste. Mais 

dans quel état celui-ci aura-t-il laissé la France, si ce craquement se fait 



longtemps attendre ? Qu’importe ? diront ceux auxquels l’expérience 

n’ouvre jamais les yeux. La richesse de la France n’est-elle pas 

inépuisable ? Le crédit de la France n’est-il pas le premier du monde ? 

Comme s’il y avait des richesses inépuisables ! Si la richesse de la 

France est gaspillée, elle sera réduite ; si le gaspillage est continué après 

que la richesse aura été réduite, elle sera détruite. La France a déjà 

traversé plus d’une fois des périodes de prospérité suivies de ruine ! 

Chaque fois que la richesse de la France se réduira, si ce malheur arrive, 

la misère du budget augmentera, et à chaque augmentation de la misère 

du budget correspondra, pour y faire face, la nécessité d’une fiscalité 

plus inquisitoriale et plus destructive appliquée à ce qui subsistera 

encore de la richesse du pays. Le progressif n’est-il pas le moyen de 

venir à bout de l’inépuisable ? Ce sera un progressif bénin pour 

commencer, introduit simplement à titre de principe dans notre système 

financier, une dégression, comme l’on dit, pour dégrever les moins 

fortunés en compensation de leurs charges de famille et autres. Mais 

comment garantir la modération durable en matière de fiscalité ? Le 

parti ouvrier demande qu’on réduise par des impôts ou par des 

expropriations toutes les fortunes au maximum de vingt mille francs, et 

le ministre de la guerre du Cabinet radical voulait faire payer la totalité 

de l’impôt foncier par quelques milliers seulement de propriétaires. Où 

s’arrêtera dans l’avenir la progression ? Cela dépendra des mains qui la 

manieront. MM. Cavaignac et Allemane semblent d’accord pour aller 

jusqu’aux plus extrêmes limites. Personne ne peut nier pourtant qu’il 

existe un degré où la progression aboutit à l’expropriation, c’est-à-dire 

à la spoliation. En faisant payer par quelques-uns les impôts de tous, on 

ne fait pas de la solidarité, on abuse tout simplement de la force du 

nombre pour opprimer la minorité. C’est, à proprement parler, 

l’exploitation d’un homme par tous les autres. 

Il y a d’ailleurs d’autres moyens que la progression pour diminuer et 

même pour épuiser, si on y persévère, la richesse inépuisable de la 

France. Les commerçants sont des intermédiaires ; les intermédiaires 

sont des vampires ; ils vivent en parasites sur le monde des producteurs 

et des travailleurs. Ils sont suspects, donc ils sont coupables. Ils sont 

coupables du crime de spéculation. Conclusion : point de commerce ! 

Les Français, sans faire de commerce, échangeront entre eux le produit 

de leur travail et seront heureux. Les industriels ne valent guère mieux 

que les commerçants. Ce sont des patrons ; ils possèdent un capital. Ce 



capital doit appartenir à leurs usines. Ils n’en sont que les 

administrateurs, et encore, comme ils l’administrent dans un esprit de 

lucre, c’est à leurs ouvriers à prendre leur lieu et place pour l’employer 

au point de vue altruiste de la solidarité sociale. 

Si le président du Conseil ne dit expressément rien de semblable, et 

je le reconnais, ce qu’il dit n’en a pas moins la même signification. 

L’industrie n’est-elle pas de plus en plus incertaine dans ses résultats, 

par suite de l’invasion de l’État dans les ateliers et de l’augmentation 

obligatoire de ses prix de revient ? Le patron est-il sûr de pouvoir faire 

face à ses engagements, si ses ouvriers peuvent le mettre à volonté dans 

l’impossibilité de les remplir ? L’industriel a, en fait, la situation la plus 

défavorable. Tous les risques sont à sa charge, et rien de ce qui peut lui 

permettre de les couvrir ne lui est assuré. S’il fait des bénéfices et s’il 

les emploie à compenser ses pertes, on l’accuse d’être inspiré par 

l’esprit de lucre le plus antisocial. Et vous croyez que cet esclavage du 

commerçant et de l’industriel est de nature à engager les capitalistes à 

faire valoir leurs capitaux dans l’industrie française ? Pourchassés à 

outrance, vous croyez qu’ils ne chercheront pas un refuge le plus loin 

possible de tant de chasseurs à l’affût de leur bien ? Je crains, moi, qu’ils 

ne soient incités à vivre isolés sur leur fonds, aussi longtemps que la 

terreur durera. Ils auront fait comme Sieyès, ils auront vécu et encore 

! Le gouvernement a bien quelques paroles à la disposition de ces 

pauvres gens ; mais ses paroles sont tellement en contradiction avec ses 

actes, qu’on a de la peine à les prendre au sérieux. 

Si la richesse de la France est condamnée à être réduite, si elle doit 

aller en s’épuisant, tout inépuisable qu’on la proclame, n’y a-t-il pas des 

gens optimistes pour ne pas s’en effrayer, parce qu’il reste encore à la 

France, pour se sauver de tout péril, le premier crédit du monde ?  

Le crédit, cependant, peut disparaître à son tour, et même cela peut 

lui arriver encore plus vite qu’à la richesse. Voyez l’exemple des États-

Unis. Son crédit était, il y a peu d’années, un des premiers du monde. 

Les conversions de sa dette se succédaient à peu d’intervalles les unes 

des autres. Il y avait toujours plus de capitaux offerts que de capitaux 

utilisables. Or, ce crédit, il est devenu ce que vous savez : ce n’est plus 

qu’un reste de crédit, un crédit anémié. La vieille Europe est la partie 

du monde où le capital demeure, parce que c’est là qu’on a commencé 

de l’accumuler. C’est en Europe, comme on dit aux États-Unis, qu’il a 

son domicile de naissance, son home. Quand la vieille Europe retire ses 



fonds à l’Amérique, la fortune de celle-ci est ébranlée ; son crédit 

s’affaisse : du plus haut degré de l’échelle, il descend tout de suite au 

plus bas. 

Le crédit est comme un être vivant. Quand il a force et santé, il 

ressemble au taureau superbe dans l’arène, qui regarde avec une 

surprise dédaigneuse le torero armé de sa petite épée. Mais, voilà le 

torero qui fatigue le robuste animal, qui lui envoie son quadrille pour le 

tourmenter, qui lui fait enfoncer dans le flanc des pointes acérées. On 

l’appelle, on l’excite avec un chiffon rouge ; on l’épuise en le faisant 

s’élancer dans le vide. Un moment vient où le taureau, n’en pouvant 

plus, s’arrête. Cesserait-il de se défendre, le lâche ? Le feu ! le feu ! crie 

la foule. On porte le feu sur son corps. Alors le torero s’avance vers la 

bête éreintée, et lui porte à la nuque un coup droit mortel. Le taureau 

s’affaisse. Ce n’est plus qu’un corps flasque et mou que quatre mules, 

au galop, font disparaître de l’arène. Le beau taureau, naguère si 

puissant et si vigoureux, est mort : quelques instants ont suffi pour qu’il 

ne fût plus. 

Fatiguez le crédit ; tourmentez-le ; tendez-lui mille embûches ; ayez 

des picadores qui s’appellent inspecteurs, armés de tous les instruments 

de la fiscalité, amende et confiscation, et le premier crédit du monde 

sera bien vite transformé en crédit d’État à finance avariée. Après une 

lutte plus ou moins longue, il succombera tout d’un coup. 

La liberté est le nerf des affaires : la protection exercée par les 

gouvernements détruit cette liberté. Protégez les gens contre les affaires 

et vous les ruinerez. 

Si vous mettez les commerçants, les industriels, les protecteurs en 

suspicion ; si vous surveillez le capital pour l’empêcher de se commettre 

dans tel commerce, telle industrie, telle exploitation ; si vous vous 

chargez de faire valoir la fortune des particuliers ; si vous ouvrez ce que 

l’on pourrait appeler, sans métaphore, un vaste bureau de placements ; 

si vous dites à ceux qui possèdent des économies : Venez à moi, je 

placerai sur votre tête un bourrelet, comme on fait aux enfants pour les 

empêcher de se blesser en tombant, alors vous brisez le ressort de la vie, 

vous supprimez l’énergie individuelle doublée de responsabilité, vous 

tuez les affaires, vous arrêtez la production, vous proclamez le chômage 

universel obligatoire, et le résultat de votre œuvre est juste le contraire 

de celui que vous avez rêvé. 



Vous ne dites rien de tout cela, prétendez-vous. Soit ; mais vos actes 

le disent pour vous. Les actes parlent plus nettement et plus haut que 

les paroles. Quand un Cabinet radical socialiste pose le principe 

destructeur de la richesse de la France et de l’avilissement de son crédit, 

il s’aliène à coup sûr tous ceux qui chez nous, et ils sont légion, ne 

veulent pas qu’on ruine notre pays, qui croient encore au crédit et à la 

force qu’il donne aux nations qui en jouissent. Ce Cabinet tirera-t-il au 

moins quelque force durable de l’appui que lui donnent ses alliés, les 

socialistes politiques et plus ou moins opportunistes ? Il serait bien 

imprudent à lui d’y compter ; car ces pauvres gens sont déjà en pleine 

décadence, et les ouvriers qui les excommunient tous les jours à grand 

fracas sont bien les véritables maîtres de l’armée socialiste ; ils 

s’emparent de plus en plus de leur clientèle, Le radicalisme a-t-il donc 

encore quelques illusions sur la possibilité de discipliner le parti ouvrier 

socialiste révolutionnaire ? Ce n’est cependant un mystère pour 

personne que les membres du parti ouvrier sont absolument décidés à 

ne jamais rien faire pour le Cabinet, et qu’ils profiteront au contraire de 

toutes ses fautes pour se rapprocher de leur but, qui est la conquête du 

pouvoir politique. 

Il n’y aura plus alors, pour soutenir le ministère radical socialiste 

abandonné, et pour le pousser une seconde fois à ce Capitole où il lui 

plaît si fort de monter, il n’y aura plus alors autour de lui qu’un petit 

groupe de théoriciens d’une sociologie évolutionniste, qui continueront 

à l’appeler le ministère des penseurs solidaires, plus solitaires, hélas ! 

que solidaires. 

Ah ! les penseurs ! Cela ne vous rappelle-t-il pas le mot de madame 

de Staël parcourant l’Allemagne dans les premières années du siècle ? 

Elle y voyait « des penseurs sous terre et des grenadiers sur le sol ». 

Songez à vos ralliés, ministres radicaux. Le jour où paraîtraient à fleur 

de terre les penseurs de votre gouvernement de solidarité 

philosophique, vous verrez vos ralliés socialistes, un instant si fidèles, 

faire tout d’un coup signe à des grenadiers obéissants, dont les pieds 

reposent sur le sol solide, de se placer en sentinelles à votre porte, afin 

de vous surveiller. Vous ne serez plus alors maîtres de ceux que vous 

aviez faits prisonniers ; car ils ne vous lâcheront pas. 

Vous reconnaîtrez alors, un peu tard, que vous avez inutilement grisé 

le pays avec des inventions allemandes. Laissez-nous nous réveiller et 

reprendre notre sang-froid. Nous voulons être des républicains français. 



Je puis bien parler au nom des 363 députés républicains de 1877 ; car 

j’ai fait une rude campagne pour eux et avec eux, tout sénateur que 

j’étais alors. Ce n’est pas le cas de certains ministériels, et peut-être 

même de certains ministres d’aujourd’hui, que nous avons battus quand 

ils défendaient le 16 Mai avec la même ardeur qu’ils défendent à présent 

la République de M. le président du Conseil. Oui, nous voulons rester 

des républicains français, nous aimant les uns les autres, et ce n’est pas 

nous qui sommes poursuivis par des rêves, ou plutôt par des cauchemars 

dans lesquels nous nous voyons nous entredétruire ! Nous voulons que 

tout le monde vive, protégé par le droit, égal pour tous. Le premier 

ministre du Cabinet radical socialiste a dit à Lyon que la France était le 

soldat du droit. Restons dans le droit. Si le nombre en France a, de par 

vous, le pouvoir de disposer des biens et des personnes d’une minorité 

qu’il peut écraser sous son poids, la France ne serait plus le soldat du 

droit. La force aurait primé le droit, et chacun sait que jusqu’à présent 

personne n’a osé entrevoir le jour où cette maxime serait devenue 

française. (Applaudissements prolongés) 

 

FIN 

 


	CONTRE LE SOCIALISME
	PAR
	M. JULES GUESDE. — Le budget anarchique ! Le moins d’impôt possible, faisant suite au moins d’État possible.
	M. JULES GUESDE. — C’est juste !
	M. LÉON SAY. — Vous savez le mot d’Henry George : « Je laisserai, dit-il, aux propriétaires leurs propriétés, je leur permettrai de dire « ma terre », je ne la leur confisquerai pas ; mais je m’approprierai, au profit de l’État, tous leurs revenus en ...
	M. LÉON SAY. — Vous êtes bien bon. (On rit)
	M. COUTANT. — C’est vous qui êtes surtout responsable. Les anarchistes sortent de votre spéculation.
	M. PASCHAL GROUSSET. — Cela, c’est de l’économie politique !
	M. LÉON SAY. — Je ne sais pas si c’est de l’économie politique ; mais, c’est, en tout cas, une philosophie très pratique et que je recommande aux membres du Parlement.
	M. LÉON SAY. — Oh ! je sais ce qui m’attend ce jour-là ! Je serais moins propre à me défendre qu’un autre ; par conséquent, j’y passerais le premier. (On rit)
	Je dis qu’il y a parmi les doctrinaires du socialisme des gens qui provoquent à la bataille. Il n’y en a pas ici : c’est d’un mort que je veux parler — et qui n’est pas mort dans la bataille. (Rires au centre)
	M. JULES GUESDE. — Nous ne demandons rien au ministère.
	M. LÉON SAY. — Je le crois bien ! Vous lui imposez tout ! (Rires et applaudissements au centre)
	M. LÉON SAY. — Si je devais la réforme de la déduction des dettes à M. Poincaré, je lui en ferais mes plus sincères compliments, je vous prie de le croire.
	M. LE MINISTRE DES FINANCES. — Comment ?
	M. LE MINISTRE DES FINANCES. — Laissez-moi vous dire que vous commettez une erreur matérielle.
	M. JULES GUESDE. — Quand nous aurons le gouvernement, nous ferons de grandes choses.
	M. LÉON SAY. — Je ne dis pas que la science économique et la science sociale ne doivent pas se préoccuper de l’art, qui est la pratique de toutes les sciences, et je ne tiens pas d’ailleurs pour le moment à vos expressions d’art ou de science. Mais je...
	M. LÉON SAY. — Il n’y a pas de doute que la modération corrige les inconvénients les plus graves en toutes choses. Voyez les découvertes extraordinaires que l’on fait en ce moment en électricité. On vous fait passer à travers le corps des courants dix...
	DISCOURS
	DU 30 NOVEMBRE 1895
	LE DÉPUTÉ. — Certainement j’y étais, de même que vous étiez, je n’en doute pas, sous la coupole, le jour où votre confrère a fait à l’Académie une critique si vive du socialisme et surtout du positivisme.
	LE DÉPUTÉ. — La question qui se posait à la Chambre des députés n’était pas la même que celle qui se posait à l’Académie, et les deux discours, quand ils sont placés en regard l’un de l’autre, se ressentent de la contradiction des objets qu’a poursuiv...
	L’ACADÉMICIEN. — C’est possible, les sujets étaient différents et la manière de les traiter également ; cependant le premier discours, celui qui a été prononcé à la Chambre des députés est bien certainement dérivé du second, comme l’auteur l’a fait co...
	L’ACADÉMICIEN. — Je reconnais d’abord, ou je constate, que la composition du discours du 30 novembre est très défectueuse ; mais cette composition défectueuse tient, il faut le dire, au cadre que les circonstances imposaient au discours. Il fallait re...
	LE DÉPUTÉ. — Oh ! ses interrupteurs, il en a fait ses complices ; ne leur a-t-il pas fait faire une partie de son discours ?
	L’ACADÉMICIEN. — C’est possible, on fait ce qu’on peut de ses adversaires, tant pis pour eux, s’ils font, malgré eux, le discours de celui qui les combat.
	LE DÉPUTÉ. — Je ne dis pas non, mais si votre confrère avait fait au Palais-Bourbon le discours qu’il a prononcé sous votre coupole, il se serait aperçu qu’il existe à la Chambre un très grand nombre de positivistes, latents, et ces positivistes, bles...
	LE DÉPUTÉ. — C’est l’Allemagne et la France. Ce sont des rapprochements qui nous vont ; nous aimons assez qu’on fasse comprendre à nos adversaires à quel point l’imitation outrée et à tout bout de champ de l’Allemagne, nous paraît être une maladie, et...
	L’ACADÉMICIEN. — Soyez sûr que l’Allemagne est très bonne à citer aussi dans une assemblée de savants, et personne de nous n’a le désir de nier que nous n’ayons profité de ses penseurs. Je ne reproche pas à notre confrère d’avoir voulu chercher la fil...
	LE DÉPUTÉ. — Je trouve votre critique assez peu fondée, au moins quand vous dites qu’on paraît antisémite quand on reproche à un autre d’être d’une race de rabbins. Ce n’est pas être antisémite que de relever un des traits caractéristiques de la race ...
	L’ACADÉMICIEN. — Soit ; mais la chose aurait été mieux marquée, si mon confrère s’était servi d’un petit écrit de Karl Marx, dont la critique aurait éclairé sa pensée.
	LE DÉPUTÉ. — C’est à peu près le discours prononcé par M. Jaurès à la fin de l’année 1893. « Mais qu’avez-vous fait par là ? disait-il. Ah ! je le sais bien, ce n’était qu’une habitude et non pas une croyance qui survivait encore en un grand nombre d’...
	L’ACADÉMICIEN. — Sans doute ; quoi d’étonnant d’ailleurs que de trouver des points de contact entre M. Jaurès et Karl Marx ; ils se ressemblent par bien des côtés. Quant à la conclusion de Karl Marx, elle est très simple : il faut abolir la religion. ...
	L’ACADÉMICIEN. — Soit, d’autant plus qu’avec vous il n’est pas besoin d’appuyer ; vous savez très bien quels sont les dessous de la politique, puisque c’est votre état de les approfondir. Il y a ce que, dans un langage un peu trop moderne pour moi, on...
	LE DÉPUTÉ. — Vous prenez bien des détours pour faire allusion à la concentration royaliste et boulangiste.
	LE DÉPUTÉ. — Pas plus forcé que de nous faire passer des députés ultra-socialistes de la Chambre, aux propagandistes par le fait qui sont en dehors du Palais-Bourbon. D’ailleurs, c’est Allemane lui-même qui vous répond en ce qui concerne Babeuf. En tê...
	LE DÉPUTÉ. — Cela est certain, il y a beaucoup de positivistes latents à la Chambre des députés, et ce sont ceux-là qui n’ont pas été satisfaits du discours de votre confrère, car ils tiennent beaucoup plus à la politique positiviste, fruit des derniè...
	L’ACADÉMICIEN. — Mais, pendant la guerre, il n’y a pas eu d’École polytechnique : tous, les anciens et les nouveaux, se sont engagés et sont partis pour l’armée.
	L’ACADÉMICIEN. — Vous me faites songer à un phénomène malheureusement bien fréquent, c’est celui de très grands esprits, de philosophes et de savants de génie, qui sans cesse occupés de choses éternelles et très supérieures à toutes les petites agitat...
	L’ACADÉMICIEN. — Certainement, et je ne l’en blâme pas, je suis d’accord avec M. Fouillée, quand il a dit : « Les trois grands défauts du Positivisme ont été en premier lieu la négation de la psychologie, en second lieu, comme conséquence, une idée fa...
	LE DEPUTÉ. — Je vois où vous voulez en venir. J’ai lu il y a quelques jours dans le Journal des Économistes de la librairie Guillaumin, la déclaration de guerre en trois langues qu’Herbert Spencer vient ces jours-ci d’adresser à lord Salisbury.
	L’ACADÉMICIEN. — Je ne dis pas non et je ne demande pas mieux que d’en parler avec vous. Vous vous rappelez donc que lord Salisbury, comme président de l’Association britannique pour l’avancement des sciences, a prononcé à Oxford au mois d’août 1894 u...
	LE DÉPUTÉ. — Vous êtes sceptique, mon cher philosophe, peut-être même éclectique, à ce que je vois.
	L’ACADÉMICIEN. — La conversation ne peut pas mieux finir et nous ferons bien d’en demeurer là.
	BANQUET DE L’UNION LIBÉRALE

