1 sur 20
L’éducation doit-elle étre libre (1828)

Par Charles Renouard

« Prodiguer les deniers des contribuables pour parvenir a imposer de force tel ou tel
enseignement aux enfants que leurs familles pourraient et voudraient instruire, soit par elles-
mémes, soit par des maitres délégués, c’est toujours, quelque pure intention qu’on ait, se
permettre une exaction pour faire de la tyrannie. »

L’EDUCATION DOIT-ELLE ETRE LIBRE ?

Par Charles Renouard

(Revue Encyclopédique, octobre 1828, pages 15 a 35 ; novembre 1828, pages 265 a 283.)

Cette dissertation, a laquelle 1’Académie francaise a décerné une mention honorable dans sa
séance publique du 25 aolt 1828, était écrite lorsqu’ont paru les fameuses ordonnances qu’une
partie du clergé a voulu parodier en édits de persécution. Alors on a entendu invoquer a grands cris
la liberté d’enseignement, la liberté d’éducation, par des voix dont on s’est effrayé ; et beaucoup se
sont dit que ces libertés devaient étre mauvaises, puisque les ennemis habituels de tant d’autres
libertés les appelaient a leur aide. La question toutefois n’était pas changée.

D’autres personnes, sans se prononcer contre la liberté, se rabattent a la trouver inopportune, et
craindraient, en convenant qu’elle est bonne, d’6ter au gouvernement quelque chose de la force dont
il a besoin pour faire plier les jésuites sous le joug des lois universitaires. Qu’il soit permis a
I’auteur de cette dissertation de se citer lui-méme, et de rapporter la réponse qu’il faisait a cette
objection, au mois d’aofit 1826, en motivant son adhésion a la consultation délibérée en faveur de la
dénonciation de M. de Montlosier. Il s’agissait, alors comme aujourd’hui, d’appliquer contre les
jésuites une legislation hostile a la liberté. L’auteur s’exprimait ainsi :

« Voici maintenant une difficulté sérieuse, une objection de conscience. Il n’appartient, dira-t-on,
qu’a ceux qui consentent a approuver cette législation de la déclarer applicable. Mais comment
admettre que ceux qui la blament puissent, avec quelque convenance, pousser a son application ?

« A cette objection il est facile de faire une réponse franche et claire.

« Il'y a quelque chose de plus facheux encore que I’existence d’'une mauvaise loi : c’est qu’a la
faveur d’un silence qui en tolere 1’inexécution, et qui échappe a toute responsabilité, elle puisse
peser sur les uns et épargner les autres. Il ne faut pas qu’une partie considérable des citoyens soit
dupe tout a la fois de I’existence d’une loi et de son inapplication. Conserver une mauvaise loi dans
nos codes, sauf a ne pas 1’appliquer, c’est un grand mal ; conserver cette loi pour I’appliquer
arbitrairement, c’est la plus intolérable des calamités judiciaires.

« Il faut que les jésuites subissent notre 1égislation, ou qu’ils la combattent ouvertement.



2 sur 20

« On s’expose a un grand danger en fournissant aux congréganistes et aux jésuites des prétextes
spécieux pour se soustraire aux poursuites de notre loi, a 1’aide d’interprétations forcées.
Qu’arrivera-t-il de 1a ? Apres s’étre dégagés, pour leur compte, des liens de la loi, ils feraient leurs
efforts pour la maintenir afin d’y enlacer le reste des citoyens. On leur dirait vainement ensuite
qu’ils I’ont interprétée en leur faveur dans le sens de la liberté ; la loi n’en subsisterait pas moins
avec son texte et son vice d’origine.

« Au lieu de favoriser ainsi la marche naturelle des jésuites et de les laisser échapper en
entr’ouvrant la porte des interprétations, il est bon qu’emprisonnés avec nous dans la 1égislation, ils
ne puissent devenir libres qu’en la brisant pour leur avantage et pour le notre.

« Quiconque a examiné attentivement la marche des affaires publiques depuis quelques années
conviendra que nous devons au coté droit I’acquisition de beaucoup de liberté politique. L’exemple
est encourageant. Il permet d’espérer que la position actuelle des jésuites nous vaudra quelque
chose pour la liberté religieuse, pour la liberté d’association, pour la liberté d’enseignement. »

La question grave que I’auteur de cette dissertation n’a fait qu’effleurer mérite de bien autres
développements. D’excellents articles ont paru a ce sujet dans le Globe. Trois Sociétés de Paris, les
Sociétés d’Instruction élémentaire, de la Morale chrétienne et des Méthodes d’enseignement, se
sont réunies pour ouvrir un concours sur la liberté d’éducation. Il est donc permis d’espérer que
cette importante matiere ne tardera pas a étre convenablement traitée. On annonce aussi que le
gouvernement s’occupe de préparer un projet de loi sur I’instruction publique. Puisse la présentation
en étre retardée jusqu’a I’époque ou I’on sera enfin généralement détrompé sur le monopole !

Nos droits nous ont été donnés
comme moyens d’accomplir nos devoirs.

Il existe des opinions fort diverses sur la nature des relations qui doivent s’établir entre
I’éducation et I’Etat. Ces opinions se rangent sous trois systemes principaux.

L’un est celui de la liberté ; il part du principe que 1’éducation est le droit et le devoir de la
famille, et il ne fait intervenir I’autorité publique que pour exercer un role de surveillance et de
répression. Un second attribue I’éducation a I’Etat. Enfin, dans un troisiéme ordre d’idées, on se
place entre les deux autres systemes, et I’on emprunte quelque chose a chacun d’eux : c’est ainsi
que notre régime actuel combine le monopole universitaire avec la liberté absolue de 1’éducation
domestique.

Cherchons a apprécier successivement ces trois systemes.

Si le choix a faire entre eux n’était qu’un calcul de convenance et d’utilité, variable suivant les
circonstances ; si le droit et le devoir ne s’y trouvaient point engagés ; si ’on pouvait
indifféremment, sans blesser aucune conscience, décréter que 1’éducation sera libre, ou qu’elle ne le



3 sur 20

sera pas, la question n’offrirait qu’un assez médiocre intérét et se réduirait a une simple affaire de
prudence administrative.

Mais si la liberté d’éducation est un droit ou détruit un droit ; si elle est nécessaire a
I’accomplissement des devoirs de famille, de patrie, d’humanité, ou incompatible avec ces devoirs ;
si enfin elle est ou juste ou injuste, et importe aux consciences autant qu’a la police des cités, il faut
bien qu’on y voie une des plus sérieuses applications de la morale a la politique ; et c’est a la
philosophie qu’il appartient de déclarer si le respect dii a la liberté veut que ses principes généraux
recoivent cette application spéciale.

PREMIERE PARTIE.

Tant qu’il ne s’agit que de I’éducation physique, les droits et les devoirs sont facilement apercus
et fort peu contestés.

La conformation méme de I’enfant démontre la nécessité des soins qui lui sont dus, et sans
lesquels sa vie serait impossible.

C’est aussi 1’évidence des faits naturels qui désigne les instituteurs physiques de I’enfant. La
mere qui 1’a porté dans son sein, qui I’a enfanté au milieu des douleurs, qui a recu du lait pour le
nourrir, est sa premiere protectrice. Le pere sent le besoin d’obéir a un instinct de devoir et de
tendresse qui lui commande de subvenir a 1’existence de I’enfant et de la mere placés sous sa
sauvegarde.

La mere est maitresse de déléguer a une nourrice ses soins de maternité. L’Etat ne s’interpose pas
au milieu de cette délégation ; il ne s’occupe pas de choisir et de diriger les nourrices.

Ce serait tuer les enfants que de les délaisser sans secours. A défaut des peres et meres, le reste
de la famille leur doit un appui. Autour des familles au centre desquelles les enfants sont placés
s’étend le cercle plus vaste de la patrie, qui lui-méme est enfermé dans la circonférence de
I’humanité tout entiere. Si la meére meurt ou languit, si le pére manque a son enfant, si I’indigence
ou le crime ont brisé la famille, tous les devoirs n’ont pas cessé envers 1’étre faible qui vient
d’arriver au monde, et dont le sort ne doit pas étre de périr par 1’isolement. C’est alors a la patrie, a
I’humanité a le recueillir.

Le sentiment de ce devoir a fondé€ les pieux asiles qui s’ouvrent aux enfants abandonnés. Il serait
hors de propos d’entrer ici dans 1’appréciation des reproches que 1’économie politique adresse a ces
institutions. Quelle que soit la divergence des avis sur le choix des moyens, 1’idée fondamentale
reste la méme ; c’est toujours le respect pour la vie des hommes. Quelques précautions que 1’on
recommande contre cette bienfaisance meurtriere, qui, en prodiguant avec indiscrétion les remedes
incomplets, multiplie les maux qu’elle croit guérir, on s’accorde pour convenir que la société entiere
serait coupable si, apres qu’un enfant est né, elle aimait mieux le condamner a la mort que de lui
donner des secours.

L’existence des enfants est sacrée ; et cependant la loi s’abstient de déterminer et de prescrire les
soins qui doivent étre pris d’eux, bien convaincue que ces soins regardent les parents et non pas
elle. C’est ainsi que, par exemple, elle s’est toujours considérée comme incompétente pour
commander le bienfait de la vaccine. Elle ne se reconnait un droit d’intervention dans 1’éducation
physique des enfants que pour les cas, heureusement tres rares, ou leur existence est mise en péril
par des délits.

Sortons de 1’éducation physique, et examinons si les droits qui la gouvernent ne se retrouvent pas
entierement les mémes dans le reste de 1’éducation.



4 sur 20

On n’est pas quitte de tous devoirs envers un enfant quand on a rempli 1’obligation de 1’allaiter,
de le nourrir, de le protéger contre 1’intempérie des saisons, contre les chocs extérieurs, contre
I’invasion des maladies. Lui conserver la vie et le laisser manquer d’une nourriture intellectuelle et
morale, ce serait bien souvent ne lui avoir rendu qu’un triste service.

Les hommes les moins clairvoyants, les moins généreux, reconnaissent la nécessité de
I’éducation physique. Pourquoi si souvent, et méme sans que la conscience en fasse reproche, se
dispense-t-on de donner des soins au développement de l’'intelligence et de la moralité de ses
enfants ? C’est une inconséquence qui peut s’expliquer sans peine.

A c6té de I’éducation proprement dite, qui résulte de I’action volontaire des hommes sur les
hommes, vient se placer cette éducation de la nature qui agit par les événements et les choses, et par
ces mille frottements inapercus qu’amenent toutes les relations de la vie. L’entendement et la
volonté grandissent sous cette double influence. La raison de ’enfant trés imparfaite, mais tres
active, impatiente de se suffire a elle-méme, mais cependant souple et confiante, fera dés son
premier éveil un choix a sa mode parmi les enseignements volontaires qu’on lui donnera, et parmi
les enseignements accidentels de la nature et de la société. Si les directions d’une éducation
attentive lui manquent, elle ne cessera pas pour cela de se développer ; mais elle ne le fera qu’au
hasard, et en s’abandonnant aux caprices de l’instinct et aux inspirations fortuites que lui
apporteront les événements.

Cette considération explique, sans I’excuser, le trop fréquent abandon de I’intelligence et de la
moralité des enfants. On se repose sur le hasard du soin de les élever. On se révolterait contre 1’'idée
de délaisser un pauvre enfant tout nu, sans aliments, sans défense ; et I’on ne voit pas que livrer sa
jeune ame a toutes les impressions qui d’aventure la viendront frapper, que laisser sa faible raison
flotter sans guide, et sans qu’une raison plus forte prenne le gouvernail de sa liberté, c’est lui faire
plus de mal encore.

L’Etat qui, en ’absence des soins de la famille, soutient la vie physique de I’enfant, lui doit, de
méme, a défaut aussi de la famille, I’éducation intellectuelle et morale.

L’Etat est tenu de cette dette, dans 1’intérét des enfants, qui sont au nombre de ses membres, et
dans le sien propre.

L’expérience la plus constante enseigne assez maintenant de quels dangers 1’ignorance menace la
société, combien de désordres et de crimes elle enfante. C’est la une vérité fondamentale, sur la
démonstration de laquelle la morale et la statistique sont d’accord. Lors donc que I’Etat cherche a
assainir le pays en y propageant les lumieres, et a détruire le foyer d’infection que crée I’ignorance,
c’est a sa propre siireté qu’il pourvoit. Songeons bien d’ailleurs que ceux qui naissent pauvres et
sans appui naissent cependant avec le droit de vivre : une organisation sociale qui ne leur
permettrait pas de subsister par leur travail, ou qui ne veillerait pas a ce qu’ils apprissent a travailler,
aurait mauvaise grace a exiger d’eux qu’ils se sacrifiassent pour son maintien. C’est risquer
beaucoup que de tenter la patience de masses redoutables, et que de les vouloir contraindre a
s’arréter longtemps avec respect devant un ordre de choses qui, trop étroit pour leur laisser place,
les rejetterait hors de son sein avec mépris comme sans pitié.

Toutefois I’on n’estimerait pas a sa valeur le devoir de subvenir a I’éducation de ses semblables,
si on le réduisait a n’étre qu’un calcul de prudence politique. Il a droit a une plus haute place dans
I’échelle des devoirs. S’il est vrai que les hommes sont freres, si chacun doit travailler au
perfectionnement de son ame, si tous ont pour loi de s’entr’aider dans cette ceuvre de salut, il faut,
pour apercevoir la cause de 1’obligation sainte qui nous lie envers nos semblables, et nous défend de
les abandonner sans nul souci de leur avenir, remonter jusqu’a la source pure d’ou ces sublimes
préceptes découlent.

L’humanité, la religion, savent comprendre ce devoir. Ce sont elles qui, dans 1’abandon des
familles et dans I’insuffisance des secours de 1’Etat, suscitent des associations charitables de la



5 sur 20

nature de celles qui, dans la plupart des pays chrétiens, offrent une instruction gratuite aux enfants
dont les parents sont trop pauvres pour les élever.

Mais, que I’on y fasse une sérieuse attention, car 12 se trouve le principe fondamental, ni 1’Etat ni
la charité publique n’ont a s’immiscer dans 1’éducation de I’enfant, si la famille consent a y suffire.

L’existence des familles n’est pas de création humaine. Le droit civil qui peut les régler ne les
fonde pas. Ce ne sont pas les injonctions de la loi, ni des délibérations prises en conseil public, qui
nourrissent 1I’enfant du sang et du lait de sa mere, qui lient I’époux a I’épouse, les freres aux freres,
qui donnent au sentiment maternel son admirable dévouement, qui échauffent cette tendresse de
pere, ou 'entrainement de 1’instinct s’identifie avec la conviction du devoir. Quel que puisse €tre le
langage des codes, je ne consentirai jamais, tant que je jouirai de ma raison, a reconnaitre que
personne sur la terre ait droit de m’6ter mes enfants, ni de faire, malgré moi, leur éducation a ma
place. C’est a moi que la nature a donné la garde de leur corps et de leur ame ; je n’en dois compte
qu’a eux, et a cette autorité supréme de laquelle seule je les tiens, dont releve ma conscience, et en
présence de qui la loi civile n’est plus rien. Responsable de I’éducation de mes enfants, j’ai le droit
de n’étre géné par personne dans 1’accomplissement de ce devoir.

Tous les hommes ne pouvant pas instruire tous les hommes, pourquoi ne pas laisser a chacun le
soin d’élever ceux dont la garde lui est spécialement confiée ? Ne sait-on pas que plus les
obligations touchent de pres les individus, plus il existe de probabilités qu’elles seront remplies ?

Tant6t les parents s’occupent eux-mémes de I’éducation des enfants, tantot ils la déléguent a
d’autres.

On sait quelle multitude de causes peuvent engager les peres a confier leurs enfants a des maitres.
Le temps, les connaissances peuvent manquer. Réunirait-on, ce qui est rare, assez d’aptitude et
assez de loisir, on se dit encore que 'instruction vaut mieux lorsqu’elle est donnée par ceux qui en
font I’occupation de toute leur vie ; qu’il y faut une certaine fermeté de discipline plus facile a un
étranger qu’a un pere ; qu’on doit se garder de priver ses enfants des bienfaits et des lecons de la vie
commune.

Déléguer ainsi a d’autres le soin de ses enfants, ¢’est encore agir en vertu du droit qu’on avait de
les élever soi-méme. Le pere n’abdique point par la 1’autorité paternelle. C’est lui qui préside a
I’éducation, lorsque c’est lui qui choisit ses délégués, qui les surveille, qui les paye ; lorsque c’est
avec lui qu’ils traitent, envers lui qu’ils répondent.

Si on gene la famille dans le choix des maitres, on nuit a bien des droits comme a bien des
intéréts : a la famille, que ’on empéche de s’acquitter, comme elle I’entend, d’un devoir dont elle
est juge et responsable ; aux enfants, dont le sort est mieux garanti par la surveillance d’une
responsabilité plus immédiate ; a la bonne éducation qui, comme tout le reste, prospérerait par la
concurrence ; enfin au droit d’enseigner.

Envisagée sous ce dernier point de vue, la question de liberté d’enseignement prend une étendue
nouvelle.

Qu’est-ce en effet qu’enseigner, si ce n’est produire sa pensée au dehors, et en vertu du méme
droit que celui qui rend libre de parler, d’écrire, d’imprimer ? C’est une des formes de la liberté
qu’il faut admettre si I’on accepte les autres.

Mais, comme toute liberté suppose, avec la faculté de choisir le bien, la possibilité d’opter pour
le mal, reconnaitre la liberté c’est prendre I’engagement d’établir des peines séveres pour punir les
délits et pour réprimer les abus qui peuvent étre commis dans son exercice.

Dans les cas de répression, 1’Etat doit intervenir, non parce qu’il s’agit d’éducation, mais parce
qu’il s’agit de pénalité.



6 sur 20

Il est un autre cas dans lequel I’Etat intervient, et cette fois a titre d’instituteur : c’est quand la
famille, se reconnaissant impuissante pour donner I’éducation, consent a laisser €élever ses enfants
au nom de la société entiere.

Hors ces cas de surveillance et de secours, I’Etat n’a rien a faire dans ’éducation. Il n’a pas le
droit d’obliger le pere a donner a ses fils tel ou tel enseignement, pas plus que le droit de prescrire
tel ou tel mode d’éducation physique.

Le rdle de l’autorité publique ainsi borné n’en acquiert que plus d’importance. On ne la
condamne pas a rester oisive, ou a demeurer spectatrice impassible des maux dont elle serait
témoin. N’est-ce donc rien que d’examiner si I’enseignement ne blesse pas 'ordre et les lois ?
N’est-ce rien que de préter son aide a tous ceux qui sans elle manqueraient de moyens pour acquérir

I’instruction ?

Prodiguer les deniers des contribuables pour parvenir a imposer de force tel ou tel enseignement
aux enfants que leurs familles pourraient et voudraient instruire, soit par elles-mémes, soit par des
maitres délégués, c’est toujours, quelque pure intention qu’on ait, se permettre une exaction pour
faire de la tyrannie. Ah ! sachez plutdt réserver vos secours pour les cas ot ils seront tout a la fois
indispensables et sollicités ! Quelque abondants que vous les recueilliez, ils ne seront toujours que
trop rares. Craignez-vous donc que les occasions vous manquent ? N’existera-t-il pas dans tous les
temps assez de miseres et d’inégalités sociales, pour que la condition intellectuelle du pauvre
éprouve plus de besoins que les contributions publiques n’en pourront jamais satisfaire ? N’y a-t-il
pas aussi certains enseignements que 1’Etat seul pourra faire subsister ? L’utilité générale veut que
nulle branche de science ne demeure sans culture ; car toutes les connaissances se tiennent, et
aucune des faces de la vérité n’est inutile a connaitre, alors méme qu’on ne s’est pas d’abord rendu
compte du parti qu’on en tirera. Tous ont donc intérét a ce que quelques personnes recoivent des
encouragements pour se livrer aux études qui exigent des capacités spéciales, qui absorbent tout
entiers les hommes assez z€1€s pour les entreprendre, qui imposent de longs travaux préliminaires,
des dépenses considérables, mille charges enfin presque toujours trop lourdes pour des efforts
individuels. C’est alors que I’Etat doit s’empresser d’apporter son aide ; qu’il favorise, qu’il
soutienne les enseignements longs, ingrats, cofiteux, sans résultats immédiats, qui sans lui
resteraient abandonnés ou languiraient : mais qu’il livre sans inqui€étude a la concurrence
individuelle les études qui conviennent au grand nombre, dont le besoin est général, dont les maitres
abondent, et que soutient suffisamment 1’émulation des citoyens. J’avoue que je m’explique
beaucoup mieux la nécessité d’une chaire de chinois que 1’utilité d’une chaire de poésie francaise.

Il est d’autres études pour lesquelles I’Etat a droit et devoir d’intervenir, je veux parler de celles
qui ont pour objet des services publics. L’administration a des fonctionnaires a choisir ; rien n’est
plus licite que de la laisser exiger d’eux telle ou telle connaissance spéciale ou la garantie d’un
enseignement déterminé.

Jusqu’oll n’irait-on pas avec ce large systeme ? La liberté d’éducation, liberté sage et sujette des
lois qui la surveillent, prendrait pour ses premiers points d’appui I’autorité paternelle dans toute sa
plénitude, et le droit de tous a enseigner : elle s’aiderait ensuite des secours de I’Etat pour tous les
cas ol les efforts privés ne sauraient étre assez efficaces : aprés I’Etat, dont les ressources sont
limitées et les besoins immenses, elle appellerait ces associations volontaires que rassemblent des
sentiments de religion, d’humanité, de patriotisme. J’ignore si toujours 1’universalité d’éducation ne
restera qu’une chimere ; mais s’il est quelque jour donné aux hommes d’entrevoir un but si
désirable, ce sera quand on aura pu voir adopter un pareil ensemble d’institutions, qui laisse a la
liberté ses droits, son activité, 1’efficacité de la concurrence ; qui, apres avoir tiré d’elle tous les
résultats qu’elle est capable de produire, et apres s’étre gardé de dissiper les ressources publiques,
ne sollicite des encouragements que pour accomplir ce qui est resté impossible a la liberté ; et
complete ensuite, par le concours des associations privées, la plus grande généralité possible
d’éducation.



7 sur 20

Ce ne serait pas un des moindres résultats de 1’éducation ainsi étendue que d’élever a une
meilleure et plus haute condition la classe inférieure tout entiere. Il s’en faudrait bien que ce fit la
bouleverser les positions sociales. La méme hiérarchie peut subsister entre elles, et le degré
inférieur étre relevé tout entier. La prospérité de 1’industrie dans les pays civilisés offre un exemple
remarquable de ce progres universel. Il ne cesse pas d’y avoir des pauvres et des riches ; et
cependant les progrés de chaque jour permettent au pauvre d’€tre moins misé€rable. On peut
supposer un état de choses ou, par un heureux effet des conquétes de I’intelligence humaine sur la
nature matérielle, les objets les plus nécessaires a la vie seraient descendus a un prix assez bas pour
que tous pussent y atteindre par le travail. On peut de méme supposer une société dont
I’organisation serait assez perfectionnée pour que tous, méme les plus indigents, apprissent a lire et
a écrire. Dans une société pareille, I’ordre social, loin d’étre ébranlé, serait affermi : il subsisterait
avec ses inégalités, mais le dernier rans serait moins malheureux.

L’espérance d’une éducation universelle n’est pas un de ces réves de la pensée que le bon sens
puisse sans danger rejeter avec dédain. Le beau idéal, le bien absolu, sont en dehors aussi de
I’humanité. Quelqu’un interdira-t-il a I’artiste, au poete, au philosophe, au chrétien, d’y tendre sans
cesse comme au but supréme de leurs efforts ? Ce but est placé bien haut, bien loin, par-dela les
limites de la vie ; et cependant la plus belle route a suivre est celle qui nous en approchera de
quelques pas. Heureux mille fois le pays ou l’universalit¢ d’éducation ne laisserait la dignité
humaine s’effacer dans aucun homme, et ne permettrait pas que tant d’étres intelligents pussent
végéter et mourir sans avoir eu le temps de vivre et de penser | Mais heureux aussi le pays ou
chaque jour dissipe quelques ténebres devant quelque lumiere, ou le culte religieux se spiritualise,
ol I’industrie se perfectionne, ou la civilisation s’étend, ou 1’éducation se propage !

Aucun systéme ne nous parait plus favorable a de tels progres que celui de la liberté. Nous ne
I’avons pas été chercher dans des théories imaginaires. Nous nous sommes contentés d’appliquer a
I’éducation intellectuelle et morale ce que le consentement universel admet lorsqu’il s’agit
d’éducation physique. Si nous étions chargés de donner la vie a ces idées par une application
immeédiate, nous nous bornerions a demander une loi fortement répressive contre les abus de la
liberté, puis & proposer d’ouvrir chaque année une place au budget pour les institutions que I’Etat
jugerait utile d’entretenir ou d’encourager.

Ces vues, toutes simples qu’elles sont, rencontrent, de toutes parts, des objections a combattre.
Nous parcourrons les principales en jetant les yeux sur les deux autres systeémes dont I’examen
affermira notre confiance dans la liberté.

SECONDE PARTIE.

L’opinion qui confére a I’Etat le droit et le devoir de donner 1’éducation compte en sa faveur
beaucoup de suffrages imposants. Son principe, embrassé avec ardeur par des esprits aussi élevés
que généreux, est que l’enfant appartient a sa patrie plus qu’a sa famille : ce qui est une
conséquence de cette autre proposition plus générale qui consideére chaque citoyen comme
appartenant moins a lui-méme qu’a la patrie.

C’est parce que cette croyance a dominé I’antiquité que les Crétois, les Spartiates, les Perses,
enlevaient I’enfant a sa famille pour I’élever aux frais, sous la responsabilité et au profit de I’Etat.
La méme idée, descendue fort avant dans les temps modernes, y a trouvé de sinceres et éloquents
apologistes, a la téte desquels vient se placer Rousseau.

Rousseau distinguait soigneusement 1’homme de la nature et I’homme citoyen. A chacun d’eux il
donnait un maitre différent, laissant le premier se régir lui-méme, et soumettant 1’autre a 1’état
social. Cet état, Rousseau le détestait : son ardente sensibilité s’était prise de colere contre les



8 sur 20

obstacles factices et conventionnels dont I’homme et ses caprices out obstrué nos sociétés ; cette
simplification sociale vers laquelle nous aspirons, il 1’appelait de tous ses veeux, bien que ne
saisissant pas les vrais moyens d’y parvenir. Mais en méme temps qu’il protestait contre les
sociétés, Rousseau, avec ce désintéressement admirable qui anime si éloquemment ses paroles, ne
comprenait pas que 1’on osat se dire citoyen sans se sacrifier pour elles ; il voulait que quand on
avait fait choix de 1’état de société, I’on ne prétendit pas a profiter de cette indépendance, de cette
jouissance de soi-méme, dont il ne comprenait 1’existence que dans 1’état de nature, et dont la
contemplation séduisait sa pensée. Son erreur était de ne pas voir que I’homme selon le veeu de la
nature, c’est I’homme civilisé par la société, et que le commerce avec nos semblables est notre seul
moyen de travailler a I’ceuvre de perfectionnement progressif qui est la loi de notre espece. Nous
manquons a notre nature, non parce que nous ne sommes plus assez sauvages ; mais, hélas ! parce
que, de tous les cotés encore, nous sommes enveloppés dans la barbarie. On congoit comment,
préoccupé de son antithése, Rousseau écrivait dans Emile ces paroles qu’il y a développées avec
complaisance : « Les bonnes institutions sociales sont celles qui savent le mieux dénaturer I’homme
» ; et celles-ci : « Celui qui dans ’ordre social veut conserver la primauté des sentiments de la
nature ne sait ce qu’il veut. »

Les conséquences des opinions de Rousseau ont été appliquées par lui fort explicitement a
I’éducation publique, dans son article sur le mot Economie politique, pour I’Encyclopédie. Le
passage suivant représente tres bien ses doctrines sur ce sujet :

« S’il y a des lois pour 1’age mir, il doit y en avoir pour I’enfance, qui enseignent a obéir aux
autres ; et comme on ne laisse pas la raison de chaque homme unique arbitre de ses devoirs, on doit
d’autant moins abandonner aux lumieres et aux préjugés des peres 1’éducation de leurs enfants,
qu’elle importe 4 I’Etat encore plus qu’aux peres : car, selon le cours de la nature, la mort du pére
lui dérobe souvent les derniers fruits de cette €éducation, mais la patrie en sent tot ou tard les effets ;
I’Etat demeure et la famille se dissout. Que si I’autorité publique, en prenant la place du pére et se
chargeant de cette importante fonction, acquiert leurs droits en remplissant leurs devoirs, ils ont
d’autant moins sujet de s’en plaindre, qu’a cet égard ils ne font proprement que changer de nom, et
qu’ils auront en commun, sous le nom de citoyens, la méme autorité sur leurs enfants qu’ils
exercaient séparément sous le nom de peres, et n’en seront pas moins obéis en parlant au nom de la
loi qu’ils I’étaient en parlant au nom de la nature. L’éducation publique, sous des regles prescrites
par le gouvernement et sous des magistrats établis par le souverain, est donc une des maximes
fondamentales du gouvernement populaire ou légitime. Si les enfants sont élevés en commun dans
le sein de 1’égalité, s’ils sont imbus des lois de ’Etat et des maximes de la volonté générale, s’ils
sont instruits a les respecter par-dessus toutes choses, s’ils sont environnés d’exemples et d’objets
qui leur parlent sans cesse de la tendre mere qui les nourrit, de I’amour qu’elle a pour eux, des biens
inestimables qu’ils recoivent d’elle et du retour qu’ils lui doivent, ne doutons pas qu’ils
n’apprennent ainsi a se chérir mutuellement comme des freres, a ne vouloir jamais que ce que veut
la société, a substituer des actions d’homme et de citoyen au stérile et vain babil des sophistes, et a
devenir un jour les défenseurs et les peres de la patrie dont ils auront été si longtemps les enfants. »

Il y a de la grandeur dans cette abnégation de soi-méme avec laquelle I’individu s’efface et
s’immole devant la patrie, et fait taire, en présence de 1’intérét général, ses affections les plus vives.
Ce sentiment généreux brille d’un éclat que I’enthousiasme des souvenirs historiques releve encore,
et tant de merveilles d’héroisme auxquelles il a servi de mobile 1I’embellissent de leur beauté.

Mais sous une générosité si séduisante I’examen de la raison de tarde pas a découvrir une théorie
incomplete qui se guinde sur une fausse grandeur, et qui déplace 1’ordre vrai des devoirs.

Le but de la mission de I’homme sur la terre n’est pas d’arriver a je ne sais quel bien collectif et
vague dont on n’assignerait le siege nulle part. Dieu qui n’a créé que des devoirs individuels,
puisqu’il n’a fait responsables que des individus, a d’abord donné a chaque homme la garde de lui-
méme, puis celle des étres qui lui sont indiqués comme naturellement confiés a ses soins. Le



9 sur 20

premier devoir pour I’homme, celui qui renferme tous les autres, est de faire son bien et celui des
siens, mais a la charge de ne pas se méprendre sur ce qui constitue le bien véritable.

Trois éléments le composent, quoiqu’ils y concourent a degrés fort inégaux : le bien-étre
physique, le bien-étre intellectuel, le bien-&tre moral. Négliger d’acquérir ou de conserver, quand on
le peut, le bien-€tre physique, quelque inférieur qu’il soit aux deux autres, ce serait prétendre se
montrer plus sage que ’auteur de notre étre qui nous a donné ’instinct du plaisir, I’aversion de la
douleur, I’amour de notre conservation. Toutefois nous sentons au dedans de nous que le bien-étre
intellectuel vaut mieux ; qu’il y a un plaisir plus noble, plus vrai, une dignit€ mieux satisfaite, a
servir notre pensée, a agrandir notre €tre, a le faire entrer en rapport avec la contemplation de
I’univers et avec les lois de la création, qu’a procurer a notre corps des jouissances fugitives,
incertaines, incompletes. Le bien-€tre moral est placé plus haut : les autres biens servent a la vie, lui
seul est la vie véritable, et s’étend par-dela les limites de notre existence terrestre. Dans la garde
d’autrui, nous avons a obéir aux mé€mes lois que dans la notre. Il est bon de procurer aux autres le
bien physique ; il est mieux de les faire arriver au bien intellectuel, qui compte a peine pour quelque
chose en présence du bien moral.

Demander si les hommes, parce qu’ils restent en société, renoncent a la recherche de leur bien-
étre, ou peuvent cesser de prendre sous leur surveillance personnelle et sous leur responsabilité
immédiate le bien-€tre des leurs, c’est demander si ’homme, quand il obéit a la loi de sa vocation
en devenant citoyen, cesse d’étre homme ; s’il peut dépouiller comme un vétement importun et jeter
loin de lui sa nature et ses facultés. Telle n’est point, telle ne peut pas €tre la volonté de celui qui
nous a créés : en nous faisant hommes et sociables, il n’a pas entendu prendre pour jouets les
perpétuels combats de nos devoirs d’hommes et de nos devoirs de citoyens. A juger des augustes
desseins de sa providence par le peu qu’il nous est donné d’en entrevoir, I’harmonie est dans sa loi,
la paix entre ses commandements ; et quand sa voix se révele a notre conscience, ce n’est pas pour
nous désoler par des ordres qui s’entrechoqueraient, et par le tumulte de volontés contradictoires.

Lorsqu’on place en premiere ligne la recherche du bien individuel, il n’y a rien la au profit de
I’égoisme ; lorsqu’on présente les devoirs comme plus strictement imposés a mesure que les étres
qu’ils concernent se rapprochent davantage de la personne de 1’agent libre, on ne sacrifie en rien les
intéréts généraux. En effet, il est de I’essence du bien moral, régulateur souverain et supréme de
tout bien-étre individuel, de ne savoir se préter jamais au plus léger envahissement des droits
d’autrui, et de se complaire a procurer aux autres tout plaisir dont on aimerait a jouir soi-méme.
Compatible avec toute espece de dévouement, avec tout sacrifice du bien-tre physique et du bien-
étre intellectuel, le bien moral trouve souvent dans ces sacrifices son aliment et sa joie ; c’est lui
seul qui est inviolable et jaloux, et qui ne permet jamais qu’on agisse a son détriment.

Le choix est a faire entre deux systémes, dont 1I’un exige que I’homme s’immole au citoyen ou le
citoyen a I’homme, et dont 1’autre accorde, conserve et ’homme et le citoyen. Nous n’hésitons pas
a préférer celui qui accepte toute complete notre nature, telle qu’elle nous a été donnée ; celui aux
yeux duquel les droits de 1’individu, la recherche de son bien, loin de périr ou de diminuer sous la
loi des sociétés, y trouvent au contraire leur consécration et leur maintien, puisque chacun, pour les
défendre, y est investi de la force de tous. Quant a envahir ou a diminuer mes droits, lorsqu’ils ne
portent pas atteinte a ceux d’autrui, je comprendrais que ce fut la prétention de la force, je ne
comprends pas que ce puisse jamais €tre la volonté de la loi. Autant vaudrait dire qu’il lui est

loisible d’agir pour moi, de faire ou de défaire ma moralité.

L’organisation de I’Etat et la conscience de chaque individu reconnaissent des lois parfaitement
distinctes et également souveraines. Les faire concorder n’est point une chimere. On a pu le croire
difficile, tant qu’on a vu dans 1’Etat un étre réel doué d’une individualité propre, ayant ses intéréts,
ses besoins. Il fallait bien, alors, devant la supériorité de sa masse, devant I'immensité de sa
puissance, faire prévaloir ses besoins, ses intéréts sur ceux des individus isolés ; et les citoyens
mettaient leur gloire a s’anéantir devant lui. Quand chacun n’hésitait pas a se reconnaitre ainsi



10 sur 20

comme propriété de la patrie, il n’était pas possible de s’en tenir 1a ; au risque de se déchirer le
ceeur, la vertu commandait d’en arracher les plus doux sentiments de la nature, et de reconnaitre
I’Etat pour propriétaire de ses enfants, sauf 2 rabaisser par le nom de faiblesses les saintes et
tutélaires affections de la tendresse paternelle.

Mais il n’est pas vrai que ’Etat soit un maitre  part ayant ses devoirs et ses droits. L’Etat n’est
qu’une collection, et une collection n’a ni mérite ni démérite ; I’Etat n’est ni bon ni mauvais ; il n’y
a de bon, il n’y a de mauvais que les citoyens dont il se compose, pris chacun a part. L’Etat c’est
nous.

Renongons donc a ces froides et cruelles théories qui se font gloire de mutiler notre nature et
d’étouffer ses plus généreuses inspirations. N’échangeons pas les saints devoirs, les plaisirs purs de
notre paternité, contre cette quote-part d’autorité commune dont parle Rousseau, et qui s’étendrait
sur la masse entiere des enfants du pays. Un sentiment profond de cette honte douloureuse qui vient
contrister I’ame a la vue des chiites du génie, ne se méle-t-il pas a la réfutation de ce systeme,
lorsque la pensée se reporte sur celle des fautes de Rousseau dont il s’est fait toute sa vie les
reproches les plus amers ? Tant il est vrai que les sophismes de I’esprit peuvent égarer les plus
nobles coeurs !

Citons un remarquable exemple, ou les idées de Rousseau ont regu la plus exacte application : on
y verra la méme révolte contre cette sagesse qui place en premicre ligne les droits et les devoirs de
I’individu ; le méme dédain pour 1’obéissance aux sentiments naturels ; la méme exaltation en
I’honneur de I’€tre abstrait et idéal d’une patrie, qui, supérieur a tous ses citoyens, aurait son
existence, ses intéréts, sa gloire a part d’eux et dans une plus haute sphere.

Michel Lepelletier venait d’étre assassiné. Parmi ses papiers on trouve un écrit que Robespierre
vient lire le 13 juillet 1793 a la tribune de la Convention comme le plus bel hommage a rendre a la
mémoire du républicain qui n’était plus. C’était un plan d’éducation nationale ; en voici quelques
passages :

« Je demande que vous décrétiez que depuis 1’age de cinq ans jusqu’a douze ans pour les
garcons, et jusqu’a onze pour les filles, tous les enfants, sans distinction et sans exception, seront
élevés en commun aux dépens de la république, et que tous, sous la sainte loi de 1’égalité, recevront
mémes vétements, méme nourriture, méme instruction, mémes soins... A cinq ans la patrie recevra
donc I’enfant des mains de la nature ; a douze, elle le rendra a la société...

« Linstitution publique des enfants sera-t-elle d’obligation pour les parents, ou les parents
auront-ils seulement la faculté de profiter de ce bienfait national ?

« D’apres les principes, tous doivent y étre obligés.
« Pour I’intérét public, tous doivent y étre obligés.
« Dans peu d’années, tous doivent y étre obligés.

« Mais dans le moment actuel, il vous semblera peut-€tre convenable d’accoutumer
insensiblement les esprits a la pureté des maximes de notre nouvelle constitution. Je ne vous le
propose qu’a regret ; je soumets a votre sagesse une modification que mon désir intime est que vous
ne jugiez pas nécessaire. Elle consiste a décréter que d’ici a quatre ans I’institution publique ne sera
que facultative pour les parents ; mais ce délai expiré, lorsque nous aurons acquis, si je puis
m’exprimer ainsi, la force et la maturité républicaines, je demande que quiconque refusera ses
enfants a I’institution commune soit privé de I’exercice des droits de citoyen pendant tout le temps
qu’il se sera soustrait a remplir ce devoir civique, et qu’il paye en outre double contribution dans la
taxe des enfants. »

Tout le monde n’a pas droit de s’indigner de ce plan ou de le prendre en piti€. Nous le pouvons,
nous, partisans de la liberté, qui voulons que I’enfant appartienne non a 1’Etat, mais a lui-méme ;



11 sur 20

nous qui demandons que, pendant tout le temps ou sa liberté mineure aura besoin d’étre prise en
tutelle, sa famille seule soit appelée a le gouverner ; nous qui ne consentons pas a nous décharger
sur la patrie du soin d’élever nos enfants ; nous qui gardons pour notre conscience la responsabilité
des lecons qu’ils devront recevoir ; nous qui nous croirions aussi coupables de négliger le salut de
leur ame que d’abandonner la culture et le perfectionnement de la notre. Nous pouvons frémir avec
toutes les meres de cette menace d’une €ducation forcée, qui dissout la famille, qui jette au souffle
des inspirations étrangeres cette fleur confiée a la culture paternelle. Nous pouvons traiter avec
quelque moquerie ces souvenirs de college qui s’efforcaient de tailler nos modernes sociétés sur le
patron des anciennes républiques. Mais quant i ceux qui donnent 4 1’Etat un droit sur I’enfant, quant
a ceux qui croient a la légitimité d’une intervention publique dans 1’éducation, qu’ils y prennent
garde : la logique leur commande, sous peine de la plus évidente inconséquence, d’admirer
Lepelletier et Robespierre, et de se prosterner devant leur projet.

Je me trompe. Il y avait encore dans Lepelletier un tribut payé a la faiblesse de ’humaine nature.
Ce n’est pas du délai de quatre ans que je parle ; car il n’y faut voir que ce qui y est, c’est-a-dire une
concession transitoire, sans sacrifice du principe : je parle de cette douceur de peines contre les
peres dont la tendresse se serait obstinément révoltée et aurait, malgré la loi, retenu leurs enfants
aupres d’eux. La logique voulait que, sans se contenter de punir ces réfractaires, on leur enlevat de
force leurs enfants, auxquels ils faisaient, sans droit, le tort de les priver du bienfait de 1’éducation
distribuée officiellement par la république.

L’inconséquence n’est pas toujours mauvaise dans la vie réelle ; c’est le remede pratique des
systemes erronés. Mais, dans une discussion philosophique, elle ne doit trouver aucune grace ; car
elle sert de pierre de touche pour dénoncer les faux systemes.

Allez donc jusqu’au bout, vous qui regardez 1’éducation comme une affaire officielle. Enlevez-la
nettement et de vive force a la famille, qui usurpe, quand elle donne 1’éducation au lieu et place de
I’Etat. Si vous reculez devant cette conséquence, vous jugez votre systeme, et vous le confessez
vaincu.

(La suite au cahier prochain.)

L’EDUCATION DOIT-ELLE ETRE LIBRE ?
SECOND ARTICLE.

TROISIEME PARTIE. (Voy. ci-dessus, pag. 15 et suiv.)

Nous ne vivons sous I’empire d’aucun des deux systemes qui viennent d’€tre exposés. Il ne serait
pas facile de designer 1’'idée-mere, le principe générateur d’ou dérive notre 1égislation en maticre
d’enseignement. Elle participe du premier systeme en ce qu’elle laisse libre I’éducation domestique,
et qu’elle met a la charge des parents les frais de I’éducation et le paiement des maitres : elle
participe du second en ce qu’elle réserve a I’Etat le privilege exclusif d’autoriser et d’instituer les
maitres, toutes les fois qu’il plaira aux familles de déléguer 1’éducation.

Notre régime universitaire est beaucoup plus facile a expliquer historiquement qu’a ramener a
des principes rationnels, conséquents avec eux-mémes.



12 sur 20

L’origine de 1’Université, comme celle de tant d’autres communautés, appartient a ces temps ol
I’esprit de corps était une des rares sauvegardes ouvertes contre I’impuissance des lois, et ou la
violence des désordres obligeait les individus a se serrer les uns contre les autres pour se servir
mutuellement de soutien, et pour étre moins facilement écrasés. A cette époque, on reconnaissait
des privileges, mais non des droits ; et les libertés les moins contestables, perpétuellement mises en
question, avaient besoin d’étre accordées en franchises, et garanties par des chartes violées sans
cesse et sans cesse renouvelées. Le pouvoir dominant traitait avec les communautés de puissance a
puissance ; pour prix de leur soumission, il leur garantissait le monopole, et les protégeait contre
toute concurrence de la part des individus qui leur étaient étrangers. Les moeurs publiques étaient
faites a ces idées ; le classement des professions sacrifiait la liberté a laquelle on ne songeait guere,
mais protégeait les peuples contre des dangers présents, contre des maux redoutables ; aussi ne se
faisait-on nul scrupule de traiter comme usurpateur quiconque prétendait a exercer lui-méme celle
de ses facultés naturelles dont une corporation quelconque se trouvait mise en possession exclusive.
De méme que pour vendre du drap il fallait appartenir a la communauté des marchands drapiers ;
pour en fabriquer, au corps des fabricants ; a celui des bouchers pour vendre de la viande, des
libraires pour vendre des livres ; de méme, pour donner 1’enseignement, il fallait faire partie du
corps enseignant.

Des hommes voués par état a la culture des sciences et des lettres devaient naturellement prendre
le pas sur la plupart des autres professions. La considération qui s’attache aux hommes plus instruits
que leurs contemporains, les honneurs accordés par les princes éclairés, soigneux de récompenser le
mérite, I’importance de I’instruction sur le sort des générations qui s’élevent, visible pour la
prévoyance la plus vulgaire, les rapports du corps enseignant avec d’autres corps éclairés, tels que
le clergé, les parlements, rapports tantot d’alliance, tantot de guerre, et qui donnaient intérét de le
ménager, toutes ces causes ont fait de I’Université une puissance, et 1’ont maintenue a la haute
dignité de fille ainée de nos rois.

Les progres des temps, I’établissement de la paix publique et de I’ordre, la diffusion des lumieres
et de I’industrie, ont ruin€ successivement la plupart des monopoles, dont néanmoins plusieurs
subsistent encore. Celui de 1’enseignement devait durer plus longtemps que beaucoup d’autres.
Transporté de 1’Université au gouvernement, il semble que ce soit une arme devenue nécessaire a la
force et au maintien du pouvoir, et beaucoup sont d’avis que la prudence défend de le déposer entre
les mains libres des citoyens.

Examinons si la suppression de ce monopole aurait, soit pour le gouvernement, soit pour les
intéréts particuliers, les dangers que I’on redoute.

Dans I’intérét général et dans celui du gouvernement, trois arguments principaux sont présentés.
« Il faut, dit-on, que le gouvernement fasse enseigner ses doctrines ; il faut de 1’unité dans
I’enseignement ; il faut que les saines doctrines soient seules propagées et garanties. » Pour savoir
donc s’il y a inconvénient ou avantage a enseigner exclusivement certaines doctrines, essayons de
les considérer sous leur triple caractere d’officielles, d’unes et de bonnes.

Aux époques de conquétes, ou les vainqueurs imposaient un gouvernement aux vaincus chez
lesquels ils s’établissaient, la nation conquérante avait ses intéréts a part des peuples conquis et
gouvernés ; il lui fallait, pour affermir sa domination, leur imposer sa langue, ses lois, son
enseignement.

Les mémes nécessités ont existé toutes les fois que des castes quelconques, dominantes ou
aspirant a le devenir, ont voulu soumettre a leurs idées la population, et lui faire accepter leurs
enseignements sans examen et par conséquent sans concurrence.

On congoit qu’alors les gouvernants et les gouvernés, les maitres et les disciples, forment deux
peuples a part, dont I’un veut dresser I’autre pour le tenir sujet, dont 1’un est fait pour instruire et
’autre pour étre instruit.



13 sur 20

Cet état de choses est-il le notre ? Notre gouvernement est-il une force étrangere, qui ait pour
mission de faconner nos idées, dans la vue de nous exploiter avec moins de peine au profit de
quelques intéréts privés ? La société et lui sont-ils deux puissances ennemies en présence comme le
maitre et ’esclave ? S’il en était ainsi, j’entendrais la nécessité d’un enseignement officiel, tout en
souhaitant, a nous autres esclaves, des ames de trempe assez forte pour grandir en le dédaignant.

Mais non : grace au ciel, non, tel n’est pas notre état politique. Le gouvernement, chez nous, tel
que nos meeurs et nos institutions 1’ont fait et le feront chaque jour davantage, n’est pas un maitre
jaloux, un dominateur étranger. C’est la loi vivante ; c’est I’émanation, le serviteur du pays : service
auguste, le plus grand, le plus noble qui puisse honorer I’homme sur la terre et I’environner de
puissance et de gloire. Le gouvernement, c’est le pouvoir central, sympathique avec la majorité des
citoyens, et appelé a mettre en pratique tout ce qui apparait de sage et d’utile dans les opinions
dominantes, et dans les intéréts les plus généraux.

Ainsi compris, le gouvernement n’a pas et ne peut pas avoir ses doctrines a part de la société,
puisqu’il n’est pas autre chose que la représentation de cette société méme, ou plutdt que
I’expression de sa majorité.

On retrouvera donc inévitablement les doctrines officielles dans le sein de la société, qui a
communauté d’intérét et de passion avec son gouvernement pour les faire prévaloir. Des doctrines
qui seraient celles du gouvernement et que la société répudierait supposeraient un gouvernement
sans parti dans la nation, sans écho, sans appui ; gouvernement bizarre, puisque ce serait une
émanation qui n’émanerait de personne, une représentation qui ne représenterait rien.

Supposer un gouvernement qui n’exprimerait que 1’opinion d’une minorité nationale, c’est
supposer un état de choses mauvais. Mais enfin, dans les cas méme ou se réaliserait cette facheuse
hypotheése, le gouvernement du moins représenterait, a défaut de la majorité, une fraction
quelconque du pays. Eh bien ! dans ce cas encore, les doctrines officielles se retrouvent quelque part
dans la nation ; pour peu qu’elles méritent de vivre, elles peuvent s’y soutenir et s’y étendre, par le
travail et les efforts de leurs partisans. Elle n’ont pas besoin que I’Etat les place dans toutes les
chaires, les impose a toutes les écoles.

Mais il faut aussi faire la part d’une considération des plus graves. Le gouvernement, quoique
n’étant vrai qu’autant qu’il représente la majorité, n’a pas, pour cela, droit de rejeter la minorité
hors de la sphere sociale. Le droit de la minorité a émettre ses opinions, a les produire par ses
organes, a les propager par ses enseignements, est tout aussi sacré que celui de la majorité méme.
La majorité, qui, en cette qualité, a droit de gouverner, n’a pas le droit d’étouffer ses adversaires
sans combat. La minorité d’ailleurs se composera toujours d’éléments tres divers. Ce qui fait la
majorité, ce sont les opinions assez solidement établies, assez ouvertement prouvées, assez
évidemment utiles, pour entrer dans la conviction du grand nombre, et pour parler au bon sens
ordinaire. Ceux qui composent la minorité, ce sont les hommes en arriere et en avant de leur siecle ;
ce sont ceux qui ne comprennent pas encore ce que les masses comprennent déja, ceux qui
prévoient déja ce que les masses ne pressentent pas encore. Aux uns comme aux autres doit
demeurer toute liberté de parole et d’enseignement. Aux uns on ne peut pas interdire de combattre
pour le maintien d’idées dont I’expérience du passé s’accommodait ; auxquelles des habitudes, des
affections, des intéréts les attachent encore, et que I’on peut sans danger laisser enseigner et
produire, si elles ne répondent plus a rien de réel. Quel tort, si elles sont mortes, craignez-vous
qu’elles fassent a vos doctrines officielles ? A quels efforts réunis connaissez-vous la puissance de
rallumer des cendres ? Quant a cette minorit€ qui se jette a I’avant-garde de la civilisation, laissez-
la, pour votre propre salut, battre librement les sentiers non encore explorés, et soulever des idées
nouvelles. Si des aventuriers se fourvoient, les masses ne les suivront pas ; si leurs paroles sont de
vains sons, le bon sens populaire ne les redira pas, et ne se souciera pas méme de les comprendre.
Mais puisque le genre humain est perfectible, il faut bien que ce qui est se résigne de bonne grace a
se laisser envahir par ce qui sera : il faut que les idées nouvelles, dignes de fructifier et salutaires a



14 sur 20

I’espece humaine, aprés avoir apparu comme des théories audacieuses, deviennent des lieux
communs philosophiques, pour arriver plus tard a pénétrer dans la pratique des affaires.

Ainsi donc ce prétendu intérét du gouvernement a faire enseigner ses doctrines a lui n’est
concevable que dans un régime qui n’est pas le ndtre, et oul I’Etat serait distinct des citoyens.

Aux doctrines du gouvernement, répandues dans toute la partie de la nation dont il exprime et
représente les opinions, appartiendra la plus large part de puissance. Venant de lui, dont I’intérét est
de ne pas se séparer du bien général, dont la vue plus indépendante apercoit les objets de plus haut,
elles se présenteront avec faveur a titre de conseils, sans faire violence a aucune persuasion, sans
étouffer d’autorité aucune doctrine hétérodoxe.

En laissant ainsi les opinions se développer et s’enseigner en liberté, le gouvernement saura
discerner celles qui méritent d’étre appuyées par I’autorité de son assentiment ; il saura, en les
laissant toutes libres, les surveiller toutes, afin de poursuivre les infractions aux lois et les violences
contre la liberté.

Plusieurs personnes attachent a I’unité de doctrine une extréme importance. Il ne m’est pas donné
de comprendre quels avantages on y trouve ; et les sinistres prédictions d’anarchie, dont la diversité
d’enseignement contiendrait, dit-on, la menace, ne me frappent gueére que comme un vain bruit de
mots sonores. La prétention a 1’unité, tout ordinaire qu’elle soit a 1’esprit humain, en est une des
plus dangereuses maladies : c’est pour la satisfaire que tant de systémes font mentir les faits ; ses
alliés sont I’intolérance dans les opinions et I’immobilité intellectuelle. L’unité est belle : qui en
doute ? mais elle n’est possible que bien haut, car elle n’appartient qu’a Dieu seul. Condition et
signe de la perfection, elle est exclusive de la liberté, et ne s’associe qu’avec une sagesse qui n’a pas
besoin d’étre libre, et qui en sait trop pour avoir un choix a faire entre le bien et le mal. L’unité
suppose I’infaillibilité : ou est-elle dans les matieres d’enseignement ? Ou est-elle dans les opinions,
dans les sciences, dans la littérature, dans 1’histoire ? Vouloir des doctrines uniformes, c’est
prétendre que jamais quelques-unes n’auront raison contre cette unité ; c’est dire qu’elle tranche
toute question, sans que la contradiction soit possible, ni le doute permis ; sans que nulle
amélioration ait le droit de se proposer ; c’est croire que les progres de I’esprit humain s’operent en
vertu d’illuminations soudaines, sans tatonnements individuels, sans efforts perdus, sans essais
infructueux. Les partisans de 1’unité d’enseignement ignorent-ils donc que la science ne sera point
finie, tant qu’existera le monde, et que notre faillibilit€, a chaque instant manifestée par la
douloureuse expérience de nos écarts, est ’attribut nécessaire, la condition inévitable de ce qu’il y a
de plus noble dans I’esprit humain, de sa liberté, et de sa perfectibilité progressive ?

Si Iautorité qui impose un enseignement de se trompe pas, apparemment elle trouvera dans la
vérité méme de son enseignement assez d’évidence et de force pour le faire accepter par les esprits
sinceres. Si elle se trompe, de quel droit impose-t-elle a tous le joug de ses erreurs ?

L’unité d’enseignement est la chimere de tous les despotismes, politiques, scientifiques, religieux
; de méme que leur éternel moyen d’exécution est de prévenir a I’avance, par une censure préalable,
toute atteinte contre les saines et pures doctrines.

Les voix les plus éloquentes ont tout dit sur la censure, sur son inutilité, son injustice, ses
dangers. C’est 1a une de ces questions jugées, sur lesquelles la raison publique n’entendrait plus
qu’avec impatience des développements désormais superflus. Le monopole de 1’enseignement,
lorsqu’il se vante de prévenir 1’émission des doctrines présumées mauvaises, s’ attaque lui-méme ;
car il justifie par la son étroite parenté avec cette odieuse censure si fatale aux progres du bien.

Sous quelque point de vue que I’on envisage 1’intérét de I’administration, 1’on n’apergoit pas ce
qu’elle pourrait gagner a rester dispensatrice souveraine de 1’éducation. Il n’est pas €tonnant
toutefois que le pouvoir, obligé de soutenir bien des luttes, et naturellement préoccupé par le désir
de se fortifier et de s’étendre, se soit exagéré I’importance de son action sur I’enseignement, et ait
compté pour un grand avantage I’espérance d’y parler seul. Beaucoup de temps est nécessaire pour



15 sur 20

que les esprits se plient a comprendre que la vraie force du pouvoir est dans sa sympathie complete
avec les intéréts généraux.

Est-ce avec plus de raison que 1’on invoque en faveur du monopole I’intérét des particuliers ?

Prenons cette sollicitude pour sincere. Oublions qu’elle n’est souvent qu’un prétexte mis en avant
afin de couvrir d’autres intéréts que 1’on n’avoue pas. Convenons qu’une réserve, dont le principe
est respectable, arréte et préoccupe de tres bons esprits. Beaucoup de personnes s’écrient : « Voyez
ce que vous risquez ! Tremblez de I’incurie des parents, de I’inhabileté ou de I'immoralité des
maitres ! Tremblez surtout que de déplorables influences n’envahissent la direction des générations
qui s’élevent ! » Entendons cette clameur, et taichons d’y répondre.

Remarquons d’abord que le langage du monopole est le méme en toute matiere. On reproduit, a
propos de I’enseignement, avec une persévérance que les réfutations de 1’expérience ne rebutent
pas, les arguments que 1’on a usés contre la liberté d’industrie. On veut prémunir les familles contre
leurs propres erreurs dans le choix des maitres, des méthodes, des objets d’enseignement ; de méme
que par les jurandes et maitrises, on voulait protéger les acheteurs contre les vendeurs, et, par les
reglements de manufactures, les consommateurs contre les fabricants ; de méme, encore, que, par
un procédé d’esprit tout semblable, on appelle a I’aide de I’'innocence des lecteurs la censure contre
les écrivains. C’est toujours la mise en tutelle des particuliers au profit d’une autorité qui se vante
d’étre seule capable de penser et de choisir pour eux.

Deux présomptions puissantes protestent cependant en faveur des familles, et ne permettent
guere de douter que le choix et la surveillance des enseignements et des maitres ne doivent étre plus
utilement placés dans leurs mains que dans celles de I’Etat : ’affection est plus vive, et I’intérét plus
grand.

Il serait difficile de ne pas concéder ces deux points : aussi est-ce ailleurs que les objections vont
se retrancher. Les lumigres, dit-on, ne seront pas suffisantes de la part des peres ; I’Etat doit protéger
les droits des enfants et ne pas souffrir qu’ils restent exposés a la merci des intrigants qui égareront
la bonne foi des familles, qui corrompront I’enfance, pervertiront la jeunesse.

Autre chose est de mettre en parallele I'intelligence de chaque particulier avec la masse de
lumieres que le gouvernement possede, autre chose est de reconnaitre si chaque famille, sur chaque
éducation, ne s’y entend pas mieux qu’un pouvoir qui n’a ni un devoir si grave a remplir envers
I’enfant, ni une affection si forte, ni un intérét si immédiat. Un pere, tout pauvre, tout ignorant qu’il
soit, placé pres de ses enfants, au méme degré qu’eux sur I’échelle sociale, instruit de leur caractere,
sentant leurs besoins, assistant aux développements successifs de leurs facultés, a sur leur sort futur
et sur les convenances de leur éducation un sentiment plus net, une prévision plus clairvoyante, que
I’administration centrale avec ses vastes lumieres : car I’administration, obligée de procéder par
généralités, doit faire abstraction des individus, et n’arrive aux appréciations particulieres qu’en
descendant par I'intermédiaire d’une multitude de subordonnés, hors d’état souvent de présenter de
suffisantes garanties.

On peut étre incapable d’instruire soi-méme ses enfants et trés capable de leur choisir des
maitres. Qu’on ne dise pas que le discernement des dernieres classes de la société sera souvent
obscurci par I’ignorance et la misére. A défaut des lumieres qui leur manquent, elles trouveront
dans les classes plus élevées des directions et des conseils : elles consulteront la faveur publique
dont le suffrage ne soutiendrait que des écoles ol 1’éducation trouverait de sages garanties. Mais
d’ailleurs que craint-on pour les basses classes ? Qu’ont-elles & perdre au régime actuel ? Le
monopole universitaire vend I’éducation et ne la donne pas. Des maitres, des enseignements, choisis
tant bien que mal, valent toujours mieux que 1’absence totale d’enseignements et de maitres. Les
familles, au lieu et place desquelles le monopole fait aujourd’hui ses choix, sont les familles qui
peuvent payer I’instruction. Pour celles-1a, elles sont au-dessus des premiers besoins de la vie ; elles
ont une industrie ou un patrimoine : elles ne sont donc pas dépourvues de quelques lumieres,



16 sur 20

compagnes ordinaires de 1’aisance. La fortune que suppose une certaine quotité d’impdts inspire a
nos lois fondamentales assez de confiance pour leur désigner les hommes qu’elles investissent de la
mission redoutable de prononcer comme jurés sur la vie et ’honneur de leurs concitoyens, et de la
mission non moins grave d’élire les députés du pays. Assez d’aisance pour payer 1’éducation de ses
enfants suppose ou assez d’intelligence ou assez d’usage du monde pour savoir leur choisir des
maitres.

Si le monopole cherche a appuyer la nécessité de son existence sur le prétexte de I’ignorance
générale, que répondra t-il quand on viendra lui demander, a lui, compte de cette ignorance ?
Pourquoi ne I’a-t-il pas fait cesser, lui qui s’était chargé de I’instruction de tous ? C’est sous son
empire que tant d’hommes languissent sans culture, que tant de citoyens sont perdus pour la patrie,
que tant d’écoles manquent a la population ; que I’instruction secondaire, renfermée dans le cercle
étroit des études classiques, reste inutile et inabordable pour la majorité des citoyens. Le monopole
laisse a leur abrutissement les ignorants et les pauvres : il impose ses entraves a qui ne demande,
pour prospérer, que la faveur de se passer de lui.

Quand I’Etat, en vertu de la présomption de son discernement supérieur, s’attribue le choix
exclusif des enseignements, des méthodes et des maitres, les engagements qu’il contracte ne vont a
rien moins qu’a 1’obliger de choisir toujours mieux que tous les peres. Si une seule fois il vient a
choisir plus mal, ne sent-on pas tout ce qu’il y a de déplorable a avoir ravi a la famille 1’exercice
d’un droit, non seulement sans profit pour I’enfant, mais méme a son préjudice ? Lequel est le plus
coupable, le plus malheureux, de celui qui se trompe en remplissant mal une obligation dont il est
naturellement chargé, ou de celui qui manque a une obligation aprés en avoir volontairement
assumé sur lui tout le poids pour priver un autre du droit de I’accomplir ?

Or peut-on dire que 'infaillibilité soit un attribut nécessaire du monopole ? Certes, il s’en faut
bien que notre Université manque ni de lumieres ni de zele. Des hommes qui brillent par de hautes
vertus et par des talents éprouvés, des professeurs instruits, des savants modestes, de sinceres amis
de I’enfance, s’y réunissent pour en former un corps d’élite. Et cependant n’y a-t-il pas une part a y
faire aussi pour les mauvais maitres, pour les mauvais exemples, pour les enseignements perdus,
pour les études a recommencer ? Tout ce que nos colleges renferment d’hommes éclairés manquera-
t-il donc au choix des parents, alors que les suffrages du public et I’approbation des familles
auraient a désigner les maitres que I’administration institue aujourd’hui ? Il arrive, dans nos
colleges, que des caracteres se dégradent, que des intelligences se rétrécissent, que des moeurs y
sont fanées, des vocations interrompues, des espérances avortées. Si rares qu’on veuille supposer
ces malheurs, quel désespoir lorsqu’ils autorisent un pere a dire a la loi : « J’ai dii recourir aux seuls
enseignements, aux seuls maitres que vous avez permis a mon enfant. Pourquoi ne m’avez-vous pas
laissé libre de faire mes choix suivant ses besoins ? Si je m’étais trompé, je ne pouvais accuser que
moi, et mon erreur privée restait sans autorité, sans scandale. Mais vous, qui avez voulu étre pere a
ma place, voyez ce que vous avez fait ! »

Contre les vues de 1’éducation, officielle ou non, le meilleur remede est dans I’éducation que
I’enfant ou le jeune homme se donne a lui-méme. Si la famille 1’a négligé, ou si elle I’a élevé a tort
dans un systeme d’idées opposé a celui qui prévaut dans le pays, et que la majorité des citoyens suit
et affectionne, des moyens d’amendement se presseront autour du jeune homme, lorsqu’a son entrée
dans le monde il se sentira vivre dans une atmosphere nouvelle. Des écoles pour les adultes, des
cours publics, des tribunes, des académies, des théatres, et, plus que tout cela, ce commerce actif
des intelligences qui unit ensemble les habitants d’un méme sol et les sujets des mémes lois, cette
circulation de livres, de journaux, de paroles qui mettent en mouvement tant d’idées, voila des
remedes puissants contre les erreurs et la négligence des familles. Sans doute les mémes remedes ne
mangquent pas contre I’éducation dont 1’Etat s’est fait exclusivement distributeur. L’expérience de
tous les jours montre ce que deviennent, apres quelque temps, la plus grande partie des legons qu’on
a puisées dans les colleges. Toutefois la chance de guérison ne diminuera-t-elle pas si les erreurs
dont on aura empoisonné les écoles se retrouvent dans les institutions publiques ? Mais un mal plus



17 sur 20

grand est a redouter. Est-il donc d’une politique bien sage d’associer a des idées d’opposition contre
le gouvernement les premiers efforts par lesquels une jeune raison se raidira pour purifier les
enseignements qu’elle aura regus, et pour rejeter ce qui pourra lui déplaire ?

Tout démontre qu’erreurs pour erreurs, celles des particuliers entralnent moins de maux que
celles de 1’Etat. Les conséquences terribles du monopole, s’il venait 4 tomber en mauvaises mains,
font frémir, et devraient seules faire renoncer pour jamais a affronter la chance désastreuse d’un
enseignement exclusif qui serait corrupteur. Il n’y a méme aucun bien a attendre de la chance
opposée ; car le monopole ne serait pas bon, méme quand des mains sages et pures en auraient
toujours le dépot.

N

La meilleure éducation officielle est obligée sous peine de folie a pousser la circonspection
jusqu’a la plus scrupuleuse timidité. Le moindre changement, quand il part de I’autorité, est de la
gravité la plus haute ; le tenter c’est risquer en expériences une direction ou I’on a pris en quelque
sorte ’engagement de ne se tromper jamais. Qui pourrait compter combien aujourd’hui, au milieu
des méditations graves dirigées de toutes parts vers la science de 1’éducation, I’existence du
monopole étouffe dans leurs germes d’idées utiles et de perfectionnements salutaires ? Avec la
liberté, on verrait les améliorations s’introduire, les expériences s’accumuler, et une mobilité
féconde succéder a la réserve obligée de I'immobilité officielle. Sans doute on se trompe souvent
alors qu’on innove ; mais ne se trompe-t-on pas autant en demeurant stationnaire ? Le but de
I’éducation, c’est de conduire chaque individu, le plus directement qu’on pourra, vers la place qu’il
lui convient d’occuper dans le monde pour son bien et pour celui des autres. Si la société marche a
pas de géants, I’éducation peut-elle étre bonne sans s’avancer avec elle ? Entre cent exemples, pour
n’en citer qu'un seul, n’est-ce pas merveille que de voir, de nos jours, lorsque tant d’études si
variées, si graves, sollicitent les moments et 1’attention de la jeunesse, les réglements exiger que
pour couronnement supréme des cours classiques de nos colleges, on professe la philosophie en
latin ? La liberté a ses erreurs, mais elles sont plus réparables, plus courtes, moins générales que
celles du monopole. La liberté du moins s’accommode a la diversité des esprits, des besoins, des
opinions, et laisse chacun maitre de sa route. En donnant pour surveillant aux instituteurs le public
tout entier, et I’attentive sollicitude des familles, elle vivifie I’éducation par la concurrence et par
une émulation de tous les instants. Une vérité que 1’expérience a rendue triviale, c’est qu’il faut
pratiquer la liberté pour devenir digne d’elle. Un enfant qu’on retiendrait dans son lit de peur de
quelques chutes n’apprendrait pas a marcher. Pour que les populations se mettent en état de choisir
les enseignements et les maitres, le plus sir moyen est de ne leur pas interdire cet usage de leur
jugement. On craint que le charlatanisme ne fasse des victimes ; mais croit-on qu’il n’y ait de
chances pour lui que sous la liberté, et ne sait-on pas au contraire que la concurrence et la publicité
le tuent ? Quand le gouvernement se charge de veiller pour tous, la paresse générale s’en tient
volontiers a I’examen qu’il fait des choses et des hommes. Le public habitué a voir ses affaires
gérées par son gouvernement reste incapable de s’en occuper ; il est confiant, il est crédule, il va au
devant des déceptions. Qu’on le charge du soin de ses affaires, sa sagacité s’éveillera, et personne
ne le trompera longtemps.

Il faut aborder avec franchise une objection devant laquelle beaucoup d’excellents esprits
s’arrétent épouvantés. « Les temps, dit-on, ne sont pas opportuns pour précher la liberté d’éducation
; de toutes parts de puissants adversaires se tiennent aux aguets pour s’en emparer. Ne les voyez-
vous pas tendre autour de vous les vastes filets de leurs déceptions puissantes ? Ils y ont enlacé déja
une partie considérable de la population. Qu’adviendra-t-il si le gouvernement ne se liguait pas avec
le public pour déjouer leurs efforts ? »

En vérité, plus j’étudie cette objection, plus je demeure convaincu que les pires conseils sont
ceux de la peur. J’entends trés bien que, sous le régime ol nous vivons, I’on s’unisse pour réclamer
avec force de 1’autorité publique qu’elle ait a prendre le soin d’élever de puissantes barrieres contre
les invasions de corporations ennemies. Quand on se présente aux familles comme mandataire
nécessaire de 1’éducation de tous les enfants, il faut bien qu’avec la mission de tout faire on accepte



18 sur 20

la charge de tout empécher ; et la responsabilité du mal qui se commet ne peut retomber que sur
celui-1a qui tout seul a le droit d’agir. Mais qu’on ne s’y trompe pas : les prohibitions, les censures
préventives, les persécutions, les bannissements sont de faibles digues contre I’envahissement d’une
opinion méme coupable et menteuse. Votre gouvernement, quel qu’il fit, y perdrait son crédit et sa
peine. La seule protection efficace du pays, et en méme temps sa seule protection 1égitime, c’est la
liberté ; son vrai défenseur c’est lui-méme. Quand il sera libre dans ses choix, il saura reconnaitre
qui il veut et qui il repousse. Quand chacun déploiera ses forces, appellera ses amis, montrera ses
ceuvres, il faudra bien que la victoire demeure a qui méritera de la remporter. Rends-nous le jour et
combats contre nous, disait I’'impie Ajax au maitre des dieux ! Ce défi valait une meilleure cause.
Qu’on nous donne la liberté, et viennent ensuite nos ennemis ! Nous croirions bien peu a la force de
la vérité si nous regardions ses armes comme de trop faible trempe contre celles du mensonge. A
qui donc appartient-il d’avoir foi dans 1’avenir, si ce n’est a ceux qui croient en eux-mémes ?

Soyons justes, méme envers des gens dont le perpétuel effort est de manquer envers nous de
justice. Les corporations que 1’on redoute n’ont pas le droit d’€tre libres avant nous ou sans nous ;
mais elles ont le droit d’étre libres si nous le sommes. Ou elles commettront des délits dans
I’enseignement, et alors il les faudra punir ; ou elles se renfermeront dans les limites légales, et alors
comment entendrions-nous la liberté, si nous n’en voulions que pour nous ?

Quelle est la vue assez courte pour ne pas voir jusqu’ou les peuples s’engagent, lorsque, pareils a
I’imprudent cheval de la fable, ils sollicitent le joug pour mieux poursuivre leurs ennemis ? Votre
confiance dans le pouvoir central est sans bornes aujourd’hui, mais savez-vous ce qu’il sera
demain ? Qu’adviendra-t-il de vous s’il tombe aux mains de ceux contre lesquels vous croyez
nécessaire de forger le vaste réseau ou vous vous tenez enchainés avec eux ? User du monopole
pour résister au mensonge, c’est fortifier un mal pour en combattre un autre, et s’exposer a ce qu’ils
fassent alliance contre les imprudents qui se fient a I’'un des deux.

Nos terreurs perdraient bien de leur force si notre imagination ne leur en prétait pas. Les
corrupteurs de la morale publique, dont 1’ambition nous effraie, ont 1’habileté d’épaissir autour
d’eux les ténebres menacantes au sein desquelles leur fantdme grandit a nos yeux. Le grand jour de
la liberté d’enseignement aurait bient6t désenchanté leur puissance.

Ni les particuliers ni le gouvernement n’ont plus rien a gagner aujourd’hui par le monopole
universitaire. Le régime mixte et équivoque sous lequel nous continuons a vivre doit faire place a
un systéme ou tout se tienne et s’accorde. Notre éducation domestique est libre ; notre éducation
physique n’est soumise a aucune entrave ; la civilisation générale aura fait un immense progres
lorsque 1’éducation intellectuelle et morale, laissée tout entiere a la surveillance des familles, pourra
étre déléguée librement.

CONCLUSION.

On fait souvent une distinction entre les vérités de théorie et les vérités pratiques. On a grand
tort. La pratique n’est intelligente et slire que pour ceux qui, au lieu de marcher au hasard, se tracent
un plan et connaissent leur route. Les théories ne sont sérieuses et vraies que si leur exécution est
possible.

Pour achever d’exposer les principes de la liberté d’éducation, il nous resterait donc a les
organiser en systeme, et a montrer qu’il leur est facile de subir le controle de 1’expérience.

Parvenu a ce complément de mon travail, un scrupule m’a retenu. Il m’a semblé que je risquais
d’encourir le reproche de présomption si, deés a présent, tenant pour admis des principes que la
conviction générale peut n’avoir point encore acceptés, j’entrais dans des détails de dispositions
réglementaires. Ce qui presse, maintenant, c’est de reconnaitre les principes. Plus tard, et quand ils
paraitront affermis, il sera temps d’arriver aux applications et de déduire les conséquences. Le délai



19 sur 20

ne peut pas €tre long. La liberté d’éducation est pour notre époque une de ces questions nécessaires
vers lesquelles la rapidité du mouvement intellectuel nous emporte, et dont chacun de nos débats
publics appelle et hate I’examen.

Du jour ou la liberté d’éducation aurait pris place parmi les dogmes chers a 1’opinion, son
établissement serait facile. Elle n’invoquerait pas une révolution soudaine, et n’aurait pas recours a
cette précipitation impatiente qui, incertaine de 1’avenir, repousse les précautions transitoires. Sans
inquiéter aucun droit acquis, sans compromettre aucune existence, elle laisserait subsister toutes les
maisons officielles d’éducation dont la France est couverte, et se contenterait de permettre a des
institutions rivales de soutenir la concurrence. Partout ou I’expérience montrerait que les efforts de
I’industrie privée pourraient suffire, I’Etat retirerait par degrés son intervention reconnue inutile, et
il reporterait ailleurs son temps, ses dépenses et ses peines, heureux de pouvoir concentrer ses
secours sur les points ol les besoins seraient plus pressants et ou, sans lui, I’éducation ne se
donnerait pas, ou se donnerait mal.

L’Etat, cessant de s’épuiser en encouragements de luxe et en efforts superflus, aiderait les
familles et n’aspirerait pas a les remplacer malgré elles. Sans négliger ni les hautes études, ni les
écoles de services publics, ni les enseignements spéciaux, il placerait au premier rang de ses
sollicitudes I’instruction primaire ; il s’efforcerait de 1’asseoir sur une large base, parce qu’elle est
un gage de la paix publique, une dette de la société envers chacun de ses membres, une faible
réparation des privations et des douleurs que fait peser sur les classes pauvres la nécessité des
inégalités sociales.

La méme loi qui proclamerait la liberté d’éducation prendrait le soin d’en punir les abus ; car la
liberté et I’impunité ne vont pas ensemble. La liberté morale, type de toutes les autres, trouve dans
les tourments de la conscience le chatiment di a ses €carts ; la liberté 1€gale doit trouver dans la loi
la répression de ses délits. On a su venir a bout de soumettre les abus de la presse a des peines
efficaces ; les délits d’éducation, dans une matiere fort analogue, peuvent aussi étre prévus avec
franchise et réprimés avec vigueur. De pareils délits sont inévitables ; le régime du monopole n’en
est pas plus exempt que celui de la liberté ; mais la plupart du temps le monopole les étouffe, la
liberté qui n’a pas de grace a leur faire s’affermira par leur chatiment.

S’il est vrai que la liberté d’éducation soit bonne, si ¢’est un hommage rendu a I’indépendance de
la volonté humaine, a la sainteté des liens de famille, a la sagesse de distribution des forces de
I’Etat, il serait puéril de se mettre en dépit contre quelques difficultés d’exécution que la réflexion
saura surmonter. Quant a présent, il s’agit du principe ; qu’il prévale, et I’application en viendra.

Comment ne prévaudrait-il pas ? Montesquieu I’a dit avec raison : Les lois de I’education doivent
étre relatives aux principes du gouvernement. Or le principe du ndtre, c’est la liberté ; non la liberté
fougueuse, irréfléchie, incapable de reconnaitre qu’elle n’existe que pour rendre digne et méritoire
I’obéissance a la raison ; mais la liberté paisible, tolérante, qui ne se décide qu’apres examen parce
qu’elle se sent responsable, qui examine lentement parce qu’elle comprend que la vérité est assez
forte pour étre patiente, qui laisse toutes les opinions se produire et se débattre parce qu’elle ne croit
pas aux longs succes de I’erreur. La liberté, sous toutes les formes, fait la conquéte de notre époque.
L’industrie est affranchie ; les consciences sont reconnues indépendantes ; la religion fonde sa vraie
autorité sur la conviction qu’elle inspire ; la presse se dégage peu a peu de ses liens, et tous les jours
augmentent ses droits a la confiance des opinions de bonne foi en méme temps qu’a la haine de
celles qui spéculent sur le mensonge. La liberté d’éducation, qu’aujourd’hui 1’on range dans les
paradoxes, viendra demain prendre place a son tour parmi les conséquences inévitables qu’un méme
principe renferme toutes.

La liberté, premier besoin moral de notre époque, en est aussi ’'un des principaux caracteres
intellectuels. Au milieu de la multitude d’opinions diverses entre lesquelles le monde se sépare, ce
que chacun apercoit le mieux, ce sont les erreurs d’autrui : il devient trés rare que 1’on accepte de
qui que ce soit tout un systeme d’idées ; il faudrait pour cela ne pas voir si vite les bornes de 1’esprit



20 sur 20

des autres, et les imperfections par ou pechent les meilleurs. Cette disposition universelle a
I’éclectisme est-elle, comme quelques-uns le disent, une situation purement transitoire, ou bien est-
ce plutdt une suite nécessaire et permanente de la diffusion des lumieres qui, en multipliant les
intelligences actives, multiplient dans le monde intellectuel la diversité des points de vue ? Quoi
qu’il en puisse €tre des causes de cette antipathie générale contre les systémes, ce qui est certain
c’est qu’elle existe, c’est qu’une indécision, qui n’est pas du scepticisme, agite les esprits plutot
qu’elle ne les tourmente ; c’est que ni force ni adresse ne parviendraient aujourd’hui a mettre I’unité
dans les esprits ; c’est qu’il n’est pas d’éloquence assez puissante, de despotisme assez audacieux
qui n’y perdissent leurs peines.

Pour une telle époque, ou pas une opinion n’est en droit de se dire dominante, la liberté de
I’éducation est une nécessité en méme temps qu’une justice. La liberté seule peut donner naissance
aujourd’hui aux convictions profondes et fortes ; elle seule peut vivifier I’émulation par la
concurrence, égaler les ressources aux besoins, assurer le regne des opinions qui sauront gagner leur
royaume ; elle seule enfin, et c’est 1a le plus sacré de tous ses titres, peut placer le droit 1a ou est le
devoir.

C.R.



