
1 
 

QUI A PEUR D’AYN RAND? 

UNE ÉTUDE CRITIQUE 

 

 

 

 

par 

 

Jean Laberge 

Enseignant de philosophie au collégial 

 

janvier 2016 



2 
 

 

Il faut donner un sens à la vie des hommes. 
 

Antoine de Saint-Exupéry, La Paix ou la Guerre ? 

 

Penser : crime contre l’unanimité 
 

Michel Lauzière, Dictionnaire inutile 
 



3 
 

TABLE  DES  MATIÈRES 

 

INTRODUCTION : Juchée sur les épaules d’Aristote 

1. Le subjectivisme 

2. L’objectivisme est un réalisme  

3. La vie devant soi 

4. D’où vient la raison ? 

5. Qu’est-ce que la raison ? 

6. Une éthique de la vertu 

7. Du bon égoïsme 

8. L’enfer, c’est l’altruisme 

9. Des droits pour vivre avec les autres sur terre 

10. La défense de l’indéfendable : le capitalisme 

CONCLUSION : Du bon usage du conservatisme 



4 
 

INTRODUCTION 

Juchée sur les épaules d’Aristote 

Qui est John Galt? Le héros d’un roman célèbre d’Ayn Rand. Qui est Ayn Rand? Cette 

tente de répondre à cette interrogation. Pourquoi ce livre sur Ayn Rand ? Par nécessité, 

d’abord, puisque très peu d’auteurs, principalement chez les francophones où Rand est 

pratiquement inconnue, se sont donnés la peine d’étudier sérieusement la philosophie 

d’une femme de génie. Par devoir, ensuite, parce qu’il convient d’honorer la pensée 

philosophique de premier ordre d’Alissa Zinovievna Rosenbaum1, alias Ayn Rand, cette 

immigrée russe qui débarqua aux États-Unis en 1926, fuyant le régime totalitaire 

communiste de l’ex-Union soviétique.2 

 Ayn Rand suscite des réactions extrêmes : soit qu’on l’adore, soit qu’on la déteste 

intensément. Sans la porter aux nues, nous souhaitons faire connaître sa pensée trop 

longtemps méconnue et dénaturée parce qu’on ne la lit pas. Les partisans de la «gauche» 

la diabolisent, alors que monsieur-et-madame-tout-le-monde ne la connaissent tout 

simplement pas, ou s’ils la connaissent, c’est uniquement par le biais littéraire du roman 

Atlas Shrugged. 

La communauté des philosophes universitaires l’a boudée et continue toujours de 

la conspuer. Selon plusieurs, Ayn Rand n’est pas une véritable philosophe; elle est plutôt 

une (assez bonne) écrivaine qui aurait dû ne pas se mêler de ce pour quoi elle n’a aucun 

talent, à savoir la philosophie. Celle que les mauvaises langues appellent la «déesse du 

capitaliste» ne serait, au mieux, qu’une penseure médiocre, manquant de contenu au plan 

philosophique. Voilà donc ce qu’on rabâche dans les cénacles bien-pensants.3 À titre 

d’exemple, le philosophe américain Daniel Dennett s’est moqué d’elle en définissant le « 

rand » comme une sorte de sophisme, à savoir « une tirade énervée due à une erreur 

philosophique occasionnelle et/ou une preuve d’une corruption morale ineffable. Quand 

                                                           
1 Née à Saint-Pétersbourg le 2 février 1905 et décédée le 6 mars 1982 à New York. 
2 Le lecteur français trouvera une bonne biographie intellectuelle de Ayn Rand sous la plume Alain Laurent, Ayn Rand ou la passion 

de l’égoïsme rationnel, Paris, Les Belles Lettres, collection Penseurs de la liberté, 2011, 238 p. 
3 L’étude de Scott Ryan, Objectivism and the corruption of Rationality : A Critique of Ayn Rand’s Epistemology (2003) semble 

confirmer le jugement selon lequel Rand n’est pas à la hauteur de l’exigence de la rationalité en ne maîtrisant pas les ressources de la 

logique. Seule exception à la règle de détestation universitaire, le philosophe analytique John Hospers (1918-2011), auteur d’un essai, 
Libertirianism. A Political Philosophy for Tomorrow (2007). 



5 
 

je questionne cette seconde prémisse, je tombe dans un rand. »4 Pour ma part, j’ai la 

conviction que ces jugements péremptoires concernant la valeur philosophique d’Ayn 

Rand relève davantage de convictions idéologiques que d’un jugement pondéré et basé 

sur une lecture de l’œuvre de la philosophe.  

À ma connaissance, le seul autre cas d’exclusion aussi arbitraire est celui de saint 

Thomas d’Aquin (1225-1275). Bertrand Russell (1872-1970), dans sa monumentale 

Histoire de la philosophie occidentale (publiée en 1945), au chapitre XIII, consacré à 

saint Thomas d’Aquin, ne se gêne pas pour radier le saint homme du panthéon des 

philosophes. Il écrit : 

On trouve chez Thomas d’Aquin peu de véritable esprit philosophique. Il n’agit pas, 

comme le Socrate de Platon, en suivant l’argument jusqu’à son terme quel qu’il soit. Il ne 

s’engage pas dans une recherche, dont le résultat est imprévisible. Avant de commencer à 

philosopher il sait déjà d’avance la vérité : elle est déclarée dans la foi catholique. S’il peut 

trouver des arguments, en apparence rationnels pour certaines parties de la foi, tant mieux; 

s’il ne le peut pas, il retombe sur la révélation. Trouver des arguments pour une conclusion 

fixée d’avance n’est pas de la philosophie mais une plaidoirie spéciale. Je ne puis donc 

admettre qu’il mérite d’être placé au même niveau que les meilleurs philosophes, tant en 

Grèce que dans les temps modernes.5 

La critique de Thomas d’Aquin en tant que philosophe par Russell pourrait 

s’appliquer mutatis mutandis à Ayn Rand. Évidemment, ce qui domine la démarche 

philosophique de Rand est sa foi au capitalisme. Or, la critique de Russell ne tient pas 

puisque tous les philosophes ont quelques intérêts à défendre, à commencer par Russell 

lui-même. N’a-t-il pas consacré un immense volume (les Principia Mathematica) à 

démontrer que les mathématiques sont réductibles à la logique ? N’y a-t-il pas là une 

thèse (le logicisme) fixée d’avance ?6 Par ailleurs, le projet logiciste n’a-t-il pas échoué 

lamentablement ? Va-t-on condamner Rand d’avoir cru en ce que bon nombre 

condamnent, à savoir le capitalisme ? Russell était athée. Il ne s’en cachait pas, bien au 

contraire.7 Sur ce point, Russell et Rand sont au même diapason. Russell, toutefois, 

contrairement à Rand, n’avait de cesse de démontrer l’absurdité des preuves établissant 

l’existence de Dieu. De plus, Lord Russell n’eut de cesse de condamner la philosophie 

d’Aristote ainsi que tout le mouvement philosophique qui l’a suivi au Moyen-Âge. Au 

                                                           
4 The Philosophical Lexicon, avec Asbjorn Steglich-Petersen. Cité dans http://fr.wikipedia.org/wiki/Ayn_Rand. 
5 Bertrand Russell, Histoire de la philosophie occidentale, Paris, Les Belles Lettres, 2011, p. 536. 
6 J’emprunte cette observation à Anthony Kenny dans son Introduction à Aquinas. A collection of critical Essays, University of Notre-

Dame Press, 1969, p. 2. 
7 Voir Bertrand Russell, Pourquoi je ne suis pas chrétien, 1927. 



6 
 

contraire, Rand portait aux nues Aristote, tout en dénonçant la philosophie médiévale 

comme dominée par le mysticisme, c’est-à-dire par l’irrationnel. 

John Galt, le héros de l’un des romans les plus célèbres jamais écrit au 20e siècle, 

Atlas Shrugged (La révolte d’Atlas, traduit en français sous le titre : La Grève8), a des 

mots très acerbes contre le Moyen-Âge, fidèle continuateur en cela de l’esprit des 

Lumières. Ainsi parla-t-il : 

Au Moyen Âge […] les doctrines du surnaturel maintenaient les hommes dans des taudis au 

sol en terre battue et la crainte que le démon ne vienne voler la soupe qu’ils avaient 

péniblement gagnée en dix-heures de dur labeur. 

N’allons toutefois pas faire l’erreur de croire que ces temps obscurs seraient loin de nous. 

Car, ainsi poursuit John Galt : 

Aujourd’hui, un petit prof démago vous assure que votre cerveau n’a pas la capacité de 

penser, que vos sens ne perçoivent rien et que vous devez obéir aveuglément à la volonté 

toute-puissante de la Société, comme force surnaturelle. 

C’est peut-être en raison de ce genre de déclaration sans ménagement, somme 

toute blessante, à l’endroit d’universitaires que Rand fut bannie de la communauté 

philosophique. En tout cas, son nom n’apparaît pratiquement nulle part dans les 

dictionnaires de philosophie de langue anglaise et donc, a fortiori, non plus dans les 

dictionnaires ou ouvrages de référence en français.9 

En fait, Rand dénonce les intellectuels comme étant de vilains pillards. Ils pillent 

les idées de ceux et celles qui pensent, les philosophes – même si la vaste majorité 

d’entre eux ne pensent pas ou pensent mal, prenant la figure archétypale du Sorcier 

(Witch Doctor), tout en rejetant celle du Producteur (Producer). Car seul celui ou celle 

qui pense est un Producteur. Il n’est pas nécessaire d’être propriétaire ou d’avoir de 

l’argent pour être Producteur : il suffit de penser rationnellement. 

L’excommunion des cénacles philosophiques officieux n’allait pas abattre celle 

qui n’a cessé de prêcher l’anti-conformisme et d’en appeler à l’initiative individuelle – à 

la pensée rationnelle - tout en dénonçant le recours systématique à l’État-providence. À la 

                                                           
8 Ayn Rand, Atlas Shrugged, Penguin, Signet Book, 1996, p. 928. Édition française, La Grève, traduction due aux soins de Sophie 

Bastide-Foltz (Les Belles Lettres, 2011). 
9 On trouvera cependant en ligne sur Wikipedia une bonne présentation de Ayn Rand, http://fr.wikipedia.org/wiki/Ayn_Rand 

http://fr.wikipedia.org/wiki/Ayn_Rand


7 
 

fin des années 1950, Rand fondera en effet avec Nathaniel Branden, The Nathaniel 

Branden Institute consacré à l’enseignement de la doctrine randienne, l’objectivisme. Tel 

est bien la marque de commerce de la philosophie randienne. 

Quoi qu’il en soit, Rand s’est vengée des universitaires bien-pensants dont elle ne 

cessa d’être la cible par leur dénigrement et leur mépris. Dans un long plaidoyer contre 

les intellectuels, en guise de préface à For The New Intellectual (1961), elle pourfend de 

manière tonitruante les adeptes de l’irrationalisme contemporain : 

La faillite survient lorsque les ressources s’épuisent. Quelles sont les valeurs intellectuelles 

ou les ressources que nous offrent les gardiens actuels de la culture? En philosophie, ils 

nous enseignent que l’esprit humain est débile [le triomphe du matérialisme en philosophie 

de l’esprit en témoigne], que la réalité est inconnaissable [songeons au philosophe 

américain Richard Rorty10], que la connaissance n’est qu’illusion et la raison superstition. 

… L’une des erreurs dramatiques de l’Amérique est que bon nombre de leurs meilleurs 

esprits pensent – comme ce fut le cas d’ailleurs par le passé – que la solution réside dans un 

tournant anti-intellectualisme où l’on s’en remet à une sorte de sagesse populaire édulcorée. 

Le contraire est aussi vrai. Ce dont nous avons un urgent besoin c’est de reconnaître le 

pouvoir immense et l’importance déterminante des professions intellectuelles. Une culture 

ne saurait exister sans un flot constant d’idées que des esprits indépendants et vifs initient; 

elle ne peut être sans une philosophie de la vie, sans ceux et celles qui l’élaborent et 

l’expriment. Un pays sans intellectuels est comme un corps sans tête. Voilà la situation de 

l’Amérique aujourd’hui [1960]. La désintégration de la culture actuelle n’est pas le fait des 

intellectuels, mais le fait qu’il ne s’en trouve pas. La vaste majorité de ceux qui  prétendent 

être intellectuels ne sont que des zombies apeurés, se trouvant dans un vide dont ils sont les 

auteurs qui reconnaissent leur renoncement en épousant des doctrines comme 

l’existentialisme ou le bouddhisme zen.11 

 

John Galt dit de son côté: « Débarrassez-vous de ces parasites subventionnés par 

les universités qui s’approprient le fruit des réflexions d’autrui et proclament que 

l’homme n’a nul besoin d’éthique, de valeurs ou de code de conduite », tonne-t-il dans 

son fameux discours-fleuve radiophonique qu’il livre à la radio.12 C’est que, pour John 

Galt, porte-parole de l’auteure, les intellectuels s’abreuvent aux doctrines des 

philosophes, lesquels ont serré pour ainsi dire la main du diable. D’après Rand, les 

philosophes, à l’exception notable d’Aristote, ont pris pour ainsi dire une figure 

archétypale, celle du Sorcier. Celui-ci représente 

                                                           
10 Voir Richard Rorty, L’Homme spéculaire, Paris, Seuil, 1990. Traduction française de Philosophy and the Mirror of Nature (1979). 
11 Ayn Rand, For the New Intellectual, New York, Random House, 1961, p. 11-12. Ma traduction. 
12 Ayn Rand, La Grève, p. 1012. 



8 
 

…l’homme craignant la réalité physique, qui appréhende l’action et la pratique, fuyant dans 

ses émotions où il élabore une vision mystique d’un royaume là où ses caprices jouissent 

d’un pouvoir surnaturel illimité.13 

Quelle serait donc la doctrine qu’enseignent nos intellectuels sous le masque du 

Sorcier ? Il s’agirait de l’immorale doctrine, l’altruisme, voulant que l’homme soit un 

animal sacrificiel. 

Évidemment, par opposition à l’immoralité de l’altruiste que ne cesse de 

pourfendre Rand, c’est la défense de la « morale égoïste » qui engendra tant de remous et 

attira à la philosophe les foudres des philosophes bien-pensants. Nous y reviendrons dans 

le détail dans notre chapitre 7, Le bon égoïsme. Pour l’heure, disons que celle que l’on 

baptisa de « déesse du capitaliste » entend ériger le système économique du libre marché 

– le capitalisme – sur des bases métaphysiques, épistémologiques et éthiques ; en somme, 

sur l’« égoïsme rationnel ». Du coup, on comprend que les partisans de la gauche 

attrapent au vol l’équation égoïsme = capitalisme pour justifier la haine acharnée qu’ils 

mènent aujourd’hui avec tant de rage contre le fameux néolibéralisme. 

C’est un fait qu’Ayn Rand fut hantée par le spectre de l’altruisme, le vice à ses 

yeux contraire de l’égoïsme. Il faut croire que cette obsession qu’elle a toujours eue pour 

l’individualisme lui est venue de sa triste expérience soviétique. Dans une autobiographie 

datant de 1936, on lit : 

Si une vie doit avoir son refrain - parce que je crois que toute existence qui en vaut la peine 

en possède sa chanson - la mienne est une religion, une sorte d’obsession, ou encore une 

monomanie, dont l’unique expression est : l’individualisme. Je suis née avec cette 

obsession, et je ne connais pas de cause plus digne, qui est aussi la moins comprise, la plus 

désespérée qui soit et qui ait en même temps si besoin d’être défendue. Appelons cela le 

destin ou l’ironie de l’histoire, puisque je suis née, parmi tous les pays sur terre, dans celui, 

la Russie, qui est le moins propice au triomphe de l’individualisme.14 

Dans la préface à The Virtue of Selfishness, avec pour sous-titre : A New Concept 

of Egoism, Rand écrit : 

Le titre de ce livre suscite le genre d’interrogation comme celle-ci qu’on m’a déjà posée : 

«Pourquoi employer le mot égoïste afin de désigner une qualité vertueuse, alors que, pour 

la plupart des gens, ce mot qui polarise désigne très exactement le contraire de ce que vous 

                                                           
13 Ayn Rand, For The New Intellectual, p. 14. Ma traduction. 
14 Cité dans Anne C. Heller, Ayn Rand and the World she Made, New York, Anchor Books, 2010, p. 1. Ma traduction. 



9 
 

déclarez ? » À cette question, je réponds : Pour la simple et bonne raison qu’il vous fout la 

trouille.15 

D’où le titre de notre essai : Qui a peur d’Ayn Rand? Nous, nous ne nous laisserons 

pas intimider par la boutade d’Ayn Rand. L’auteure avoue que l’usage du mot égoïste 

vise en partie à faire réagir l’auditeur, c’est-à-dire à ébranler ses convictions les plus 

assurées, à savoir en particulier que le capitalisme est un système économique fondé sur 

l’égoïsme détestable et exécrable. Mais, plus profondément sans doute, l’expression vertu 

d’égoïsme, paraissant être à première vue un oxymore, vise en réalité à souligner le fait 

métaphysique fondamental que la vie d’un être vivant comme un être humain entraîne un 

devoir de vertu, celui d’assurer sa simple survie. Ce qui signifie que, métaphysiquement 

parlant encore une fois, l'être humain doit s’occuper d’abord et avant tout de lui-même, 

c’est-à-dire de la satisfaction de ses intérêts. Ce qui commande tout naturellement 

l’exercice de la vertu en question. Il ne s’agit pas ici d’être centré sur soi-même par pur 

désir personnel; il s’agit d’être ce qu’on est. En tout cas, de devenir ce que nous sommes 

foncièrement, par nature, à savoir des êtres préoccupés par notre propre bien-être. Or, on 

ne naît pas automatiquement rationnel. Il faut le devenir. Or, cela résulte d’un choix, en 

plus d’être un devoir fort exigeant que bon nombre d’entre nous refusons d’exercer, ceux 

que l’on qualifie précisément d’« égoïstes ». Le « bon » égoïsme, selon Rand, est 

rationnel ; le mauvais, celui que tout le monde condamne, est irrationnel. John Galt 

disait : « Un processus rationnel est un processus moral. »16 

On le constate, la philosophie de Rand entend réhabiliter cette vieille discipline 

philosophique, la métaphysique, aujourd’hui tombée en désuétude, que bon nombre de 

philosophes contemporains ne pratiquent plus (principalement en France).17 Par ailleurs, 

Rand parvient à souder la métaphysique à l’éthique, alors que, traditionnellement, c’est-à-

dire depuis l’époque moderne, les deux disciplines philosophiques furent disjointes. 

Descartes n’a-t-il pas élaboré une morale « provisoire » ? Wittgenstein ne dit-il pas que 

l’éthique est hors du monde, au-delà du dicible ? Comme nous le verrons, à contre-

courant de la modernité, revenant à Aristote, métaphysique et éthique ne font qu’un chez 

Rand. 

                                                           
15 Ayn Rand, The Virtue of Selfishness. A New Concept of Egoism, Penguin, Signet Book, 1964, p. vii. La préface n’apparaît pas dans la 
traduction française due aux soins de Marc Meunier et d’Alain Laurent, Les Belles Lettres, 1993. Ma traduction. 
16 Ayn Rand, La Grève, p. 1014. 
17 Voir Frédéric Nef, Qu’est-ce que la métaphysique?, Paris, Folio/Essais, 2004. On consultera la première partie. 



10 
 

Rand renoue avec la discipline remontant à Aristote (384-323 avant notre ère), le 

philosophe qu’elle tient comme le plus grand qui ait jamais existé. Lorsqu’il est question 

du maître du Lycée, Rand est dithyrambique. « S’il y a un Atlas philosophique qui porte 

la civilisation occidentale sur ses épaules, c’est Aristote. »18 « La seule dette que je me 

reconnais sur le plan philosophique est envers Aristote. », écrit-elle.19 C’est toutefois 

dans For the New Intellectual que Rand y va du grand panégyrique qui suit à l’endroit du 

maître du Lycée: 

Aristote mérite le titre de l’intellectuel le plus grand au monde, au sens le plus pure et le 

plus noble. … son accomplissement inégalé réside en ce qu’il a posé les principes de base 

d’une conception rationnelle de l’existence ainsi que de la conscience humaine : qu’il n’y a 

qu’une seule réalité, celle que l’homme perçoit ; que l’absolu objectif existe (ce qui veut 

dire : indépendamment de la conscience, des caprices et des sentiments de tout observateur) 

; que le devoir de la conscience humaine est de percevoir et non de fabriquer la réalité ; que 

l’abstraction est le moyen par lequel l’homme intègre son matériel sensible ; que l’esprit de 

l’homme est l’unique outil de la connaissance, tel que A est A.  

Si l’on tient compte du fait que jusqu’à ce jour tout ce qui fait de nous des êtres civilisés, 

que toute valeur rationnelle qui est nôtre – dont la naissance de la science, la révolution 

industrielle, la naissance des États-unis, voire la structure même de notre langage -, résulte 

de l’influence qu’exerça la pensée d’Aristote, de sorte que, de façon explicite ou implicite, 

l’homme fait siens les principes épistémologiques aristotéliciens. Cela étant, on ne peut 

qu’admettre que nous devons une dette à cet homme.20 

Par ailleurs, dans la courte autobiographie de l’auteure en appendice à La Grève, 

Rand assure qu’elle se trouve être « en total désaccord avec une bonne partie de la 

philosophie [d’Aristote] », après avoir reconnu au Stagirite son plus haut fait d’arme : 

l’élaboration de la logique (la syllogistique), de sorte que « ses erreurs sont sans 

importance. » On tient là le nœud du problème que je souhaite résoudre dans cette 

introduction à la pensée d’Ayn Rand : jusqu’à quel degré précisément Ayn Rand est-elle 

aristotélicienne ? Notre enquête sur les ressemblances et les différences (considérables, 

comme le lecteur pourra juger) entre la pensée aristotélicienne et celle de Rand, nous est 

apparue du même coup comme étant une excellente introduction à la pensée randienne. 

Quoi de mieux que de confronter Rand au maître du Lycée ? Ayn Rand se jucha sur les 

épaules du géant antique que fut Aristote. 

                                                           
18 Ayn Rand, The Objectivist Newsletter, mai 1963, cité dans Alain Laurent, op. cit., p. 195. 
19 Ayn Rand, La Grève, Appendice : «À propos de l’auteure», p. 1167-1168. 
20 Ayn Rand, For The New Intellectual, p. 22-23. Ma traduction. 



11 
 

En même temps qu’elle est éminemment actuelle, ayant vécue la plus grande 

partie de sa vie aux États-Unis d’Amérique, alors qu’elle avait passé son enfance sous le 

régime communiste de l’ex-Union Soviétique, Rand renoue en philosophie avec entre 

autres l’éthique de la vertu d’Aristote. C’est du moins en quoi consiste, selon nous, l’un 

des grands apports de la philosophe américaine. 

Nous n’avons pas hésité à citer de longs passages des œuvres de Rand dans cette 

initiation à sa pensée. L’une des raisons qui motivent notre choix est que la vaste majorité 

des ouvrages randiens n’ont pas encore été traduits en français. Il faut savoir qu’Atlas 

Shrugged, publié en 1957, ne fut traduit en français qu’en… 2011 ! Il faut savoir aussi 

qu’après la Bible, La Grève, est le livre qui a eu le plus d’impact sur la vie des lecteurs 

américains.21 Hilary Clinton confia lors d’une entrevue : « Et naturellement, j’ai eu ma 

période où je lisais Ayn Rand… »22 Il est peut-être temps, pour les Québécois autant que 

pour les Français, de prendre la mesure de ce phénomène majeur de la culture américaine 

de la self-made woman.  

Nous faisons nôtre la formule latine Qui bene amat bene castigat (Qui aime bien 

châtie bien)23. Pour nous, Ayn Rand fut une grande philosophe, malgré ses errements et 

les failles nombreuses, comme nous le verrons, que recèle sa pensée. D’ailleurs, quelle 

grande philosophie ne comporte pas son lot d’erreurs ? Les mauvaises langues 

prétendent, sans l’avoir lue, qu’Alice Rosenbaum a commis des erreurs philosophiques 

impardonnables. Qu’il y ait des erreurs dans la pensée de Rand, cela ne fait aucun doute. 

Nous aurons l’occasion de les signaler au fil de l’étude qui suit. Juge-t-on un philosophe 

uniquement par ses erreurs ? Dans ce cas, on ne voit pas pourquoi on admet encore Karl 

Marx au panthéon des grands philosophes alors que sa pensée contient elle aussi, sinon 

des fautes « impardonnables », du moins des faussetés au plan scientifique.24 

                                                           
21 Voir Carlin Romano, America. The Philosophical, New York, Alfred A. Knopf, 2012, p. 362. 
22 Propos recueilli par Williams Powers dans le Washington Post, du 25 août 1996. 
23 Et non pas la déformation humoristique due à Coluche : Qui aime bien, charrie bien. 
24 Sur ce point, voir la petite étude remarquable de Peter Singer, Marx. A Very Short Introduction, Oxford, Oxford University Press, 

2000, chapitre 10 «An Assessment», p. 86-88. Singer montre entre autres que les prédictions suivantes ne se sont pas avérées: «L’écart 

économique entre les capitalistes et les travailleurs a cru»; «Des producteurs indépendants seront progressivement contraints à former 

les rangs du prolétariat, ouvrant la voie à un tout petit nombre de grands capitalistes et une masse de travailleurs pauvres.»; «Le salaire 
des travailleurs diminueront vers le seuil de la pauvreté»; «Le taux de profit chutera»; «Le capitalisme s’effondrera en raison de ses 

contradictions internes.»; «La révolution prolétarienne s’effectuera dans les pays industriels les plus avancés.» Évidemment, ces 

faussetés ne signifient que la pensée de Marx soit dépourvue d’intérêt au plan philosophique. Pourquoi ne va-t-il pas de même avec 
Ayn Rand. Il s’agit là, à l’évidence, d’un jugement partial de deux poids deux mesures. 



12 
 

Cette fille d’un pharmacien de Saint-Pétersbourg, dont la famille fut massacrée 

par les bolcheviks, a cherché à penser le monde d’une manière originale et toute 

personnelle avec lucidité, force et passion. Voilà qui mérite d’être entendu. Elles sont 

rares ces femmes à prendre la parole philosophique et à lancer des vérités gravées en 

lettres de feu. C’est donc avec bienveillance que le public devrait, nous l’espérons, 

recevoir cette initiation critique à Ayn Rand. Nous souhaitons enfin, par le biais de cette 

étude, renouveler l’intérêt pour la pensée de celui qui, jusqu’au siècle des Lumières, était 

tenu pour une sorte d’Einstein, Aristote de Stagire. 

Denis Diderot écrit : «On doit exiger de moi que je cherche la vérité; mais non 

que je la possède. »25 Attitude sage venant d'un adepte des Lumières qui combattit 

l'autoritarisme de l'Église catholique. Même si l'on pense détenir la vérité, disons plutôt 

avec Saint Augustin : « Cherchons comme si nous allions trouver, et trouvons comme si 

nous allions chercher. En effet, « c’est lorsque l’homme a achevé qu’il commence. »26 

Pour vérifier le mot d’Augustin, le lecteur devra à la fin de sa lecture commencer à 

penser. Ce à quoi d’ailleurs John Galt, le héros de La Grève, nous exhorte : « Je suis, 

donc je vais penser. »27 

 

* 

                                                           
25 Diderot, Pensées philosophiques, #29, in Œuvres philosophiques, Paris, Classiques Garnier, 1998, p. 27. 
26 Saint Augustin, La Trinité, Livre 9, 1, in Œuvres III. Philosophie, catéchèse, polémique, Paris, Gallimard, Bibliothèque de la 

Pléiade, 2002, p. 490. Augustin cite le Siracide 18, 7. 
27 Ayn Rand, La Grève, p. 1057. 



13 
 

1 

LE SUBJECTIVISME 

 

Ayn Rand a résumé en capsules pour ainsi dire sa philosophie qu’elle a baptisée du nom 

d’Objectivisme.  

1. La métaphysique : la réalité objective ; 

2. L’épistémologie : la raison ; 

3. L’éthique : l’égoïsme ; 

4. La politique : le capitalisme.28 

Plus prosaïquement, ces quatre points de la doctrine objectiviste peuvent être 

exprimés plus simplement ainsi : 

1. Si tu veux commander à la nature, obéis-lui ; (métaphysique) 

2. Tu ne peux désirer à la fois le beurre et l’argent du beurre ; (épistémologie) 

3. L’être humain est une fin en soi ; (éthique) 

4. Donnez-moi la liberté ou tuez-moi.29 (politique) 

Nous aurons à revenir dans les chapitres qui suivent à ces quatre points principaux 

de la doctrine objectiviste. Dans ce chapitre, je souhaite amorcer le premier point 

précédent de l’objectivisme en opposant celui-ci à la philosophie contraire, le 

subjectivisme. Il faut savoir que toute la pensée moderne carbure au subjectivisme. 

Qu’est-ce donc que le subjectivisme ? L’examen de trois grands philosophes modernes 

défenseurs du subjectivisme, René Descartes (1596-1650) et David Hume (1711-1776), 

ainsi que Emmanuel Kant (1724-1804) permettent d’illustrer et de comprendre ce qu’est 

le subjectivisme que dénonce Ayn Rand avec tant de vigueur. 

 

 

                                                           
28 Ayn Rand, Atlas Shrugged, p. 1074. 
29 Idem. 



14 
 

René Descartes 

 Tous connaissent sans doute le mot célèbre de Descartes : «Je pense, donc je suis» 

(Cogito, ergo sum) 30. Que signifie-t-il ? Que j’existe du fait que je sois un être pensant. 

L’être ou l’existant est donc, selon Descartes, une chose pensante (res cogitan). En 

somme, la nature propre de l’humain, c’est sa pensée. Rand serait parfaitement d’accord 

sur ce dernier point : le propre de l’homme, c’est de penser, plus précisément d’user de sa 

raison. 

 Là, toutefois, où les deux philosophes se séparent, c’est lorsque Descartes affirme 

que penser, c’est être. L’auteur du Discours de la méthode admet en somme que l’homme 

puisse exister sans son corps et, partant, sans l’univers extérieur à conscience qui 

l’entoure. Sur ce point, Rand est en complet désaccord. Car, pour penser, il faut d’abord 

être. En outre, il faut bien au préalable que l’univers existe et, évidemment, que j’ai un 

corps. C’est la primauté de l’être sur la pensée. Que le partisan de Descartes essaie donc 

de penser sans corps, sans cerveau, sans oxygène, ni soleil, ni terre où poser le pied… 

Impossible. La raison, que chérissait tant Descartes, le lui commande!  

 Objectivement parlant, il faut donc admettre l’être précède la pensée et lui est 

antérieur. C’est le principe réaliste de l’antériorité de l’être sur la pensée. Comme l’écrit 

Thomas d’Aquin (1225-1274), grand commentateur d’Aristote : «Intellectus autem per 

prius apprehendit ipsum ens, et secundario apprendit se intelligere ens» (« La pensée 

appréhende d’abord l’être lui-même, et ensuite elle s’appréhende en train d’appréhender 

l’être. »)31 

Avec Descartes, donc, le rapport d’antériorité entre l’être et la pensée qui fut celui 

que posait Aristote, et que reprend Thomas d’Aquin à sa suite dans la citation précédente, 

s’inverse : la pensée précède l’être. Celle-ci, royaume du sujet, de la subjectivité donc, 

précède celui de l’être, c’est-à-dire de l’objectivité. Comme dit John Galt, le héros du 

                                                           
30 René Descartes, Discours de la méthode, 4e partie, in Œuvres et lettres, Paris, Bibliothèque de la Pléiade, 1953, p. 147. 
31 Thomas d’Aquin, Somme théologique, 1a, q. 16, 4, ad 2um. 



15 
 

roman randien La Grève : « Cela est, par conséquent je le veux. » Eux [les partisans du 

subjectivisme] disent : « Je le veux, par conséquent cela est. »32 

Descartes fut en philosophie de la connaissance un illustre représentant du 

rationalisme. Le rationalisme veut que toute connaissance en bonne et due forme 

provienne de la raison. Jusqu’ici, encore une fois, Descartes et Rand marchent la main 

dans la main. Là où leur chemin diverge c’est que, pour Descartes, la raison tourne pour 

ainsi dire sur elle-même. Elle n’est pas imputable devant le tribunal de la réalité 

extérieure (la res extensia). En somme, la raison cartésienne n’est pas ancrée dans le réel 

puisque le réel fait appel aux sensations ainsi qu’aux impressions sensibles, lesquelles 

peuvent être trompeuses. 

Un bateau aperçu au loin paraît petit, du moins selon la perception visuelle. Le 

même bateau a une taille énorme accosté au quai. Les deux perceptions visuelles me 

donnent donc des informations contradictoires sur la taille réelle du bateau. Pourtant, 

d’après la loi logique de non-contradiction33, la raison me dicte qu’un bateau ne peut être 

à la fois gros et petit. Je puis donc savoir que le bateau a une seule et unique taille, mais 

les sens – la vue, en l’occurrence - peuvent nous tromper. 

Ne faisant pas confiance aux sens, un rationaliste à la Descartes s’enferme dans la 

raison pure évitant le réel. Aristote, plus terre à terre que son maître Platon qui, bien 

avant Descartes, fut le maître incontesté du rationalisme idéaliste, pense, lui, que le réel, 

ce qui est, bref, la vérité, était accessible aux sens. Dans un passage tiré des Seconds 

Analytiques, Aristote écrit en effet : 

Il est donc clair que nous ne pouvons pas posséder une connaissance innée des idées, et que 

les idées ne peuvent non plus se former en nous alors que nous n’avons aucune 

connaissance […]. C’est pourquoi nous devons nécessairement posséder quelque capacité à 

les acquérir […] que l’on appelle perception sensible. Mais bien que la perception sensible 

soit innée chez tous les animaux, chez certains il se produit une persistance de l’impression 

sensible qui ne se produit pas chez les autres […]. Les animaux chez qui se produit cette 

persistance retiennent encore, après la sensation, l’impression sensible dans la conscience. 

Et quand une telle persistance s’est répétée un grand nombre de fois, […] de la sensation 

vient ce que nous appelons le souvenir, et du souvenir plusieurs fois répété d’une même 

chose vient l’expérience, car une multiplicité numérique de souvenirs constitue une seule 

                                                           
32 Ayn Rand, La Grève, p. 1034. 
33 Voir Aristote, Métaphysique 3, 4 1006a 1. 



16 
 

expérience. Et c’est de l’expérience à son tour […] que vient l’idée. Nous concluons que [la 

connaissance n’est pas innée en nous], mais [qu’elle provient] de l’expérience sensible. 

[…] Il est donc évident que c’est nécessairement l’induction [epagogè] qui nous fait 

connaître les idées, car c’est de cette façon que la sensation elle-même produit en nous 

l’universel.34 

 

Platon, le maître d’Aristote, aurait été scandalisé par cet extrait. Pour Platon, concepteur 

de la fameuse « théorie des Idées », au contraire : 

Avant de voir, d’entendre, d’user de nos sens, il faut que nous sachions ce qu’est l’égalité 

en soi, pour y rapporter les inégalités perçues à l’aide des sens. Donc, c’est avant de naître 

que nous avons appris ce qu’est l’égalité en soi. Nécessairement, nous avons un savoir 

antérieur de l’égalité, qui nous fait dire que les objets égaux aspirent tous à être semblables, 

sans y parvenir vraiment.35 

Tout comme le représente le tableau de Raphaël, L’école d’Athènes, Platon part 

pour ainsi dire du « ciel des Idées », alors qu’Aristote part des choses particulières pour 

parvenir aux fameuses idées platoniciennes. Il convient toutefois de noter une importante 

différence entre Platon et Descartes. La raison pour le premier n’est pas en nous, comme 

chez le second, mais provient du fameux Monde de la Raison, c’est-à-dire des Idées. 

D’où l’« idéalisme » platonicien. En somme, la raison devient subjective chez Descartes, 

au sens où elle ne pas redevable de la réalité extérieure sensible. Contrairement à la fois à 

Platon et à Descartes, Aristote part de la réalité sensible pour aboutir aux intelligibles, 

c’est-à-dire ce que les médiévaux appelleront les « Universaux ». Pour le maître du 

Lycée, l’intelligence humaine possède une faculté, l’abstraction, permettant de passer 

d’individus particuliers à des universaux ; bref, à des concepts. 

Rand souscrit entièrement à la conception épistémologique aristotélicienne de la 

raison : « La raison est la faculté qui identifie et intègre le matériel fourni par les sens de 

l’homme. »36 De même aussi pour la notion de «concept» : « Un ‘concept’ est 

                                                           
34 Aristote, Seconds Analytiques, II, 19, 99b-100b 
35 Platon, Phédon, 75a. 
36 Ayn Rand, La vertu d’égoïsme, p. 43. 



17 
 

l’intégration mentale de deux ou plusieurs réalités concrètes perceptuelles, qui sont 

isolées par un processus d’abstraction et unifiées au moyen d’une définition précise. »37 

Dans le jargon philosophique, la conception épistémologique anti-rationaliste est 

qualifiée d’« empiriste » (grec, empeira, expérience). Comme le dit l’adage médiéval 

attribué à John Duns Scott (1266-1308), mais remontant à Aristote : «Nihil est in 

intellectu quod non prius in sensu» (« Rien n'est dans l'intellect qui n'ait d'abord été dans 

les sens »). 

On ne qualifie pas d’habitude Aristote d’empiriste. Ce titre revient aux penseurs 

anglais modernes, dont fait partie David Hume, sur lequel nous allons maintenant nous 

pencher. 

 

David Hume 

Il semble donc, de prime abord que Rand souscrirait à l’épistémologie empiriste. 

Nous y reviendrons. Pour l’instant, disons qu’au siècle des Lumières, les philosophes 

britanniques seront les grands défenseurs de l’empirisme. On songe à John Locke (1632-

1704), David Hume, on l’a dit, ainsi qu’à George Berkeley (1685-1753). La tradition 

philosophique les oppose aux rationalistes continentaux : René Descartes, Baruch 

Spinoza (1632-1677) ainsi que Georg Wilhelm Leibniz (1646-1716). 

On a vu que Descartes était un rationaliste subjectiviste. De son côté, David Hume, 

bien qu’empiriste, demeure toutefois un fier représentant du subjectivisme, ce que ne peut 

souffrir Rand. Qu’y a-t-il dans l’empirisme de bon aloi de Hume qui ne soit bon qu’à 

jeter aux orties? Écoutons d’abord Hume lui-même : « Il est aussi peu contraire à la 

raison de préférer à mon plus grand bien un bien reconnu moindre et d’aimer plus 

ardemment celui-ci que celui-là. »38 

Supposons que je veuille me débarrasser de mouches qui m’agacent et m’irritent. 

En furie, je sors un revolver et me mets à tirer à bout portant sur les bestioles. On 

                                                           
37 Ibid., p. 41. 
38 David Hume, Traité de la nature humaine, Paris, Aubier-Montaigne, 1962, p. 525-526. 



18 
 

conviendra que j’aurais alors perdu la raison, ou en tout cas que ça ne tourne pas rond 

chez moi. D’après Hume, je n’aurais pas plus de raison d’utiliser un tue-mouche qu’un 

révolver. Toujours selon Hume, ma colère, tout comme la lucidité (la raison), ne seraient 

que deux passions – deux sentiments (feelings), si l’on préfère – dont la force de l’une 

l’emporte parfois sur l’autre ; en l’occurrence, dans le cas qui nous occupe, la colère a 

pris le dessus sur la raison. D’où le célèbre mot de Hume : « La raison est, et elle ne peut 

être, que l’esclave des passions; elle ne peut prétendre à d’autre rôle qu’à les servir et à 

leur obéir. »39 

En somme, la raison n’existe pas dans le monde, selon Hume. Il ne serait jamais 

objectivement vrai, indépendamment de nos sentiments subjectifs, que telle chose soit 

bonne ou mauvaise. Selon Hume, nous ne faisons que projeter nos sentiments sur les 

événements qui se produisent dans le monde. 

 Voilà qui illustre très précisément ce qu’Ayn Rand condamne : la fuite de la 

raison hors de la réalité, c’est-à-dire, en un mot, l’irrationnel. Rand écrit : 

Aujourd’hui comme avant, la plupart des philosophes conviennent que la norme ultime de 

l’éthique est l’irrationnel, qu’ils nomment « postulat arbitraire », « choix subjectif » ou « 

engagement émotionnel »… Quelle que soit leurs divergences, les moralistes 

contemporains s’entendent pour dire que l’éthique est une question subjective et que trois 

choses ne font pas partie de son domaine : la raison, l’esprit et la réalité.40 

 Nous venons, il est vrai, de quitter le terrain de l’épistémologie, pour nous 

engager sur celui de l’éthique. Revenons à l’épistémologie. Hume fut un grand sceptique. 

Il s’est rendu célèbre par ses doutes sceptiques concernant sa critique de la fameuse 

notion de causalité que nous pouvons expliciter comme suit : 

 Voici qu’une boule de billard roulant sur le tapis en frappe une autre laquelle, 

auparavant immobile, se met en mouvement. Apparemment, l’observation montre que la 

première boule engendra le mouvement de la seconde. Rien n’est moins sûr, dit Hume. À 

aucun moment, nous n’aurions observé la relation de cause à effet entre les deux boules. 

En fait, croit Hume, nous présupposons cette relation, non pas donc parce que nous 

                                                           
39 Ibid., p. 524. 
40 Ayn Rand, La vertu de l’égoïsme, p. 26. 



19 
 

l’aurions observée, ni parce que la raison nous y oblige, mais par simple habitude ou 

accoutumance. Par conséquent, d’après Hume, la causalité, c’est-à-dire la relation de 

cause à effet, n’est pas observable dans l’expérience sensible. Or, si la science est à la 

recherche des causes des phénomènes naturels, la science est donc à la recherche 

d’illusions. Hume jeta ainsi un sérieux doute sur la légitimité même de la science. 

 Pour ce qui nous concerne, Hume met en question le réalisme du sens commun 

sur lequel se fonde Aristote ainsi que toute la tradition philosophique qui lui succéda. 

Avant de condamner Aristote, il convient de revenir à l’analyse humienne de la causalité. 

Rappelons que, selon Hume et toute la modernité, le seul type de cause est la cause dite « 

efficiente » ou motrice définie comme un événement X qui suit un événement Y. En 

d’autres termes, la relation de causalité est conçue par Hume comme une relation 

temporelle entre deux événements distincts, l’un ayant lieu avant l’autre. La relation 

causale n’est qu’apparente soutient Hume; elle n’aurait de réalité qu’en nous, dans nos 

habitudes prises de constater l’événement X suivit de l’événement Y. Or, c’est ici que 

l’analyse humienne erre. En effet, dans l’exemple classique d’une boule qui en frappe 

une autre pour la mettre en mouvement, ce ne sont pas des événements qui sont en jeu et 

reliés successivement, mais des choses ou des êtres – des « substances », dirait Aristote – 

agissant simultanément. D’après, en effet, le réalisme du sens commun d’Aristote sur 

lequel s’acharne toute la modernité et sur lequel nous reviendrons, la cause motrice 

responsable du mouvement de la seconde boule percutée par la première est bel et bien 

simultanée avec le mouvement de la boule et non pas antérieure à sa percussion. Aristote 

accepterait volontiers de dire que la percussion par la première boule de la seconde qui se 

met en mouvement ne constitue qu’un seul et même mouvement mais décrit de deux 

manières différentes. L’analyse humienne de la causalité est donc aberrante ; pas du tout 

conforme à la réalité. Elle est déraisonnable et, encore une fois, elle renvoie à une réalité 

– les causes et leurs effets – dans le monde de la subjectivité humaine. Le réalisme 

aristotélicien en sort victorieux, et le scepticisme humien, qui plonge la science dans le 

chaos, se trouve réfuté. 

 

 



20 
 

Emmanuel Kant 

 Ce n’est toutefois ni Descartes ni Hume que Rand a principalement dans sa mire. 

Celui qu’elle condamne sans appel comme étant le philosophe irrationnel par excellence, 

c’est Emmanuel Kant (1724-1804) : « Comment une aussi grotesque philosophie 

irrationnelle que celle de Kant a pu dominer la philosophie occidentale ? »41, se demande 

Rand. Pourquoi en fait tant d’acharnement de sa part sur celui que la communauté des 

philosophes tient, avec d’excellentes raisons, pour le plus grand des philosophes des 

Lumières ? L’auteur de la fameuse Critique de la raison pure aurait eu le malheur, selon 

Rand, de « divorcer la raison de la réalité ». Comment au juste ? 

Il faut dire que, pour Kant, la réalité est inconnaissable en elle-même. C’est ce 

qu’il a appelé le noumène. Les êtres humains n’auraient accès qu’aux « phénomènes », la 

réalité nous échappant absolument. C’est ainsi, par exemple, que le temps et l’espace 

n’existent pas en réalité en dehors de notre conscience, mais dans la conscience elle-

même (l’entendement). L’épistémologie kantienne considère que les catégories de 

l’entendement, ainsi que sa base empirique ou expérimentale, sont les seules « réalités » 

que l’homme puisse connaître. Kant définissait sa propre philosophie d’« idéalisme 

transcendantal ». Or, l’idéalisme est une forme de subjectivisme en ce sens que la raison 

n’existe comme faculté qu’à l’intérieure de la conscience humaine. En somme, le 

subjectivisme de Kant consiste à dire que la raison ne peut connaître le monde tel qu’il 

est en lui-même ; elle ne peut connaître qu’elle ne peut connaître ! Voilà bien une 

étonnante incohérence qui va à l’encontre de la loi logique d’identité, A est A, sacro-

sainte pour la rationaliste radicale qu’est Ayn Rand. 

Un peu à la façon du positivisme logique qui triomphait dans les années 1930 à 

1950 aux États-Unis – que Rand n’a cessé de condamner -, Kant a limité les pouvoirs de 

la raison. Il faudrait donc admettre l’impuissance foncière de la raison humaine. Aussi, 

les ambitions des grands métaphysiciens antérieurs à Kant de vouloir fonder l’existence 

                                                           
41 Ayn Rand Letter, 1973. Cité dans Alain Laurent, op. cit., p. 201. 



21 
 

de Dieu, la liberté, la morale, etc., seraient parfaitement vaines. D’où la célèbre phrase de 

Kant: «Je devais donc supprimer le savoir, pour trouver une place pour la foi…»42.  

Aux yeux de Rand, lorsqu’un penseur s’en remet en bout de piste à la foi, ce 

qu’elle désigne comme étant le « mysticisme », où la raison se trouve réduite à une peau 

de chagrin, c’est la pire des ignominies philosophiques qui soit commise. 

Dans le discours-fleuve de John Galt, il y a ce passage où il est question 

implicitement de Kant, « ce mystique », et la foi. 

Ne dites pas que vous avez peur de vous en remettre à votre intellect parce que vous savez 

trop peu de choses. Vous sentiriez-vous plus sûr de vous si vous vous abandonniez aux 

mystiques de tous bords et rejetiez le peu que vous savez ? Vivez et agissez dans les limites 

de vos connaissances, en les repoussant sans cesse jusqu’au dernier jour. Libérez-vous de 

ces prêteurs sur gages qui pratiquent le terrorisme intellectuel. Acceptez l’idée que vous 

n’êtes pas omniscient, mais que ce n’est pas en jouant au zombie que vous le deviendrez; 

que votre esprit est faillible, mais que ce n’est pas en devenant stupide que vous le rendrez 

infaillible. Acceptez qu’une erreur commise par vous-même est préférable à dix vérités 

dictées par la foi d’un autre. Dans le premier cas, vous pourrez toujours corriger votre 

erreur. Dans le second cas, vous vous privez de la capacité de distinguer le vrai du faux.43 

La détestation de Kant par Rand vise moins l’épistémologie du maître de 

Königsberg que sa morale, celle du devoir. Pour Rand, Kant serait le champion de la 

morale altruiste. Ce qui est pire, voire impardonnable dans le cas de Kant, c’est que, pour 

ce faire, il ait fait appel à la raison : 

C’est un fait historiquement avéré que la visée de Kant fut en philosophie de sauvegarder la 

morale altruiste, laquelle ne saurait survivre sans un fondement mystique. Sa métaphysique 

ainsi que son épistémologie s’élaborèrent d’après cette visée. Évidemment, il ne s’est pas 

proclamé lui-même un mystique – peu l’ont fait depuis la Renaissance. Il se proclama le 

champion de la raison – de la raison « pure »… Il attaqua la raison – il élabora une 

conception de ce qu’est la raison pour faire du mysticisme une voie évidente, parfaitement 

rationnelle du point de vue du sens commun. Il ne contesta pas la légitimité de la raison – il 

déclara qu’elle n’était que ‘ limitée ’, qu’elle conduit à des contradictions, que tout ce que 

nous percevons n’est qu’illusion et que l’on ne saurait percevoir la réalité ou ‘ les choses 

telles qu’elles sont en elles-mêmes. ’ Il affirma, en effet, que ce que nous percevons n’est 

pas réel en raison de ce que nous les percevons. 44  

Nous reviendrons ultérieurement sur la moralité altruiste de Kant quand nous aborderons 

le thème de l’éthique au chapitre 6, tel que revue et corrigé par Ayn Rand. Pour l’heure, 

                                                           
42 Tirée de la Préface à la deuxième édition de la Critique de la raison pure (1787). 
43 Ayn Rand, La Grève, p. 1057. 
44 Ayn Rand, «Faith and Force : The Destroyers of the Modern World», in Philosophy : Who needs it, Penguin Books, Signet, 1982, p. 
87. Ma traduction. 



22 
 

concluons par ce témoignage de Leonard Peikoff, l’héritier désigné de la pensée 

randienne, concernant l’horreur qu’inspirait Kant à Rand : 

Lorsque quelqu’un énonce que la réalité est irréelle ou que la raison est subjective, sans le 

réaliser, il s’attaque aux convictions ainsi qu’aux valeurs qui sont miennes. Tout ce que 

j’aime dans la vie – mon œuvre, mon mari, ma musique, ma liberté, la capacité créatrice de 

l’esprit humain -, tout cela fait appel à ma perception de réalité, et devient illusoire et 

inexistant si l’on dit que la raison est impuissante. Une fois que l’on concède à Kant sa 

vision des choses, vous ouvrez la porte aux destructeurs de l’humanité, car les créatures qui, 

étant ainsi libres de ne pas être rationnelles, vont – comme c’est le cas depuis Kant – 

déposséder les producteurs, sacrifier les valeurs, en jetant le reste d’entre nous sous la botte 

du fascisme et du communisme.45 

 Pour ma part, je ne puis dire si, effectivement, c’est le soi-disant subjectivisme de 

Kant qui fut à la source de la montée du nazisme en Allemagne, du communisme en 

Russie et en Chine qui entraînèrent tous deux l’hécatombe humanitaire que l’on sait. En 

tout cas, Kant, contre Hume, a défendu la raison intrinsèque contre la raison 

instrumentale. Hume, comme on l’a vu, a toutes les apparences de défendre la raison 

instrumentale lorsqu’il affirme que « la raison ne peut être que l’esclave des passions ». 

Ainsi, la raison ne peut prescrire que les moyens appropriés pour satisfaire nos désirs. « 

Tu veux consommer de la pornographie, alors rends-toi sur Internet », dit la raison 

instrumentale – ce que Kant désigne comme étant l’Impératif hypothétique. Au contraire, 

la raison intrinsèque - l’Impératif catégorique – dit : « Fais ce que tu voudrais que tout le 

monde fasse ». Puis-je vouloir que tout le monde consomme de la pornographie ? Ce qui 

signifierait alors que notre existence deviendrait pornographique. Dans ce cas, la 

pornographie n’aurait tout bonnement plus sa raison d’être. Donc, A cesserait d’être A. 

Comme on le constate, par le critère de la loi d’identité, A est A, Kant et Rand tombent 

tous deux d’accord ! Nous le verrons dans la suite, la critique randienne de Kant est en 

bonne partie injustifiée. 

                                                           
45 Leonard Peikoff, My Thirty Years With Ayn Rand : An Intellectual Memoir, in Ayn Rand, The Voice of Reason. Essays in Objectivst 
Thought, édité avec des essais de Leonard Peikoff, New York, NAL Books, 1988, p. 337. Ma traduction. 



23 
 

2 

L’OBJECTIVISME EST UN RÉALISME 

 

 

Maintenant que le lecteur a une assez bonne idée du subjectivisme en philosophie 

moderne (nous aurions pu développer davantage le sujet, mais il nous aurait alors fallu 

dépasser les bornes prescrites par le présent essai), il convient maintenant d’aborder la 

philosophie proprement dite d’Ayn Rand. Comment s’y prendre ? La question se pose 

puisque la philosophie de la romancière de La Grève se veut systématique au sens 

classique du terme. On est en fait en présence d’un édifice philosophique qui a la 

prétention de répondre à toutes les grandes questions fondamentales. Toutes ces réponses 

s’entremêlent formant une sorte de réseaux de concepts. L’auteure a promis elle-même a 

plusieurs reprises au cours de sa vie de rédiger un traité systématique de l’objectivisme, 

mais elle n’a jamais tenu sa promesse. Elle s’est contentée d’écrire des textes, certes 

substantiels, mais circonstanciels. 

La meilleure présentation systématique de la doctrine objectiviste demeure le 

discours-fleuve de John Galt dans La Grève, discours s’étendant sur une bonne 

soixantaine de pages.46 Si le texte est d’une richesse extraordinaire au plan des idées, il 

reste en contrepartie long, touffu et, pour tout dire, indigeste. Pour une adepte comme 

Rand de la raison, on aimerait pouvoir examiner le discours de John Galt sous la forme 

d’un raisonnement composé de prémisses et de thèses. C’est d’ailleurs ce que le 

philosophe analytique, libertarien, Robert Nozick proposa dans un article intitulé « On 

the Randian Argument »47. Étant donnée la notoriété de son auteur après la publication en 

1974 d’Anarchie, État et Utopie48, l’essai de Nozick fut bien reçu par le public car, 

finalement, la soi-disante piètre pensée d’Ayn Rand était pour une fois mise en évidence. 

Aussi, la réplique à l’article de Nozick par D. Den Uyl et D. Rasmussen, « Nozick on the 

                                                           
46 Chapitre XXVII, «C’est John Galt qui vous parle», aux pages 1006 à 1068 de l’édition française. 
47 Paru originalement dans la revue The Personalist, #582, printemps 1971. Une traduction française est disponible en ligne : 

http://herve.dequengo.free.fr/Nozick/Nozick2.htm. 
48 Traduction française en 1988 aux Presses universitaires de France. 



24 
 

Randian Argument », passa presqu’inaperçu.49 Pourtant, les deux auteurs réfutent point 

par point l’argumentaire nozickien. De plus, ils proposent (en section IV de leur essai) un 

raisonnement analytique permettant de conclure au principe social voulant que la liberté 

soit la valeur prédominante à partir de la prémisse initiale selon laquelle la vie constitue 

la fin ultime en soi pour tout être vivant.  

 Comme nous y invite d’ailleurs les auteurs, il ne faudrait surtout pas tenir leur 

raisonnement comme l’expression complète et achevée de la pensée randienne. 

Néanmoins, nous aurons à y revenir plus loin. Pour le moment, nous proposons un 

raisonnement moins complexe que celui de Den Uyl et Rasmussen afin de faciliter 

l’initiation à la pensée randienne. Ce raisonnement tente de serrer de près la pensée 

randienne en suivant le discours de John Galt dans La Grève. Le voici avec 10 

prémisses : 

a) L’existence existe. 

b) S’il veut survivre, l’être vivant qu’est un être humain doit penser 

rationnellement. 

c) Penser rationnellement, c’est bien penser ou penser comme il faut, c’est-à-dire 

conceptuellement. 

d) Penser rationnellement est un choix, c’est-à-dire un choix moral : le bonheur 

en est l’enjeu. (Ceux et celles qui ne pensent pas rationnellement croupissent 

dans le malheur.) 

e) Bien penser, c’est découvrir ce qui est, c’est-à-dire la vérité (dont a à e). 

f) Ce qui est rationnel est moral. («Un processus rationnel est un processus 

moral.»50) 

g) L’exercice de la raison est une vertu. 

h) Il faut traiter les autres comme une fin en soi, jamais comme un moyen. 

i) Un système de droits de l’homme permet d’assurer la vie en société. 

j) Le capitalisme est le système social qui assure le respect des droits. 

                                                           
49 L’article de Den Uyl et Rasmussen paru dans The Personalist en avril 1978. Contrairement au texte de Nozick qui bénéficia d’une 
traduction française, celui de Den Uyl et Rasmussen attend toujours son traducteur. Douglas J. Den Uyl enseigne la philosophie à 
Bellarmine College (Louiseville, Kentucky), alors que Douglas B. Rasmussen enseigne à St. John’s University. Ils sont les auteurs d’un 
important recueil d’essais sur la pensée philosophique de Rand : The Philosophic Thought of Ayn Rand (1984). 
50 Ayn Rand, La Grève, p. 1014. 



25 
 

Nous allons commencer en nous limitant pour le reste de ce chapitre à l’examen 

de la première prémisse (a) : L’existence existe. John Galt dit : « Ma morale, fondée sur la 

raison, tient en une proposition : l’existence existe et il n’y a pas d’autre choix que de 

vivre. Tout le reste en découle. » 

 Que peut-on vouloir dire par cette étonnante assertion ? Tous conviendront qu’il 

s’agit ici d’une formule philosophique typique, telles ces formules creuses couramment 

entendues : « Après tout, on n’a qu’une vie à vivre », « Ainsi va la vie; que peut-on y 

faire ? ». Mais la phrase de John Galt, alias Ayn Rand, « l’existence existe », paraît plus 

étonnante encore. On pourrait y voir une simple tautologie, telle « Un cercle est rond » ou 

« A est A » (le principe d’identité). 

Or, Galt nous informe de quelque chose de fondamental, d’essentiel, par sa petite 

formule lapidaire. De quoi nous informe-t-il au juste? Aurions-nous oublié ou négligé 

quelque chose d’important, voire de crucial pour ainsi dire, pour que le héros de La 

Grève nous interpelle de la sorte ? Oui, exactement. Qu’aurions-nous donc négligé ? 

L’existence, pardi ! Plus précisément, la réalité. Nous oublions que nous vivons, que 

notre réalité est de cette nature : vivre. Nous, nous nous perdons dans le rêve, l’illusion, 

les caprices, l’irrationalité, etc. Bref, nous plongeons tête baissée dans ce dont nous 

discutions au chapitre précédent, à savoir la subjectivité ainsi que son indissociable 

compagne, l’irrationalité. John Galt souhaite en somme renverser l’empire du 

subjectivisme qui a cours pour y instaurer à la place l’objectivisme. 

 L’objectivisme de Rand est un réalisme. On a effleuré le réalisme dans le chapitre 

précédent, le réalisme d’Aristote, là où il fut question du subjectivisme de Hume à propos 

de la causalité. Le réalisme en philosophie c’est la doctrine traditionnelle voulant qu’un 

monde extérieur existe indépendamment de nos consciences. Ou encore, comme l’écrit 

Roger Pouivet, dans Philosophie contemporaine : 

Réalisme. De larges secteurs de la réalité sont ce qu’ils sont absolument, c’est-à-dire 

indépendamment de nos options conceptuelles ou théoriques. Nous devons nous efforcer de 



26 
 

faire correspondre ces options à ce qui existe et à ce que sont les choses indépendamment 

de nous.51 

En d’autres termes, le réalisme défend le principe de l’antériorité de l’être sur la pensée. 

Comme on l’a vu, Descartes défendit le principe inverse : l’antériorité de la pensée par 

rapport à l’être. C’est d’ailleurs la raison pour laquelle on qualifie habituellement la 

philosophie cartésienne d’« idéalisme ». En effet, les pensées ainsi que les idées ont une 

réalité plus grande que la réalité extérieure à la conscience. En ce sens, Platon était un 

illustre représentant de l’idéalisme où les fameuses « Idées » ou « Formes » sont plus 

réelles que les choses physiques, matérielles, sensibles, participant des Idées ou Formes. 

Aristote, comme on l’a vu rapidement, réagit vigoureusement contre l’idéalisme de son 

maître en défendant le réalisme du sens commun. Le témoignage suivant résume bien le 

point de départ du réalisme du sens commun d’Aristote reposant sur le principe de 

l’antériorité de l’être sur la pensée. 

 …tout nous indique que l’univers était là bien avant notre pensée, la vie animale  bien 

avant l’émergence de l’espèce humaine, l’enfant que nous avons été bien avant l’adulte que 

nous sommes devenus, notre corps avant notre intelligence, nos sensations avant nos idées 

abstraites et l’expérience quotidienne avant les théories scientifiques.52 

Penser le contraire du principe de l’antériorité de l’être sur la pensée, c’est soutenir 

l’antiréalisme. Comme l’écrit encore Roger Pouivet : 

Antiréalisme. Tout ce qui existe est, au moins en grande partie, relatif à certaines options 

conceptuelles ou théoriques dépourvues de nécessité, et les choses ne sont ce qu’elles sont 

qu’en fonction de ces mêmes options. La notion d’une réalité absolument indépendante est 

dépourvue de sens.53 

Le débat contemporain fondamental porte sur le réalisme et l’antiréalisme. Des questions 

d’une très grande généralité – dite « métaphysique » - font l’objet de la controverse. Par 

exemple : « Le monde existe-t-il? »; « A-t-il les caractéristiques que nous lui attribuons 

ou ne sont-elles que nos façons de nous le représenter ? »; « Pouvons-nous connaître les 

choses telles qu’elles sont ? ». 

                                                           
51 Roger Pouivet, Philosophie contemporaine, Paris, Presses universitaires de France, 2008, p. 133. 
52 Laurent-Michel Vacher, en collaboration avec Jean-Claude Martin et Marie-Josée Daoust, Débats 
philosophiques, Une invitation, Montréal, Liber, 2002, p. 25. 
53 Roger Pouivet, op. cit.. 



27 
 

 Ayn Rand est une réaliste pur et dur au sens précédemment définit du terme 

réalisme. En insistant comme le fait la modernité sur le « sujet connaissant », par 

exemple chez Kant, c’est le triomphe de l’antiréalisme. Rand est une anti-antiréaliste. 

Elle nage à contre-courant de toute la modernité. C’est peut-être ce qui explique qu’on 

l’ait banni de la communauté philosophique. Elle aurait commis le sacrilège de défendre 

à nouveaux frais le réalisme éculé remontant à Aristote. 

La dernière des interrogations précédentes, « Pouvons-nous connaître les choses 

telles qu’elles sont ? », interroge le fait que l’univers existe bel et bien à l’extérieur de 

notre conscience ou de notre pensée ; qu’il possède des caractéristiques qui lui sont 

propres. Les partisans du réalisme comme Aristote et Rand répondent avec un grand Oui 

! 

Au début de la Métaphysique, Aristote écrit : « Tout homme [toute femme] 

commence par s’étonner de ce que les choses sont ce qu’elles sont. »54 Cet étonnement 

suscite chez l’être humain la recherche de causes qui font qu’un être est ce qu’il est, vit 

ce qu’il vit, qu’il devient ce qu’il est et s’accomplit. Évidemment, la question se pose en 

tout particulier pour l’être humain. Contrairement, à Hume, ces causes n’existent pas que 

dans l’esprit humain, elles ont une réalité indépendante dans le monde extérieur. Le 

problème de la vérité, pour un réaliste, consiste à faire correspondre la réalité extérieure à 

la pensée, la représentation mentale des causes et des effets qui se produisent dans la 

réalité. 

« Ce qui existe, existe! » n’est donc une vaine tautologie, mais une affirmation 

capitale touchant le monde, la réalité. Chez Aristote, l’assertion signifie que ce qui existe, 

existe en vue d’une fin (telos). Blaise Pascal écrit dans ses Pensées : « L’homme est 

visiblement fait pour penser. C’est toute sa dignité et tout son mérite; et tout son devoir 

est de penser comme il faut. »55 D’après Pascal, donc, l’homme est ainsi fait – 

aujourd’hui, nous dirions, qu’il est « programmé » - qu’il est prédestiné à penser, plus 

précisément, à bien penser. Voilà, le but, le telos aurait dit Aristote, auquel l’homme est 

appelé. Ayn Rand ne dit pas autre chose. « L’homme existe, donc il pense. » Voilà ce que 

                                                           
54 Aristote, Métaphysique, A 2 983a 14. 
55 Blaise Pascal, Pensées, Paris, Seuil, 1962, p. 243. Pensée #620. 



28 
 

Rand ne cesse de rappeler. Et elle n’a de cesse de rappeler du même souffle que cela ne 

se fait pas automatiquement. Car, penser, exige de l’effort, de la volonté. « Penser n’est 

pas une fonction automatique. En tout moment et dans toutes les circonstances de sa vie, 

l’homme est libre de penser ou d’éviter de penser. »56  

Penser, donc, implique une décision volontaire. Voilà comment Rand dérive un « 

doit » à partir d’un « est ». Ce que depuis Hume, bon nombre de philosophes contestent 

et condamnent. Selon Hume, en effet, les faits sont neutres au plan de la valeur. Ils ne 

sont ni bons ni mauvais en eux-mêmes. Ils sont, un point c’est tout. L’homme paraît être 

fait pour penser. Excellent, dit Hume. Cependant, on ne saurait inférer, selon Hume, qu’il 

doive penser comme il faut. Dans un passage célèbre, l’auteur du Traité de la nature 

humaine écrit : 

Prenez une action reconnue comme vicieuse : un meurtre prémédité, par exemple. 

Examinez-la sous tous les aspects et voyez si vous pouvez découvrir ce point de fait, cette 

existence réelle que vous appelez vice. De quelque manière que vous la preniez, vous 

trouvez seulement certaines passions, certains motifs, certaines volitions et certaines 

pensées. Il n'y a pas d'autre fait dans ce cas. Le vice vous échappe entièrement tant que 

vous considérez l'objet. Vous ne pouvez le trouver jusqu'au moment où vous tournez votre 

réflexion sur votre propre cœur et découvrez un sentiment de désapprobation qui naît en 

vous contre cette action.57 

Ainsi, donc, pour Hume, ce que nous tenons pour odieux, ignoble, injuste, infâme, 

exécrable, haïssable, blâmable et condamnable, dans les événements et les situations (les 

faits) que nous rencontrons, n’est lié qu’à des sentiments (feelings) d’aversion et de 

réprobation que nous projetons sur ces événements et situations. En eux-mêmes, ces 

événements ne sont ni bons ni mauvais ; ils ne le deviennent que relativement à nous et à 

ce que nous éprouvons en face d’eux. Ne cherchons donc pas le vice ou la vertu (le bien 

ou le mal), nous dit Hume, dans les faits existant en dehors de nous, mais en nous c’est-à-

dire dans nos sentiments. Celui ou celle qui déclare « Voler est odieux » ou « Le droit à la 

propriété est inviolable », n’affirme rien qui soit susceptible de vérité ou de fausseté par 

rapport à des faits objectifs : il n’exprime que des sentiments subjectifs d’aversion et de 

réprobation. Nous retrouvons là le subjectivisme de Hume que Bertrand Russell (1872-

1970) reprendra à son compte. Il vaut la peine de citer un passage de Science et religion, 

où Lord Russell écrit : 

                                                           
56 Ayn Rand, La vertu d’égoïsme, p. 44. 
57 David Hume, Traité de la nature humaine (1739), Livre III, Première partie, section 1. 



29 
 

Quand un homme dit : « Ceci est bon en soi », il paraît affirmer un fait, tout comme s’il 

disait : « Ceci est carré » ou « Ceci est sucré ». Je pense que c’est là une erreur. Je pense 

qu’il veut dire en réalité : « Je souhaite que tout le monde désire ceci », ou plutôt:« Puisse 

tout le monde désirer ceci ». Si l’on interprète ses paroles comme une affirmation, il s’agit 

seulement de l’affirmation de son désir personnel; par contre, si on les interprète d’une 

façon plus générale, elles n’affirment rien, mais ne font qu’exprimer un désir. Le désir lui-

même est personnel, mais son objet est universel. C’est, à mon avis, ce singulier 

enchevêtrement du particulier et de l’universel qui a causé une telle confusion en matière de 

morale. 

La question deviendra peut-être plus claire si nous opposons une sentence morale à une 

phrase qui affirme un fait. Si je dis : « Tous les Chinois sont bouddhistes », on peut me 

confondre en exhibant un Chinois chrétien ou musulman. Si je dis : « Je crois que tous les 

Chinois sont bouddhistes», on ne peut pas me confondre par des preuves venues de Chine, 

mais seulement par la preuve que je ne crois pas ce que je dis: car ce que j’affirme ne 

concerne que mon propre état d’esprit. Si maintenant un philosophe dit : « La beauté est un 

bien », je peux interpréter sa phrase comme signifiant : « Puisse tout le monde aimer ce qui 

est beau » (ce qui correspond à « Tous les Chinois sont bouddhistes »), ou « Je souhaite que 

tout le monde aime ce qui est beau » (ce qui correspond à « Je crois que tous les Chinois 

sont bouddhistes »). La première phrase [« Puisse tout le monde aimer ce qui est beau »] 

n’affirme rien, mais exprime un souhait; étant donné qu’elle n’affirme rien, il est 

logiquement impossible qu’il existe des preuves pour ou contre, ou qu’elle soit vraie ou 

fausse. La deuxième phrase [« Je souhaite que tout le monde aime ce qui est beau »], au 

lieu d’être simplement optative, affirme un fait, mais, ce fait concerne l’état d’esprit du 

philosophe, et on ne peut réfuter cette affirmation qu’en démontrant qu’il n’éprouve pas le 

désir qu’il prétend éprouver. Cette deuxième phrase n’est pas du ressort de la morale, mais 

de la psychologie ou de la biographie. La première phrase, qui est bien du ressort de la 

morale, exprime le désir de quelque chose, mais n’affirme rien. 

Si l’analyse ci-dessus est correcte, la morale ne contient aucune affirmation, vraie ou 

fausse, mais se compose de désirs d’un certain genre, à savoir de ceux qui ont trait aux 

désirs de l’humanité en général - et des dieux, des anges et des démons, s’ils existent. La 

science peut examiner les causes des désirs, et les moyens de les réaliser, mais elle ne peut 

contenir aucune sentence morale proprement dite, parce qu’elle s’occupe de ce qui est vrai 

ou faux. 

La théorie que je viens de présenter est une des formes de la doctrine dite de la 

“subjectivité” des valeurs. Cette doctrine consiste à soutenir que, si deux personnes sont en 

désaccord sur une question de valeur, ce désaccord ne porte sur aucune espèce de vérité, 

mais n’est qu’une différence de goûts. Si une personne dit: « J’aime les huîtres » et une 

autre « Moi, je ne les aime pas », nous reconnaissons qu’il n’y a pas matière à discussion. 

La théorie en question soutient que tous les désaccords sur des questions de valeurs sont de 

cette sorte, bien que nous ne le pensions naturellement pas quand il s’agit de questions qui 

nous paraissent plus importantes que les huîtres. Le principal motif d’adopter ce point de 

vue est l’impossibilité complète de trouver des arguments prouvant que telle ou telle chose 

a une valeur intrinsèque. Si nous étions tous d’accord, nous pourrions dire que nous 

connaissons les valeurs par intuition. Nous ne pouvons pas démontrer à un daltonien que 

l’herbe est verte et non rouge. Mais il existe divers moyens de lui démontrer qu’il lui 

manque une faculté de discernement que la plupart des gens possèdent, tandis que, dans le 

cas des valeurs, il n’existe aucun moyen de ce genre, et les désaccords sont beaucoup plus 

fréquents que dans le cas des couleurs. Étant donné qu’on ne peut même pas imaginer un 

moyen de régler un différend sur une question de valeur, nous sommes forcés de conclure 

qu’il s’agit d’une affaire de goût, et non de vérité objective.58 

                                                           
58 Bertrand Russell, Science et religion, Gallimard, Idées NRF # 248, 1971, p. 175-177. 



30 
 

Avec Descartes, Hume et Kant, il faut désormais compter Bertrand Russell parmi 

les membres du camp des subjectivistes honni par Rand. Rares sont les philosophes 

modernes qui ne souscrivent pas au subjectivisme d’une façon ou de l’autre. Rand fut la 

première à les contester. Comme on l’a vu, pour elle, seul Aristote n’est pas coupable de 

ce vice philosophique moderne. Revenons donc au réalisme d’Aristote. 

Tout le monde convient volontiers que l’homme soit fait pour penser. Ce que 

contestent par contre les partisans du subjectivisme, c’est que l’homme ait le devoir de 

bien penser puisqu’alors on infère un « doit » à partir d’un « est », ce qu’interdit Hume. 

Bien que celui-ci ne connaissait pas bien la pensée du maître du Lycée, la doctrine 

humienne du « pas de ‘doit’ à partir d’un ‘est’ » vise en priorité Aristote, coupable de 

faute immonde. 

Le fait en question, autant pour Aristote que pour Rand, est un « fait métaphysique 

». Pour Aristote, il s’agit d’une cause finale. Au tout début de la Métaphysique, Aristote 

écrit : « L’homme, par nature, désire connaître ». Ce qui est naturel, c’est-à-dire le but 

que poursuit la nature, c’est que l’homme pense, réfléchisse et parvienne à la 

connaissance, c’est-à-dire, à la vérité; à ce qui est, en somme. Pourquoi est-ce ainsi et pas 

autrement ? Aristote n’a pas de réponse. Rand non plus. Tous deux se contentent de 

constater cette réalité métaphysique première, téléologique en un mot. 

Téléologique est un adjectif qui s’oppose à mécanique. En refusant les causes 

finales aristotéliciennes, les penseurs modernes offrent une explication mécaniciste du 

monde et des phénomènes qu’ils recèlent. Dans la conception mécaniciste du monde, qui 

apparaît au 17e siècle, et sur laquelle est fondée la physique moderne, tout phénomène 

s’explique selon le principe voulant que tout événement détermine l’événement suivant. 

Chaque événement ne possède aucun but ou aucune direction, donc aucun telos, en lui-

même. Par exemple, le mécaniciste est au fondement de la théorie de l’évolution des 

espèces par sélection naturelle chez Charles Darwin (1809-1882). 

En effet, selon Darwin, la pensée – la raison – est une faculté engendrée par 

l’adaptation à l’environnement qui est le nôtre sur terre. La lutte pour la survie 

expliquerait l’émergence de la raison humaine, ainsi que toutes les autres facultés de la 



31 
 

psyché humaine. N’eût été de la lutte pour la survie, l’être humain n’aurait pas été. La 

pensée existe donc parce qu’elle est utile à la survie de l’être humain. Le soi-disant fait 

métaphysique d’Aristote et de Rand trouverait donc son explication par la théorie de 

l’évolution. Or, tout ce qui est utile, on en conviendra aisément, n’est pas forcément vrai. 

Par exemple, les mathématiques sont utiles, mais ce n’est pas parce qu’elles sont utiles 

qu’elles sont vraies. Les mathématiques sont vraies, qu’elles soient ou non utiles à l’être 

humain. De même pour la pensée. Ce n’est pas parce que la pensée est utile qu’elle vraie, 

mais c’est parce qu’elle vraie qu’elle est utile. Encore une fois, la théorie de Darwin 

présuppose une conception subjectivisme, antiréaliste, de la pensée. La conception 

réaliste, téléologique, de la pensée est celle d’Aristote, de Pascal et de Rand. 



32 
 

3 

LA VIE DEVANT SOI 

« En toute chose il faut considérer la fin. » 
Jean de La Fontaine, Le Renard et le Bouc 

 

La vie constitue la fin ultime, la fin en soi, pour tout être vivant. Évidemment, la mort 

constitue la fin ultime pour chacun. En quel sens donc peut-on dire que la vie constitue la 

fin ultime ? Au seul sens où vivre est la finalité de tout être vivant. Ce en vue de quoi, 

dirait Aristote, que tout être vivant existe, c’est vivre. L’existence, on l’a vu, est de nature 

téléologique. Nous ne faisons pas seulement qu’exister ; nous existons en vue en vue de 

quelque chose, à savoir vivre. Ainsi, la vie constitue notre fin dernière, ultime. 

Rand écrit : « Métaphysiquement, la vie est le seul phénomène qui a une fin en soi : 

une valeur acquise et maintenue par un constant processus d’action. »59 Chacun de ces 

mots est lourd de sens. D’abord, le premier mot : l’adverbe fait à partir de 

«métaphysique» : « métaphysiquement ». On a abordé la question de la métaphysique 

précédemment; il faut y revenir. Le sujet est d’importance, puisque la philosophie 

contemporaine la récuse, la métaphysique étant tenue comme une sorte d’erreur 

grossière.60 

Le terme « métaphysique » (du grec meta ta physica) n’est pas d’Aristote lui-même 

mais de ses éditeurs qui, vers le premier siècle avant notre ère, regroupèrent les ouvrages 

d’Aristote venant après ceux sur la physique. Le préfixe grec meta signifie « après », en 

l’occurrence les ta physica, à savoir les livres sur la nature (physis). Aristote parlait, lui, 

de « philosophie première ». « Ce que tout le monde entend par la sagesse à proprement 

parler, écrit Aristote, c’est la connaissance des premières causes et des principes. »61 

Dans la Poétique, Aristote écrit : « En toutes choses, la fin est l’essentiel. »62 En somme, 

                                                           
59 Ayn Rand, La vertu d’égoïsme, p. 31-32. 
60 Voir Frédéric Nef, Qu’est-ce que la métaphysique?, Paris, Gallimard, Folio/Essais, 2004. L’auteur réhabilite est l’un des rares 
Français à réhabiliter la métaphysique. 
61 Aristote, Métaphysique, Livre A, 981b 29. 
62 Aristote, Poétique, 6 1450a 23 



33 
 

les causes finales sont les causes premières. Donc, la métaphysique, ou philosophie 

première, est téléologie. 

Rand aurait pu tout aussi bien écrire : « Téléologiquement, la vie est le seul 

phénomène qui a une fin en soi. » 

Maintenant, qu’est-ce que la vie? Vaste question difficile. Une chose est sûre, c’est 

que pour Rand, comme d’ailleurs pour Aristote, la vie ne se laisse pas réduire à des 

éléments plus simples dont l’interaction produirait la vie. C’est là du moins la conception 

mécaniciste de la science (biologique) moderne. Gardons toujours à l’esprit que pour 

Rand, à la suite d’Aristote, tout être vivant est de nature téléologique. Rand écrit : « La 

vie est un processus d’action qui s’auto-génère et s’auto-entretient. Si un organisme cesse 

d’entretenir ce processus, il meurt ; ses éléments chimiques demeurent, mais sa vie cesse 

d’exister. »63 

Il n’est pas nécessaire d’être partisan du vitaliste pour souscrire à ce qui précède. 

Rappelons que le vitalisme soutient qu’une soi-disante «force vitale» (Bergson parlait 

d’«élan vital») engendrerait la vie, c’est-à-dire des processus d’actions coordonnées qui 

s’auto-génèrent et s’auto-entretiennent. La science biologique qui est mécaniciste est 

anti-vitaliste : seuls suffisent les propriétés et les caractéristiques spécifiques des 

organismes vivants qui expliquent leur organisation en système. La « vie » n’est jamais 

comme telle définie, mais on pense qu’en expliquant l’organisation des parties et de leurs 

sous-parties en système, on sera en mesure de livrer une explication sinon complète du 

moins satisfaisante de la vie. Évidemment, le type de causalité qu’entretiennent entre 

elles les parties est « efficiente » ou « motrice », selon la terminologie aristotélicienne. La 

cause dite « finale » est totalement rejetée par la science moderne. Pourtant, malgré ce 

rejet, elle est toujours présente. Si, en effet, le propre des parties est d’expliquer 

l’organisation de l’ensemble, alors il est clair que les parties en questions visent à 

engendrer l’ensemble de ces parties en une unité organisée. Si la vie constitue 

                                                           
63 Ayn Rand, La vertu d’égoïsme, p. 28. 



34 
 

véritablement un équilibre à maintenir64, alors la vie est bel et bien un concept 

téléologique. 

Aussi, le problème du vitalisme est qu’il prétend avoir trouvé la fameuse « cause 

efficiente » de la vie. Le vitalisme, cette philosophie de la biologie, s’inscrit donc dans le 

cadre générale de la science moderne où toute cause ne doit être qu’efficiente ou motrice. 

Pour un adepte des causes finales comme Rand, la vie est la cause finale d’elle-même. 

Pourquoi y a-t-il de la vie ? Pour la vie ! À nouveau, Rand écrit : « Métaphysiquement 

[téléologiquement], la vie est le seul phénomène qui a une fin en soi…», c’est-à-dire en 

elle-même.» 

Pierre veut devenir ingénieur. C’est cette fin (ou intention) qu’il projette et qui va le 

conduire à faire une série d’actions : entreprendre des études, s’inscrire au cégep en génie 

mécanique, à subir des examens, etc. Or, au-delà ou en-deçà de son projet d’études, 

Pierre désire vivre. C’est sa fin ultime. Tout ce qu’il entreprend se trouve subordonné à 

son désir de vivre. Vivre est donc la valeur suprême. 

La fonction (la finalité) du muscle cardiaque n’est pas que de pomper le sang à 

travers tout le corps afin de l’alimenter en autres en oxygène. Si la cause efficiente ou 

motrice du cœur est celle d’être une pompe, sa cause finale consiste à assurer la vie de 

l’être humain. Le cœur n’a donc de valeur que parce qu’il est subordonné à la vie, en tant 

que contribuant à la valeur suprême qu’est la vie. 

Il y a toutefois une différence - et elle est de taille - entre Aristote et Rand quant à la 

valeur suprême. Pour Aristote, ce n’est pas la vie qui est fin ultime, se suffisant à elle-

même. C’est le bien (agathon). Au tout début de l’Éthique à Nicomaque, Aristote écrit en 

effet : «…le bien, c’est la visée de tout ».65 Pour le maître du Lycée, la vie naturelle 

pourrait-on dire ne serait donc qu’un des « sous-biens » visant le Bien suprême, désirable 

pour lui-même et se suffisant à lui-même. En somme, chez Aristote, le bien est la cause 

finale de toutes choses. En Métaphysique (A 3 983a 32), on lit : «… le bien est la fin de 

toute génération et de tout mouvement » naturels. 

                                                           
64 Titre d’un manuel d’enseignement de l’écologie au secondaire. Gilles Isabelle et Denise Bergeron, Biologie générale 4e et 5e 

secondaire, Lidec, 2001. 
65 Aristote, Éthique à Nicomaque, 1 1094 a 1. 



35 
 

Pourquoi Rand s’est-elle arrêtée à la vie? Pourquoi n’a-t-elle pas poursuivi jusqu’au 

fameux Bien (agathon) aristotélicien? L’agathon d’Aristote est nettement « transcendant 

» au sens où il est de nature pleinement métaphysique. Si, en effet, la métaphysique traite 

des choses telles qu’elles sont (et pas autrement), alors l’existence d’un Bien suprême 

doit être admis puisque tout le vise et aspire vers lui. C’est ici que Rand trace une ligne 

de démarcation qu’elle souhaite bien nette. 

En outre, la vie ne vaut que pour les êtres vivants chez Rand. L’agathon 

aristotélicien, lui, vaut autant pour les êtres vivants et non-vivants. Ainsi, pour Rand, si 

les hommes n’existaient pas, il n’y aurait aucune valeur. Au contraire, pour Aristote, il y 

aurait tout de même de la valeur, le bien, évidemment. Le bien pour Rand est, pour ainsi 

dire, « anthropocentrique », alors que chez Aristote il est « agathocentrique ». 

Quel argument invoque donc Ayn Rand pour faire de la vie la valeur ultime de tout 

être vivant? Celui-ci: « C’est seulement pour une entité vivante que les choses peuvent 

être bonnes ou mauvaises. »66 Pour éclairer l’argument, Rand fait appel à ce que les 

philosophes appellent une « expérience de pensée »; bref, une fiction. 

Imaginons donc « un robot immortel et indestructible, une entité qui se meut et qui 

agit, mais que ne rien ne peut affecter, changer, endommager, mettre en péril. »67 On 

admettra volontiers que cet être surhumain, quasi-divin, n’aurait aucune valeur. Non 

seulement en lui-même, mais pour nous aussi : aucun être heureux ne voudrait ressembler 

de près ou de loin ce qui a toutes les allures de la pire des créatures qui puissent exister. 

En effet, n’étant pas confronté à la mort, à la maladie, à la pauvreté, aux catastrophes 

naturelles, etc., l’entité en question – appelons-la Krypto – serait indifférent à tout, 

parfaitement impassible, ni heureux ni malheureux. N’ayant ni intérêt, ni but, Krypto n’a 

aucune envie de réfléchir, de se perfectionner; bref, de vivre. Par contre, s’il était 

confronté un jour à la mort, son désintérêt total changerait du tout au tout. Le mot 

d’Albert Camus : « Il n’y a qu’un problème philosophique vraiment sérieux : c’est le 

suicide. »68, le secouerait de son hébétude. Il comprendrait pourquoi nous philosophons : 

parce que nous sommes mortels. D’où le mot fameux de Montaigne : « Philosopher, c’est 

                                                           
66 Ayn Rand, La vertu d’égoïsme, p. 28. 
67 Ibid., p. 29. 
68 Albert Camus, La mythe de Sisyphe (paru en 1942). 



36 
 

apprendre à mourir. », c’est-à-dire donner un sens à la mort. Or, donner un sens à la mort, 

c’est du coup en donner un à la vie. Voilà pourquoi, du moins pour nous humains, la vie 

nous est si chère. L’existence de Krypto – si tant est qu’il existât - ne vaut pas une miette. 

Krypto fait même pitié. C’est un être malheureux et misérable, même s’il n’éprouve 

aucune peine, ni aucune affliction. S’il connaissait son malheur, il souhaiterait s’enlever 

la vie. Métaphysiquement parlant, sa « vie » ne vaut rien puisqu’il n’a aucun but, aucune 

fin à réaliser. Au mieux, Krypto n’est qu’une sorte de mort vivant. 

Si les dieux (ou un Dieu) ressemblent à ce pauvre Krypto, ils sont à plaindre. 

Métaphysiquement parlant, il ne peut exister de Dieu qui soit bienheureux puisqu’il n’est 

pas un être vivant confronté à la mort. D’où l’athéisme radical de Ayn Rand. Au mieux, 

si un Dieu immortel existe, il faut le plaindre puisque c’est l’être le plus misérable qui 

soit. Jésus de Nazareth constitue peut-être une exception s’il est vrai qu’il fut autant 

Homme que Dieu. Toutefois, selon Rand, « A est A », c’est-à-dire qu’une chose ou un 

être ne peut être à la fois ce qu’il est et ce qu’il n’est pas. La loi logique de non-

contradiction l’interdit. Raison oblige : un Dieu ne peut être. 

Traditionnellement, l’agathon aristotélicien, le Bien suprêmement désirable, s’est 

confondu avec Dieu, le Dieu des chrétiens en particulier. Saint Augustin, qui 

christianisera plus tard la philosophie païenne, concevra le mal comme l’absence du bien 

(privatio boni). L’axiome fondamental de la doctrine augustinienne est celui-ci: le bien 

existe sans le mal, alors que le mal ne peut exister sans le bien. En d’autres termes, s’il y 

a du mal, c’est qu’il doit y avoir d’abord du bien. Le bien a « ontologiquement » — pour 

utiliser le vocabulaire philosophique — préséance sur le mal. La seule réalité qui existe 

est donc le bien, c’est-à-dire Dieu, du moins selon l’évêque d’Hippone. Un être maléfique 

— Satan, Belzébuth, etc. —, opposé à Dieu, existant avant Dieu, est donc logiquement 

impossible. C’est d’ailleurs pourquoi le diable ou le démon est conçu en christianisme 

comme un être (un ange) déchu devant son existence, comme tous les êtres, de Dieu, le 

Bien par excellence. Le christianisme n’est pas un manichéisme. 

L’auteur des fameuses Confessions se plaît à examiner la possibilité de l’existence 

du Mal en soi, indépendamment du Bien. Pour ce faire, Augustin considère l’existence 

d’un être fictif, Kakos (le mal, en grec). Imaginons donc, nous y invite Augustin, un être 



37 
 

foncièrement méchant « qui peut-être à cause de son insociable férocité est dit “à demi-

homme” plutôt qu’homme ». Or, que vise Kakos par sa méchanceté démentielle sinon 

quelque bien ? Il souhaite sûrement un «repos à l’abri de toute importunité, de toute 

violence, de toute terreur»  venant d’autrui. En somme, le plus vicieux des êtres appelle 

de tous ses vœux la paix. Le moins qu’on puisse dire c’est que Kakos est maladroit. Sa 

vie est misérable et, par suite, malheureuse. Pour être heureux, la vertu d’amitié 

consistant à coopérer en toute quiétude avec autrui lui fait cruellement défaut. 

Donc, pas de mal sans le bien existant au préalable ; le mal n’étant, en somme, que 

l’absence de bien. Dans Enrichidion, Augustin est explicite sur ce point fondamental : 

«…ce qu’on appelle mal n’existe pas s’il n’existe aucun bien. »  De sorte que, lorsque 

nous commettons le mal, nous supprimons quelque bien. Le mal ne vit en somme qu’en 

parasite du bien. Comme l’avait déjà vu Platon, le mal n’est que l’ombre du bien ; il n’a 

pas d’existence en soi. Ontologiquement, le bien seul existe. 

Tout cela est bien beau, répliquerait Rand, mais pour un être vivant et, donc, mortel, 

le bien n’est que ce qui favorise la vie : « ce qui la favorise est bon, ce qui la menace 

mauvais ».69 Pour un être soi-disant immortel, le soi-disant « Bien » ne constituerait que 

malheur suprême. 

                                                           
69 Ayn Rand, La vertu d’égoïsme, p. 31. 



38 
 

4 

D’OÙ VIENT LA RAISON ? 

 

Le mot d’Aristote, tiré de la Poétique, « En toutes choses, la fin est essentiel », convient 

parfaitement à la tragédie fétiche du maître du Lycée : Œdipe-Roi de Sophocle. Quelle 

est donc la finalité de la pièce ? La recherche du meurtrier de Laïos, son père. Œdipe ne 

sait pas que la victime est son père, celui qu’il a tué sur le chemin le menant à Thèbes. 

L’enquête que mène Œdipe n’aura de trêve tant lorsqu’il n’aura pas débrouillé l’écheveau 

du mystère du crime du roi Laïos – c’est-à-dire son père. Sa quête de la vérité si farouche, 

si implacable, qu’Œdipe fera montre de démesure. Ce qui lui vaudra les foudres célestes. 

Aussi, lorsqu’il découvrira qu’il est le meurtrier de son père, Œdipe ne deviendra pas fou; 

il se crèvera les yeux afin de ne plus voir la réalité qui l’a tant déçue. Pour Œdipe, il n’est 

pas question de masquer la réalité ; il s’en tient à elle, sauf qu’elle est trop pénible à 

constater. 

 Pour Rand, Œdipe est parfaitement rationnel. Aussi, sa condamnation par les 

dieux est irrationnelle. Le drame se termine avec ces mots du chœur : « Gardons-nous, 

nous autres mortels, de déclarer heureux un homme, avant qu’il n’ait atteint la fin de sa 

vie, sans avoir à souffrir. » C’est-à-dire : nul ne peut prétendre de son vivant être heureux 

car, en tout temps, le malheur peut s’abattre sans crier gare. Pourtant, bon nombre d’entre 

nous se disent heureux. Nous trompons-nous ? Depuis Socrate, les  philosophes adoptent 

une position intermédiaire: on peut être heureux de notre vivant dans la mesure où l’on 

consacre sa vie à l’exercice de la vertu faisant appel à la raison. 

Rand endosse cette position traditionnelle, contrairement à la modernité qui ne 

croit plus au bonheur et, donc, à la vertu. S’il y a une réalité désormais bannie de nos 

démocraties libérales, c’est bien le bonheur. Aussi, ne cherchons nulle part dans nos 

chartes un article stipulant un droit au bonheur. La liberté et l’égalité sont désormais 

tenues comme des valeurs centrales. Le bonheur individuel est considéré comme affaire 

privée, qui ne concerne que chacun et chacune.  



39 
 

S’il y a une vertu menant au bonheur, que Rand n’a de cesse de marteler, c’est 

bien celle de la raison. Dans une lettre datant de 1939, elle écrivait : «Je suis une 

rationaliste. »70 « Je combats d’abord pour la raison. »71 

Afin de survivre, l’homme doit penser, c’est-à-dire user de la raison. Mais il n’y 

aurait rien d’automatique à cet égard. Bon nombre d’humains abdiquent ; ils refusent 

d’user de penser. Ils s’en remettent alors à autrui, soit par la foi – le mysticisme prenant la 

figure archétypale du Sorcier (Witch Doctor) - soit par la force – le tyran, le dictateur, 

c’est-à-dire Attila.72 Rand écrit : 

La vertu de rationalité signifie la reconnaissance et l’acceptation de la raison comme notre 

seule source de connaissance, notre seul juge des valeurs et notre seul guide d’action… Elle 

signifie un engagement à la plus complète et lucide perception de la réalité qu’il nous soit 

possible, et au développement actif et constant de cette perception, c’est-à-dire à 

l’accroissement de nos connaissances. Elle signifie un engagement envers la réalité de notre 

propre existence, c’est-à-dire le principe que tous nos buts, nos valeurs et nos actions 

s’inscrivent dans la réalité et, qu’en conséquence, aucune valeur ni aucune considération 

quelle qu’elle soit ne puisse l’emporter sur notre perception de la réalité.73 

Cet extrait tiré de « l’Éthique objectiviste »74, sans doute l’essai le plus dense et le 

plus informatif de la philosophie randienne, nous informe d’au moins quatre choses : 

(1) La raison est le seule mode de connaissance. 

(2) La raison est (avec l’intentionnalité et l’estime de soi) la vertu principale que 

l’homme doit acquérir s’il veut survivre.  

(3) Qu’il faut admettre «le réalisme philosophique», à savoir que la réalité existe 

indépendamment de nous (« L’existence existe »).  

(4) La perception sensible que nous avons de la réalité correspond bel et bien à ce 

qui se trouve en dehors de notre conscience. 

Cela dit, on aimerait en savoir davantage sur la raison. D’abord, en quoi consiste 

précisément que cette fameuse raison ? Comment fonctionne-t-elle ? Ensuite, d’où 

provient-elle ? Cette seconde question évoque le débat épistémologique traditionnel entre 
                                                           
70 Cité dans Alain Laurent, op.cit., p. 150. 
71 Ibid. 
72 Voir la préface à For The New Intellectual. 
73 Ayn Rand, La vertu d’égoïsme, p. 60. 
74 Premier chapitre de La vertu d’égoïsme, p. 19-92. Après le discours de John Galt dans La Grève, c’est le texte le plus achevé de la 
doctrine objectiviste de Rand. 



40 
 

l’empirisme et le rationalisme. Tentons de répondre à la seconde question, après quoi 

nous reviendrons au chapitre suivant à la première. 

La raison pour l’empirisme provient de l’expérience à l’aide des cinq sens; la raison 

est acquise. Pour le rationalisme, au contraire, la raison est innée. La raison préexiste 

donc à la réalité, du moins pour le rationalisme. Rand renvoie dos-à-dos les deux 

positions épistémologiques traditionnelles : 

[Les philosophes se rangent en deux camps opposés]. Le premier camp rationaliste affirme 

que l’homme acquiert la connaissance du monde en le déduisant intégralement à partir de 

concepts, lesquels sont dans notre tête et ne découlent pas de la perception physique des 

faits. Le camp des empiristes déclare que l’homme acquiert la connaissance de 

l’expérience, ce qui signifie : au moyen de la perception immédiate des faits, n’ayant nul 

recours aux concepts. Pour le dire simplement : il y a ceux qui s’allient au Sorcier en faisant 

fi de la réalité ; puis, il y a ceux qui s’agrippent à la réalité, en y abandonnant leur esprit.75  

Rand paraît, du moins prima facie, soutenir la thèse empiriste, tout comme Aristote 

d’ailleurs76. Elle écrit : « La raison est la faculté qui identifie et intègre le matériel fourni 

par les sens de l’homme. »77 Par ailleurs, Rand paraît rejeter l’empirisme de John Locke 

(1632-1704), lequel comparait l’esprit à une feuille de papier sur lequel rien n’est en 

encore écrit avant que l’expérience n’ait eu lieu.  

Supposons que l’esprit soit, comme on dit, du papier blanc, vierge de tout caractère, sans 

aucune idée. Comment se fait-il qu’il en soit pourvu? D’où tire-t-il cet immense fonds que 

l’imagination affairée et illimitée de l’homme dessine en lui avec une variété 

presqu’infinie? D’où puise-t-il ce qui fait le matériau de la raison et de la connaissance? Je 

répondrai d’un seul mot : de l’expérience…78 

Rand rejette l’empirisme radical lockien voulant que l’esprit soit une sorte tabula 

rasa avant que l’expérience ne s’y imprime. Elle admet donc au départ chez l’être humain 

un esprit constitué entre autres choses d’une faculté, l’abstraction, processus par lequel 

l’intelligence humaine isole divers aspects, qualités, ou caractéristiques des êtres ou des 

choses dans la réalité afin d’en produire un concept. Rand écrit : 

Un concept est l’intégration mentale de deux ou plusieurs unités isolées d’après une ou des 

caractéristiques spécifiques et unie selon une définition spécifique… L’acte consistant à 

                                                           
75 Ayn Rand, For the New Intellectual, p. 30. Ma traduction. 
76 Pour Aristote, voir la citation du chapitre 2 tirée des Seconds Analytiques, II, 19, 99b-100b. 
77 Ibid., p. 43. 
78 John Locke, Essai sur l’entendement humain, Livre II, #2. 



41 
 

isoler fait appel à un processus d’abstraction, c’est-à-dire un processus mental de centration 

qui divise ou sépare un certain aspect de la réalité des autres aspects.79 

L’abstraction est le processus intellectuel à l’œuvre dans le type de raisonnement 

connu sous le nom d’« induction ». À propos de l’induction – et de la déduction, l’autre 

type de raisonnement conduisant à la connaissance –, Rand écrit : 

Les processus de formation ainsi que de mise en œuvre des concepts sont les modèles des 

deux méthodes fondamentales de la connaissance : l’induction et la déduction. Le processus 

consistant à observer les faits réels et à les intégrer dans des concepts constitue, dans son 

essence, un processus d’induction. Le processus consistant à subordonner de nouveaux cas 

illustrant un concept connu constitue, dans son essence, le processus de déduction.80 

Qu’est-ce que l’induction ? Pour le savoir, étudions d’abord une définition 

aristotélico-thomiste de l’induction. Celle-ci est « une argumentation dans laquelle, de 

données singulières suffisamment énumérées, l’esprit infère une vérité universelle. »81 La 

définition précédente de l’induction (grec, épagogè) fait appel à deux éléments centraux, 

premièrement, l’esprit, plus précisément le processus d’abstraction ; deuxièmement, 

l’inférence à des vérités universelles, c’est-à-dire à des universaux. Le philosophe 

thomiste, Jacques Maritain, distingue ainsi la déduction de l’induction. 

Montrer comment une conclusion dérive de vérités universelles déjà connues,… c’est 

procéder par voie déductive ou syllogistique… Montrer comment une conclusion se dégage 

de l’expérience sensible, autrement dit résoudre une conclusion en les faits d’où notre esprit 

l’extrait comme d’une matière (resolutio materialis), c’est procéder par voie inductive. Pa 

le syllogisme [la déduction] nous nous tenons sur le plan intelligible, nous nous mouvons 

d’un point à un autre de ce plan, comme un sous-marin qui navigue horizontalement à l’air 

libre; par l’induction nous gagnons le plan intelligible, nous nous mouvons du plus sensible 

au plan intelligible, comme un sous-marin qui navigue verticalement de bas en haut. 

C’est en ce sens qu’Aristote et saint Thomas enseignent que nous avons deux moyens 

seulement d’acquérir la science, à savoir le Syllogisme, qui procède à partir de vérités 

universelles, et l’Induction, qui procède à partir de données singulières, toute notre 

connaissance dépendant formellement des premiers principes, évidents par soi, et tirant 

matériellement son origine de la réalité singulière et concrète perçue par les sens. 

 

La définition moderne, toutefois, de l’induction, bannit ce fatras vieillot, désuet, 

que constituent le « plan intelligible »; les « premiers principes »; les « vérités 

universelles »; l’« intellection »; l’ancienne logique mise au point par Aristote, la 

                                                           
79 Ayn Rand, Introduction to Objectivist Epistemology, Expanded Second Version, édité par H. Biswanger et Leonard Peikoff, New 
York, A Meridan Book, 1990, p. 10. Ma traduction. 
80 Ibid., p. 28. Ma traduction. 
81 Jacques Maritain, Éléments de philosophie, Tome II, L’ordre des concepts. Petite logique. Montréal, Librairie Granger, 1946, p. 
306. 



42 
 

fameuse syllogistique; etc. En fait, la définition moderne de l’induction, à laquelle 

souscrit Rand, comme nous allons le montrer, fait appel à une métaphysique empiriste. 

Voici donc une version moderne de l’induction : Si un grand nombre de A ont été 

observés dans des circonstances très variées, et si l’on observe que tous les A sans 

exception possèdent la propriété B, alors tous les A ont la propriété B.82 

Le problème avec le raisonnement inductif, c’est qu’en découvrait qu’un A ne possède 

pas la propriété B, alors le raisonnement s’écroule. Le raisonnement inductif suivant :  

(1) Les volatiles a, b, c, d, e et f, etc. examinés jusqu’ici sont des cygnes ; 

(2) Tous ces cygnes ont des plumes blanches ; 

(3) Par conséquent, tous les cygnes sont blancs… 

…n’est pas absolument assuré, car il se peut que les prochains cygnes examinés soient 

d’une autre couleur. La légende veut que les Européens en découvrant l’Australie firent la 

navrante découverte de cygnes noirs ! Ce fut consternant pour les adeptes modernes de 

l’induction; ce qui marqua leur défaite et fit la fortune du falsificationisme de Karl Popper 

(1902-1994). 

Louis Groarke, dans une étude remarquable intitulé An Aristotelian Account of 

Induction83, montre que la seconde définition de l’induction, la définition moderne, est 

celle que privilégie l’empirisme moderne, pas celui d’Aristote. Selon Groarke, la position 

moderne voulant que l’induction soit un mode de connaissance peu digne de confiance « 

est un sous-produit de l’empirisme moderne épousé par des auteurs tels que John Locke 

et David Hume. »84 Pourquoi l’induction serait-elle peu digne de confiance pour un 

empiriste? Parce que l’énumération des cas dans l’induction est très souvent incomplète, 

et que les sens sont parfois trompeurs. Contrairement aux empiristes modernes, Aristote 

avait pleinement confiance en l’induction, complète ou incomplète, laquelle permet 

d’acquérir des vérités universelles – ce que les médiévaux appelleront par la suite des 

universaux. Aristote admet l’existence de tels universaux, non pas « séparés » des êtres et 

                                                           
82 Alan F. Chalmers, Qu’est-ce que la science? Récents développement en philosophie des sciences : Popper, Kuhn, Lakatos, 
Feyerabend, Paris, La Découverte, 1987, p. 27. 
83 Louis Groarke, An Aristotelian Account of Induction. Creating Something from Nothing, Montréal, McGill-Queen’s University 

Press, 2009. 
84 Ibid., p. 107. 



43 
 

des choses, comme le voulait son maître Platon, mais comme formant leur « substance ». 

L’universel ou l’essence « homme » forme la substance de tous les êtres répondant aux 

caractéristiques essentielles d’être humain. 

 Or, à l’évidence, Ayn Rand souscrit à la conception moderne de l’induction, pas à 

l’ancienne remontant à d’Aristote. Il n’est surtout pas question pour elle d’accéder grâce 

à l’induction à des « vérités universelles », à un « plan intelligible » ou encore à des soi-

disantes « essences », en passant d’abord par le plan sensible. Rand dit explicitement que, 

sur ce point crucial, elle prend ses distances d’avec le réalisme métaphysique d’Aristote : 

Prenons note… de la différence radicale entre la conception d’Aristote des concepts [des 

vérités universelles] avec celle du point de vue objectiviste, en particulier concernant la 

question des caractéristiques essentielles [obtenues par induction]. 

Aristote formula le premier les principes de la définition valide. Il soutint que seules les 

choses particulières existent. Cependant, pour lui, les définitions réfèrent à des essences 

métaphysiques, lesquelles inhérent dans les êtres particuliers en tant qu’éléments 

spécifiques ou puissances formatrices; en outre, il soutint que le processus de formation de 

concept fait appel à une espèce d’intuition directe par lequel l’esprit appréhende les 

essences et en forment des concepts. 

Aristote considérait l’« essence » comme étant de nature métaphysique. L’Objectivisme la 

considère comme de nature épistémologique. 

[…] 

L’essence d’un concept est déterminée circonstanciellement et est susceptible d’être 

amendée d’après le développement de la connaissance humaine. Le référent métaphysique 

des concepts humains ne constitue pas une essence métaphysique particulière, mais la 

totalité des faits réels observés, et cette totalité détermine les caractéristiques d’un groupe 

donné d’êtres qu’Aristote qualifie d’essentielles. Une caractéristique essentielle est un fait 

au sens où elle existe, déterminant d’autres caractéristiques permettant de distinguer un 

groupe d’êtres d’un autre. Elle est de nature épistémologique au sens où elle constitue un 

schème classificatoire de la démarche cognitive de l’être humain – un schème 

classificatoire rassemblant et intégrant un corpus de connaissances toujours plus vaste.85  

 Le dernier paragraphe de cette (longue) citation marque, je crois, on ne peut plus 

clairement la différence radicale entre Aristote et Rand. De façon éloquente, Rand reste – 

à son corps défendant, peut-être ; en tout cas, elle ne semble pas le réaliser pleinement – 

adepte de l’empirisme moderne, celui pourtant qu’elle dénonce comme basculant dans le 

subjectivisme… 

                                                           
85 Ayn Rand, Introduction to Objectivist Epistemology, p. 52. Ma traduction. 



44 
 

On a montré au chapitre 2, que Rand est une adepte du réalisme. Il importe à 

présent, d’après ce qui précède, de qualifier le réalisme randien. Celui-ci n’est pas, 

comme on vient de le voir, le réalisme métaphysique des « essences » ou des « substances 

» aristotéliciennes. À cet égard, comme on l’a vu, la seule réalité métaphysique que Rand 

admet, c’est la vie. Toutes les autres notions lui sont subordonnées. Le réalisme randien 

constitue en vérité un réalisme modéré, admettant au préalable l’existence de l’esprit 

comportant certaines facultés cognitives, dont l’abstraction. Si c’est bien le cas, on ne 

voit pas dès lors très bien comment le réalisme modéré de Rand soit incompatible avec 

une forme d’empirisme, affaiblie certes, la différence avec l’empirisme radical étant que 

ce dernier n’admet pas que l’esprit comporte certaines facultés au point de départ. 

L’objectivisme randien serait, selon l’analyse qui précède, un empirisme certes, 

mais modéré pour qui tout réside dans l’expérience sensorielle, étant donnée au départ un 

esprit déjà pourvu de certaines facultés. Dans le passage qui suit, Rand montre bien que la 

perception sensorielle est centrale dans l’édifice randien de la connaissance. 

Le réalisme absolu (le platonisme) ainsi que le réalisme modéré (aristotélicien) tiennent que 

le référent d’un concept comme intrinsèque, à savoir un « universel » inhérent aux choses 

(soient comme un archétype ou une essence métaphysique), une entité qui n’est pas reliée à 

la conscience humaine laquelle permet perceptible directement par la conscience humaine, 

comme tout être existant -, perceptible uniquement par des moyens non-sensoriels ou extra-

sensoriels.86 

Au livre VI de l’Éthique à Nicomaque, Aristote se demande laquelle parmi les cinq 

vertus intellectuelles – soit le savoir (epistèmè), l’art (technè), la sagacité (phronèsis), la 

sagesse (sophia) et, enfin, l’intellection (noûs) – ayant pour cible la vérité, est celle qui se 

trouve à la base de la science, c’est-à-dire des universaux. C’est la dernière, l’intellection 

(grec, νοῦς). Plus loin encore, dans le même traité, Aristote identifie purement et 

simplement perception et intellection. On lit : « Il faut donc en avoir la perception [des 

particuliers]; or cette perception (aisthèsis) est intelligence (noûs). » Le même passage 

autorise toutefois cette autre traduction: « Or, cette perception, c’est ce qui alimente 

l’intellection. » Cette seconde traduction invite à faire de la perception une faculté de 

l’esprit purement passive, sorte de réceptacle des informations sensibles provenant des 

choses et des êtres particuliers. Selon cette hypothèse, l’intellection jouerait le rôle de 

                                                           
86 Ayn Rand, Introduction to Objectivist Epistemology, p. 53. Ma traduction. 



45 
 

l’élément actif. Encore faudrait-il distinguer l’intellection du rôle assigné à l’induction 

abstractive ou, simplement, à l’abstraction. L’intellection serait-elle la saisie proprement 

dite de l’universel résultant du processus de l’abstraction élaboré sur la base de 

perceptions sensibles ? On aurait alors la séquence suivante dont l’ensemble constituerait 

l’induction proprement dite: 1. Perception ; 2. Abstraction ; 3. Intellection. Il est difficile 

toutefois d’en avoir la certitude. 

Quoi qu’il en soit, dans le passage précédemment cité, Rand rejette le rôle majeur 

que joue l’intellection aristotélicienne dans la saisie des universaux. Elle semble assimiler 

l’intellection à l’intuition – laquelle ne serait pas fiable et nous ferait basculer dans le 

mysticisme. Rand écrit : «… [Aristote] soutint que le processus de formation de concept 

fait appel à une espèce d’intuition directe par lequel l’esprit appréhende les essences et en 

forment des concepts. »87 

Dans une conception métaphysique empiriste du monde que paraît soutenir Rand, 

malgré sa dénégation qu’elle rejette l’empirisme, les soi-disant « substances », « essences 

» ou autres universaux n’ont aucune réalité ; il n’y a que ce qui est observable. Groarke 

résume ainsi la divergence au plan métaphysique entre Aristote et les empiristes 

modernes : 

Nous avons ainsi deux métaphysiques. D’après l’aristotélicienne, la substance comprise 

comme étant la véritable nature ou l’existence des choses, est accessible au regard. Le 

monde est observable. Du point de vue empiriste, la substance réside au-delà de la 

perception, la véritable nature des choses échappant à jamais à la perception humaine. Du 

point de vue de l’empirisme moderne, la doctrine traditionnelle voulant que l’on soit en 

mesure d’identifier les véritables essences des choses revient ni plus ni moins à dire que 

nous disposons d’une vision en rayons x de telles sorte qu’elles peuvent être vues à travers 

le plancher. Locke et ses collègues soutiennent que nous ne pouvons pas connaître ce que 

sont en soi les objets particuliers. L’induction n’est pas une forme fiable d’inférence parce 

que, comme Hume le soutient, nous ne savons pas ce dont nous parlons. Du fait que le 

savoir touchant l’existence secrète nous fait défaut, le mieux que nous soyons en mesure 

d’espérer saisir ce sont les apparences. Or, les apparences sont souvent trompeuses de sorte 

qu’elles peuvent cacher la nature véritable et réelle des choses et des événements.88 

À l’évidence, Ayn Rand souscrit à la métaphysique empiriste. 

Demandons-nous maintenant: à quoi réfère un concept dans la réalité? À des choses 

individuelles – des individus, comme se plaisent à dire les philosophes qualifiés de « 

                                                           
87 Ibid., p. 52. Ma traduction. 
88 Louis Groarke, An Aristotelian Account of Induction, p. 80. Ma traduction. 



46 
 

nominalistes » ? Ou bien à des sortes d’entités regroupant des individus – des « 

universaux », comme le voulaient certains philosophes médiévaux, disciples d’Aristote ? 

Certaines déclarations de Rand laissent croire qu’elle opterait pour le nominalisme au 

sens où, par exemple, le concept de société réfère uniquement à des individus ; elle 

n’existe pas en tant qu’entité. « Tout groupe ou ‘ collectif ’, grand ou petit, n’est qu’un 

ensemble d’individus. »89, écrit Rand. 

Le concept « homme » désignent-ils un certain nombre d’individus, ou un 

regroupement (« universel ») d’individus? À quoi, en somme, « l’humanité » correspond-

t-elle ? Chez Aristote, chaque homme et chaque femme possèdent une « essence », une « 

substance » (grec, ousia), l’humanité en l’occurrence. Cette essence n’est pas observable 

par les sens. J’aurais beau analyser un homme (ou une femme) sous toutes ses coutures, 

jamais je n’observerai l’être humain. Un empirisme radical le soutient. Un empirisme 

modéré comme celui de Rand en convient aussi. Pour les deux types d’empirisme, la base 

de la connaissance reste et demeure la perception sensible. Rappelons à ce propos le mot 

d’ordre randien : « L’existence existe ! » 

Voilà aussi qui explique pourquoi, comme nous l’avons vu au précédent chapitre, 

Rand rejette le soi-disant « Bien » métaphysique d’Aristote. Au-delà du plaisir ressenti, je 

ne puis en effet concevoir le bien; même remarque pour le mal : je ne puis le concevoir 

que par la douleur, la souffrance. 

La vie d’un organisme est sa norme d’évaluation : ce qui la favorise est bon, ce qui la 

menace est mauvais… 

De quelle façon [l’homme] prend-il d’abord conscience de ce qui est «bon» et de ce qui est 

« mauvais » dans sa forme la plus simple? Par les sensations physiques de plaisir et de 

douleur. De la même façon que les sensations constituent la première étape du 

développement d’une conscience humaine dans le domaine de la connaissance, elles 

constituent la première étape dans le domaine de l’évaluation.90 

 

Tous comme les essences, les universaux, Rand n’admet pas l’existence d’un Bien 

métaphysique. La seule entité métaphysique qu’elle reconnaît, en effet, c’est la vie, 

critère ultime de ce qui est bon et bien. Comme elle le dit, ce qui la sépare d’Aristote, 

                                                           
89 Ayn Rand, La vertu d’égoïsme, p. 163. 
90 Ibid., p. 31; p. 33. 



47 
 

c’est que les soi-disantes essences aristotéliciennes, sont de nature épistémologique et non 

pas métaphysiques. Cela signifie que l’essence des choses (leurs caractéristiques 

essentielles obtenues par abstraction) se trouve être relative au sujet connaissant; ce qui 

veut dire à son tour sans être vivants humains, dotés d’un esprit, les êtres et les choses 

n’auraient aucune réalité. Avec horreur et damnation, il semble qu’il faille conclure que 

l’objectivisme pèche là où il lance l’anathème : l’infâme subjectivisme ! 



48 
 

5 

QU’EST-CE QUE LA RAISON ? 

 

 

René Descartes, ce partisan du rationalisme en épistémologie, ouvre l’un de ses plus 

célèbres ouvrages, le Discours de la méthode (1637), par cette phrase non moins célèbre : 

« Le bon sens est la chose du monde la mieux partagée. » Le « gros «bon sens » dont tout 

être humain serait imparti c’est ce que Descartes entend par « raison », de sorte qu’il 

aurait pu tout aussi bien écrire: « La raison est la chose du monde la mieux partagée. ». 

Tout le monde possèderait donc, du moins en principe, la raison. Tout le monde serait 

donc rationnel. 

Rand serait en partie d’accord avec Descartes. Si, tout autant que nous sommes, 

nous disposons d’une raison, son exercice n’est toutefois pas automatique. Comme le 

pensait Pascal, si nous sommes faits pour penser correctement, c’est-à-dire 

rationnellement, encore faut-il s’exécuter. En particulier, l’homme, selon Rand, « doit 

découvrir les règles de la pensée et les lois de la logique, pour diriger sa pensée. »91 On 

ne naît pas, pour ainsi dire, avec le savoir infus de la logique de pied-en-cap. Tel un 

minerai rare, il faut l’extraire de la pensée à l’aide de la réflexion. « Dans l’Antiquité, dit 

John Galt, et malgré ses erreurs, le plus grand de nos philosophes a résumé le concept 

d’existence et le principe de tout connaissance en la formule : A est A. Une chose est 

elle-même. »92  

Le philosophe en question, on l’aura reconnu, toujours lui, c’est Aristote. Celui-ci 

fait dériver la loi logique d’identité, A est A, de la loi de non-contradiction qu’il énonce 

ainsi dans la Métaphysique : « Il est impossible que le même attribut appartienne et 

n’appartienne pas en même temps, au même sujet et sous le même rapport. »93 

 

                                                           
91 Ayn Rand, La vertu d’égoïsme, p. 47. 
92 Ayn Rand, La Grève, p. 1013. 
93 Aristote, Métaphysique, Livre Gamma, 3 1005b 19. 



49 
 

Pierre, en effet, n’est jamais en même temps et sous le même par rapport autre que lui-

même, Jean par exemple. N’est-ce pas là l’essence de ce que nous tenons comme ce qui 

est raisonnable en soi? La loi de non-contradiction dit « pas à la fois A et non-A » D’elle, 

découle la loi d’identité, A est A, « une chose est cette chose » - pas une autre. Une vérité 

de La Palice, aimerait-on dire. Autre formulation équivalente : « Ou bien A, ou bien non-

A. » Ici, dérive la loi de bivalence, ou du tiers-exclu. On tient ainsi l’essence de la raison. 

Les lois logiques, gouvernant toute pensée digne de ce nom, n’ont nul besoin de 

démonstration, soutient Aristote, puisqu’elles sont évidentes par elles-mêmes. On 

aimerait donc savoir quelles « erreurs » aurait bien pu commettre, selon John Galt, le 

maître du Lycée. Parce que l’évidence en question ne serait pas une perception sensible ? 

Parce qu’elle ferait appel à une sorte intuition de nature mystique que condamne sans 

appel Rand ?  

Lorsque, dans la Métaphysique, Aristote écrit : «Quant à nous, nous venons de 

reconnaître qu’il est impossible, pour une chose, d’être et de ne pas être en même temps, 

et c’est par ce moyen que nous avons démontré que ce principe était le plus certain de 

tous», le Stagirite fait appel en fait à l’induction (épagogè) mettant à l’œuvre 

l’intellection. L’acte de reconnaissance, qu’évoque Aristote, témoigne précisément de 

l’activité d’intellection (noûs). Est-ce là une sorte d’intuition, donc peu fiable, digne de la 

figure du Sorcier, comme le croit Rand ? Nous ne le croyons pas, et ce n’était 

certainement pas l’avis d’Aristote. 

L’empirisme – l’empirisme logique, en particulier – tiendra les vérités de logique 

comme des vérités arbitraires, des sortes de conventions, sans référence « ontologique » 

dans la réalité. Un réaliste métaphysique comme Aristote croit que les vérités logiques 

décrivent la structure logique de la réalité. Indépendamment de l’existence d’êtres 

humains vivants et pensants, les lois de la logique existent. Les humains doivent les 

reconnaître, telles qu’elles sont, c’est-à-dire les découvrir et non les inventer. L’homme, 

écrit Rand, « découvrir les règles de la pensée et les lois de la logique…»94 

                                                           
94 Ayn Rand, La vertu d’égoïsme, p. 47. Je souligne «découvrir». 



50 
 

Est-ce à dire que les lois de la raison préexistaient pour ainsi dire à Aristote, leur 

découvreur ? Celui-ci ne les ayant que mis en évidence ? Dévoiler, pour ainsi dire ? Je le 

crois; et Rand aussi puisqu’elle parle à leur sujet de leur découverte par Aristote. Le 

couple découvrir/inventer n’est nullement neutre au plan métaphysique. Admettre que les 

lois de la logique furent découvertes, c’est admettre qu’elles préexistent pour ainsi dire à 

notre pensée; que depuis qu’il y a des hommes, ces lois sont des présupposés 

incontournables de la pensée humaine. 

Il y a plus, sans doute : c’est aussi admettre que ces lois ordonnent et organisent la 

réalité extérieure à notre conscience. C’est dire que les lois de la raison étaient déjà à 

l’œuvre dans le monde avant l’apparition de l’homme sur terre. Je ne sais ce que 

penserais de tout cela Ayn Rand. Tout ce qu’on peut dire, c’est que Rand n’attribue de 

valeur à la raison que pour autant qu’elle contribue (éminemment) à la vie humaine. En 

soi, donc, la raison et ses lois, n’auraient pour la philosophe aucune valeur. Gardons, en 

effet, toujours à l’esprit, que la vie (humaine) est la plus haute des valeurs, la réalité 

métaphysique par excellence. Ne peut-on pas penser que sans êtres humains, la raison 

ainsi que ses lois auraient tout de même de la valeur ? Penser le contraire, n’est-ce pas 

basculer dans le vice suprême que constitue, du moins aux yeux de Rand, le 

subjectivisme ? 

Une autre question embêtante pour Rand est celle de savoir si la raison ne serait 

pas apparue en raison de l’évolution par sélection naturelle. Plusieurs philosophes 

souscrivant au programme de « naturalisation de l’épistémologie » lancé par Willard van 

Orman Quine (1908-2000), voulant que la raison humaine puisse s’expliquer comme une 

qualité naturelle adaptative parmi d’autres. La raison, comme tout ce qui existe, fait en 

effet partie de la nature; les sciences biologiques, en particulier, expliqueront bien un jour 

l’origine naturelle de la raison. La force du programme quinien de naturalisation de 

l’épistémologie conduisit le Philosophical Lexicon à définir le verbe to quine comme « 

rejeter résolument quelque chose de réel ou l’importance de quelque chose de réel ou de 

signifiant. » En somme, peut-on « quiner » la raison ? 

Rand, de son côté, a toujours combattu le dualisme de la conscience (ou de 

l’esprit) et du corps. John Galt explique : 



51 
 

En réalité, cette doctrine [dualiste] a été conçue pour faire table rase d’une faculté humaine. 

Laquelle ? La faculté de penser, qu’il fallait nécessairement nier pour briser l’homme. 

Après avoir renoncé à la raison, celui-ci s’est retrouvé ainsi à la merci de deux monstres 

qu’il ne pouvait ni comprendre ni contrôler : un corps mû par de mystérieux instincts et une 

âme guidée par des révélations mystiques. Ce qui en fait la victime ravagée et impuissante 

d’une bataille entre un robot et un dictaphone.95 

Contre Descartes, l’illustre représentant moderne du dualisme, Rand soutint le monisme 

où, tout comme chez Aristote, l’esprit et le corps sont indissociables, et irréductibles l’un 

à l’autre. 

Il est donc fort à parier que Rand aurait condamné sans appel les tentatives 

actuelles de naturalisation de l’esprit, de la raison en particulier. Toutefois, la question se 

pose du point de vue de Rand si l’on soutient comme elle que la raison n’a de valeur que 

parce qu’elle permet la survie de l’être vivant qu’est l’humain. Ne serait-il pas vrai de 

penser que la raison fut sélectionnée comme mode adaptatif à l’environnement ? Or, qui 

dit raison, dit vérité, de sorte que la vérité fut sélectionnée comme étant adaptée à la 

nature. 

L’objection fatale contre ces élucubrations loufoques est venue d’un penseur 

croyant, Clive Staples Lewis (1898-1963)96, l’auteur des célèbres Chroniques de Narnia. 

Avant d’en venir à l’argument proprement dit que l’on pourrait désigner par l’«argument 

anti-évolutionniste de l’origine de la raison», il nous faut préciser quelques petits points 

au préalable. 

Le premier point concerne le statut de la vérité. L’évolutionnisme paraît adopter 

une conception utilitaire de la vérité. Comme l’enseigne le pragmatisme de Williams 

James, par exemple, «…le ‘vrai’ consiste simplement dans ce qui est avantageux pour 

notre pensée…»97. En fait, pour le pragmatisme, celui de James en tout cas, la vérité 

s’identifie à l’utilité. Si une pensée ou une proposition ne présente aucun avantage – si 

elle ne « paie pas », comme le dit littéralement James –, elle n’est d’aucun intérêt et, 

partant, elle n’est pas « vraie ». 

                                                           
95 Ayn Rand, La Grève, p. 1024. 
96 L’argument anti-évolutionniste de la raison fut présenté par C.S. Lewis, dans le chapitre III de son essai Miracles, intitulé «La 

difficulté majeure du naturalisme». 
97 William James, Le pragmatisme, Paris, Flammarion, 1968, p. 157. 



52 
 

Bertrand Russell, subjectiviste en matière de moralité, s’est fait le critique de la 

conception «utilitariste» de la vérité de James. On retrouve aussi cette conception 

utilitaire de la vérité dans la théorie de l’évolution de Darwin. Le vrai disparaît en effet au 

profit de l’utilité, c’est-à-dire au service la survie des plus adaptés. On pourrait également 

l’attribuer à la pensée randienne puisqu’elle tient tout ce qui contribue à la survie comme 

possédant une valeur. Évidemment, en ce sens, la vérité est utile puisqu’elle assure la 

survie du vivant. Ce l’est davantage pour la raison qui, selon Rand, assure la survie. La 

raison, on en conviendra, est source de vérité. 

Dernier point : la nature vise l’utilité, à savoir la survie, c’est-à-dire l’adaptation. 

Par conséquent, la nature vise le vrai, car ce qui est utile est vrai. Schématiquement, on a 

donc le raisonnement suivant : 

(1) La nature vise l’utilité, c’est-à-dire la survie. 

(2) L’utilité vise la vérité. 

(3) Par conséquent, la nature vise la vérité. 

 

Bien que ce raisonnement soit déductivement valide (il s’agit, on l’aura reconnu, 

d’une inférence de la forme du syllogisme hypothétique), la difficulté majeure porte sur 

la prémisse 2 : comment le partisan de la naturalisation de l’esprit assure-t-il que l’utilité 

soit gage de vérité ? Le problème auquel fait face ici le partisan du naturalisme est le 

même que celui auquel est confronté le pragmatiste. Celui-ci répond en faisant valoir que 

les conséquences bénéfiques assurent la vérité. À cela, Russell rétorque: l’utilité n’est pas 

toujours garante de la vérité car, dans bien des cas, ce qui est utile peut être faux, et ce qui 

est faux peut être utile. Le mensonge est parfois utile pour se sortir du pétrin, mais le 

mensonge reste un mensonge, c’est-à-dire une fausseté. 

En résumé, la raison ne saurait résulter de l’adaptation humaine à l’environnement 

naturel. Rien n’assure en effet que cette adaptation, certes utile à la survie, soit source de 

vérité. La nature, dénuée de toute intentionnalité, ne vise pas la vérité. Le 3 juillet 1881, 



53 
 

dans une lettre troublante à William Graham, auteur d’un essai intitulé Le Credo de la 

science, Darwin lui-même fait part de son doute à ce sujet: 

Mais alors avec moi le même horrible doute surgit toujours : les convictions de la pensée de 

l’homme, qui s’est développée à partir de la pensée des animaux inférieurs, ont-elles une 

valeur quelconque, méritent-elles aucune confiance ? Qui voudrait prêter confiance aux 

convictions de la pensée d’un singe, s’il y a des convictions quelconques dans une pensée 

de ce genre. 98 

Darwin doute que « les convictions de la pensée d’un singe », qui auraient conduit à 

celles de l’homme, à celles de l’Homo sapiens, en assurant la survie, visaient le vrai. En 

conséquence, comment la nature elle-même, un ensemble de forces aveugles et soumises 

au hasard, peut-elle viser le vrai – « …s’il y a des convictions quelconques dans une 

pensée de ce genre ? » Le naturaliste le décrète tout simplement : l’utilité, c’est-à-dire ce 

qui sert à la survie de l’espèce, est garante de la vérité. 

Or, remarquons bien ce qui se passe: le penseur naturaliste use de la raison ; il 

raisonne. Il s’efforce de bien penser. En somme, il s’efforce d’être logique. Il convient de 

rappeler à ce propos que la logique est la science qui enseigne la manière de bien 

raisonner, c’est-à-dire de distinguer les inférences valides de celles qui ne le sont pas. Ou 

bien, autre formulation: la logique étudie non pas la vérité des prémisses, mais la 

transmission de la vérité des prémisses vers la conclusion. En ce sens, la logique 

concerne la conservation de la vérité dans les arguments. 

Le penseur naturaliste raisonne donc. Il vise à transférer la vérité de ses prémisses à 

la conclusion. Or, la conclusion 3 précédente, à l’effet que la nature vise la vérité, n’est 

pas du tout évidente. La vérité des prémisses 1 et 2 doit permettre de conclure à la vérité 

de 3. Le problème, comme nous l’avons vu, c’est que la prémisse 2 est difficilement 

acceptable, c’est-à-dire certainement fausse car ce qui est utile peut être faux. Donc, 

puisque la proposition 2 est fausse, le raisonnement évolutionniste s’écroule. 

Le penseur naturaliste raisonne et croit – que, dis-je, il est convaincu dur comme fer 

– que l’activité raisonnante est le produit de la nature. Qu’il raisonne, c’est un fait 

indubitable. Cependant, ce qui est faux, c’est que la nature produise le raisonnement, 

donc, la vérité. Celle-ci en effet n’est pas causée par des processus matériels. 

                                                           
98 Cité dans Étienne Gilson, D’Aristote à Darwin et retour, Paris, Vrin, 1971, p. 142. 



54 
 

Lorsque nous raisonnons, nous recherchons la vérité, c’est-à-dire le savoir. Le 

naturaliste, tout autant que son adversaire, s’attache à la vérité ; elle leur importe plus que 

tout, malgré les dénégations du naturaliste qui clame, dans une veine évolutionniste, que 

l’important, c’est le comportement utile, c’est-à-dire adapté à la survie. Or, comme nous 

l’avons vu, la recherche de l’utilité (de la survie) n’est pas la recherche de la vérité. La 

réplique du naturaliste consiste à dire que l’utilité vise la vérité. Peut-être se trompe-t-il, 

car l’évolution ne vise pas la vérité, comme Darwin lui-même s’en afflige. L’évolution ne 

planifie rien, surtout pas la vérité; elle résulte du hasard, de l’environnement, des forces 

aveugles de la nature. Or, raisonner, déduire, faire des inférences implique la vérité et 

vise à la conserver. En somme, la raison humaine est de nature téléologique, comme le 

soutenait Aristote. C’est ainsi que le naturalisme s’auto-réfute: en croyant dire vrai, à 

savoir que sa croyance est de nature matérielle, alors qu’en réalité, elle est de nature 

téléologique. 

 Confronté à l’argument anti-évolutionniste qui précède, le partisan de Rand doit 

admettre que la raison, tout comme la vie, est un concept transcendant, a priori pour ainsi 

dire. Tout comme on ne peut pas penser que la raison n’est pas, parce que, pour ce faire, 

il nous faut encore user de la raison. 

 Pour compléter ce tableau sombre pour l’incroyante que fut Rand, C.S. Lewis 

évoquait que « la raison, la raison de Dieu, est plus ancienne que la nature, et d’elle 

dérive l’ordonnance de la nature qui seule, nous permet de connaître celle-ci… l’esprit 

humain, dans l’acte de connaître, est éclairé par la raison divine. » C’est le triomphe du « 

surnaturalisme », comme le désigne C.S. Lewis. On ne peut pas invoquer le mysticisme 

parce qu’on vient de prouver par la raison que celle-ci est divine. Rand paraît ainsi 

contrainte d’admettre que la raison a une origine transcendance, voire divine. 

Évidemment, la situation est pour elle intolérable puisqu’elle récuse comme irrationnel 

tout recours à la transcendance ou au mysticisme. 



55 
 

6 

UNE ÉTHIQUE DE LA VERTU 

 

 

La seule manière pour Rand de se sortir de l’impasse auquel la conduit l’argument 

antiévolutionniste de la raison, c’est d’insister sur le fait, comme elle n’a cessé d’ailleurs 

de le déclarer, que la raison n’est pas une entité désincarnée mais une disposition acquise 

volontairement, c’est-à-dire une vertu. Être rationnel est la vertu par excellence chez 

Rand. 

 Il faut convenir que ce mot de vertu a pris un sacré coup de vieux. Le philosophe 

québécois Martin Blais a constaté son acte de décès.99 John Rawls (1921-2000), celui que 

les penseurs progressistes tiennent pour le plus grand des philosophes de la politique au 

20e siècle, y porta un coup fatal car, la vertu, celle de la justice en particulier, n’est pas 

celle désignant la qualité d’une personne, mais celle de la structure de la société. « La 

justice », lit-on dans ce qui passe pour une œuvre majeure en philosophie politique au 

XXe siècle, Théorie de la justice, « est la première vertu des institutions sociales…»100 

En ramenant la notion de vertu à l’ordre du jour, Rand nage en plein contre-sens de toute 

la modernité. Elle renoue en particulier avec l’éthique de la vertu remontant à l’Éthique à 

Nicomaque d’Aristote. 

 Malgré cela, Rand porte un jugement tout à fait péremptoire sur l’éthique 

aristotélicienne :  

Le plus grand de tous les philosophes, Aristote, ne considérait pas l’éthique comme une 

science exacte; il fonda son système éthique sur l’observation de ce que les hommes sages 

de son temps choisissaient de faire, laissant sans réponses les questions suivantes : qu’est-

ce qui motivait leurs choix ? et pourquoi considéraient-ils ces hommes comme sages.101 

On l’a expliqué dans les chapitres précédents, la vie pour Rand constitue la valeur 

ultime, la source de toute valeur. Pour Aristote, la fin (le telos) de toute action, c’est le 

                                                           
99 Martin Blais, L’œil de Caïn. Essai sur la justice. Montréal, Fides, 1994, p. 13. 
100 John Rawls, Théorie de la justice, Paris, Seuil, 1997, p. 29. 
101 Ayn Rand, La vertu de l’égoïsme, p. 23. 



56 
 

bonheur (eudémonia). Plus précisément, la fin que tout homme (ou femme) poursuit, 

c’est le bonheur ; la vie n’étant qu’un moyen, pas une fin en soi. En somme, pour 

Aristote, ce n’est pas tant la vie qui importe, mais bien vivre, car à quoi cela rime-t-il que 

de vivre, mais vivre mal ? Oui, il faut vivre, et pas seulement survivre. Dès lors, la 

question est de savoir quelle manière faut-il bien vivre ? C’est ce à quoi répond l’éthique 

des vertus d’Aristote. 

Pour Rand, la vie est là (« L’existence existe! »). Il convient impérativement d’en 

prendre acte – du moins, si l’on souhaite survivre. Pour cela, il est impérieux de penser 

rationnellement. D’où la vertu par excellence, la raison. 

 Pourquoi une morale fondée sur la vertu et quelle est-elle ? Je m’explique de long 

en large sur ces questions dans mon livre Plaidoyer pour une morale du bien102. Pour me 

résumer : à elle seule, la raison est impuissante selon Aristote à nous pousser à bien agir ; 

encore faut-il s’exercer à la dure; c’est ce que vise l’acquisition volontaire de bonnes 

habitudes que sont les vertus. 

 Au livre II de l’Éthique à Nicomaque, Aristote propose la définition suivante de la 

vertu : «…une disposition acquise volontairement, consistant par rapport à nous, dans la 

mesure, définie rationnellement conformément à la conduite d’un homme sagace 

(phronimos). »103 En somme, c’est d’après la conduite de l’homme sage ou sagace qu’il 

convient de régler sa propre conduite morale. Ici, Rand n’est plus du tout d’accord avec 

Aristote. Pour elle, au contraire, c’est en exerçant la raison seule que l’on peut régler sa 

conduite, et pas du tout en suivant les traces de vieux sages d’une époque révolue. 

 Prenons un cas précis, le vol. Pourquoi est-il irrationnel selon Rand de voler ? Je 

désire à la fois A et non-A; ce qui est contradictoire; par conséquent, irrationnel. 

Comment voler consiste-t-il en A et non-A. Je désire le produit de mon travail; en 

m’accaparant celui d’autrui, je ne désire plus le bien de mon propre travail, mais celui 

d’autrui. D’où, A et non-A à la fois; ce qui est contradictoire. 

                                                           
102 Montréal, Liber 2011. 
103 Aristote, Éthique à Nicomaque, II, 1106b 36-1107a 2. 



57 
 

 Assez étrangement, l’éthique randienne de la raison ressemble à s’y méprendre à 

celle de Kant ! Or, on l’a vu, Rand jette l’anathème sur Kant. Le fameux Impératif 

catégorique kantien104, en effet, disant en somme : « Fais ce que tu voudrais que tous les 

autres fassent! », fait exclusivement appel à la raison, c’est-à-dire, si l’on veut, à loi 

logique : A est A. Voyons de quoi il en retourne. 

 Reprenons l’exemple du vol. Puis-je vouloir que tous et toutes fassent comme je 

suis sur le point de faire, à savoir voler ? Je dois donc vouloir que tous et toutes volent. 

Puis-je vouloir un tel état de choses ? Non, la raison m’en interdit puisque l’état de 

choses en question implique une impossibilité. En effet, si je souhaite voler, alors tous et 

toutes doivent le faire. Je ne puis plus alors voler, puisqu’alors je dois vouloir qu’on me 

vole. Je dois donc vouloir voler et ne pas vouloir voler. Par conséquent, la raison 

m’indique que je ne dois pas vouloir voler. Je ne peux vouloir à la fois A et non-A. 

 Autre exemple. Le suicide. Le suicide serait interdit puisqu’il implique un usage 

contradictoire de la liberté. En effet, celui ou celle qui commet ce geste irréparable se sert 

de sa liberté pour y mettre un terme. A est non-A. 

 Toute dictature serait également condamnable puisqu’elle repose implicitement 

sur l’usage contradictoire de la liberté. Celui ou celle qui interdit la liberté aux autres use, 

pour ce faire, de sa liberté; or, en vertu de l’Impératif catégorique, il ou elle doit 

s’interdire d’interdire la liberté ! 

 Évidemment, l’Impératif catégorique – son nom l’indique – vise à spécifier tous 

les devoirs moraux en bonne et due forme. Or, c’est là où précisément le bât blesse pour 

Rand, lorsqu’il est question d’une sorte de super-règle stipulant les devoirs moraux. Rand 

a bien raison de souligner que la théorie éthique kantienne est de nature déontologique (ta 

deonta, en grec ancien signifiant, ce qu’il faut faire, les devoirs). Elle a également défini 

ainsi le mot « devoir » : « Le terme « devoir » signifie : nécessité morale d’accomplir 

                                                           
104 Voir Emmanuel Kant, Métaphysique des mœurs (1797), #420 : «Agis seulement d’après la maxime grâce à laquelle tu peux vouloir 
en même temps qu’elle devienne une loi universelle.» 



58 
 

certaines actions pour nulle autre raison que l’obéissance à des formes élevées d’autorité, 

sans tenir compte de tout but personnel, de désirs ou d’intérêts personnels.105 

Rand a toutefois bien tort d’assimiler les devoirs kantiens, découlant de 

l’Impératif catégorique, à de simples prescriptions auxquelles il faut se soumettre 

aveuglément. Comme on l’a vu, l’Impératif catégorique constitue le modèle de tout 

devoir, tel une sorte de moule permettant de décider rationnellement toute action à 

entreprendre ou à omettre. C’est précisément ce que Rand entend par l’exercice de la 

raison. Évidemment, la raison pour Rand permet, non de sacrifier tout désir ou tout 

intérêt personnel, mais, au contraire, de les établir sur une base rationnelle. C’est 

pourquoi, elle n’a de cesse de répéter qu’une théorie éthique non rationnelle est tout, sauf 

connectée à la réalité. 

 En fait, Rand rejette l’Impératif catégorique pour ne retenir que ce que Kant 

appelait l’Impératif hypothétique ayant la forme générale « Si tu veux x, fait y. » À la 

conception déontologique de Kant, Rand oppose la conception téléologique d’Aristote. 

Pour procéder au choix approprié afin de parvenir à ses fins, l’homme a constamment 

besoin de se référer à un principe autre que celui du « devoir » qui contaminé sa 

conscience, à savoir le principe de causalité, plus précisément le principe aristotélicien de la 

cause finale (ne faisant appel qu’à la conscience) voulant que le choix soit déterminé par la 

fin, celle-ci déterminant les moyens adéquats pour y parvenir.106 

… 

La différence psychologique déterminante entre le déontologique et le téléologique est le 

suivant. Le disciple partisan de la causalité finale regarde vers l’avant; la valeur dirige son 

agir, ce qui signifie : la réalité lui sert de guide. Au contraire, le partisan du « devoir » 

regarde en lui-même, centré sur lui-même, c’est-à-dire qu’il est en somme coupé de la 

réalité. (Centré sur lui-même signifiant dans ce contexte : « doutant qu’il soit centré sur lui-

même »).107 

 L’éthique téléologique de Rand est en réalité « conséquentialiste » car elle ne tient 

compte que des conséquences de l’agir. Rand écrit : 

La notion de devoir est foncièrement anti-causale. À l’origine, le devoir va à l’encontre de 

la causalité efficiente, car il n’a rien de causal, le devoir étant surnaturel; dans ses effets, il 

contrevient au principe de la cause finale, car il doit être envisagé sans tenir compte des 

conséquences éventuelles. Voilà le genre d’irresponsabilité que le partisan de la causalité 

finale condamne. Celui-ci agit en tenant compte – et en acceptant – toutes les conséquences 

                                                           
105 Ayn Rand, «Causality Versus Duty», in Philosophy : Who Need It, p. 129. Ma traduction. 
106 Ibid., p. 133. 
107 Ibid., p. 134-135. 



59 
 

prévisibles de son agir. Connaissant les résultats de son action, se sachant lui-même être un 

agent causal (cherchant toujours à éviter la contradiction), il développe une vertu assassinée 

par le kantisme : le sens de la responsabilité.108 

D’où la condamnation sans appel de l’éthique kantienne, comme étant celle en somme du 

Sorcier. « Le propos explicite de Kant fut de sauver la morale de l’abnégation et du 

sacrifice de soi. Il n’ignorait pas qu’il ne pouvait survivre sans un fondement mystique – 

et il savait que ce qui la menaçait était la raison. »109 

 Kant est vertement pris à partie puisqu’il fut en somme le principal promoteur de 

la morale altruiste. « C’est un fait historique avéré que le but de Kant c’était de sauver la 

morale altruiste, laquelle ne peut survivre sans un fondement mystique. »110 La morale 

kantienne du devoir serait une morale altruiste car l’exercice aveugle de la soumission au 

devoir confirmerait la soumission de l’intérêt individuel à l’intérêt collectif. Or, ce 

jugement est erroné. En effet, la thèse de Rand au sujet de Kant-le-Sorcier n’est possible 

que si l’autorité en question est autre que la raison, ce qui n’est pas du tout le cas chez 

Kant ! En fait, on a tenu Kant comme le plus grand apôtre de la raison au siècle des 

Lumières. Nonobstant sa critique épistémologique des limites de la raison, en morale 

Kant s’est fait le défenseur radical de la raison. L’interprétation randienne de la 

philosophie morale de Kant est donc hautement contestable. 

Reste que, si l’interprétation précédente de la raison en éthique suivant Rand est 

parfaitement compatible avec l’Impératif catégorique kantien, alors cela signifie que 

l’éthique randienne est une éthique non de la vertu mais de la règle, en l’occurrence celle 

de la loi logique A est A. Quelle est la différence entre une éthique de la règle et celle de 

la vertu ? 

Il existe un écart profond entre une règle et son application. Aristote ne cesse de 

répéter que les situations de la vie sont si variées et complexes qu’aucune règle générale 

ni principe ne peuvent préciser dans tous les cas ce qu’il convient de faire. Considérons 

comme exemple la fameuse Règle d’Or « Fais aux autres ce que tu voudrais qu’ils te 

fassent ». La Règle d’Or paraît proscrire tout geste violent, personne ne souhaitant subir 

                                                           
108 Ibid., p. 135-136. 
109 Ayn Rand, For the New Intellectual, p. 31. Ma traduction. 
110 Ayn Rand, «Faith and Force : The Destroyers of Modern World», in Philosophy : Who need it?, p. 87. 



60 
 

de violence. Toutefois, un masochiste infirmera la Règle d’or. Par ailleurs, la même règle 

laisse indéterminée la question de savoir ce que je veux bien que les autres me fassent. 

C’est ici que l’éthique de la vertu paraît judicieuse. Une telle éthique n’énonce pas 

de règle précise. Tout au plus, elle dit d’agir comme agirait une excellente personne dans 

les mêmes circonstances. Évidemment, toute la question demeure de savoir comment 

agirait précisément une excellente personne. De plus, on demandera avec raison : qu’est-

ce donc qu’une personne excellente ? Dans mon livre Plaidoyer pour une morale du 

bien111, j’ai tenté de répondre à ces questions pertinentes et difficiles. 

Je reconnais que l’éthique des vertus comporte des failles, mais elles 

m’apparaissent moins importantes que celles auxquelles est confrontée une éthique de la 

règle. L’éthique de vertu professe la formation du caractère, l’acquisition de bonnes et 

saines habitudes afin de faire de bonnes personnes, voire d’excellentes personnes. Une 

bonne personne fait preuve de courage, de force, de fermeté, de ténacité, de sagacité, etc., 

dans les circonstances souvent complexes qui l’exigent. Il n’est souvent pas aisé d’agir 

comme il faut. Mais l’homme ou la femme vertueuse le fait « avec la personne qu’il faut, 

dans la mesure et au moment convenables, pour un motif et d’une façon légitimes. »112 

C’est pourquoi l’éducation à la vertu, basée sur l’exercice répété, est importante, voire 

cruciale. « Ce n’est donc pas une œuvre négligeable, écrit encore Aristote, de contracter 

dès la plus tendre enfance telle ou telle habitude, c’est au contraire d’une importance 

majeure, disons mieux : capitale. »113 

Contre son maître, Aristote lui adresse implicitement cette flèche : 

On n’a donc bien raison de dire que c’est à force d’exécuter ce qui tempérant qu’on devient 

tempérant. Et sans agir de la sorte, nul n’a la moindre chance de devenir bon. Mais voilà! 

La plupart n’agissent pas ainsi et cherchent refuge dans la théorie, croyant se consacrer à la 

philosophie et ainsi pouvoir être vertueux. Ils font un peu comme ces malades qui écoutent 

attentivement les prescriptions de leur médecin, mais ne font rien.114 

Un peu auparavant, Aristote écrit, en visant ses illustres prédécesseurs, Socrate et 

Platon: « Ce n’est pas en effet pour savoir ce qu’est la vertu que nous nous livrons à un 

                                                           
111 Jean Laberge, Plaidoyer pour une morale du bien. Vertu, perfection, excellence, Montréal, Liber, 2011. 
112 Aristote, Éthique à Nicomaque, 1109a 27-28. 
113 Ibid., II 1103b 24-25. 
114 Ibid, II 1105b 71-88. 



61 
 

examen, mais pour devenir bons.»115 Chacun admettra volontiers qu’on a beau savoir ce 

qu’est le courage ou la justice, cela ne fait de nous pour autant de bonnes personnes. 

En particulier, pour revenir à Rand, on n’aurait beau connaître les lois de la 

logique, dont A est A, cela ne ferait pas de nous pour autant des maîtres de la raison. 

C’est d’ailleurs pourquoi Rand ne parle pas de la raison tout court, mais de la vertu de 

raison. Toutefois, on l’a vu précédemment, quelle différence existe-t-il en vérité entre la 

vertu de raison et l’Impératif catégorique de Kant ? Malgré l’anathème que Rand lance 

contre Kant, touchant en particulier son éthique, je n’y vois personnellement aucune 

différence essentielle. L’éthique objectiviste de la vertu de Rand ne serait donc au fond 

qu’une forme déguisée d’éthique de la règle : Agis toujours rationnellement suivant la loi 

logique de non-contradiction : pas à la fois A et non-A. 

L’objection, on l’a vue précédemment, de Rand contre l’éthique aristotélicienne 

de la vertu, c’est qu’Aristote aurait abdiqué devant la raison. « Aristote ne considérait pas 

l’éthique comme une science exacte…»116. Ainsi, l’éthique, à ses yeux, n’est qu’un 

ensemble de vérités déductibles de vérités premières sous l’œil vigilant de la raison. Non, 

à l’évidence. L’éthique randienne fait appel à des dispositions acquises volontairement, 

c’est-à-dire à des vertus, dont la principale est celle de rationalité. 

Or, l’un des problèmes majeurs que rencontre l’éthique des vertus, du moins dans 

l’Antiquité, c’est celui de l’unité des vertus. Platon le formule ainsi dans l’un de ses 

derniers dialogues : 

Quand nous avons dit qu’il y avait quatre formes de vertus [courage, pureté, justice et 

sagesse], il est évident que nous regardions chacune comme unique, même si elles étaient 

quatre…. Il n’en reste pas moins que nous les désignons toutes comme une unité. Nous 

déclarons en effet que le courage est une vertu, que la réflexion [phronèsis] est une vertu, et 

que les deux autres sont des vertus, comme si au lieu d’être réellement plusieurs choses, 

elles n’étaient que cette seule chose, la vertu.117 

Le problème, en somme, consiste à savoir si celui ou celle qui possède une vertu possède 

également les autres. Par exemple, Rand nous dit qu’on ne pense pas rationnellement de 

manière automatique; il faut un effort de volonté. Cela veut dire que pour user de la 

                                                           
115 Ibid., 1103b 25. 
116 Ayn Rand, La vertu d’égoïsme, p. 23. 
117 Platon, Les Lois, livre XII, 963c. 



62 
 

raison, il faut d’abord du courage. Par ailleurs, à l’évidence, celui ou celle qui pense 

rationnellement est quelqu’un de modéré ou d’équilibré qui recherche pour ainsi dire le 

juste milieu en tout, évitant à la fois l’excès et le manque. C’est le propre d’un homme ou 

d’une femme équilibré. C’est ce dont manifeste au plus haut point l’homme ou la femme 

d’excellence – ce qu’Aristote désigne comme étant le phronimos, la personne sagace, 

prudente et avisée. De toute évidence, pour parvenir au phronimos, il faut être à tout le 

moins courageux et modéré ou tempéré. 

 Il faut donc conclure que la vertu de raison, bien qu’importante, présuppose 

l’acquisition d’autres vertus. Une personne rationnelle est-elle de ce fait courageuse ? On 

a plutôt l’impression que, pour Rand, la vertu de rationalité est essentielle : si on ne la 

possède pas, on n’a sûrement pas les autres. De la vertu de rationalité, Rand fait découler 

trois autres vertus : intégrité, honnêteté et justice.118 John Galt dit de son côté : « Ces trois 

valeurs [la raison, l’intentionnalité et l’estime de soi] commandent toutes les autres vertus 

humaines, qui sont elles-mêmes liées à l’existence et à la conscience, notamment la 

rationalité, l’indépendance, l’intégrité, l’honnêteté, la justice, la productivité, la fierté. 

»119 À l’entendre parler toutefois pérorer de la vertu de fierté, on incline à penser qu’elle 

se trouve en réalité au fondement des deux autres : 

Enfin, il y a fierté quand l’homme accepte le fait qu’il incarne la valeur la plus élevée qui 

soit et qu’il doit en être digne, comme de toute valeur humaine. Que, de toutes les réussites, 

la constitution de sa propre personnalité est primordiale et commande toutes les autres. Que 

sa personnalité, ses actions, ses désirs, ses émotions résultent des conceptions préalables de 

son esprit. Que, s’il doit produire des biens matériels nécessaires à sa survie, l’homme doit 

aussi enrichir sa personnalité, de sorte que sa vie mérite d’être vécue. Qu’il lui revient de 

développer sa force d’âme. Que vivre exige qu’il soit capable de s’apprécier à sa juste 

valeur. Mais, comme toute valeur l’estime de soi n’est pas automatique.120 

Aristote acquiescerait volontiers à la déclaration précédente. Surtout, lorsqu’on lit : « 

Que, de toutes les réussites, la constitution de sa propre personnalité est primordiale et 

commande toutes les autres. » En effet, on ne naît pas rationnel de pied-en-cap ! C’est un 

travail difficile et de longue haleine qui nous y prépare sans jamais espérer en avoir 

terminé de notre vivant. Comme disait Montaigne, notre métier consiste à être homme (et 

femme) : « Mon métier et mon art, c'est vivre. » Et Aristote de se faire l’écho du chœur 

                                                           
118 Voir Ayn Rand, La vertu d’égoïsme, p. 60 à 62. 
119 Ayn Rand, La Grève, p. 1016. 
120 Ibid., p. 1018. 



63 
 

de la fin de la pièce de Sophocle, Œdipe-roi : « Il faut se garder de proclamer heureux un 

homme aussi longtemps qu’il est en vie; nous aurions intérêt, comme le veut Solon, à ‘ 

voir la fin ’. »121 

 Le bon sens – la raison – nous invite donc à penser que la vertu de fierté est 

préalable à celle de rationalité. Au mieux, les deux paraissent être solidaires l’une de 

l’autre. C’est le point de vue d’Aristote concernant l’unité des vertus. Celles-ci 

formeraient une sorte de réseau interactif. Par ailleurs, comme on l’a vu, l’éducation joue 

à cet égard un rôle de premier plan. Bon nombre d’entre nous décideraient volontiers de 

chérir la vertu de rationalité une fois complétée une éducation aux vertus. L’éducation 

actuelle n’est, à cet égard, qu’un simulacre d’éducation puisqu’elle n’insiste que sur 

l’acquisition de connaissances ou des moyens pour y parvenir. On comprend que, dans 

nos démocraties libérales, les « projets de vie » de chacun et chacune, menant au 

bonheur, les regardent personnellement. Or, c’est là faire injure à la personne humaine 

entière dont le développement ne se limite pas à l’accumulation de connaissances. 

Combien de jeunes bien informés ou savants ne sont que vicieux et méprisables ? Dans 

l’étymologie latine d’« éducation », educare, réside la définition de ce même concept : 

conduire au bien. Or, le bien en question consiste dans l’acquisition de la vertu. 

 Pourquoi donc Rand n’insiste-t-elle pas sur l’importance de l’éducation à la vertu 

(ou aux vertus, si l’on accepte la thèse aristotélicienne voulant que les diverses vertus 

forment entre elles une sorte d’unité ou de réseau d’interdépendance) ? Si, en effet, à 

supposer qu’on accepte la thèse randienne d’une sorte de hiérarchie entre les vertus (au 

lieu d’un réseau de vertus), en commençant par celle de rationalité, trônant au pinacle de 

la pyramide, et que celle-ci est indispensable à notre survie ainsi qu’à notre bonheur, 

alors l’éducation à la vertu devrait constituer l’une des obligations morales centrales de la 

philosophie objectiviste. Tout se passe pourtant comme si la décision finale d’être 

rationnel revenait à chacun intimement, privément, selon les goûts, les pulsions et les 

caprices de chacun-e. Évidemment, on ne saurait forcer ou contraindre chacun à croire 

aux bienfaits qu’apporte la vie vertueuse. L’éducation à la vertu peut toutefois y incliner.  

                                                           
121 Aristote, Éthique à Nicomaque, I 1100a 10-11. 



64 
 

Admettre par ailleurs que ce sont finalement les goûts et les préférences de chacun 

qui ont le dernier mot en matière de moralité, c’est soutenir que la morale est livrée à 

l’irrationalité la plus complète. L’éthique objectiviste souhaite rappeler au contraire avec 

force que l’éthique est tout sauf irrationnelle. Tout le projet philosophique d’Ayn Rand 

vise en effet à renverser la vapeur subjectiviste qui alimente l’éthique depuis la 

modernité. Or, la décision finale d’être ou de ne pas être (rationnel) revient toujours à 

l’individu lui-même puisque sa vie lui appartient. C’est là, selon nous, un pessimisme 

déguisé. Encore une fois, l’éducation peut y faire pour beaucoup, j’entends l’éducation à 

la vertu d’après l’éthique aristotélicienne de la vertu. Si une personne n’a pas appris à être 

courageuse, comment peut-elle avoir le courage d’être rationnelle ? Encore une fois, le 

courage est indissociable de la raison. Or, pour choisir d’être raisonnable, il faut savoir 

exercer la raison. On le constate, les vertus paraissent indissociables ou interdépendantes 

les unes des autres. Pour le répéter encore une fois, il ne s’agit pas seulement d’une 

éducation à la raison, mais à la « fierté » pour reprendre le concept randien. Les vertus 

formant un réseau d’interdépendance, c’est en bloc qu’il faut les acquérir. 

L’éducation à la vertu devrait être un devoir moral, même si la décision d’être 

rationnelle revienne à chacun-e en dernière instance. Si c’est bien là un devoir moral, 

c’est que ce devoir, repose sur la loi A est A. Car ne pas prescrire l’éducation à la vertu, 

c’est soutenir à la fois que c’est un devoir et que ce ne l’est pas. 

Contrairement à ce que pense Rand, Aristote n’a pas abandonné la raison dans son 

éthique de la vertu. La raison en morale ne peut être que pratique, contrairement aux 

sciences théoriques, les mathématiques en particulier. C’est ce qu’Aristote désigne 

comme la raison droite (ortho logos). Comme toutes les vertus, la bonne disposition 

consistant à bien penser consiste à trouver le parfait équilibre entre deux extrêmes ou des 

attitudes également aberrantes. Aristote écrit:  

Dans la frayeur, l’intrépidité, le désir, la colère, la pitié, et en général dans tout plaisir et 

peine, on rencontre du trop et du trop peu, lesquels ne sont bons ni l’un ni l’autre; au 

contraire, ressentir ces émotions au moment opportun, dans les cas et à l’égard des 

personnes qui conviennent, pour les raisons et de la façon qu’il faut, c’est à la fois le milieu 

et la perfection, ce qui appartient précisément à la vertu (aretè). Pareillement, en ce qui 

concerne les actions, il peut y avoir excès, défaut et milieu. Or, la vertu a rapport à des 

affections et à des actions dans lesquelles l’excès est erreur et le défaut objet de blâme, 



65 
 

alors qu’elle-même appelle la louange et la réussite. L’excellence (aretè) est donc une sorte 

de médiété (mésotès), en ce sens qu’elle vise le milieu (mésou).122 

Aux yeux d’Aristote, le phronimos, le sagace éclairé, est précisément celui ou 

celle qui est en mesure, dans des situations complexes de la vie de tous les jours, d’agir 

de manière exemplaire, c’est-à-dire de trouver le juste milieu entre deux attitudes 

aberrantes ou condamnables. Le phronimos sert pour ainsi dire de modèle de l’homme 

bon à imiter. D’où la définition de la vertu, citée précédemment, faisait appel au cas 

paradigmatique de l’homme bon. La vertu étant en effet «…une disposition acquise 

volontairement, consistant par rapport à nous, dans la mesure (mesotèti), définie 

rationnellement (orisménè logô) conformément à la conduite d’un homme sagace 

(phronimos).123 

Le jugement de l’homme d’excellence force l’admiration ; il doit être étudié afin 

d’en faire un modèle à imiter. Or, la littérature regorge de personnages paradigmatiques 

de la vertu. C’est d’ailleurs sans doute pourquoi Ayn Rand a d’abord été romancière. 

Tous les personnages, de La Grève en particulier, servent de modèles à la vertu, avec, 

évidemment, John Galt, faisait figure de héros par excellence. 

Dans la courte postface à La Grève, À propos de l’auteur, Rand écrit : « J’espère 

que personne ne viendra me dire que des hommes tels mes personnages n’existent pas. Le 

fait que ce livre ait été écrit – et publié – est la preuve qu’ils existent bien. »124 Étonnante 

assertion ! Car comment croire que les personnages romancés existent bel et bien, eux qui 

n’ont d’existence que sous la plume de la romancière ? À moins de penser que les vertus 

que ces personnages exhibent, elles, existent véritablement dans la réalité. Du point de 

vue objectiviste, c’est là où la fiction rencontre la réalité. 

                                                           
122 Aristote, Éthique à Nicomaque, II, 1106b 15-25. 
123 Aristote, Éthique à Nicomaque, II, 1106b 36-1107a 2. 
124 Ayn Rand, La Grève, p. 1168. 



66 
 

7 

DU BON ÉGOÏSME 

 

 

Il est tout de même curieux qu’Ayn Rand ne traite jamais de l’égoïsme (selfishness) 

comme vertu. Elle a certes titré l’une de ces œuvres majeures : The Virtue of Selfishness. 

Nulle part n’est-il toutefois question de la vertu d’égoïsme proprement dite, les trois 

grandes vertus randiennes étant, comme on l’a vu d’ailleurs précédemment, celles de 

rationalité, de productivité et de fierté. Tout s’explique lorsqu’on comprend une fois pour 

toutes que, pour Rand, être rationnel, c’est identique à être «égoïste». Mais explorons 

plus à fond l’égoïsme de bon aloi que revendique Rand. 

L’introduction à The Virtue of Selfishness125 aborde directement la nature de 

l’égoïsme. N’oublions pas que le sous-titre de l’essai randien est : A New Concept of 

Egoism. Rand entend donc élaborer, voire réhabiliter, un concept d’égoïsme distinct de 

celui en usage et qui est condamné avec raison par tous. 

Les dictionnaires, remarque Rand avec justesse, ne présentent qu’une définition 

moralisatrice de l’égoïsme. Le Petit Robert, par exemple, signale que l’égoïsme constitue 

un « attachement excessif à soi-même qui fait que l'on subordonne l'intérêt d'autrui à son 

propre intérêt ». La recherche de son propre intérêt personnel, selon Rand, suffit à définir 

l’égoïsme, sans le condamner d’avance au pilori. L’ajout habituel dans les dictionnaires 

d’un « attachement excessif à soi-même au détriment des intérêts d’autrui », condamne 

d’emblée l’égoïsme.  

Il convient, au départ, de distinguer l’égoïsme psychologique, au plan descriptif, 

de l’égoïsme normatif ou moral. Nombreuses sont les théories psychologiques cherchant 

à expliquer la motivation humaine. L’une d’elle, l’égoïsme psychologique, énonce que 

tout être humain, par nature, cherche toujours à satisfaire ses intérêts personnels. Il s’agit 

                                                           
125 Que les traducteurs français, Marc Meunier et Alain Laurent, n’ont malheureusement pas daigné traduire. 



67 
 

donc d’un fait de nature relatif à l’être humain dont il ne saurait échapper. En somme, ce 

serait un fait avéré que l’être humain n’agit jamais de manière purement désintéressée. 

De son côté, l’égoïsme normatif ou moral stipule que, indépendamment du fait 

que l’être humain soit par nature intéressé ou désintéressé, il devrait toujours agir de 

manière intéressée. 

Rand soutient pour sa part que l’être humain est métaphysiquement égoïste. En 

effet, comme on l’a vu, du fait que la vie représente la valeur ultime, première et dernière, 

l’existence de l’être humain ordonne tout. Ce qui signifie que l’être humain, au plan 

métaphysique, n’a pas le choix d’être égoïste, c’est-à-dire d’assurer sa propre survie. De 

ce fait métaphysique découle par ailleurs l’obligation pour lui d’agir de manière égoïste. 

On le constate à nouveau, Rand n’a aucun scrupule – contrairement à Hume ainsi qu’à 

tous ses partisans qui le suivront par la suite  de passer d’un « doit » à partir d’un « est » 

ou, si l’on préfère, du plan descriptif au plan normatif, et même si ce descriptif est de 

nature métaphysique. 

Au fond, Rand défend à nouveaux frais, la conception rousseauiste de « l’homme 

naturel », ayant existé antérieurement à la société, dans « l’état de nature ». Jean-Jacques 

Rousseau (1712-1778) se fera le défenseur de l’homme originel, naturel, avant d’être 

corrompu par son existence dans « l’état de société ». Pour Rousseau, « Le premier 

sentiment de l’homme fut celui de son existence, son premier soin celui de sa 

conservation. »126 D’où l’amour de soi, élan naturel de l’être humain, définit comme ce 

qui « intéresse ardemment notre bien-être et la conservation de nous-mêmes. »127 Cet 

amour de soi, n’a aucune valeur morale chez Rousseau. Il n’est ni bien ni mal. L’être 

humain cherche seulement à combler ses besoins fondamentaux sans nuire par ailleurs 

aux autres. C’est l’égoïsme descriptif, non-normatif, dont nous parlions précédemment. 

Chez Rand, l’amour de soi est bon, parce qu’il permet la survie, voire le bonheur. 

C’est l’égoïsme à la fois descriptif et normatif. Mise à part cette différence, certes 

importante, l’égoïsme randien n’est pas différent de l’amour de soi rousseauiste.  

                                                           
126 Jean-Jacques Rousseau, Discours sur l’origine et les fondements de l’inégalité parmi les hommes, Paris, GF Flammarion, 2008, 

Seconde partie, p. 109. 
127 Ibid, Préface, p. 56. 



68 
 

Même un chrétien admet l’importance de l’amour de soi. Quand on lit dans les 

Évangiles : « Tu aimeras ton prochain comme toi-même », il est clair qu’il faille aussi 

s’aimer. C’est d’ailleurs ce que confirme Sébastien-Roch Nicolas de Chamfort (1741-

1794), auteur de Maximes et de pensées: « Si l’on doit aimer son prochain comme soi-

même, il est au moins juste de s’aimer comme son prochain. » 

Si l’on veut aimer les autres, il importe donc au préalable de s’aimer. « Ce n’est 

pas égoïste de vivre pour soi-même. Une personne égoïste qui n’a pas l’amour de soi ne 

peut donner de l’amour autres », selon André Mathieu. Le jésuite d’origine indienne et 

psychothérapeute, Anthony de Mello (1951-1987), va dans le même sens. Rechercher son 

propre bonheur n’est pas égoïste. De Mello écrit : 

Pensez à une personne que vous aimez beaucoup, qui vous est très proche, qui vous est 

précieuse, et dites-lui en pensée : « Je préférerais avoir le bonheur plutôt que de t’avoir toi. 

» Que ressentez-vous? « Je préférerais être heureux plutôt que de t’avoir, toi. Si j’avais le 

choix, je choisirais le bonheur. » Combien d’entre vous ont eu l’impression de faire preuve 

d’égoïsme en prononçant ces paroles? Un grand nombre de personnes, semble-t-il. 

Comprenez-vous à quel point votre cerveau a été programmé au point de penser : « 

Comment peux-tu être assez égoïste? » Mais regardez plutôt ceux qui sont vraiment 

égoïstes. Imaginez que l’on vous dise : «Comment peux-tu être assez égoïste pour me 

préférer au bonheur ?» N’avez-vous pas envie de répondre : «Excuse-moi, mais comment 

peux-tu être assez égoïste pour exiger que je te choisisse, toi, plutôt que le bonheur ?»128 

 Que me faut-il choisir : le bonheur ou autrui ? Que me dicte la raison là-dessus ? 

En visant mon propre bonheur des autres, se demanderait Rand, est-ce que j’enfreins la 

loi logique A est A ? Évidemment non. Parce qu’alors mon bonheur ne serait plus le mien 

mais celui d’autrui : A est non-A. Suis-je alors égoïste ? Bien sûr, au sens où je préfère 

être heureux, moi, plutôt que de faire le bonheur d’un autre – ce qui conforterait 

d’ailleurs son propre égoïsme. Donc, quoique l’on fasse, nous agissons égoïstement, et le 

bon égoïsme consiste à veiller à son propre bonheur de manière rationnelle en respectant 

la loi d’identité A est A. 

La fameuse boutade d’Eugène Labiche : « Un égoïste... un homme qui ne pense 

pas à moi. », va dans le même sens que De Mello. Si je dois penser à vous, vous êtes 

alors égoïste ! Ne pensons donc alors qu’à nous ! On le voit, on ne peut échapper à cette 

condition pour ainsi dire «métaphysique» de l’être humain. Rand a parfaitement raison 

                                                           
128 Anthony de Mello, Quand la conscience s’éveille, Montréal, Éditions Bellarmin, 1994, p. 17. 



69 
 

sur ce point fondamental. Romain Coolus a tout à fait raison d’écrire : « Égoïsme : moi 

365 jours ». Un être humain parfaitement désintéressé est une contradiction dans les 

termes. Par nature, l’être humain est intéressé. « Égoïste », si l’on souhaite appeler un 

chat un chat. 

La vérité que rappelle Rand, qui en irrita pourtant plus d’uns, n’est en somme 

qu’une vérité de La Palice que personne ne conteste par ailleurs : pour aimer les autres, il 

faut d’abord s’aimer. Ce qui est détestable, c’est-à-dire vicieux, c’est lorsque cet amour 

de soi devient exclusif. D’où d’ailleurs la condamnation courante sans appel de l’égoïsme 

au sens d’un amour exclusif de soi-même. Or, Rand n’a jamais professé l’amour exclusif 

de soi au détriment des autres. Il faut que cela soit bien clair. En somme, Rand réaffirme 

ou redonne vie à une vérité toute simple de l’existence humaine : l’égoïsme. 

Par ailleurs, la vertu sagesse veut que ceux et celles qui savent se contenter de ce 

qu’ils ont, y trouvent leur intérêt, et n’ont aucun envie d’êtres égoïstes en cherchant à 

s’accaparer de manière forcenée du bien d’autrui. Jamais, en ce sens, Ayn Rand n’a 

encouragé les vices de cupidité et d’avidité si caractéristiques de certains entrepreneurs 

capitalistes. Et ces vices, faut-il le rappeler ne sont pas la faute du capitalisme. Ils ont de 

tout temps existé. Marx croyait, au contraire, que ces vices étaient le fait de l’économie 

capitaliste. Dans une société communiste  le Royaume des cieux gauchiste –, soutenait 

Marx, les vices de cupidité, d’avarice et d’avidité, disparaîtrait totalement. Belle illusion 

qu’entretenait le père du marxisme ; il se trompait royalement sur la nature métaphysique 

de l’être humain.  

Être rationnel, c’est donc dans notre propre intérêt ; c’est y trouvé son compte. De 

plus, comme ne cesse de le rappeler Rand, c’est là notre propre nature. On ne saurait y 

échapper. Selon le psychanalyste Erich Fromm, la personne égoïste « ne s’aime pas avec 

excès, mais insuffisamment. Il est inapte à s’aimer lui-même. »129 Comme l’écrit Alain 

Laurent, auteur d’un essai sur l’individualisme, « L’analyse fine du soubassement 

psychique [de l’égoïsme] y fait apparaître en effet un moi plus atrophié qu’hypertrophié 

cherchant à fuir  son impuissance à jouir sereinement de soi et sa peur  de la vie ouverte 

                                                           
129 Erich Fromm, La peur de la liberté, Buchet-Chastel, 1965, p. 94. Dans L’homme pour lui-même, le même auteur écrit : « Chacun 
de nous doit d’abord s’aimer soi-même avant d’aimer autrui. » Qui s’aime bien, en somme, se châtie bien ! 



70 
 

dans la fixation sur une appropriation cupide et par suite la guerre avec les autres. »130 

Selon cet auteur, nous aurions tout intérêt à distinguer l’égoïsme de l’individualisme, le 

second étant ce que nous avons baptisé du bon égoïsme, c’est-à-dire l’égoïsme rationnel. 

On a pris la fâcheuse habitude de confondre égoïsme et individualisme, alors que le 

premier n’implique pas le second. Alain Laurent écrit encore : « L’individualisme, à 

l’inverse [de l’égoïsme], serait cette volonté de ne pas se laisser détourner de soi et de 

s’assurer d’une position de force existentielle afin de pouvoir satisfaire librement et 

amoureusement l’appétit de vivre. »131 Or, dans le discours ambiant de la gauche, on se 

plaît à identifier purement est simplement individualisme et égoïsme. Bien entendu, 

s’ajoute à ce couple honni celui du capitalisme et de la «droite» conservatrice ou 

libertarienne. C’est ainsi que la pensée automatique (qui n’en est pas une) véhicule des 

erreurs grossières. 

Ce que Popper d’ailleurs dénonçait dans La société ouverte et ses ennemis : «La 

confusion de l’individualisme avec l’égoïsme permet de le condamner au nom des 

sentiments humanistes et d’invoquer ces mêmes sentiments pour défendre le 

collectivisme…»132 En fait, celui qui ne veut pas sacrifier son intérêt personnel au bien de 

la société dans son ensemble est dénoncé comme étant «égoïste». Mais la société peut 

très bien être qualifiée à rebours d’«égoïste» dans la mesure où l’individu doit se sacrifier 

pour elle. Dans ce cas, on parle certes d’intérêt «collectif» par opposition à l’intérêt 

individuel. Or, la recherche de l’intérêt individuel n’est pas forcément égoïste, comme on 

l’a montré précédemment. D’autre part, un individualiste peut être fort bien qualifié 

d’altruiste, par forcément d’égoïsme. Comme le remarque encore Popper, la seule 

alternative au collectivisme reste toujours pour les gauchistes ou socialistes, l’égoïsme. 

Or, on peut être individualiste sans être pour autant égoïste. 

Peut-être aurait-il mieux valu, finalement, pour Rand de s’en tenir au terme 

d’«individualisme» plutôt que celui d’«égoïsme», afin d’éviter la confusion entre anti-

collectivisme (ou capitalisme) et égoïsme. En tout cas, Rand a délibérément conserver le 

                                                           
130 Alain Laurent, De l’individualisme. Enquête sur le retour de l’individu, Paris, PUF, 1985, p. 62. 
131 Ibid. 
132 Karl Popper, La société ouverte et ses ennemis, Paris, Seuil, 1979, Tome 1, L’ascendant de Platon, La 
justice totalitaire, V, p. 90. 



71 
 

mot égoïsme afin de provoquer et de faire réagir pour énoncer une vérité de La Palice que 

personne ne songe à contester : l’être humain agit toujours en fonction de ses propres 

intérêts. Voilà le «nouveau» concept d’égoïsme qu’elle présente dans son essai The 

Virtue of Selfishness. En fait, elle ne fait que rétablir une évidence. 

Aristote, dans l’Éthique à Nicomaque133, confirme de son côté l’analyse de 

Rousseau, de Rand, de Fromm, de Laurent ainsi que de Popper, lorsqu’il aborde 

l’épineuse question de la philautia, de l’égoïsme : « On se pose aussi la question des 

savoir si on doit faire passer avant tout l’amour de soi-même ou l’amour de quelqu’un 

d’autre? » – Réponse : «…un homme est à lui-même son meilleur ami et par suite il doit 

s’aimer lui-même par-dessus tout. » L’homme bon se distingue du vilain ou du vicieux. 

Serait-il alors « égoïste »? – Oui, répond le Stagirite. Autant le vertueux que le vicieux, 

s’aiment-ils d’abord eux-mêmes. Certes, nous blâmons les personnes vicieuses d’être 

égoïstes parce qu’elles « s’attribuent à eux-mêmes une part trop large dans les richesses, 

les honneurs ou les plaisirs du corps…»; elles « s’abandonnent à leurs appétits sensuels, 

et en général à leurs passions et à la partie irrationnelle de leur âme. » Donc, les 

personnes vicieuses sont en réalité des personnes irrationnelles. Elles sont « égoïstes » au 

sens où elles centrent tout sur elles-mêmes parce que la raison leur fait défaut. Rand serait 

parfaitement d’accord avec cette analyse du mauvais égoïsme. 

Au contraire, toujours d’après Aristote, les personnes égoïstes, mais vertueuses, 

sont rationnelles. Il n’est donc pas question pour Aristote de dire que l’homme bon ou 

vertueux ne soit pas égoïste. Ce passage le confirme éloquemment. 

Personne, en effet, ne voudrait qualifier d’égoïsme ni blâmer l’homme qui, par-dessus tout, 

fait effort pour pratiquer la vertu…, bref celui qui toujours s’empresse pour lui-même de se 

conformer au bien. Pourtant un tel homme peut sembler être égoïste. Ne s’attribue-t-il pas 

la plus belle part, les biens les plus élevés ? Or un État ou toute espèce de système organisé 

semblent essentiellement constitués par la partie maîtresse d’eux-mêmes ; il en va de même 

pour l’homme. Par conséquent, l’homme le plus égoïste est celui qui aime cette partie de 

lui-même [la raison] et ne cherche qu’à s’y complaire… 

Aussi l’être qui serait le plus exactement désigné par ce mot d’égoïsme [philautia] est-il 

fort dissemblable de celui qui, nous l’avons vu, encourt le blâme ; il en diffère tout autant 

qu’une vie conforme à la raison diffère d’une vie soumise à la passion, ou, pour employer 

                                                           
133 Livre 9, section 8, 1168a 29 – 1168b. 



72 
 

une autre comparaison, que la poursuite du bien diffère de la poursuite de ce qui a 

simplement l’apparence de l’avantageux.134 

Sur ce point fondamental, sur l’égoïsme, le bon et le mauvais, Aristote et Rand 

unissent leur voix. Il n’est donc jamais question, contrairement à la légende urbaine qui 

circule, que Rand ait soutenu l’indéfendable, soit le mauvais égoïsme, c’est-à-dire 

l’égoïsme irrationnel. Le bon égoïsme, c’est l’égoïsme rationnel. Rand écrit : 

L’éthique objectiviste prône et soutient fièrement l’égoïsme rationnel, c’est-à-dire les 

valeurs requises pour la survie de l’homme en tant qu’homme, c’est-à-dire les valeurs 

requises pour la survie humaine. Et non les valeurs découlant des désirs, des émotions, des 

« aspirations », des impressions, des caprices ou des besoins de brutes irrationnelles qui ne 

sont jamais élevées au-delà des pratiques primordiales des sacrifices humains, n’ont jamais 

découvert la société industrielle, et ne peuvent concevoir d’intérêt personnel qu’en pillant à 

tout moment ce qui se trouve autour d’eux.135 

Il y a toutefois un bémol à apporter – et il est encore une fois de taille – à la 

position aristotélicienne touchant la philautia, l’égoïsme. Contrairement à Rand, Aristote 

envisage la possibilité que l’homme bon se sacrifie pour les autres. Horreur et damnation 

! Aristote écrit : 

Mais il est vrai également de l’homme vertueux qu’il agit souvent dans l’intérêt de ses amis 

et de son pays, et même, s’il en est besoin, donne sa vie pour eux : car il sacrifiera argent, 

honneurs et généralement tous les biens que les hommes se disputent, conservant pour la 

beauté morale de l’action…136 

 Toutefois, il ne s’agit aucunement de la part de cet homme d’excellence d’un 

geste parfaitement et purement désintéressée, puisqu’il se sacrifie pour acquérir le bien 

suprême, la beauté morale elle-même. Il n’y est pas contraint; c’est son propre choix. 

Aucun devoir ne l’y oblige. C’est lorsqu’il se voit contraint de se sacrifier qu’apparaît le 

mal, le vice par excellence, selon Rand: l’altruisme. 

                                                           
134 Aristote, Éthique à Nicomaque, IX, 1168b. 
135 Ayn Rand, La vertu d’égoïsme, p. 78. 
136 Aristote, Éthique à Nicomaque, IX, 8, 1169a 19-24. 



73 
 

8 

L’ENFER, C’EST L’ALTRUISME 

 

 

La pièce Huis clos de Jean-Paul Sartre se clôt sur ces mots célèbres: « L’enfer, c’est les 

autres. » Assertion spectaculaire, s’il en est une ! Ayn Rand l’aurait marqué d’un trait 

comme étant parfaitement irrationnelle et, par suite, immorale. On ne peut pas en effet 

dire à la fois sous peine de contradiction que tous sont vils et vicieux, alors que moi seul 

serait parfaitement vertueux! Car «les autres», c’est moi aussi. L’énoncé sartrien est donc 

foncièrement irrationnel. Par conséquent, il est immoral. Un égoïste irrationnel le 

soutiendrait ; pas l’égoïsme rationnel de Ayn Rand. 

Si l’amour de soi paraît ainsi inéluctable, que nous visons toutes et tous le 

bonheur, notre propre bonheur, qu’il est impossible, d’y échapper, en vertu d’une 

condition métaphysique indépassable, alors l’égoïsme (rationnel) est la vertu par 

excellence. L’altruisme, son contraire, le vice par excellence. L’altruisme, c’est au fond 

ce qu’Ayn Rand n’a cessé de condamner avec la passion qui fut la sienne. Même si, 

comme on l’a montré au chapitre précédent, l’être humain ne peut éviter la recherche de 

son propre bonheur, l’illusion funeste veut que son bonheur réside dans le sacrifice de soi 

pour le bonheur des autres. Dans ce cas, en effet, lorsque mon bonheur passe par son 

sacrifice, alors manifestement A est non-A. L’altruisme contrevient clairement à la loi 

logique A est A. 

L’altruisme, c’est la doctrine immorale – immorale, parce qu’irrationnelle – de 

l’homme sacrificiel. Plus précisément, l’altruisme c’est la doctrine voulant que 

«…[l’homme] n’a pas le droit d’exister pour lui-même, que le service rendu à autrui est 

l’unique justification de son existence et que le sacrifice de soi constitue le devoir moral, 

la vertu et la valeur la plus élevée qui soit.137 

                                                           
137 Ayn Rand, For the New Intellectual, Préface, p. 35. Ma traduction. 



74 
 

On a vu en introduction, que les concepteurs de la doctrine altruiste qui apparurent 

au cours de l’histoire, prennent le masque du Sorcier (Witch Doctor). Le Sorcier s’oppose 

au Producteur : l’homme de raison.138 C’est lui, le Sorcier, l’inventeur de la soi-disante 

«morale» altruiste. C’est la morale du « cannibalisme ». 

Dans les sociétés primitives, les hommes pratiquèrent le rituel sacrificiel d’êtres humains, 

immolant les personnes sur l’autel du sacrifice pour les fins de ce qu’ils considéraient être 

le bien tribal collectif. Encore aujourd’hui, ils le pratiquent mais la tuerie est plus lente et le 

massacre plus vaste. Or la doctrine morale qui l’exige et le justifie reste la même, à savoir 

le cannibalisme moral.139 

Lors d’une interview, on demanda à Ayn Rand ce qu’elle entendait au juste par « 

égoïsme » (selfishness). Voici sa réponse. 

J’entends la poursuite de ses propres intérêts rationnels. Je veux dire que le but central 

[téléologique] de notre vie c’est de réaliser notre propre bonheur, et non pas de se sacrifier 

aux autres, ou de sacrifier les autres pour soi-même. « Égoïsme » signifie qu’il faut vivre 

sur la base de son propre jugement ainsi que sur nos propres efforts productifs, sans 

contraindre personne à se soumettre aux autres.140 

La dernière phrase de Rand fait appel à un principe moral fondamental sur lequel se base 

la vie en société. Le principe est qualifié de « social » parce qu’il règle les rapports entre 

les hommes non pas seulement afin de vivre ensemble, mais de bien vivre ensemble. « Le 

principe social fondamental de l’éthique objectiviste est que tout comme la vie est une fin 

en soi, chaque être humain vivant est une fin en lui-même, non le moyen pour les fins ou 

le bien-être des autres. »141 

Le même principe est évoqué dans la profession de foi par lequel se termine le 

discours de John Galt : « Je jure, sur ma vie et l’amour que j’ai pour elle, de ne jamais 

vivre pour les autres ni demander aux autres de vivre pour moi. »142 Quiconque connaît 

un tant soit peu l’éthique de Kant, aura reconnu la seconde formulation de l’Impératif 

catégorique : « Agis de façon telle que tu traites l’humanité, aussi bien dans ta personne 

que dans la personne de tout autre, toujours en même temps comme fin, jamais 

simplement comme moyen.»143 

                                                           
138 Voir ibid. 
139 Ibid., p. 35-36. Ma traduction. 
140 Robert Mayhew, éditeur, Ayn Rand Answers. The Best of her Q and A, New York, New American Library, 2005, p. 109. Ma 
traduction. 
141 Ayn Rand, La vertu d’égoïsme, p. 65. 
142 Ayn Rand, La Grève, p. 1068. 
143 Emmanuel Kant, Métaphysique des mœurs, #429. 



75 
 

De sorte que, contrairement à l’anathème que Rand lance contre Kant, la 

philosophe professe exactement ce que Kant enseignait ! Comme on l’a vu, Rand n’a pas 

compris que la fameuse éthique du devoir kantien ne consiste nullement à sacrifier la 

raison. Bien au contraire. Tout comme Rand, Kant soutient que tout ce qui est moral est 

rationnel, et réciproquement. 

 Quoiqu’il en soit de la méconnaissance randienne de Kant, reste qu’en reprenant à 

son compte la seconde formulation de l’Impératif catégorique, Rand dispose d’un outil 

puissant pour refuser toute idéologie altruiste, à commencer par tous les collectivismes de 

ce monde. D’ailleurs, Robert Nozick, un philosophe libertarien, auteur d’Anarchie, État 

et utopie, emprunta également le principe kantien de la fin des personnes.144 C’est dire 

l’importance que joue ce principe dans la philosophie morale et politique actuelle. En 

outre, comme on le verra plus loin au chapitre 10, la défense objectiviste du capitalisme 

repose sur ce principe au plan éthique proprement dit (lequel plan éthique repose, comme 

on l’a vu, sur les plans métaphysique et épistémologique). 

 On comprend donc, au plan éthique, l’enjeu du débat tournant autour du principe 

kantien. Le principe de la fin des personnes paraît en effet condamner l’altruisme au sens 

où, selon Rand, l’on se sert des « Producteurs » pour satisfaire les besoins de ceux et 

celles qui ne le sont pas; ceux et celles qu’elle qualifie de « pillards ». La question se 

pose donc de savoir si Kant aurait autorisé l’usage de son principe pour les fins du 

libertarisme. Les socialistes comme Gerald Allan Cohen (1941-2009),145 voire les 

libéraux égalitaristes, tel John Rawls,146 sur lequel nous allons à présent nous pencher, 

font valoir que si la fin des personnes réside dans leur liberté, alors il n’est pas interdit de 

se servir des biens des plus nantis pour les redistribuer au moins nantis si cela permet à 

ces derniers d’accéder à plus de liberté. 

 L’icône philosophique contemporaine de l’altruisme, ce n’est donc pas Kant, mais 

John Rawls. Son monument demeure Théorie de la justice paru en 1971. Nous avons 

évoqué succinctement Rawls comme étant le fossoyeur de la vertu. La justice dont traite 

                                                           
144 Robert Nozick, Anarchie, État et utopie, Paris, PUF, 1988, p. 50 : «Les contraintes secondaires de l’action reflètent le principe 
kantien sous-jacent selon lequel les individus sont des fins et non pas seulement des moyens; ils ne peuvent être sacrifiés ou utilisés 

pour la réalisation d’autres fins sans leur consentement.» 
145 G.A. Cohen, Pourquoi pas le socialisme?, Paris, l’Herne, 2010. 
146 John Rawls, Théorie de la justice, Paris, Seuil, 1997. 



76 
 

Rawls n’a plus rien à voir avec la vertu telle qu’on l’entendait depuis Aristote, à savoir 

une qualité d’une personne. Pour Rawls, la justice, en effet, serait la qualité morale d’une 

société dans son ensemble. Juste sur ce point, Rand bondirait d’indignation. Rawls écrit : 

« La justice est la première vertu des institutions sociales…»147 Prêter une qualité morale 

à une pseudo-entité comme une société constitue une pure aberration car, aux yeux de 

Rand, la société n’existe pas en dehors des individus qui la composent. En somme, la « 

société » est un concept vide. 

 Ayn Rand rédigea un commentaire (virulent) contre la Théorie de la justice de 

Rawls. Dans An Untitled Letter,148 datant de 1973, donc à peu près deux ans après la 

sortie de Théorie de la justice de Rawls, Rand annonce candidement qu’elle n’a pas lu le 

volumineux ouvrage en question et qu’elle n’a pas non plus l’intention de le faire… Elle 

s’en remet à un compte-rendu critique dû à la plume de Marshall Cohen, professeur de 

philosophie à la City University de New York. Comme elle l’avoue sans peine, son 

commentaire doit être considéré comme un compte-rendu de compte-rendu de lecture. 

Rand cite donc Cohen : 

Rawls n’est pas un égalitariste car il admet que les écarts de richesse, de pouvoir ainsi que 

d’autorité peuvent être justes. Il soutient, toutefois, que ces inégalités ne sont justes que 

lorsqu’elles permettent d’envisager de manière raisonnable l’avantage qu’elles procurent 

aux plus démunis. Les dépenses encourues [par qui ?149] pour la formation d’un médecin, 

tout comme les récompenses d’un chef d’entreprise offertes à ses employés afin 

d’encourager la productivité, sont légitimes dans la mesure seulement où elles permettent 

aux moins nantis de mieux s’en sortir. Ces dépenses ne sont justifiables que dans cette seule 

mesure – jamais pour la récompense du « mérite  »; jamais non plus comme la juste 

rétribution pour ceux qui sont nés avec de plus grands atouts naturels ou qui furent 

favorisés par des conditions sociales propices. 150 

On tient là le clou principal sur lequel le marteau de Rand va s’abattre. C’est que Rawls 

appelle, en somme, le « Principe de différence» liée à ce qu’il a par ailleurs baptisé la « 

Loterie naturelle ». D’après Rawls, le fameux Principe de différence est un des principes 

de justice énonçant que les inégalités dans la société ne sont justifiées que si elles ont 

pour conséquence que les membres les plus démunis soient en meilleure posture qu’ils ne 

l’auraient été autrement. La « loterie naturelle » énonce de son côté que les talents, 

dispositions, qualités, etc., avec lesquelles nous naissons sont « arbitraires du point de vue 

                                                           
147 Ibid., p. 29. 
148 Ayn Rand, «An Untitled Letter, in Ayn Rand. Philosophy : Who Needs it, p. 137-161. 
149 Commentaire inséré par Rand. 
150 The New York Time Book Review, 16 juillet 1972. Ma traduction. 



77 
 

moral », c’est-à-dire qu’on ne saurait en tenir compte dans la juste répartition des biens. 

Rawls écrit en effet : 

Le principe de différence représente, en réalité, un accord [entre les participants dans la 

position originelle sous le voile d’ignorance] pour considérer la répartition des talents 

naturels comme un atout pour toute la collectivité, dans une certaine mesure, et pour 

partager l’accroissement des avantages socio-économiques que cette répartition permet par 

le jeu de ses complémentarités. Ceux qui ont été favorisés par la nature, quels qu’ils soient, 

peuvent tirer avantage de leur chance à condition seulement que cela améliore la situation 

des moins bien lotis. Ceux qui sont avantagés par la nature ne doivent pas en profiter 

simplement parce qu’ils sont plus doués, mais seulement pour couvrir les frais de formation 

et d’éducation et pour utiliser leurs dons de façon à aider les plus désavantagés.151 

On tient là, sous le couvert d’une théorie de la justice, une conception altruiste de 

l’existence. Le mieux nantis doivent se départir d’une bonne partie de leurs biens parce 

qu’ils ne méritent pas ce qu’ils possèdent, la justice ne concernant pas ce que les gens 

méritent mais les charges incombant à chacun dans une soi-disante société juste. Rand 

n’a pas de mots assez durs pour qualifier cette mixture imbuvable. Déjà John Galt tonnait 

ainsi : « Les parasites justifient moralement l’existence de ceux qui produisent et 

l’existence des parasites est une fin en soi. »152 

Dans la perspective rawlsienne, la fin en soi des personnes, c’est celle uniquement 

des plus démunis. Les partisans de Rawls n’éprouvent aucune gêne par ailleurs à 

dépouiller les nantis : « Nous assistons à l’apothéose d’une croyance absurde selon 

laquelle les choses se font toutes seules et que rien ne se mérite.»153, tonne encore John 

Galt. En fait, Rawls se trouve démasqué comme étant un vilain anti-objectiviste 

cherchant à éviter à tout prix la réalité implacable des différences naturelles entre les êtres 

humains : 

Ce n’est pas aux institutions que M. Rawls (ainsi que M. Cohen) s’en prend, 

mais à l’existence des talents humains ; il ne s’en prend pas non plus contre 

les privilèges politiques, mais contre la réalité ; non pas contre le 

favoritisme gouvernemental, mais contre la nature (contre «ceux qui furent 

favorisés par la nature »), comme si le terme «favorisé» était de bon aloi 

dans le contexte; non pas contre l’injustice sociale, mais contre l’« injustice 

» métaphysique, à savoir le fait que certains d’entre nous sont nés avec de 

meilleurs cerveaux que les autres et qui en font un meilleur usage.154 

                                                           
151 John Rawls, Théorie de la justice, p. 132. 
152 Ayn Rand, La Grève, p. 1029. 
153 Ibid., p. 1041. 
154 Ayn Rand, «An Untitled Letter», p. 147. Ma traduction. 



78 
 

Rawls cherche donc à gommer ce que la nature est de manière incontestable par le 

grandiose subterfuge de la « Position originelle sous le voile d’ignorance ». Peut-on 

imaginer entreprise plus frauduleuse pour réparer les faits de nature ! 

La nouvelle « théorie de la justice » exige les hommes réagissent contre l’« injustice » de la 

nature en instaurant la plus odieuse injustice inconcevable entre les hommes : dépouiller « 

ceux et celles favorisés par la nature»  (à savoir, ceux et celles qui ont du talent, de 

l’intelligent et qui sont créatifs) de leur droit à jouir de ce qu’ils ont produit (en somme, le 

droit à la vie), en donnant le droit à l’incompétent, à l’idiot, au fainéant à jouir de ce dont ils 

ne peuvent pas produire, ni imaginer, ni savoir quoi en faire.155 

Et vlan! Voilà bien ce que Nietzsche appellerait volontiers «philosopher au marteau». 

Rand excelle dans ce métier. La philosophe au marteau fait voler en éclats les 

contempteurs de l’esprit qui justifient le pillage à grande échelle. 

 L’un des traits essentiels des contractants dans la position originelle sous le voile 

d’ignorance, selon Rawls, est qu’ils sont « rationnels », c’est-à-dire qu’ils cherchent les 

moyens les plus susceptibles de favoriser leurs propres fins. Si personne ne connaît son 

identité précise, elles ont, à tout le moins, la volonté d’être rationnelles.  C’est toujours ça 

de pris, comme on dit. Puisque les contractants sont rationnelles, ils préféreront une 

distribution basée sur le principe du « maximin » (ou maximation du minimum) plutôt 

qu’une répartition utilitariste. 

En d’autres termes, il est clair que les contractants sont tous des égoïstes au sens 

où ils cherchent clairement à satisfaire leurs propres intérêts personnels. Aucun 

contractant, par exemple, ne souhaite être un esclave dans l’éventuelle société qu’ils 

élaborent avec les autres. Or, Ralws dit par ailleurs que les contractants ne fondent pas 

leurs choix des principes de justice sur une conception du bien. Pour Rand, toutefois, on 

l’a vu, les contractants partagent à tout le moins, assurément, une même valeur ultime, à 

savoir la vie. Or, tout ce qui la favorise est bon ; mauvais, ce qui la menace. C’est donc à 

partir de cette conception du bien qu’est la vie, l’existence d’êtres vivants, que découle la 

justice ; pas l’inverse. Donc, Rand inverse le fameux principe rawlsien de la priorité du 

juste sur le bien »156 pour défendre la «priorité du bien sur le juste». En somme, l’éthique 

précède le politique, et non l’inverse selon Rand, contrairement à ce qui se passe chez 

                                                           
155 Ibid., p. 147-148. Ma traduction. 
156 Voir John Rawls, Théorie de la justice, p. 57. 



79 
 

Rawls. La même remarque vaut, bien entendu pour Aristote : le traité d’éthique (Éthique 

à Nicomaque), en effet, précède celui de La Politique.157 L’éthique et le politique ne sont 

donc pas, comme chez Rawls, deux disciplines philosophiques totalement disjointes. 

Rappelons, en effet, l’ordre des disciplines philosophiques selon Rand : 

1. La métaphysique 

2. L’épistémologie 

3. L’éthique  

4. La politique158 

Avant de quitter le champ éthique, il nous faut présenter l’éthique randienne des 

droits qui opère le lien entre l’éthique et le politique. 

                                                           
157 Voir Aristote, Éthique à Nicomaque, I 1094b 10: «Voilà donc les buts de notre enquête [sur le bien pratique], qui constitue une 

forme de traité de politique.» 
158 Voir Ayn Rand, Atlas Shrugged, p. 1074. 



80 
 

9 

DES DROITS POUR VIVRE AVEC LES AUTRES SUR TERRE 

 

 

Les «droits» sont un concept moral, le concept qui fournit une transition 

logique des principes guidant les actions d’un individu à ceux guidant sa 

relation avec les autres, le concept qui conserve et protège la moralité 

individuelle dans un contexte social, le lien entre le code moral d’un homme 

et le code juridique d’une société, entre l’éthique et le politique. Les droits 

individuels sont le moyen de subordonner la société à la loi morale.159 

 

Le principe randien des fins des personnes, remontant à Kant, dont on a parlé au chapitre 

précédent, permet d’asseoir une éthique des droits. En effet, le dit principe stipule que 

tout être humain vivant est une fin en lui-même, jamais le simple moyen pour les fins du 

bien-être des autres. Les droits à la vie et à la propriété − les deux seuls droits 

fondamentaux, selon Rand − font appel au Principe des fins des personnes. Ce qui fonde 

par ailleurs ce dernier principe, on l’a vu, c’est la métaphysique et l’épistémologie. La 

valeur première est la vie et, pour vivre, il est impérieux que l’homme use de sa raison. 

Or, la raison oblige à traiter autrui comme une fin, pas simplement comme un moyen. 

Lorsque j’use de violence ou de la force à l’égard d’autrui, je vais à l’encontre de la loi 

logique A est A. En faisant violence à l’autre en raison de mes bons caprices, je ne le 

traite pas comme étant un être humain : A est non-A. Il y a contradiction. Ainsi parla 

John Galt : 

…sachez que les droits humains ne procèdent pas d’une loi divine ou d’une loi votée par un 

Parlement, mais du principe d’identité. A est A, et l’Homme est l’Homme. Ses droits sont 

consubstantiels à son existence et donc à sa survie. Si l’homme veut survivre sur cette terre, 

il est légitime qu’il puisse user  de son intelligence, légitime qu’il se fonde sur son libre 

arbitre pour agir, légitime qu’il travaille pour ses propres valeurs et garde le fruit de son 

travail. Si son but est de vivre sur cette terre, il est légitime que ce soit en tant qu’être 

rationnel ; la nature lui interdit l’irrationnel. Tout groupe humain, bande organisée ou 

                                                           
159 Ayn Rand, La vertu d’égoïsme, p. 134. 



81 
 

nation qui tente de nier cette légitimité est dans l’erreur, autrement dit elle est néfaste, 

contre la vie.160 

Il est instructif de comparer la conception randienne des droits à celle de Rawls. Nous 

savons que, dans la position originelle sous le voile d’ignorance, les contractants 

conviendrait d’un premier principe de juste, appelé principe « des libertés égales », 

voulant que « Chaque personne doit avoir un droit égal au système total les plus étendu 

de libertés de base égales pour tous, compatible avec un même système de libertés pour 

tous ».161 Il est en effet rationnel d’admettre la légitimité d’un système de droits de la 

personne. Même étant frappé d’amnésie sur ce que nous sommes en réalité, qui voudrait 

vivre en effet dans une société qui ne reconnaît pas les principaux droits tels que la vie, la 

propriété, etc., ainsi que les diverses libertés : d’association, d’expression, de croyance et 

de conscience, etc. comme personne ne sait d’avance quelle sera sa vie dans la future 

société, chacun voudra s’assurer du maximum de liberté pour mener à bien son projet 

éventuel de vie. Par exemple, ne sachant pas quelles seront mes convictions en matière de 

religion, je voudrai bénéficier dans la future société juste de la plus grande liberté 

possible de pensée et de croyance. Cette liberté serait autant à l’avantage des croyants 

appartenant aux diverses confessions religieuses que des non-croyants. 

 Rawls soutient que l’adhésion unanime des contractants au principe des libertés 

égales fait appel à la raison de chacun car chacun-e vise ses propres intérêts. Donc, il y a 

apparence que la théorie de la justice conforte l’égoïsme. Or, il ne semblerait que ce ne 

soit pas le cas, du moins assure Rawls. En effet, l’intérêt personnel de chacun, toujours 

dans la position originelle sous le voile d’ignorance, débouche en réalité sur l’intérêt 

général, puisque les contractants sont contraints de se mettre à la place des autres en 

prévoyant toutes les situations réelles dans lesquelles ils pourraient éventuellement se 

trouver. On est ainsi contraint d’accorder à chaque situation particulière une importance 

égale. Cette procédure garantit une véritable impartialité et, donc ce qui en résulte, 

d’après Rawls, constitue une véritable justice. La théorie de la justice de Rawls éviterait 

ainsi l’objection de soutenir l’égoïsme. 

                                                           
160 Ayn Rand, La Grève, p. 1060. 
161 John Rawls, Théorie de la justice, p. 287. 



82 
 

Reste que, comme on l’a vu au chapitre précédent, Rawls admet que les 

participants dans la position originelle sont à tout le moins « rationnels », c’est-à-dire 

qu’ils souhaitent décider de principes de justice qui favoriseront leurs propres intérêts. En 

fait, il y a au moins une valeur - voire une vertu - que paraissent chérir tous les 

contractants, à savoir la prudence. L’exercice de négociation sous ce voile d’ignorance 

constitue essentiellement un exercice prudentiel : ne connaissant pas la position que les 

contractants occuperont dans la société qu’ils construisent, ils ont donc tout intérêt à jouer 

de prudence.162 Alors la question se pose : pourquoi agir prudemment, sinon afin de 

s’assurer une vie bonne ? 

Nous le constatons à nouveau : la théorie de la justice de Rawls présuppose une 

conception de la vie bonne, contrairement aux dénégations de Rawls par ailleurs. Ce qui 

signifie que le principe rawlsien des libertés égales, établissant un système des droits de 

la personne, présuppose une morale « égoïste » voulant qu’il soit dans l’intérêt de chacun 

de vivre dans une société de droit. C’est la position de Rand : pas de droits sans moralité 

préalable, contrairement à Rawls pour qui les droits existent sans moralité antérieure. 

Il y a plus. Les valeurs chez Rawls – dont celle de justice et de liberté -, n’ont 

aucune espèce de réalité en dehors des institutions politiques d’une démocratie 

constitutionnelle. Donc, au plan de l’ontologie des valeurs – de leur réalité −, Rawls est 

ce qu’on appelle un «constructiviste», c’est-à-dire un « anti-réaliste » : 

… Rawls rejette tout réalisme moral. Les principes éthiques, les principes de justice en 

particulier, sont construits par les agents humains. Leur objectivité n’est pas fondée à partir 

d’une réflexion sur la nature des choses ou sur des «faits moraux», mais sur des procédures 

publiques de justification raisonnable.163 

 Évidemment, Rand condamnerait sans appel le constructivisme de Rawls comme 

représentant une forme de subjectivisme, mieux de « subjectivisme social » pour ainsi 

dire. La spécialiste française de la pensée rawlsienne, Catherine Audard, poursuit en 

écrivant que la démarche de Rawls : «… constitue un constructivisme politique conçu 

                                                           
162 Voir Jean Laberge, Plaidoyer pour une morale du bien. Vertu, perfection et excellence. Montréal, Liber, 2011, p. 33. 
163 Catherine Audard, John Rawls, Montréal et Kingston, McGill-Queen’s Press, 2007, p. 55. Ma traduction. 



83 
 

pour les citoyens, non pour des sujets moraux, pour le monde social, non pour 

l’individu.»164 

Ce qui conforte l’idée que la «justice» chez Rawls est bel et bien de nature 

«sociale», et non pas une vertu relative à des personnes, telle qu’elle se présente 

traditionnellement depuis Socrate, Platon et Aristote, et aujourd’hui chez Rand. 

Pour cette dernière, les droits sont certes des valeurs, mais surtout des réalités, qui 

trouvent leur fondement non pas dans la délibération hypothétique et imaginaire d’une 

expérience de pensée (que constitue la fameuse « position originelle sous le voile 

d’ignorance »), mais dans le diktat métaphysique de la réalité telle qu’elle est en elle-

même : L’existence existe ! 

La question se pose maintenant de savoir si la nécessité des droits découle 

forcément de la réalité métaphysique de l’égoïsme rationnel, comme vertu par excellence 

chez Rand. On a vu au chapitre précédent qu’Aristote soutenait lui aussi l’égoïsme – la 

philautia, l’amour de soi −, bien que le Stagirite n’a pas jugé bon d’accompagner la 

réalité naturelle de l’égoïsme d’un système de droits naturels avant la lettre. On répondra 

que la notion de droit était inconnue dans l’Antiquité, qu’elle n’apparaît qu’à l’époque 

moderne en Europe.165 

 Thomas Hobbes (1588-1679), l’un de ces penseurs modernes, n’est pas allé de 

main morte en condamnant sans appel la philosophie d’Aristote. On lit en effet dans le 

Léviathan : « [J]e crois qu’en matière de philosophie naturelle, on ne peut rien dire de 

plus absurde que ce qu’on appelle maintenant la Métaphysique d’Aristote, ni de plus 

opposé au gouvernement que ce qu’il dit dans ses Politiques, et rien de plus ignorant 

qu’une grande partie de son Éthique. »166 Et vlan pour l’autorité philosophique qui 

domina tout le Moyen-Âge ! 

                                                           
164 Ibid. Ma traduction. Auparavant, Catherine Audard écrit : «Je comprends la priorité de la justice comme signifiant que la justice ne 

découle pas de certains faits de nature relatifs à l’humain comme des traits du monde existant indépendamment. La théorie de Rawls 
n’est pas naturaliste en ce sens et elle rejette le réalisme moral soit «l’assertion d’un ordre moral des valeurs qui précède et existant 

indépendamment de la conception que nous nous faisons des personnes et de la société ainsi que du rôle public et social que jouent les 

doctrines morales.» (p. 48; ma traduction).  
165 Quoiqu’un commentateur actuel d’Aristote, Fred D. Miller Jr. dans Nature, Justice, and Rights in Aristotle’s Politics, Oxford, 1995, 

soutient qu’on trouve chez Aristote une ébauche des droits naturels de l’homme. Surtout toute la question de l’origine moderne des 

droits, voir les ouvrages de Quentin Skinner, entre autres Liberty before Liberalism (trad frse Seuil, 2000). 
166 Thomas Hobbes, Léviathan, Paris, Gallimard, 2000, livre IV. 45, p. 913. 



84 
 

 Il est certes de bonne guerre de critiquer ses rivaux – Aristote n’y a pas manqué −, 

mais d’y aller ainsi par de telles déclarations ad hominem, c’est tout sauf fort malheureux 

pour un philosophe. Or, c’est principalement sur le plan éthique que les deux philosophes 

divergent radicalement, Aristote, prônant une éthique de la vertu, alors que défend une 

éthique prudentielle – tout comme Rawls, d’ailleurs, même si ce dernier n’osa l’avouer −, 

fondée sur une conception lui aussi égoïste de la nature humaine. C’est ainsi que la raison 

qui, selon Hobbes tout comme Rand, est au service des intérêts individuels commande la 

vertu de coopération afin de quitter le terrible « état de nature » qui n’est qu’une guerre 

permanente. 

Il faut dire qu’entre Hobbes et Rand existe des différences notoires, et a fortiori 

avec Aristote. L’égoïsme de Hobbes, du moins dans l’état de nature est, d’après Rand, un 

égoïsme irrationnel. Pour Hobbes, il n’est ni bien ni mal. C’est qu’il n’y a pas (encore) de 

moralité – autre trait que Hobbes partage avec Rawls – dans l’état de nature avant que le 

contrat social n’ait eu lieu, lequel permet de passer à la vie en société. En fait, il n’y a pas 

chez Rand, tout comme chez Aristote, cette lubie du «contrat social» qui marquerait la 

frontière légitime entre l’état de nature et la vie en société. Pour Rand, faut-il encore le 

rappeler, l’existence – dont celle en société − est ici et maintenant. « Sois conscient que 

tu vis ! », ne cesse de claironner Rand. Donc, d’une certaine manière, les soi-disant droits 

naturels de la personne ne sont que juridiques. L’illusion des modernes veut que chacun 

aurait vécu en autarcie, isolé de chacun, dans une sorte d’« état de nature » hypothétique, 

voire imaginaire, qui eut lieu dans le passé chez nos ancêtres. Voilà le mythe pittoresque 

des penseurs modernes. En renouvelant le mythe du contrat social par la position 

originelle sous le voile d’ignorance, Rawls a compris la leçon et le mythe des modernes 

est devenue une sorte d’expérience de pensée. 

Rien de tel ni chez Aristote ni chez Rand. Reste que cette dernière en appel à 

l’existence en bonne et due forme, pour le vivre-ensemble en société, d’un système de 

droits. Pas Aristote. Qu’offre-t-il donc pour assurer le vivre-ensemble ? Une autre vertu, 

l’amitié (philia). La politique d’Aristote, on l’a dit, est conséquente avec son éthique de 

la vertu. Dans l’Éthique à Nicomaque, on lit : « Selon toute apparence, même les cités 

doivent leur cohésion à l’amitié et les législateurs s’en préoccupent, semble-t-il, plus 



85 
 

sérieusement que de la justice. La paix est en effet quelque chose qui ressemble à l’amitié 

; or, c’est celle-ci qu’ils visent par-dessous tout…»167 

D’un trait, Aristote élimine tout intérêt pour une «théorie de la justice», préalable 

obligé, soi-disant, à la vie en société. Il n’y a pas de philosophie politique plus contraire à 

celle du maître de Harvard que celle du maître du Lycée. Contrairement à Hobbes et aussi 

à Rand, Aristote ne pense pas que la vie en société ne consiste qu’à permettre la 

coopération et à maximiser nos intérêts personnels. La vie en société, gérer par un État, 

permet la pleine réalisation de soi, à savoir le bonheur. Il paraît naïf de croire que sans un 

« contrat social » une communauté puisse exister. Il y a plus que cela. Il y a le goût du 

bonheur, du plein épanouissement de soi. Notons que nous restons à l’intérieur des 

paramètres de l’égoïsme : « Ces diverses activités [de vie en commun] sont l’œuvre de 

l’amitié; la fin de l’État étant donc le bien vivre, tout cela n’existe que pour cette fin… 

Les belles actions, voilà donc ce qu’il faut poser comme fin de la communauté politique, 

et non la seule vie en commun. »168 

C’est pourquoi, d’ailleurs, « Sans amis, nul ne choisirait de vivre », écrit encore 

Aristote.169 L’homme est davantage qu’un animal grégaire. D’après la célèbre formule 

aristotélicienne, « l’homme est par nature un animal politique (politikè zoôn) plus que 

n’importe quelle abeille et que n’importe quel animal grégaire ».170 Le « par nature » de 

la phrase précédente signifie que l’homme ne s’épanouit pleinement (eudémonia) qu’à 

l’intérieur d’un État. C’est un énoncé téléologique. L’homme est pour ainsi dire fait pour 

être heureux et il ne réalise pleinement sa destinée qu’à l’intérieur d’un État. Les 

libertariens comme Rand détestent l’État ; au pire, le considèrent comme un moindre mal. 

L’État n’est là que protéger les deux droits fondamentaux, ceux de la vie et de la 

propriété. 

Depuis Hobbes nous considérons l’État comme ayant une fonction « négative » : 

assurer notre sécurité et nos libertés. Pour Aristote, au contraire, l’État joue un rôle positif 

car il vise la plénitude de l’existence humaine par l’exercice de la vertu d’amitié. Le rôle 

                                                           
167 Aristote, Éthique à Nicomaque, livre III, 1155a 24. 
168 Aristote, Politique, Livre III, 9, 1280b 13-14. 
169 Aristote, Éthique à Nicomaque, Livre VIII, 1155a 5. 
170 Aristote, Politique, I, 1253a 10. 



86 
 

positif de l’État consiste principalement à développer la vertu d’amitié. L’État, dans la 

personne du législateur, a par conséquent un rôle d’éducateur. Il n’est pas, comme disait 

Nozick, qu’un simple veilleur de nuit (nighwatchman state). Lorsqu’il est question 

d’éducation, il ne s’agit pas de l’instruction publique (celle-ci, comme bien d’autres 

services publics, pouvant être au frais des contribuables eux-mêmes), mais de l’éducation 

civique à la vertu. Le législateur, lui-même vertueux, (maîtrisant la vertu par excellence, 

soit la phronèsis/sagacité) se doit formuler des lois vertueuses aidant la formation 

vertueuse des citoyens. 

Dès lors, on se demande bien pourquoi ajouter à l’éthique de la vertu, comme le fait 

Rand, une éthique des droits qui, au fond, paraît superflue et qui ne vient, en somme, que 

braquer ou durcir les velléités de l’égoïsme irrationnel. Très souvent, Rand s’exprime 

comme si le bonheur de vivre en société faisait partie de la condition humaine dont il faut 

bien convenir. Rappelons à ce propos les mots de John Galt : «… Ses droits [à l’Homme] 

sont consubstantiels à son existence et donc à sa survie. Si l’homme veut survivre sur 

cette terre…»171 Survivre sur cette planète, voilà semble-t-il notre finalité ; le bonheur, 

c’est peut-être trop demander. 

Selon nous, on peut toujours demeurer un égoïste rationnel et atteindre le bonheur 

en vivant sous un État. C’est la position aristotélicienne que nous défendons. Somme 

toute, la grande admiratrice d’Aristote que fut Ayn Rand a omis de retenir dans sa liste 

des grandes vertus, celle d’amitié (philia). Obséder à combattre l’altruisme sous tous ses 

déguisements, elle a peut-être pensé que l’amitié constituait un vice versant dans le mal 

par excellence, l’altruisme. Si c’est bien le cas, elle errait. S’il faut en croire Aristote, 

l’amitié est la vertu politique fondamentale. 172 

Dernier point critique, mais non le moindre, à propos des droits chez Rand. Celle-ci 

assure que les droits de l’homme sont « consubstantiels » à l’être humain. On pense 

évidemment aux deux droits fondamentaux randiens, ceux de vie et de propriété. Cette 

conception pour ainsi dire «innéiste» des droits paraît toutefois être en porte-à-faux avec 

la thèse voulant que les valeurs – dont les droits – doivent faire l’objet d’un choix 

                                                           
171 Ayn Rand, La Grève, p. 1060. 
172 Pour en savoir plus sur le sujet, voyez mon essai Plaidoyer pour une morale du bien (Liber, 2011), le dernier chapitre en particulier 
«Philia, excellence politique». 



87 
 

rationnel. En d’autres termes, pour justifier que nous en sommes détenteurs, il faut les 

mériter en usant de la raison. Ainsi, il semble donc que, chez Rand, les droits doivent être 

«acquis», comme le sont d’ailleurs tous les autres biens, par l’exercice de vertus, dont 

celles rationalité, de productivité et de fierté. Par conséquent, il ne semble pas aberrant de 

penser que les droits de l’homme sont acquis seulement sur la base de la vertu et, donc, 

que seule la vertu est nécessaire à l’acquisition des droits comme toute autre valeur. En 

somme, l’éthique de la vertu serait au fondement de l’éthique des droits, comme le veut 

d’ailleurs Rand, mais à un degré qu’elle ne soupçonnait guère. Nous reviendrons dans le 

chapitre suivant sur la conception randienne des droits car elle est au cœur de son 

apologie du capitalisme. 



88 
 

10 

LA DÉFENSE DE L’INDÉFENDABLE 

 

 

Il fut un crack de l’informatique. Il avait treize ans lorsqu’il écrivit son premier 

programme de langage-machine. À vingt ans, il mettait au point les premières générations 

d’ordinateur personnel – le fameux PC (Personal Computer). Avec son ami Paul Allen, il 

travailla ensuite d’arrache-pied pour monter sa propre compagnie de logiciels pour 

micro-ordinateurs qui, aujourd’hui, lui rapportent des milliards par année. Il n’attendit 

pas l’aide financière du gouvernement pour réaliser ses ambitions folles. Il s’est lancé à 

corps perdu dans une aventure qui a révolutionné notre existence. Son nom : Bill Gates, 

président et directeur général de Microsoft, premier éditeur de logiciels pour micro-

ordinateurs. 

 Voilà un cas typique du self-made man américain que bon nombre banalisent ou 

ridiculisent. Bill Gates est un de ces héros fétiches dont John Galt, le héros du roman 

randien, inventeur d’un moteur révolutionnaire, représente l’archétype.  

Les contempteurs du capitalisme font valoir que ces hommes et femmes 

d’affaires, ces grands industriels, ne se sont pas faits tout seul. Le self-made man et 

woman n’est qu’un mythe de l’empire américain. Une société était là avant eux. Ils ont 

bénéficié du travail de ceux et celles qui les ont précédés. L’opulente société américaine 

aura permis, dit-on, à ces soi-disant self-made men et women de réaliser leurs inventions 

ainsi que leurs innovations industrielles sans précédent. 

Il est vrai que Bill Gates n’aurait pu inventer Windows en Grèce ancienne du 

temps d’Aristote. Bien avant Gates, il y eu Henry Ford, et bien avant ce dernier, il y eut 

vers 1450, un certain Gutenberg, l’inventeur de la première presse à imprimer en Europe. 

Alors quoi : allons-nous dire que tous ces géniaux inventeurs s’expliquent par l’état 

matériel et culturel de leur société ? N’est-il pas plutôt vraisemblable que l’état matériel 

et culturel d’une société s’explique par les réalisations et les inventions de personnes 

singulières qui firent preuve d’originalité et d’audace conceptuelle? En somme, qu’il faut 



89 
 

penser pour progresser, c’est-à-dire assurer notre survie sur cette terre. Voilà 

l’enseignement philosophique essentiel d’Ayn Rand. 

Quel est donc son argument ? On l’a vu depuis le début : la survie contraint l’être 

humain à se servir de son esprit, de sa raison en particulier, cet outil prodigieux : 

Un processus de pensée est un processus immensément complexe d’identification et 

d’intégration que seul un individu singulier peut réaliser. Un esprit collectif n’existe pas. 

L’homme peut apprendre des autres, mais l’apprentissage requiert un processus de pensée 

propre à chaque personne. L’homme peut coopérer dans la découverte de nouvelles 

connaissances, mais une telle coopération exige de tout scientifique l’exercice de la faculté 

rationnelle. L’homme est le seul être vivant qui transmet et développe son bagage de 

connaissances de génération en génération ; or, une telle transmission exige un processus de 

pensée de la part de chaque destinataire.173 

Le passage précédent provient de « What is Capitalism ? », publié originalement dans la 

revue The Objectivist Newsletter en 1965, dont l’éditeur fut The Nathaniel Branden 

Institute. La réputation d’Ayn Rand, on le sait, fut d’être l’une des plus ferventes et 

militantes de l’économie du marché, ce que l’on désigne habituellement par le terme 

honni par plusieurs, le capitalisme. On peut même penser que toute l’entreprise 

philosophique de Rand aura consisté à justifier au plan métaphysique, épistémologique et 

éthique le bien-fondé du capitalisme. 

C’est désormais un lieu commun de le souligner, mais le capitalisme n’a pas bonne 

réputation aujourd’hui. Si l’avarisme d’antan était tenu comme un péché capital, le 

capitalisme l’a remplacé et est devenu le péché du capital. Si l’on vous traite de 

capitaliste, soyez assuré que ce n’est pas un compliment. Il y a de ces vocables qui sont 

devenus en soi des jugements de valeur péjoratifs. « Capitalisme » et « néolibéralisme » 

riment avec « égoïsme », « cupidité », « avidité », etc. Aussi, dans l’esprit de bon 

nombre, principalement chez les partisans du socialisme, il n’est guère étonnant 

d’apprendre que la championne toute catégorie de l’odieux et inqualifiable capitalisme, 

Ayn Rand, fut l’adepte de l’hideux égoïsme. Le vice appelant le vice, inexorablement… 

Au départ, du moins chez le premier théoricien du capitalisme, Adam Smith (1723-

1790), le capitalisme est conçu comme conduisant au bien-être commun. À propos du 

capital lui-même, l’auteur de La richesse des nations écrit : « Malgré toutes les 

                                                           
173 Ayn Rand, « What is Capitalism ? », in Capitalism : The Unknown Ideal, New York, Signet, 1967, p. 7. Ma traduction. 



90 
 

contributions excessives exigées par le gouvernement, ce capital s’est accru 

insensiblement et dans le silence par l’économie privée et la sage conduite des 

particuliers, par cet effort universel, constant et non interrompu de chacun d’eux pour 

améliorer leur sort individuel. »174 

Prenons note que le capital, dit Smith, n’est pas tout à coup tombé du ciel mais 

résulte de l’épargne de petites gens, monsieur-et-madame-tout-le-monde qui, au fil des 

années, voire des siècles, l’ont accumulé. Il n’y a pas ici, du moins pas à ce stade, de 

magnats véreux et crapuleux qui ne cherchent qu’à s’en mettre plein les poches. 

Prenons aussi bonne note que ce qui intrigue Smith, ce n’est pas tant la richesse, 

non pas individuelle, mais celle de toute la nation; bref, ce que la nation consomme. Pas 

ce que les individus singuliers consomment, mais le produit issu pour ainsi dire de la 

consommation de chacun-e. Au fond, il y a chez Smith cette obsession bien connue pour 

ce qu’il appelait « la main invisible » guidant les affaires individuelles de telle façon 

qu’elles soient conformes aux besoins de la société dans son ensemble. D’où l’idée 

classique voulant que les intérêts individuels seraient guidés dans la direction la plus 

favorable aux intérêts de la société toute entière. Rappelons à ce propos le mot célèbre 

d’Adam Smith :  

Ce n’est pas de la bienveillance du boucher, du marchand de bière et du boulanger, que 

nous attendons notre dîner, mais bien du soin qu’ils apportent à leurs intérêts. Nous ne nous 

adressons pas à leur humanité, mais à leur égoïsme; et ce n’est jamais de nos besoins que 

nous leur parlons, c’est toujours de leur avantage.175 

Au fond, la vertu d’égoïsme, qu’encourage le capitalisme selon Smith, ce n’est pas tant 

l’égoïsme lui-même que sa résultante, à savoir le bien-être commun. Expression horrible 

aux oreilles aux oreilles des socialistes de Rand parce qu’il n’y a rien de tel que le soi-

disant « bien commun » qui évoque un mot d’ordre collectiviste, voire «tribaliste». Elle 

écrit dans un passage crucial de « What is Capitalism? » : 

La justification morale du capitalisme ne fait pas appel à l’altruisme voulant que le 

capitalisme représente la meilleure façon d’engendrer le « bien commun ». Il est vrai que 

c’est ce que le capitalisme fait − si l’expression en question ait en soi un sens −, mais ce 

n’est là qu’une conséquence accessoire… 

                                                           
174 Adam Smith, Recherches sur la nature et les causes de la richesse des nations, I, Paris, GF Flammarion, 1991, p. 433-434. 
175 Adam Smith, La richesse des nations, Livre I, chapitre 2, p. 82. 



91 
 

Tout système social fait appel, implicitement ou explicitement, à une théorie éthique. La 

notion tribale de « bien commun  » a permis de justifier moralement la plupart des systèmes 

sociaux – ainsi que toutes les tyrannies – dans l’histoire. Les niveaux d’esclavage d’une 

société et de liberté correspondent au niveau où le slogan tribal fut ou non écouté. 

« Le bien commun » (ou « l’intérêt public ») n’est qu’un concept vague et indéfini : il 

n’existe aucune entité correspondant à « la tribu » ou au « public »; la tribu (le public ou la 

société) ne désigne qu’un certain nombre d’hommes en particulier. Rien ne peut être bon 

pour la tribu en tant que telle, car le « bien » ainsi qu’une « valeur» ne sont relatifs qu’à des 

organismes vivants – à un organisme déterminé vivant −, et non pas des amalgames 

désincarnés entretenant des relations entre eux. 

[…] 

Lorsqu’on conçoit le « bien commun » comme quelque chose d’autre et de supérieur au 

bien singulier de quelqu’un, alors le bien de certains individus prédomine celui des autres, 

ceux-ci prenant le statut d’animaux sacrificiels…176 

En somme, la philosophie économique de Smith se veut altruisme sous couvert 

d’égoïsme. C’est là l’argumentaire traditionnel en faveur du capitaliste, et on notera au 

passage qu’il s’agit, au fond, d’un argument typiquement utilitariste : le capitaliste n’est 

bon que dans la mesure où il assure le plus grand bonheur pour le plus grand nombre. 

 L’argument traditionnel en faveur du capitalisme est donc de nature altruiste. 

Comme l’altruisme représente aux yeux de Rand le vice le plus exécrable qui soit, 

puisqu’il ordonne l’immoralité par excellence, à savoir le sacrifice de soi, Rand rejette 

évidemment l’argument classique en faveur du capitalisme. 

Par ailleurs, on rencontre souvent, chez les économistes, cette conception de 

l’économie voulant qu’elle soit la «physique» des sciences sociales au sens où elles met à 

jour les lois qui règlent les échanges entre les « agents » dits économiques. À titre 

d’exemple : 

Les physiciens examinent la manière dont les forces naturelles fondamentales façonnent 

toute chose, depuis le mouvement de la plus minuscule particule subatomique jusqu’aux 

orbites des plus gigantesques corps célestes. Les économistes étudient la manière dont les 

forces sociales fondamentales expliquent toute chose, depuis le prix du pain au 

supermarché du coin jusqu’à la différence de prospérité entre les États-Unis et le 

Zimbabwe.177 

Rand condamne sans appel cette approche du capitalisme le présentant sous couvert 

d’une sorte de science physique désincarnée. Les concepts de « force sociale » ainsi 

                                                           
176 Ayn Rand, « What is Capitalism ? », p. 12-13. Ma traduction. 
177 Donald Marron, Théories économiques en 30 secondes. Les 50 théories économiques les plus marquantes, expliquées en moins 
d’une minute. Montréal, Hurtubise, 2011, p. 6. 



92 
 

qu’«agent économique», évoqués dans la citation qui précède, sont parfaitement dénués 

de sens. Il n’y a que des hommes et des femmes qui luttent pour leur survie afin de 

trouver le bonheur dans ce bas monde. Il en va de même du concept marxiste de « classes 

sociales » qui n’est lui aussi qu’un concept vide. L’idée sous-jacente que l’on retrouve, 

autant dans l’économie classique que dans l’économie marxiste, c’est d’expliquer les 

phénomènes sociaux à l’aide de concepts réducteurs ; tout comme en chimie, on explique 

l’élément naturel eau à l’aide de concepts chimiques, tel l’atome et les molécules. 

Concevoir les sciences sociales selon le modèle des sciences de la nature est une pure 

aberration. Voilà ce que dénonce Ayn Rand. Pour elle, l’économie est une science morale 

− pour emprunter ici le titre d’un ouvrage traduit en français du philosophe britannique 

d’origine indienne, Amartya Sen. Rand écrit : 

Une valeur ne peut exister (aucune évaluation ne serait possible) en dehors du contexte 

entier de la vie humaine, de ses besoins, de ses buts, et de la connaissance. Le point de vue 

objectiviste sur les valeurs envahit la structure entière de la société capitaliste. 

La reconnaissance des droits individuels entraîne la reconnaissance du fait que le bien n’est 

pas une entité ineffable et abstraite résidant dans une dimension transcendante, mais une 

valeur appartenant à la réalité, à cette planète, aux vies d’êtres humains particuliers 

(prenons note du droit à la poursuite du bonheur). Cela implique que le bien ne saurait être 

séparé de leurs bénéficiaires, que les hommes ne sont pas interchangeables, et qu’aucun 

homme ni aucune tribu ne saurait réaliser le bien de certains au prix du sacrifice des 

autres.178 

D’après Rand, toujours : « Le capitalisme est le système social basé sur la 

reconnaissance des droits individuels, incluant le droit à la propriété, où toute propriété 

est détenue par son propriétaire. »179 

C’est donc par le biais de l’éthique des droits que Rand entend défendre le 

capitalisme. C’est le fut le point de départ de Robert Nozick, un libertarien, dont on a 

parlé antérieurement dans cet essai. Il vaut la peine de le citer, puisque l’auteur 

d’Anarchie, État et utopie, ouvre son essai par ces lignes cruciales : « Les individus ont 

des droits, et il est des choses qu’aucune personne, ni aucun groupe, ne peut leur faire 

(sans enfreindre leurs droits). Et ces droits sont d’une telle force et d’une telle portée 

                                                           
178 Ayn Rand, « What is Capitalism ? », p. 16. Ma traduction. 
179 Ibid., p. 10. 



93 
 

qu’ils soulèvent la question de ce que peuvent faire l’État et ces commis – si tant qu’ils 

puissent faire quelque chose. »180 

Tout comme chez Rand, les droits à la vie, à la liberté et à la propriété sont 

fondamentaux chez Nozick. Les droits dits « socio-économiques » − droits à la santé, à 

l’éducation, à l’assurance-emploi et à l’aide sociale − ne seraient qu’illusion, des 

simulacres de droits. 

Dans le jargon philosophique, on parle de droits « négatifs » − les seuls droits que 

reconnaissent Rand et Nozick. « Négatif » au sens où il s’agit pour leur détenteur de 

poser des gestes ou d’en omettre qui contreviendraient t à l’exercice de ses droits. Si j’ai 

le droit à la vie, par exemple, alors tout le monde ne doit rien faire pour m’empêcher de 

jouir de ce droit. Idem pour le droit à la propriété : personne ne peut m’empêcher de jouir 

des biens que je possède, à moins que j’y consente autrement. 

La liberté pour Rand ainsi que Nozick est donc foncièrement « négative » en ce 

sens : personne ne peut m’empêcher de jouir de ma liberté dans la mesure où je 

n’empêche pas moi-même autrui à exercer sa liberté. Chez Rand, le droit à la liberté, 

réside essentiellement le droit de penser. 

Puisque la connaissance, la pensée ainsi que l’activité rationnelle appartiennent à l’individu, 

et puisque le choix d’exercer ou non sa faculté rationnelle revient à l’individu, la survie de 

l’homme commande que ceux qui pensent ne soient pas empêchés par ceux qui ne pensent 

pas. Or, puisque les hommes ne sont ni omniscients ni infaillibles, il s’ensuit qu’ils doivent 

être libres d’être ou non en accord avec les autres, de coopérer ou non avec eux, ou de 

poursuivre leur projet, chacun selon son propre jugement. La liberté est l’exigence 

fondamentale de l’esprit humain.181 

 

Question délicate : la liberté découle-t-elle de l’activité rationnelle de l’homme? Ou 

la pensée rationnelle présuppose-t-elle la liberté? En d’autres termes, la liberté est-elle 

innée? Ou découle-t-elle de l’activité rationnelle? En tout cas, Rand ne cesse de répéter 

que tous sont libres de penser ou pas. Donc, la liberté préexiste à la pensée. D’un autre 

côté, celui ou celle qui ne pense pas n’est plus libre. Il perdrait ainsi sa liberté innée. 

                                                           
180 Robert Nozick, Anarchie, État et utopie, p. 9. 
181 Ayn Rand, « What is Capitalism ? », p. 8. Ma traduction. 



94 
 

Il nous faut par ailleurs soulever une interrogation aux enjeux cruciaux. Les droits 

randiens ne sont-ils que « négatifs » ? Je soutiens, pour ma part, que les droits comportent 

également une dimension « positive » au sens où pour en être détenteur l’individu doit 

faire quelque chose pour les mériter. On ne naît pas pour ainsi dire de pied-en-cap avec 

des droits. Certes, nous dit Rand, le droit est «…le concept qui conserve et protège la 

moralité individuelle dans un contexte social, le lien entre le code moral d’un homme et 

le code juridique d’une société, entre l’éthique et le politique. »182 

De prime abord, on pourrait croire que Rand soutient une conception «innéiste» des 

droits au sens où toute personne humaine vivante en est détentrice dès sa sortie du sein 

maternel. Il semble bien que Rand adopte l’«innéisme» des droits. Toutefois, bon nombre 

d’entre nous ne font rien pour les acquérir, c’est-à-dire qu’ils ou elles ne « pensent » pas. 

En somme, ils n’exerceraient pas, selon Rand, les vertus, entre autres, de rationalité et de 

productivité. Certes, ils ont la liberté de ne pas penser. En contrepartie, ils ne sauraient 

contraindre les autres à penser pour eux. Ils peuvent bien se réjouir de détenir « 

formellement » le droit « négatif » à la liberté, mais ce droit ne vaut rien si la personne ne 

décide pas d’opter pour la pensée. Il ne vaut rien s’ils ne décident pas de penser. 

Je suis d’avis que Rand adopte les droits « négatifs » comme barrière pour ne pas 

contraindre ceux qui pensent à penser pour ceux qui ne pensent pas. Voilà en quoi 

constituent pour Rand les droits : une sorte de protection ou d’assurance contre le vice 

altruiste d’autrui, c’est-à-dire contre l’égoïsme irrationnel. 

Il me semble, d’autre part, que Rand n’a pas le choix de souscrire à une conception 

« positive » des droits au sens où il faut les mériter, comme c’est le cas pour toute valeur, 

et que pour ce faire, il faut penser. Il faut produire. En somme, il faut exercer la vertu de 

productivité. Rien ne tombe du ciel pour tout le monde. Pas même les droits. Pour mériter 

quelque chose, afin donc de survivre, il faut penser, c’est-à-dire produire. 

                                                           
182 Ayn Rand, La vertu d’égoïsme, p. 134. 



95 
 

Prenons le droit à la vie.183 La vie m’a été donnée par mes parents qui m’ont nourri, 

protégé, éduqué, et permis mon développement comme être humain. J’ai une sorte de 

responsabilité à l’égard de la vie, en particulier à l’égard de mes parents, mais surtout à 

l’égard de la société qui a contribué, dans une certaine mesure, à la survie de mes parents 

et aussi, il va de soi, à ma propre survie. En naissant et en vivant, je contracte donc une 

dette envers la société – l’État − qui assure en partie ma vie jusqu’à présent. Le droit à la 

vie, c’est donc pour une bonne part, le droit d’être protégé contre les agressions d’autrui, 

mais ce droit comporte une réciproque, à savoir le devoir d’assurer cette protection et, 

davantage, favoriser le plus possible la vie, non seulement la mienne, mais celle d’autrui. 

Rand rejette évidemment cette conception « positive » des droits suivant laquelle, 

en somme, il s’agit de retourner l’ascenseur à ceux et celles qui, comme vous et moi, ont 

le privilège de vivre en société afin d’assurer notre propre survie. C’est la moindre des 

choses. Évidemment, Rand y voit se profiler l’odieux fantôme de l’altruisme.  

En somme, l’État, contrairement à Rand et à Nozick, n’est pas qu’un simple 

«veilleur de nuit»; c’est aussi un bienfaiteur. Évidemment, Rand serait d’avis que l’État 

bienveillant est une sorte de contradiction dans les termes, contrevenant à loi d’identité A 

est A. Un État, en effet, ne saurait être à la fois altruiste et bienveillant. Mais n’était-il pas 

vrai que sans un État nous n’aurions pas pu nous épanouir, nous réaliser comme être 

humain? 

Aristote avait déjà compris ce point fondamental : il n’y a pas de bonheur véritable 

en vivant à l’extérieur d’un État parce que ce dernier est antérieur à nous : « Par nature, la 

cité [polis] est antérieur à la famille et à chacun de nous...»184 

Dans l’ordre du telos, de la finalité humaine, en effet, autrement dit de 

l’épanouissement humain (eudémonia), l’État nous précède. Il est là, en somme, pour  

notre propre épanouissement. C’est ce qui explique que notre bonheur est en partie 

redevable à l’État. Sur ce point, Aristote suit son maître, Platon, qui, dans le dialogue 

Criton, fait comprendre que Socrate ne doit pas s’évader car c’aurait été commettre une 

                                                           
183 J’emprunte l’interprétation « déontologique » des droits au philosophe québécois Martin Blais dans L’œil de Caïn, Essai sur la 

justice, Montréal, Fides, 1994. « Déontologique » au sens des choses qu’il faut faire, c’est-à-dire du devoir relevant de notre 

responsabilité morale. 
184 Aristote, La Politique, 1253a 12. 



96 
 

injustice contre l’État athénien qui est en bonne partie redevable de son épanouissement 

et de son développement. Rand est prête à la grève où à la désobéissance civile lorsque 

les droits sont bafoués.  

L’autre droit fondamental randien ou nozickien, le droit de propriété, comporte 

également son versant « positif ». Si, « négativement », ce droit de propriété implique que 

je sois bel et bien propriétaire de mes biens, mérités par mon propre travail honnête et 

intègre, « positivement » ce même droit m’engage à tout faire pour assurer pour autrui 

l’exercice de ce droit. Il n’y a là que justice, car si je possède ce droit, c’est grâce en 

partie aux autres. 

Encore une fois, Rand invoque les droits comme barrière sociale entre ceux et 

celles qui pensent ou produisent, versus tous les autres. Le législateur perspicace et sage, 

de son côté, comprend bien que ce genre de politique divise plutôt qu’il ne rassemble. S’il 

faut en effet favoriser l’amitié (philia) entre les citoyens, l’occasion est ratée. Au fond, 

dans la société randienne, il s’agit moins de bien vivre, que de survivre. Le capitalisme du 

laissez-faire, blindé par des droits, ne parviendra jamais à conduire les citoyens à leur 

plein épanouissement. Évidemment, cette tâche ne revient pas à l’État, mais à chacun. 

Toutefois, si l’on endosse la posture d’Aristote, celui qui passe aux yeux de Rand pour le 

plus grand de tous, alors le projet randien est voué à l’échec. Comme le dit Aristote, 

«sans amitié, personne ne voudrait vivre.» Or, dans l’univers randien, on est, au fond, 

bien seul. 



97 
 

CONCLUSION 

DU BON USAGE DU CONSERVATISME 

 

 

Le lecteur vient de faire, comme on dit, le tour du propriétaire de la pensée d’Ayn Rand. 

J’espère qu’il en repartira avec le goût de lire Rand et de pouvoir se faire une tête sur 

celle que, selon nous, la communauté philosophique a ostracisée sans raison légitime. 

 Notre souhait le plus ardent, c’est de redonner les lettres de noblesse à 

l’objectivisme de Rand, et à poursuivre la réflexion. On y trouve une pensée 

philosophique qui, sans être sans failles, reste de premier ordre, et mérite en conséquence 

toute notre attention. Certes, les penseurs d’obédience socialiste, vont continuer à la 

conspuer et à l’ignorer. Quoi qu’il en soit, j’espère qu’on ne confondra plus 

l’objectivisme de Rand avec le «libertarisme». 

Il convient en effet de rectifier certaines méprises dont celle voulant que la 

philosophie randienne soit «libertarienne». La liberté, on l’a vu, n’est pas la valeur 

première de l’objectivisme de Rand, mais la vie. De celle-ci découle toutes les autres 

valeurs, dont la pensée (la raison) et liberté. Le nom désignant la philosophie randienne 

n’est pas «libertarisme» mais «objectivisme». Ce qui signifie, comme on l’a vu 

également, que l’existence existe; c’est le fondement de tout ce qui importe sur ce terre 

aux yeux d’Ayn Rand. L’objectivisme élève cette vérité première, comme il se doit, au 

rang de la métaphysique, du réalisme métaphysique. Le subjectivisme, qui domine 

actuellement, ne reconnaît pas cette réalité première, ce qui constitue la cause tous les 

maux de l’humanité. 

 Après cette mise au point, j’espère qu’on ne lira plus jamais ce genre de 

description hallucinante de biais idéologique, voire de méchanceté à l’égard du 

libertarisme (qu’on associe trop souvent à l’objectivisme de Rand). 

LIBERTARIEN. … Cette idéologie, aussi appelée anarcho-capitaliste, 

diffère profondément de l’ANARCHISME en ce qu’elle ne vise pas une 



98 
 

société juste où tous les humains, totalement émancipés, vivraient libres et 

égaux, mais bien une société injuste caractérisée par la propriété privée des 

moyens production, la compétition forcenée entre individus et la loi du plus 

fort.185 

Après le panégyrique de l’anarchisme, comment, après avoir lu ces immondices, un jeune 

étudiant peut-il encore prêter quelque intérêt à cette « idéologie » politique qu’est le 

libertarisme ? Et puisque, croit-on erronément par ailleurs, Ayn Rand fait partie de la 

grande famille idéologique du libertarisme, la saleté de la définition précédente du 

libertarisme rejaillit sur Rand. C’est ainsi qu’on excommunie les grands penseurs. 

 En guise de conclusion au présent essai d’introduction à Ayn Rand, nous allons 

confronter la pensée objectiviste randienne à celle d’un autre philosophe inconnu, voire 

méconnu, Michael Oakeshott (1901-1990), sujet britannique et penseur du conservatisme. 

Il nous semble, en effet, que les critiques que nous avons adressé à l’objectivisme randien 

dans les pages précédentes conduisent à privilégier le conservatisme oakeshottien. 

 Dans un essai percutant datant de 1947 – dix ans, donc, avant la parution de La 

Grève −, « Le rationalisme en politique »186, Michael Oakeshott défend une thèse fort 

ambitieuse. Il montre que toute la philosophie politique moderne, c’est-à-dire celle qui 

s’élabore au XVIe siècle en Europe jusqu’à aujourd’hui, est traversée de part en part par 

le poison du rationalisme. « Libéralisme », « utilitarisme », « marxisme », « socialisme », 

« communisme », « fascisme », « anarchisme » et «libertarisme », sont toutes des 

dénominations idéologiques dont l’erreur commune réside dans la défense du 

rationalisme. 

Le rationalisme est la doctrine épistémologique voulant que la connaissance et, 

donc la vérité, s’obtient grâce uniquement à la raison. En politique, le rationalisme est la 

croyance visant à améliorer la société afin de la conduire vers une sorte de paradis 

terrestre. Le Siècle des Lumières, le 18e siècle en Europe, carbure au rationalisme. René 

                                                           
185 Philippe Boudreau et Claude Perron, Lexique de science politique, 2e édition, Montréal, Chenelière-Éducation, 2006, p. 106. 
186 Michael Oakeshott, Rationalism in Politics and Other Essays, Indianapolis, Liberty Fund, 1991, pp. 5-42. 
Traduction française d’Olivier Seyden, Cités 2/2003, no. 14, p. 121-157. Disponible en ligne à 
http://www.jstor.org/discover/10.2307/40620903?uid=3739472&uid=2129&uid=2&uid=70&uid=373772
0&uid=4&sid=21101696279557. 
 

http://www.jstor.org/discover/10.2307/40620903?uid=3739472&uid=2129&uid=2&uid=70&uid=3737720&uid=4&sid=21101696279557
http://www.jstor.org/discover/10.2307/40620903?uid=3739472&uid=2129&uid=2&uid=70&uid=3737720&uid=4&sid=21101696279557


99 
 

Descartes fut sans aucun doute le représentant le plus illustre du mouvement rationaliste 

qui nous marque encore aujourd’hui dans tous les domaines de l’activité humaine, dont la 

politique. À cet égard, l’objectivisme d’Ayn Rand constitue un autre exemple de doctrine 

rationaliste qui, comme on l’a vu, met l’accent sur la raison. L’objectivisme randien 

constitue sans aucun doute l’illustration la plus achevée de ce que dénonce Oakeshott. 

 Le rationalisme en politique est cette conviction que l’organisation du pouvoir 

dans une société peut être établie sur la base de principes abstraits, universels et 

rationnels. Ainsi, ceux et celles qui, telle Rand, invoque soit la Déclaration des droits de 

l’homme, soit une Charte de la laïcité, voire une Déclaration d’indépendance ou de 

souveraineté, soit encore une conception libertarienne où les valeurs d’égoïsme rationnel 

et de responsabilité subordonnent toutes les autres, etc., constituent bel et bien des 

conceptions rationalistes du politique.  

Selon Oakeshott, ces conceptions rationalistes de l’organisation de la société font 

appel à la technique de l’ingénierie sociale. « L’activité politique est reconnue comme 

l’imposition d’une condition uniforme de perfection à la conduite humaine.», écrit 

Oakeshott. La souveraineté de la raison en politique signifie ni plus ni moins « la 

souveraineté de la technique ». Aujourd’hui, dans le monde moderne, nous vivons sous 

l’empire des experts de toute sorte et sommes menés par des bureaucrates. Les savoirs 

traditionnels du peuple sont rejetés comme étant rétrogrades et non-scientifiques. La 

raison technique c’est par-dessus tout la science qu’appelaient de leur vœu, rappelons-le, 

Francis Bacon (1561-1626) en Angleterre et Descartes ensuite en France. La raison 

technique en politique c’est principalement le « Programme » des partis politiques. Il faut 

un plan d’avenir de la société échafaudé selon une méthodologie réputée. 

Le rationalisme en politique est donc indissociable de la technique. D’où, entre 

autres, l’idée de « planification » si chère aux démocraties libérales, de même qu’aux 

États socialistes et communistes. D’après Oakeshott, de là origine aussi l’idée, voire le 

dogme, suivant lequel « ce qui est planifié consciemment et exécuté délibérément étant 

considéré… comme meilleur que ce qui s’est développé et s’est établi spontanément et 

inconsciemment sur une longue période de temps. » 



100 
 

L’appel à la conscience (« L’existence existe ! ») lancé par Rand constitue en 

réalité un appel à la Raison. Rand se situe donc la mouvance du siècle des Lumières et de 

son culte immodéré de la Raison. Rappelons l’athéisme de Rand contre le « mysticisme » 

de la religion. John Galt a des mots très virulents contre la foi religieuse. Par exemple ce 

passage :  

[Les mystiques] prétendent rechercher un mode d’existence supérieur au vôtre sur cette 

terre. Pour les mystiques de l’esprit, c’est une « autre dimension », ce qui revient à nier le 

concept même de dimension. Pour les mystiques de la force physique, c’est le « futur », ce 

qui revient à nier le présent. Exister, c’est détenir une identité. Quelle identité peuvent-ils 

donner à leur monde supérieur ? Ils la définissent toujours par ce qu’il n’est pas, jamais par 

ce qu’il est. Ils n’ont que des négations à vous offrir pour l’identifier. Dieu est ce qu’aucun 

esprit ne peut concevoir, disent-ils avant de vous demander de considérer cela comme du 

savoir…187 

D’après Oakeshott, ce culte de la raison, qui va en particulier confronté la 

croyance religieuse, auquel on assiste depuis les Lumières dans tous les domaines, dont la 

politique, est source de malentendus et de confusions; bref, de malheurs. Par opposition 

au rationalisme, Oakeshott se fait le défenseur de la tradition, les coutumes, l’habituel, le 

familier, etc. Évidemment, l’objection progressiste rationalisante veut que la tradition 

véhicule des préjugés aberrants et soit foncièrement répressive, voire oppressive. Pour 

Rand, la tradition est irrationnelle, à commencer par les traditions religieuses qui sont 

purement irrationnelles. C’est pourquoi, continu les partisans du rationalisme en 

politique, dont Rand, il paraît préférable d’opter pour une société parfaitement neutre au 

plan religieux. 

Si Oakeshott s’oppose à la conception rationaliste de la politique et de la société, 

il n’est pourtant pas adepte de l’irrationnel. Il est d’avis que la tradition d’une société, 

telle celle du Québec, nationaliste et catholique, n’est pas en soi oppressive ni exclusive, 

mais inclusive. C’est le préjugé rationaliste qui fait, par exemple, du catholicisme une 

religion brimant la liberté des citoyens. Les valeurs chrétiennes que redécouvre par 

exemple le cinéma de Bernard Émond, dans la trilogie des vertus théologales, le montre 

éloquemment. Le cinéaste, qui se dit «conservateur de gauche», n’est pourtant pas 

croyant mais il considère que la tradition catholique québécoise recèle des valeurs 

inestimables. Le théologien Guy Durand l’a bien montré dans l’un de ses ouvrages, 

                                                           
187 Ayn Rand, La Grève, p. 1032-1033. 



101 
 

Identité du Québec et laïcité (2011). La position rationaliste d’une laïcité pure et dure, 

mur-à-mur, presque christianophobe, observe Durand, « est la réaction d’une nation qui 

ne s’aime pas. »188 Comment dès lors aimer les autres lorsqu’on ne s’aime pas ? Si on ne 

les aime pas, on peut à tout le moins les tolérer… C’est ce que propose en bout de piste la 

fameuse charte péquiste sur la laïcité. Elle nous invite, certes, au vivre-ensemble, point à 

la ligne, mais en oubliant l’essentiel: bien vivre ensemble. 

La vertu d’égoïsme dont plaide Rand aurait tout intérêt à s’implanter en terre 

québécoise. Les Québécois ne s’aiment pas. Ils détestent leur passé. Les athées et les 

agnostiques de tout poil ne veulent rien entendre à l’exposition d’un crucifix à 

l’assemblée nationale. La christianophobie des Québécois rationalistes est puérile. Si on 

ne s’aime pas, rappellent Rand à la suite d’Aristote, comment aimer et accueillir les 

autres ? 

Voilà l’enseignement d’un sain scepticisme en politique : ne pas prendre ses rêves 

pour des réalités et, surtout, ne pas contraindre les autres à les adopter. Ayn Rand avait 

raison sur ce point: évitons l’altruisme abusif périlleux. Soyons généreux ! L’égoïsme 

rationnel n’interdit pas l’amitié et le partage, au contraire ! 

L’histoire regorge de ces radicaux altruistes qui entraînèrent avec eux dans leur 

délire des millions d’êtres humains dans la mort et la désolation la plus funeste. Le mot 

de Voltaire trouve ici sa justification : « La superstition enflamme le monde. La 

philosophie l’éteint. ». Or, d’après Oakeshott, la superstition des modernes, c’est bien ce 

culte de la Raison, et la philosophie, au sens voltarien et oakeshottien du terme, réside en 

un sain scepticisme. 

On lit dans Du conservatisme : « La charge de gouverner n’est alors pas 

d’imposer d’autres croyances et d’autres activités à ses sujets, ni de les chaperonner ou de 

les éduquer, de les rendre meilleurs ou plus heureux d’une autre façon, de les orienter, de 

les galvaniser à agir, de les conduire ou de coordonner leurs activités afin d’éviter toute 

occasion de conflit. Elle est simplement de régir. » 189 Un gouvernement inspiré par le 

                                                           
188 Guy Durand, La culture religieuse n’est pas la foi. Identité du Québec et laïcité, Montréal, Éditions des 
oliviers, 2011, p. 37. 
189 Michaël Oakeshott, Du conservatisme, Paris, Éditions du Félin, p. 77-78. 



102 
 

conservatisme est un bon gouvernement, point à la ligne, tel un arbitre « dont la tâche est 

d’appliquer les règles du jeu » – et de s’y tenir. 

Dans le long conflit étudiant du printemps 2012, qui ébranla le Québec, les 

étudiants contestataires de la hausse des droits de scolarité ont réussi à obtenir gain de 

cause. La « rue » a gagné. Or, selon Lucien Bouchard, « Le gouvernement doit savoir 

dire non à la rue », écrit-il dans Lettres à une jeune politicien.190 Michaël Oakeshott aurait 

applaudi. Lorsque la rue, en effet, se substitue à un gouvernement démocratiquement élu, 

la démocratie est mise à mal. Ceux et celles qui appel de leur vœu la désobéissance civile, 

au nom d’un soi-disante droit à la liberté, telle Rand, sont des rationalistes qui s’ignorent 

et qui représentent le pire ennemi des institutions politiques. C’est du moins ce à quoi le 

conservatisme d’Oakeshott nous engage. 

Pour Rand, un gouvernement n’est là que pour protéger les droits sacro-saints des 

individus : « Le seul but moral qui convienne à un gouvernement est la protection des 

droits de l’homme. »191 Comme on l’a vu, on ne peut que donner raison à Rand sur le fait 

que l’homme, par nature, s’aime lui-même. C’est le bon égoïsme. L’égoïsme rationnel, 

comme le désigne plus précisément Rand. Aristote lui donne également raison sur ce 

point fondamental. Mais le philautia aristotélicien est aussi capable de philia, c’est-à-dire 

d’amitié. Ce qui fait qu’Aristote n’a pas besoin, en politique, de soi-disant droits qui ne 

sont, en réalité, du moins chez Rand, qu’un mur discriminant les bons égoïstes des 

méchants égoïstes. En somme, chez Aristote, la vertu suffit à elle seule à assurer le bien 

vivre-ensemble de tous et de toutes.  

Par ailleurs, il ne s’agit jamais chez Aristote de survivre, comme chez Rand, mais 

d’être heureux, c’est-à-dire épanoui. Eudémonia, en un mot. Aristote transpose l’éthique 

de la vertu plan du politique. Je crois reconnaître cette conception arètique du politique 

dans le conservatisme de Michaël Oakeshott, pas dans l’objectivisme d’Ayn Rand. Ce 

que les conservateurs veulent en effet conserver, c’est d’abord et avant tout la vertu. Pour 

le démontrer, il me faudrait, évidemment, écrire un autre ouvrage. Pour l’heure, disons 

avec le maître d’Aristote : « Tout l’or qui est sur terre ou sous terre ne vaut pas la vertu. 

                                                           
190 Lucien Bouchard avec Pierre Cayouette, Lettres à un jeune politicien, Montréal, VLB éditeur, 2012, p. 56. 
191 Ayn Rand, La vertu d’égoïsme, p. 84. 



103 
 

»192 Nous devons, entre autres choses, à Ayn Rand d’avoir remis à jour le goût de la 

vertu. C’est déjà ça de pris, comme on dit. Somme toute, John Galt se porte relativement 

bien. 

 

* 

                                                           
192 Platon, Les Lois, livre 5, 728a. 


