QUI A PEUR D’AYN RAND?

UNE ETUDE CRITIQUE

par

Jean Laberge
Enseignant de philosophie au collégial

janvier 2016



Il faut donner un sens a la vie des hommes.

Antoine de Saint-Exupéry, La Paix ou la Guerre ?

Penser : crime contre 'unanimité

Michel Lauziére, Dictionnaire inutile



TABLE DES MATIERES

INTRODUCTION : Juchée sur les épaules d’ Aristote

. Le subjectivisme

. L’objectivisme est un réalisme
. La vie devant soi

. D’ou vient la raison ?

. Qu’est-ce que la raison ?

. Une éthique de la vertu

. Du bon égoisme

. L’enfer, ¢’est I’altruisme

© o0 ~N o o B~ W NP

. Des droits pour vivre avec les autres sur terre
10. La défense de I’indéfendable : le capitalisme

CONCLUSION : Du bon usage du conservatisme



INTRODUCTION

Juchée sur les épaules d’Aristote

Qui est John Galt? Le héros d’un roman célébre d’Ayn Rand. Qui est Ayn Rand? Cette
tente de répondre a cette interrogation. Pourquoi ce livre sur Ayn Rand ? Par nécessité,
d’abord, puisque trés peu d’auteurs, principalement chez les francophones ou Rand est
pratiqguement inconnue, se sont donnés la peine d’étudier sérieusement la philosophie
d’une femme de génie. Par devoir, ensuite, parce qu’il convient d’honorer la pensée
philosophique de premier ordre d’Alissa Zinovievna Rosenbaum?, alias Ayn Rand, cette
immigrée russe qui débarqua aux Etats-Unis en 1926, fuyant le régime totalitaire

communiste de 1’ex-Union soviétique.?

Ayn Rand suscite des réactions extrémes : soit qu’on 1’adore, soit qu’on la déteste
intensément. Sans la porter aux nues, nous souhaitons faire connaitre sa pensée trop
longtemps méconnue et dénaturée parce qu’on ne la lit pas. Les partisans de la «gauche»
la diabolisent, alors que monsieur-et-madame-tout-le-monde ne la connaissent tout
simplement pas, ou s’ils la connaissent, c’est uniquement par le biais littéraire du roman

Atlas Shrugged.

La communauté des philosophes universitaires I’a boudée et continue toujours de
la conspuer. Selon plusieurs, Ayn Rand n’est pas une véritable philosophe; elle est plutdt
une (assez bonne) écrivaine qui aurait dii ne pas se méler de ce pour quoi elle n’a aucun
talent, a savoir la philosophie. Celle que les mauvaises langues appellent la «déesse du
capitaliste» ne serait, au mieux, qu’une penseure médiocre, manquant de contenu au plan
philosophique. Voila donc ce qu’on rabache dans les cénacles bien-pensants.® A titre
d’exemple, le philosophe américain Daniel Dennett s’est moqué d’elle en définissant le «
rand » comme une sorte de sophisme, a savoir « une tirade énervée due a une erreur

philosophique occasionnelle et/ou une preuve d’une corruption morale ineffable. Quand

1 Née a Saint-Pétersbourg le 2 février 1905 et décédée le 6 mars 1982 & New York.

2 e lecteur frangais trouvera une bonne biographie intellectuelle de Ayn Rand sous la plume Alain Laurent, Ayn Rand ou la passion
de I’égoisme rationnel, Paris, Les Belles Lettres, collection Penseurs de la liberté, 2011, 238 p.

8 L’étude de Scott Ryan, Objectivism and the corruption of Rationality : 4 Critique of Ayn Rand’s Epistemology (2003) semble
confirmer le jugement selon lequel Rand n’est pas a la hauteur de ’exigence de la rationalité en ne maitrisant pas les ressources de la
logique. Seule exception a la régle de détestation universitaire, le philosophe analytique John Hospers (1918-2011), auteur d’un essai,
Libertirianism. A Political Philosophy for Tomorrow (2007).



je questionne cette seconde prémisse, je tombe dans un rand. »* Pour ma part, j’ai la
conviction que ces jugements péremptoires concernant la valeur philosophique d’Ayn
Rand reléve davantage de convictions idéologiques que d’un jugement pondéré et basé

sur une lecture de I’ceuvre de la philosophe.

A ma connaissance, le seul autre cas d’exclusion aussi arbitraire est celui de saint
Thomas d’Aquin (1225-1275). Bertrand Russell (1872-1970), dans sa monumentale
Histoire de la philosophie occidentale (publiée en 1945), au chapitre XIII, consacré a
saint Thomas d’Aquin, ne se géne pas pour radier le saint homme du panthéon des
philosophes. Il écrit :

On trouve chez Thomas d’Aquin peu de véritable esprit philosophique. Il n’agit pas,
comme le Socrate de Platon, en suivant I’argument jusqu’a son terme quel qu’il soit. Il ne
s’engage pas dans une recherche, dont le résultat est imprévisible. Avant de commencer a
philosopher il sait déja d’avance la vérité : elle est déclarée dans la foi catholique. S’il peut
trouver des arguments, en apparence rationnels pour certaines parties de la foi, tant mieux;
s’il ne le peut pas, il retombe sur la révélation. Trouver des arguments pour une conclusion
fixée d’avance n’est pas de la philosophie mais une plaidoirie spéciale. Je ne puis donc

admettre qu’il mérite d’étre placé au méme niveau que les meilleurs philosophes, tant en
Greéce que dans les temps modernes.®

La critique de Thomas d’Aquin en tant que philosophe par Russell pourrait
s’appliquer mutatis mutandis & Ayn Rand. Evidemment, ce qui domine la démarche
philosophique de Rand est sa foi au capitalisme. Or, la critique de Russell ne tient pas
puisque tous les philosophes ont quelques intéréts a défendre, a commencer par Russell
lui-méme. N’a-t-il pas consacré un immense volume (les Principia Mathematica) a
démontrer que les mathématiques sont réductibles a la logique ? N’y a-t-il pas la une
thése (le logicisme) fixée d’avance ?° Par ailleurs, le projet logiciste n’a-t-il pas échoué
lamentablement ? Va-t-on condamner Rand d’avoir cru en ce que bon nombre
condamnent, a savoir le capitalisme ? Russell était athée. Il ne s’en cachait pas, bien au
contraire.” Sur ce point, Russell et Rand sont au méme diapason. Russell, toutefois,
contrairement & Rand, n’avait de cesse de démontrer 1’absurdité des preuves établissant
I’existence de Dieu. De plus, Lord Russell n’eut de cesse de condamner la philosophie

d’Aristote ainsi que tout le mouvement philosophique qui 1’a suivi au Moyen-Age. Au

4 The Philosophical Lexicon, avec Asbjorn Steglich-Petersen. Cité dans http:/fr.wikipedia.org/wiki/Ayn_Rand.

® Bertrand Russell, Histoire de la philosophie occidentale, Paris, Les Belles Lettres, 2011, p. 536.

¢ J’emprunte cette observation 2 Anthony Kenny dans son Introduction & Aquinas. A collection of critical Essays, University of Notre-
Dame Press, 1969, p. 2.

" Voir Bertrand Russell, Pourquoi je ne suis pas chrétien, 1927.



contraire, Rand portait aux nues Aristote, tout en dénoncant la philosophie mediévale

comme dominée par le mysticisme, ¢’est-a-dire par 1’irrationnel.

John Galt, le héros de I’un des romans les plus célébres jamais écrit au 20e siecle,
Atlas Shrugged (La révolte d’Atlas, traduit en francais sous le titre : La Gréve®), a des
mots trés acerbes contre le Moyen-Age, fidéle continuateur en cela de 1’esprit des
Lumieéres. Ainsi parla-t-il :

Au Moyen Age [...] les doctrines du surnaturel maintenaient les hommes dans des taudis au

sol en terre battue et la crainte que le démon ne vienne voler la soupe qu’ils avaient
péniblement gagnée en dix-heures de dur labeur.

N’allons toutefois pas faire I’erreur de croire que ces temps obscurs seraient loin de nous.

Car, ainsi poursuit John Galt :

Aujourd’hui, un petit prof démago vous assure que votre cerveau n’a pas la capacité de
penser, que vos sens ne percoivent rien et que vous devez obéir aveuglément a la volonté
toute-puissante de la Société, comme force surnaturelle.

C’est peut-étre en raison de ce genre de déclaration sans ménagement, somme
toute blessante, a I’endroit d’universitaires que Rand fut bannie de la communauté
philosophique. En tout cas, son nom n’apparait pratiquement nulle part dans les
dictionnaires de philosophie de langue anglaise et donc, a fortiori, non plus dans les

dictionnaires ou ouvrages de référence en francais.’

En fait, Rand dénonce les intellectuels comme étant de vilains pillards. Ils pillent
les idées de ceux et celles qui pensent, les philosophes — méme si la vaste majorité
d’entre eux ne pensent pas ou pensent mal, prenant la figure archétypale du Sorcier
(Witch Doctor), tout en rejetant celle du Producteur (Producer). Car seul celui ou celle
qui pense est un Producteur. Il n’est pas nécessaire d’étre propriétaire ou d’avoir de

I’argent pour étre Producteur : il suffit de penser rationnellement.

L’excommunion des cénacles philosophiques officieux n’allait pas abattre celle
qui n’a cessé de précher I’anti-conformisme et d’en appeler a I’initiative individuelle — a

la pensée rationnelle - tout en dénoncant le recours systématique a 1’Etat-providence. A la

8 Ayn Rand, Atlas Shrugged, Penguin, Signet Book, 1996, p. 928. Edition francaise, La Gréve, traduction due aux soins de Sophie
Bastide-Foltz (Les Belles Lettres, 2011).
° On trouvera cependant en ligne sur Wikipedia une bonne présentation de Ayn Rand, http:/fr.wikipedia.org/wiki/Ayn_Rand

6


http://fr.wikipedia.org/wiki/Ayn_Rand

fin des années 1950, Rand fondera en effet avec Nathaniel Branden, The Nathaniel
Branden Institute consacré a I’enseignement de la doctrine randienne, /’objectivisme. Tel

est bien la marque de commerce de la philosophie randienne.

Quoi qu’il en soit, Rand s’est vengée des universitaires bien-pensants dont elle ne
cessa d’étre la cible par leur dénigrement et leur mépris. Dans un long plaidoyer contre
les intellectuels, en guise de préface a For The New Intellectual (1961), elle pourfend de

maniere tonitruante les adeptes de I’irrationalisme contemporain :

La faillite survient lorsque les ressources s’épuisent. Quelles sont les valeurs intellectuelles
ou les ressources que nous offrent les gardiens actuels de la culture? En philosophie, ils
nous enseignent que I’esprit humain est débile [le triomphe du matérialisme en philosophie
de D’esprit en témoigne], que la réalité est inconnaissable [songeons au philosophe
américain Richard Rorty%], que la connaissance n’est qu’illusion et la raison superstition.
... L’une des erreurs dramatiques de I’Amérique est que bon nombre de leurs meilleurs
esprits pensent — comme ce fut le cas d’ailleurs par le passé — que la solution réside dans un
tournant anti-intellectualisme ot 1’on s’en remet & une sorte de sagesse populaire édulcorée.
Le contraire est aussi vrai. Ce dont nous avons un urgent besoin c’est de reconnaitre le
pouvoir immense et I’importance déterminante des professions intellectuelles. Une culture
ne saurait exister sans un flot constant d’idées que des esprits indépendants et vifs initient;
elle ne peut étre sans une philosophie de la vie, sans ceux et celles qui I’¢laborent et
I’expriment. Un pays sans intellectuels est comme un corps sans téte. Voila la situation de
I’ Amérique aujourd’hui [1960]. La désintégration de la culture actuelle n’est pas le fait des
intellectuels, mais le fait qu’il ne s’en trouve pas. La vaste majorité de ceux qui prétendent
étre intellectuels ne sont que des zombies apeurés, se trouvant dans un vide dont ils sont les
auteurs qui reconnaissent leur renoncement en épousant des doctrines comme
Dexistentialisme ou le bouddhisme zen.!

John Galt dit de son cété: « Débarrassez-vous de ces parasites subventionnés par
les universités qui s’approprient le fruit des réflexions d’autrui et proclament que
I’homme n’a nul besoin d’éthique, de valeurs ou de code de conduite », tonne-t-il dans
son fameux discours-fleuve radiophonique qu’il livre & la radio.’? C’est que, pour John
Galt, porte-parole de 1’auteure, les intellectuels s’abreuvent aux doctrines des
philosophes, lesquels ont serré pour ainsi dire la main du diable. D’aprés Rand, les
philosophes, a I’exception notable d’Aristote, ont pris pour ainsi dire une figure

archetypale, celle du Sorcier. Celui-ci représente

10 Voir Richard Rorty, L ’Homme spéculaire, Paris, Seuil, 1990. Traduction frangaise de Philosophy and the Mirror of Nature (1979).
1 Ayn Rand, For the New Intellectual, New York, Random House, 1961, p. 11-12. Ma traduction.
12 Ayn Rand, La Greéve, p. 1012.



...I’homme craignant la réalité physique, qui appréhende 1’action et la pratique, fuyant dans
ses émotions ou il élabore une vision mystique d’un royaume 1a ou ses caprices jouissent
d’un pouvoir surnaturel illimité.*3

Quelle serait donc la doctrine qu’enseignent nos intellectuels sous le masque du
Sorcier ? Il s’agirait de I’immorale doctrine, 1’altruisme, voulant que I’homme soit un

animal sacrificiel.

Evidemment, par opposition a I’immoralité de I’altruiste que ne cesse de
pourfendre Rand, c’est la défense de la « morale égoiste » qui engendra tant de remous et
attira a la philosophe les foudres des philosophes bien-pensants. Nous y reviendrons dans
le détail dans notre chapitre 7, Le bon égoisme. Pour I’heure, disons que celle que I’on
baptisa de « déesse du capitaliste » entend ériger le systeme économique du libre marché
— le capitalisme — sur des bases métaphysiques, épistémologiques et éthiques ; en somme,
sur 1I’« égoisme rationnel ». Du coup, on comprend que les partisans de la gauche
attrapent au vol 1’équation égoisme = capitalisme pour justifier la haine acharnée qu’ils

meénent aujourd’hui avec tant de rage contre le fameux néolibéralisme.

C’est un fait qu’Ayn Rand fut hantée par le spectre de I’altruisme, le vice a ses
yeux contraire de 1I’¢goisme. Il faut croire que cette obsession qu’elle a toujours eue pour
I’individualisme lui est venue de sa triste expérience soviétique. Dans une autobiographie
datant de 1936, on lit :

Si une vie doit avoir son refrain - parce que je crois que toute existence qui en vaut la peine
en posséde sa chanson - la mienne est une religion, une sorte d’obsession, ou encore une
monomanie, dont 1’unique expression est: I’individualisme. Je suis née avec cette
obsession, et je ne connais pas de cause plus digne, qui est aussi la moins comprise, la plus
désespérée qui soit et qui ait en méme temps si besoin d’étre défendue. Appelons cela le
destin ou I’ironie de ’histoire, puisque je suis née, parmi tous les pays sur terre, dans celui,
la Russie, qui est le moins propice au triomphe de 1’individualisme.*

Dans la préface a The Virtue of Selfishness, avec pour sous-titre : A New Concept
of Egoism, Rand écrit :
Le titre de ce livre suscite le genre d’interrogation comme celle-ci qu’on m’a déja posée :

«Pourquoi employer le mot égoiste afin de désigner une qualité vertueuse, alors que, pour
la plupart des gens, ce mot qui polarise désigne trés exactement le contraire de ce que vous

13 Ayn Rand, For The New Intellectual, p. 14. Ma traduction.
14 Cité dans Anne C. Heller, Ayn Rand and the World she Made, New York, Anchor Books, 2010, p. 1. Ma traduction.

8



déclarez ? » A cette question, je réponds : Pour la simple et bonne raison qu’il vous fout la
trouille.®

D’ou le titre de notre essai : Qui a peur d’Ayn Rand? Nous, nous ne nous laisserons
pas intimider par la boutade d’Ayn Rand. L’auteure avoue que 1’'usage du mot égoiste
vise en partie a faire réagir I’auditeur, c’est-a-dire a ébranler ses convictions les plus
assurées, a savoir en particulier que le capitalisme est un systeme économique fondé sur
I’égoisme détestable et exécrable. Mais, plus profondément sans doute, 1’expression vertu
d’égoisme, paraissant étre a premiére vue un oxymore, vise en réalité a souligner le fait
meétaphysique fondamental que la vie d’un étre vivant comme un étre humain entraine un
devoir de vertu, celui d’assurer sa simple survie. Ce qui signifie que, métaphysiquement
parlant encore une fois, 1'étre humain doit s’occuper d’abord et avant tout de lui-méme,
c’est-a-dire de la satisfaction de ses intéréts. Ce qui commande tout naturellement
I’exercice de la vertu en question. Il ne s’agit pas ici d’étre centré sur soi-méme par pur
désir personnel; il s’agit d’étre ce qu’on est. En tout cas, de devenir ce que nous sommes
fonciérement, par nature, a savoir des étres préoccupés par notre propre bien-étre. Or, on
ne nait pas automatiquement rationnel. 1l faut le devenir. Or, cela résulte d’un choix, en
plus d’étre un devoir fort exigeant que bon nombre d’entre nous refusons d’exercer, ceux
que I’on qualifie précisément d’« égoistes ». Le « bon » égoisme, selon Rand, est
rationnel ; le mauvais, celui que tout le monde condamne, est irrationnel. John Galt

disait : « Un processus rationnel est un processus moral. »®

On le constate, la philosophie de Rand entend réhabiliter cette vieille discipline
philosophique, la métaphysique, aujourd’hui tombée en désuétude, que bon nombre de
philosophes contemporains ne pratiquent plus (principalement en France).!” Par ailleurs,
Rand parvient a souder la métaphysique a 1’éthique, alors que, traditionnellement, c¢’est-a-
dire depuis 1’époque moderne, les deux disciplines philosophiques furent disjointes.
Descartes n’a-t-il pas élaboré une morale « provisoire » ? Wittgenstein ne dit-il pas que
I’éthique est hors du monde, au-dela du dicible ? Comme nous le verrons, a contre-
courant de la modernité, revenant & Aristote, métaphysique et éthique ne font qu’un chez
Rand.

15 Ayn Rand, The Virtue of Selfishness. A New Concept of Egoism, Penguin, Signet Book, 1964, p. vii. La préface n’apparait pas dans la
traduction frangaise due aux soins de Marc Meunier et d’Alain Laurent, Les Belles Lettres, 1993. Ma traduction.

16 Ayn Rand, La Gréve, p. 1014.

17 \oir Frédéric Nef, Qu ‘est-ce que la métaphysique?, Paris, Folio/Essais, 2004. On consultera la premiére partie.

9



Rand renoue avec la discipline remontant a Aristote (384-323 avant notre ére), le
philosophe qu’elle tient comme le plus grand qui ait jamais existé. Lorsqu’il est question
du maitre du Lycée, Rand est dithyrambique. « S’il y a un Atlas philosophique qui porte
la civilisation occidentale sur ses épaules, c’est Aristote. »'® « La seule dette que je me
reconnais sur le plan philosophique est envers Aristote. », écrit-elle.® C’est toutefois
dans For the New Intellectual que Rand y va du grand panégyrique qui suit a I’endroit du
maitre du Lycée:

Aristote mérite le titre de I’intellectuel le plus grand au monde, au sens le plus pure et le
plus noble. ... son accomplissement inégalé réside en ce qu’il a posé les principes de base
d’une conception rationnelle de I’existence ainsi que de la conscience humaine : qu’il n’y a
qu’une seule réalité, celle que ’homme pergoit ; que I’absolu objectif existe (ce qui veut
dire : indépendamment de la conscience, des caprices et des sentiments de tout observateur)
; que le devoir de la conscience humaine est de percevoir et non de fabriquer la réalité ; que

I’abstraction est le moyen par lequel I’homme intégre son matériel sensible ; que 1’esprit de
I’homme est I’unique outil de la connaissance, tel que A est A.

Si I’on tient compte du fait que jusqu’a ce jour tout ce qui fait de nous des étres civilisés,
que toute valeur rationnelle qui est notre — dont la naissance de la science, la révolution
industrielle, la naissance des Etats-unis, voire la structure méme de notre langage -, résulte
de I’influence qu’exerca la pensée d’Aristote, de sorte que, de fagon explicite ou implicite,
I’homme fait siens les principes épistémologiques aristotéliciens. Cela étant, on ne peut
qu’admettre que nous devons une dette a cet homme.?°

Par ailleurs, dans la courte autobiographie de I’auteure en appendice a La Gréve,
Rand assure qu’elle se trouve étre « en total désaccord avec une bonne partie de la
philosophie [d’Aristote] », aprés avoir reconnu au Stagirite son plus haut fait d’arme :
I’élaboration de la logique (la syllogistique), de sorte que « ses erreurs sont sans
importance. » On tient 1a le nceud du probléeme que je souhaite résoudre dans cette
introduction a la pensée d’Ayn Rand : jusqu’a quel degré précisément Ayn Rand est-elle
aristotélicienne ? Notre enquéte sur les ressemblances et les différences (considérables,
comme le lecteur pourra juger) entre la pensée aristotélicienne et celle de Rand, nous est
apparue du méme coup comme étant une excellente introduction a la pensée randienne.
Quoi de mieux que de confronter Rand au maitre du Lycée ? Ayn Rand se jucha sur les

épaules du géant antique que fut Aristote.

18 Ayn Rand, The Objectivist Newsletter, mai 1963, cité dans Alain Laurent, op. cit., p. 195.
19 Ayn Rand, La Gréve, Appendice : «A propos de I'auteure», p. 1167-1168.
20 Ayn Rand, For The New Intellectual, p. 22-23. Ma traduction.

10



En méme temps qu’elle est éminemment actuelle, ayant vécue la plus grande
partie de sa vie aux Etats-Unis d’Amérique, alors qu’elle avait passé son enfance sous le
régime communiste de I’ex-Union Soviétique, Rand renoue en philosophie avec entre
autres 1’éthique de la vertu d’Aristote. C’est du moins en quoi consiste, selon nous, 1’un

des grands apports de la philosophe américaine.

Nous n’avons pas hésité a citer de longs passages des ceuvres de Rand dans cette
initiation a sa pensée. L’une des raisons qui motivent notre choix est que la vaste majorité
des ouvrages randiens n’ont pas encore été traduits en francais. Il faut savoir qu’Atlas
Shrugged, publié en 1957, ne fut traduit en frangais qu’en... 2011 ! Il faut savoir aussi
qu’apres la Bible, La Gréve, est le livre qui a eu le plus d’impact sur la vie des lecteurs
américains.?! Hilary Clinton confia lors d’une entrevue : « Et naturellement, j’ai eu ma
période ou je lisais Ayn Rand... »?? Il est peut-étre temps, pour les Québécois autant que
pour les Francais, de prendre la mesure de ce phénomene majeur de la culture américaine

de la self-made woman.

Nous faisons notre la formule latine Qui bene amat bene castigat (Qui aime bien
chatie bien)?. Pour nous, Ayn Rand fut une grande philosophe, malgré ses errements et
les failles nombreuses, comme nous le verrons, que recéle sa pensée. D’ailleurs, quelle
grande philosophiec ne comporte pas son lot d’erreurs ? Les mauvaises langues
prétendent, sans 1’avoir lue, qu’Alice Rosenbaum a commis des erreurs philosophiques
impardonnables. Qu’il y ait des erreurs dans la pensée de Rand, cela ne fait aucun doute.
Nous aurons 1’occasion de les signaler au fil de 1’étude qui suit. Juge-t-on un philosophe
uniquement par ses erreurs ? Dans ce cas, on ne voit pas pourquoi on admet encore Karl
Marx au panthéon des grands philosophes alors que sa pensée contient elle aussi, sinon

des fautes « impardonnables », du moins des faussetés au plan scientifique.?*

2L \Voir Carlin Romano, America. The Philosophical, New York, Alfred A. Knopf, 2012, p. 362.
22 propos recueilli par Williams Powers dans le Washington Post, du 25 aolt 1996.
2 Et non pas la déformation humoristique due a Coluche : Qui aime bien, charrie bien.

24 sur ce point, voir la petite étude remarquable de Peter Singer, Marx. A Very Short Introduction, Oxford, Oxford University Press,
2000, chapitre 10 «An Assessment», p. 86-88. Singer montre entre autres que les prédictions suivantes ne se sont pas avérées: «L’écart
économique entre les capitalistes et les travailleurs a cru»; «Des producteurs indépendants seront progressivement contraints a former
les rangs du prolétariat, ouvrant la voie a un tout petit nombre de grands capitalistes et une masse de travailleurs pauvres.»; «Le salaire
des travailleurs diminueront vers le seuil de la pauvreté»; «Le taux de profit chutera»; «Le capitalisme s’effondrera en raison de ses
contradictions internes.»; «La révolution prolétarienne s’effectuera dans les pays industriels les plus avancés.» Evidemment, ces
faussetés ne signifient que la pensée de Marx soit dépourvue d’intérét au plan philosophique. Pourquoi ne va-t-il pas de méme avec
Ayn Rand. 1l s’agit 13, a I’évidence, d’un jugement partial de deux poids deux mesures.

11



Cette fille d’un pharmacien de Saint-Pétersbourg, dont la famille fut massacree
par les bolcheviks, a cherché a penser le monde d’une maniére originale et toute
personnelle avec lucidité, force et passion. Voila qui mérite d’étre entendu. Elles sont
rares ces femmes a prendre la parole philosophique et a lancer des vérités gravées en
lettres de feu. C’est donc avec bienveillance que le public devrait, nous 1’espérons,
recevoir cette initiation critique a Ayn Rand. Nous souhaitons enfin, par le biais de cette
étude, renouveler I’intérét pour la pensée de celui qui, jusqu’au siécle des Lumicéres, était

tenu pour une sorte d’Einstein, Aristote de Stagire.

Denis Diderot écrit : «On doit exiger de moi que je cherche la vérité; mais non
que je la posséde. »* Attitude sage venant d'un adepte des Lumiéres qui combattit
l'autoritarisme de I'Eglise catholique. Méme si I'on pense détenir la vérité, disons plutdt
avec Saint Augustin : « Cherchons comme si nous allions trouver, et trouvons comme si
nous allions chercher. En effet, « c’est lorsque I’homme a achevé qu’il commence. »%®
Pour vérifier le mot d’Augustin, le lecteur devra a la fin de sa lecture commencer a

penser. Ce a quoi d’ailleurs John Galt, le héros de La Greve, nous exhorte : « Je suis,

donc je vais penser. »?’

% Diderot, Pensées philosophiques, #29, in GEuvres philosophiques, Paris, Classiques Garnier, 1998, p. 27.

% Saint Augustin, La Trinité, Livre 9, 1, in GEuvres III. Philosophie, catéchése, polémique, Paris, Gallimard, Bibliothéque de la
Pléiade, 2002, p. 490. Augustin cite le Siracide 18, 7.

2 Ayn Rand, La Greéve, p. 1057.

12



1

LE SUBJECTIVISME

Ayn Rand a résumé en capsules pour ainsi dire sa philosophie qu’elle a baptisée du nom

d’Objectivisme.

La meétaphysique : la réalité objective ;

1
2. L’épistemologie : la raison ;
3.
4

L’éthique : 1’égoisme ;

La politique : le capitalisme.?®

Plus prosaiquement, ces quatre points de la doctrine objectiviste peuvent étre

exprimés plus simplement ainsi :

1
2
3.
4

Si tu veux commander a la nature, obéis-lui ; (métaphysique)
Tu ne peux désirer a la fois le beurre et I’argent du beurre ; (épistémologie)
L’étre humain est une fin en soi ; (éthique)

Donnez-moi la liberté ou tuez-moi.?° (politique)

Nous aurons a revenir dans les chapitres qui suivent a ces quatre points principaux

de la doctrine objectiviste. Dans ce chapitre, je souhaite amorcer le premier point

précédent de I’objectivisme en opposant celui-ci a la philosophie contraire, le

subjectivisme. Il faut savoir que toute la pensée moderne carbure au subjectivisme.

Qu’est-ce donc que le subjectivisme ? L’examen de trois grands philosophes modernes
défenseurs du subjectivisme, René Descartes (1596-1650) et David Hume (1711-1776),
ainsi que Emmanuel Kant (1724-1804) permettent d’illustrer et de comprendre ce qu’est

le subjectivisme que dénonce Ayn Rand avec tant de vigueur.

28 Ayn Rand, Atlas Shrugged, p. 1074.

2 |dem.

13



René Descartes

Tous connaissent sans doute le mot célébre de Descartes : «Je pense, donc je suis»
(Cogito, ergo sum) *°. Que signifie-t-il ? Que j’existe du fait que je sois un étre pensant.
L’étre ou I’existant est donc, selon Descartes, une chose pensante (res cogitan). En
somme, la nature propre de I’humain, c’est sa pensée. Rand serait parfaitement d’accord
sur ce dernier point : le propre de ’homme, ¢’est de penser, plus précisément d’user de sa

raison.

La, toutefois, ou les deux philosophes se séparent, c¢’est lorsque Descartes affirme
que penser, ¢’est étre. L auteur du Discours de la méthode admet en somme que I’homme
puisse exister sans son corps et, partant, sans l’univers extérieur a conscience qui
I’entoure. Sur ce point, Rand est en complet désaccord. Car, pour penser, il faut d’abord
étre. En outre, il faut bien au préalable que ’univers existe et, évidemment, que j’ai un
corps. C’est la primauté de I’étre sur la pensée. Que le partisan de Descartes essaie donc
de penser sans corps, sans cerveau, sans oxygene, ni soleil, ni terre ou poser le pied...

Impossible. La raison, que chérissait tant Descartes, le lui commande!

Objectivement parlant, il faut donc admettre 1’étre précéde la pensée et lui est
antérieur. C’est le principe réaliste de 1’antériorité de 1’étre sur la pensée. Comme 1’écrit
Thomas d’Aquin (1225-1274), grand commentateur d’Aristote : «Intellectus autem per
prius apprehendit ipsum ens, et secundario apprendit se intelligere ens» (« La pensée
appréhende d’abord 1’étre lui-méme, et ensuite elle s’appréhende en train d’appréhender

Iétre. »)%

Avec Descartes, donc, le rapport d’antériorité entre 1’étre et la pensée qui fut celui
que posait Aristote, et que reprend Thomas d’Aquin a sa suite dans la citation précédente,
s’inverse : la pensée précéde 1’étre. Celle-ci, royaume du sujet, de la subjectivité donc,

précede celui de 1’étre, c’est-a-dire de 1’objectivité. Comme dit John Galt, le héros du

% René Descartes, Discours de la méthode, 4° partie, in Euvres et lettres, Paris, Bibliothéque de la Pléiade, 1953, p. 147.
%! Thomas d’Aquin, Somme théologique, 1a, g. 16, 4, ad 2um.

14



roman randien La Greve : « Cela est, par conséquent je le veux. » Eux [les partisans du

subjectivisme] disent : « Je le veux, par conséquent cela est. »*

Descartes fut en philosophie de la connaissance un illustre représentant du
rationalisme. Le rationalisme veut que toute connaissance en bonne et due forme
provienne de la raison. Jusqu’ici, encore une fois, Descartes et Rand marchent la main
dans la main. La ou leur chemin diverge c’est que, pour Descartes, la raison tourne pour
ainsi dire sur elle-méme. Elle n’est pas imputable devant le tribunal de la réalité
extérieure (la res extensia). En somme, la raison cartésienne n’est pas ancrée dans le réel
puisque le réel fait appel aux sensations ainsi qu’aux impressions sensibles, lesquelles

peuvent étre trompeuses.

Un bateau apercu au loin parait petit, du moins selon la perception visuelle. Le
méme bateau a une taille énorme accosté au quai. Les deux perceptions visuelles me
donnent donc des informations contradictoires sur la taille réelle du bateau. Pourtant,
d’aprés la loi logique de non-contradiction®, la raison me dicte qu’un bateau ne peut étre
a la fois gros et petit. Je puis donc savoir que le bateau a une seule et unique taille, mais

les sens — la vue, en 1’occurrence - peuvent nous tromper.

Ne faisant pas confiance aux sens, un rationaliste a la Descartes s’enferme dans la
raison pure évitant le réel. Aristote, plus terre a terre que son maitre Platon qui, bien
avant Descartes, fut le maitre incontesté du rationalisme idealiste, pense, lui, que le réel,
ce qui est, bref, la vérité, était accessible aux sens. Dans un passage tiré des Seconds

Analytiques, Aristote écrit en effet :

Il est donc clair que nous ne pouvons pas posséder une connaissance innée des idées, et que
les idées ne peuvent non plus se former en nous alors que nous n’avons aucune
connaissance [...]. C’est pourquoi nous devons nécessairement posséder quelque capacité a
les acquérir [...] que I’on appelle perception sensible. Mais bien que la perception sensible
soit innée chez tous les animaux, chez certains il se produit une persistance de I’impression
sensible qui ne se produit pas chez les autres [...]. Les animaux chez qui se produit cette
persistance retiennent encore, apres la sensation, I’impression sensible dans la conscience.

Et quand une telle persistance s’est répétée un grand nombre de fois, [...] de la sensation
vient ce que nous appelons le souvenir, et du souvenir plusieurs fois répété d’une méme
chose vient 1’expérience, car une multiplicité numérique de souvenirs constitue une seule

32 Ayn Rand, La Greéve, p. 1034.
3 Voir Aristote, Métaphysique 3, 4 1006a 1.

15



expérience. Et ¢’est de 1’expérience a son tour [...] que vient I’idée. Nous concluons que [la
connaissance n’est pas innée en nous], mais [qu’elle provient] de I’expérience sensible.

[...] I est donc évident que c’est nécessairement 1’induction [epagogé] qui nous fait
connaitre les idées, car c’est de cette facon que la sensation elle-méme produit en nous
I’universel.®

Platon, le maitre d’Aristote, aurait été scandalisé par cet extrait. Pour Platon, concepteur

de la fameuse « théorie des ldées », au contraire :

Avant de voir, d’entendre, d’user de nos sens, il faut que nous sachions ce qu’est 1’égalité
en soi, pour y rapporter les inégalités percues a 1’aide des sens. Donc, c’est avant de naitre
que nous avons appris ce qu’est 1’égalité en soi. Nécessairement, nous avons un savoir
antérieur de 1’égalité, qui nous fait dire que les objets égaux aspirent tous a étre semblables,

sans y parvenir vraiment.®

Tout comme le représente le tableau de Raphaél, L école d’Athénes, Platon part
pour ainsi dire du « ciel des Idées », alors qu’Aristote part des choses particulieres pour
parvenir aux fameuses idées platoniciennes. Il convient toutefois de noter une importante
différence entre Platon et Descartes. La raison pour le premier n’est pas en nous, COmme
chez le second, mais provient du fameux Monde de la Raison, c’est-a-dire des Idées.
D’ou I’« idéalisme » platonicien. En somme, la raison devient subjective chez Descartes,
au sens ou elle ne pas redevable de la réalité extérieure sensible. Contrairement a la fois a
Platon et a Descartes, Aristote part de la réalité sensible pour aboutir aux intelligibles,
c’est-a-dire ce que les médiévaux appelleront les « Universaux ». Pour le maitre du
Lycée, ’intelligence humaine posséde une faculté, I’abstraction, permettant de passer

d’individus particuliers a des universaux ; bref, a des concepts.

Rand souscrit entierement a la conception épistémologique aristotélicienne de la
raison : « La raison est la faculté qui identifie et intégre le matériel fourni par les sens de

I’homme. »% De méme aussi pour la notion de «concept»: « Un ‘concept’ est

3 Aristote, Seconds Analytiques, 11, 19, 99b-100b
% Platon, Phédon, 75a.
% Ayn Rand, La vertu d’égoisme, p. 43.

16



I’intégration mentale de deux ou plusieurs réalités concrétes perceptuelles, qui sont

isolées par un processus d’abstraction et unifiées au moyen d’une définition précise. »*’

Dans le jargon philosophique, la conception épistémologique anti-rationaliste est
qualifiée d’« empiriste » (grec, empeira, expérience). Comme le dit I’adage médiéval
attribué a John Duns Scott (1266-1308), mais remontant a Aristote : «Nihil est in
intellectu quod non prius in sensu» (« Rien n'est dans l'intellect qui n‘ait d'abord été dans

les sens »).

On ne qualifie pas d’habitude Aristote d’empiriste. Ce titre revient aux penseurs
anglais modernes, dont fait partie David Hume, sur lequel nous allons maintenant nous

pencher.

David Hume

Il semble donc, de prime abord que Rand souscrirait a 1’épistémologie empiriste.
Nous y reviendrons. Pour I’instant, disons qu’au siécle des Lumiéres, les philosophes
britanniques seront les grands défenseurs de 1’empirisme. On songe a John Locke (1632-
1704), David Hume, on I’a dit, ainsi qu’a George Berkeley (1685-1753). La tradition
philosophique les oppose aux rationalistes continentaux : René Descartes, Baruch
Spinoza (1632-1677) ainsi que Georg Wilhelm Leibniz (1646-1716).

On a vu que Descartes était un rationaliste subjectiviste. De son c6té, David Hume,
bien qu’empiriste, demeure toutefois un fier représentant du subjectivisme, ce que ne peut
souffrir Rand. Qu’y a-t-il dans I’empirisme de bon aloi de Hume qui ne soit bon qu’a
jeter aux orties? Ecoutons d’abord Hume lui-méme : « Il est aussi peu contraire a la
raison de préférer a mon plus grand bien un bien reconnu moindre et d’aimer plus

ardemment celui-ci que celui-la. »*

Supposons que je veuille me débarrasser de mouches qui m’agacent et m’irritent.

En furie, je sors un revolver et me mets a tirer & bout portant sur les bestioles. On

 Ibid., p. 41.
% David Hume, Traité de la nature humaine, Paris, Aubier-Montaigne, 1962, p. 525-526.

17



conviendra que j’aurais alors perdu la raison, ou en tout cas que ¢a ne tourne pas rond
chez moi. D’aprés Hume, je n’aurais pas plus de raison d’utiliser un tue-mouche qu’un
révolver. Toujours selon Hume, ma colere, tout comme la lucidité (la raison), ne seraient
que deux passions — deux sentiments (feelings), si I’on préfére — dont la force de I’une
I’emporte parfois sur I’autre ; en 1’occurrence, dans le cas qui nous occupe, la colére a
pris le dessus sur la raison. D’ou le célébre mot de Hume : « La raison est, et elle ne peut
étre, que I’esclave des passions; elle ne peut prétendre a d’autre réle qu’a les servir et a

leur obéir. »*°

En somme, la raison n’existe pas dans le monde, selon Hume. Il ne serait jamais
objectivement vrai, indépendamment de nos sentiments subjectifs, que telle chose soit
bonne ou mauvaise. Selon Hume, nous ne faisons que projeter nos sentiments sur les

événements qui se produisent dans le monde.

Voila qui illustre tres précisément ce qu’Ayn Rand condamne : la fuite de la

raison hors de la réalité, c’est-a-dire, en un mot, I’irrationnel. Rand écrit :

Aujourd’hui comme avant, la plupart des philosophes conviennent que la norme ultime de
I’éthique est I’irrationnel, qu’ils nomment « postulat arbitraire », « choix subjectif » ou «
engagement émotionnel »... Quelle que soit leurs divergences, les moralistes
contemporains s’entendent pour dire que I’éthique est une question subjective et que trois

choses ne font pas partie de son domaine : la raison, 1’esprit et la réalité.*°

Nous venons, il est vrai, de quitter le terrain de I’épistémologie, pour nous
engager sur celui de I’éthique. Revenons a 1’épistémologie. Hume fut un grand sceptique.
Il s’est rendu célebre par ses doutes sceptiques concernant sa critique de la fameuse

notion de causalité que nous pouvons expliciter comme suit :

Voici qu’une boule de billard roulant sur le tapis en frappe une autre laquelle,
auparavant immobile, se met en mouvement. Apparemment, 1’observation montre que la
premiére boule engendra le mouvement de la seconde. Rien n’est moins stir, dit Hume. A
aucun moment, nous n’aurions observé la relation de cause a effet entre les deux boules.

En fait, croit Hume, nous présupposons cette relation, non pas donc parce que nous

 Ibid., p. 524.
4 Ayn Rand, La vertu de I’égoisme, p. 26.

18



I’aurions observée, ni parce que la raison nous y oblige, mais par simple habitude ou
accoutumance. Par conséquent, d’aprés Hume, la causalité, c¢’est-a-dire la relation de
cause a effet, n’est pas observable dans I’expérience sensible. Or, si la science est a la
recherche des causes des phénomeénes naturels, la science est donc a la recherche

d’illusions. Hume jeta ainsi un sérieux doute sur la 1égitimité méme de la science.

Pour ce qui nous concerne, Hume met en question le réalisme du sens commun
sur lequel se fonde Aristote ainsi que toute la tradition philosophique qui lui succéda.
Avant de condamner Avristote, il convient de revenir a 1’analyse humienne de la causalité.
Rappelons que, selon Hume et toute la modernité, le seul type de cause est la cause dite «
efficiente » ou motrice définie comme un événement X qui suit un événement Y. En
d’autres termes, la relation de causalité est congue par Hume comme une relation
temporelle entre deux événements distincts, ’'un ayant lieu avant 1’autre. La relation
causale n’est qu’apparente soutient Hume; elle n’aurait de réalité qu’en nous, dans nos
habitudes prises de constater 1’événement X suivit de 1’événement Y. Or, c’est ici que
I’analyse humienne erre. En effet, dans ’exemple classique d’une boule qui en frappe
une autre pour la mettre en mouvement, ce ne sont pas des événements qui sont en jeu et
reliés successivement, mais des choses ou des étres — des « substances », dirait Aristote —
agissant simultanément. D’apres, en effet, le réalisme du sens commun d’Aristote sur
lequel s’acharne toute la modernité et sur lequel nous reviendrons, la cause motrice
responsable du mouvement de la seconde boule percutée par la premiere est bel et bien
simultanée avec le mouvement de la boule et non pas antérieure a sa percussion. Aristote
accepterait volontiers de dire que la percussion par la premiére boule de la seconde qui se
met en mouvement ne constitue qu’un seul et méme mouvement mais décrit de deux
maniéres différentes. L’analyse humienne de la causalité est donc aberrante ; pas du tout
conforme a la réalité. Elle est déraisonnable et, encore une fois, elle renvoie a une réalité
— les causes et leurs effets — dans le monde de la subjectivité humaine. Le réalisme
aristotélicien en sort victorieux, et le scepticisme humien, qui plonge la science dans le

chaos, se trouve réfuté.

19



Emmanuel Kant

Ce n’est toutefois ni Descartes ni Hume que Rand a principalement dans sa mire.
Celui qu’elle condamne sans appel comme étant le philosophe irrationnel par excellence,
c’est Emmanuel Kant (1724-1804): « Comment une aussi grotesque philosophie
irrationnelle que celle de Kant a pu dominer la philosophie occidentale ? »*, se demande
Rand. Pourquoi en fait tant d’acharnement de sa part sur celui que la communauté des
philosophes tient, avec d’excellentes raisons, pour le plus grand des philosophes des
Lumiéres ? L’auteur de la fameuse Critique de la raison pure aurait eu le malheur, selon

Rand, de « divorcer la raison de la réalité ». Comment au juste ?

Il faut dire que, pour Kant, la réalité est inconnaissable en elle-méme. C’est ce
qu’il a appelé le noumeéne. Les étres humains n’auraient acces qu’aux « phénomeénes », la
réalité nous échappant absolument. C’est ainsi, par exemple, que le temps et I’espace
n’existent pas en réalité en dehors de notre conscience, mais dans la conscience elle-
méme (I’entendement). L’épistémologie kantienne considere que les catégories de
I’entendement, ainsi que sa base empirique ou expérimentale, sont les seules « réalités »
que I’homme puisse connaitre. Kant définissait sa propre philosophie d’« idéalisme
transcendantal ». Or, I’idéalisme est une forme de subjectivisme en ce sens que la raison
n’existe comme faculté qu’a l’intérieure de la conscience humaine. En somme, le
subjectivisme de Kant consiste a dire que la raison ne peut connaitre le monde tel qu’il
est en lui-méme ; elle ne peut connaitre qu’elle ne peut connaitre ! Voila bien une
étonnante incohérence qui va a I’encontre de la loi logique d’identité, A est A, sacro-

sainte pour la rationaliste radicale qu’est Ayn Rand.

Un peu a la facon du positivisme logique qui triomphait dans les années 1930 a
1950 aux Etats-Unis — que Rand n’a cessé de condamner -, Kant a limité les pouvoirs de
la raison. Il faudrait donc admettre 1’impuissance fonciére de la raison humaine. Aussi,

les ambitions des grands métaphysiciens antérieurs & Kant de vouloir fonder I’existence

41 Ayn Rand Letter, 1973. Cité dans Alain Laurent, op. cit., p. 201.

20



de Dieu, la liberté, la morale, etc., seraient parfaitement vaines. D’ou la célébre phrase de

Kant: «Je devais donc supprimer le savoir, pour trouver une place pour la foi...»*.

Aux yeux de Rand, lorsqu’un penseur s’en remet en bout de piste a la foi, ce
qu’elle désigne comme étant le « mysticisme », ou la raison se trouve réduite a une peau

de chagrin, c’est la pire des ignominies philosophiques qui soit commise.

Dans le discours-fleuve de John Galt, il y a ce passage ou il est question

implicitement de Kant, « ce mystique », et la foi.

Ne dites pas que vous avez peur de vous en remettre a votre intellect parce que vous savez
trop peu de choses. Vous sentiriez-vous plus sir de vous si vous vous abandonniez aux
mystiques de tous bords et rejetiez le peu que vous savez ? Vivez et agissez dans les limites
de vos connaissances, en les repoussant sans cesse jusqu’au dernier jour. Libérez-vous de
ces préteurs sur gages qui pratiquent le terrorisme intellectuel. Acceptez I’idée que vous
n’étes pas omniscient, mais que ce n’est pas en jouant au zombie que vous le deviendrez;
que votre esprit est faillible, mais que ce n’est pas en devenant stupide que vous le rendrez
infaillible. Acceptez qu’une erreur commise par vous-méme est préférable a dix vérités
dictées par la foi d’un autre. Dans le premier cas, vous pourrez toujours corriger votre
erreur. Dans le second cas, vous vous privez de la capacité de distinguer le vrai du faux.*®

La détestation de Kant par Rand vise moins 1’épistémologie du maitre de
Konigsberg que sa morale, celle du devoir. Pour Rand, Kant serait le champion de la
morale altruiste. Ce qui est pire, voire impardonnable dans le cas de Kant, c¢’est que, pour

ce faire, il ait fait appel a la raison :

C’est un fait historiquement avéré que la visée de Kant fut en philosophie de sauvegarder la
morale altruiste, laquelle ne saurait survivre sans un fondement mystique. Sa métaphysique
ainsi que son épistémologie s’élaborérent d’aprés cette visée. Evidemment, il ne s’est pas
proclamé lui-méme un mystique — peu ’ont fait depuis la Renaissance. Il se proclama le
champion de la raison — de la raison « pure »... Il attaqua la raison — il élabora une
conception de ce qu’est la raison pour faire du mysticisme une voie évidente, parfaitement
rationnelle du point de vue du sens commun. Il ne contesta pas la légitimité de la raison — il
déclara qu’elle n’était que “ limitée °, qu’elle conduit a des contradictions, que tout ce que
nous percevons n’est qu’illusion et que I’on ne saurait percevoir la réalité ou ‘ les choses
telles qu’elles sont en elles-mémes. ’ Il affirma, en effet, que ce que nous percevons n’est
pas réel en raison de ce que nous les percevons. #

Nous reviendrons ultérieurement sur la moralité altruiste de Kant quand nous aborderons

le théme de 1’éthique au chapitre 6, tel que revue et corrigé par Ayn Rand. Pour I’heure,

2 Tirée de la Préface a la deuxiéme édition de la Critique de la raison pure (1787).

4 Ayn Rand, La Gréve, p. 1057.

4 Ayn Rand, «Faith and Force : The Destroyers of the Modern World», in Philosophy : Who needs it, Penguin Books, Signet, 1982, p.
87. Ma traduction.

21



concluons par ce témoignage de Leonard Peikoff, I’héritier désigné de la pensée
randienne, concernant I’horreur qu’inspirait Kant a Rand :

Lorsque quelqu’un énonce que la réalité est irréelle ou que la raison est subjective, sans le

réaliser, il s’attaque aux convictions ainsi qu’aux valeurs qui sont miennes. Tout ce que

j’aime dans la vie — mon ceuvre, mon mari, ma musique, ma liberté, la capacité créatrice de

I’esprit humain -, tout cela fait appel @ ma perception de réalité, et devient illusoire et

inexistant si I’on dit que la raison est impuissante. Une fois que 1’0n concéde a Kant sa

vision des choses, vous ouvrez la porte aux destructeurs de I’humanité, car les créatures qui,

étant ainsi libres de ne pas étre rationnelles, vont — comme c’est le cas depuis Kant —

déposséder les producteurs, sacrifier les valeurs, en jetant le reste d’entre nous sous la botte
du fascisme et du communisme.*®

Pour ma part, je ne puis dire si, effectivement, c’est le soi-disant subjectivisme de
Kant qui fut a la source de la montée du nazisme en Allemagne, du communisme en
Russie et en Chine qui entrainérent tous deux 1’hécatombe humanitaire que 1’on sait. En
tout cas, Kant, contre Hume, a défendu la raison intrinseque contre la raison
instrumentale. Hume, comme on I’a vu, a toutes les apparences de défendre la raison
instrumentale lorsqu’il affirme que « la raison ne peut étre que 1’esclave des passions ».
Ainsi, la raison ne peut prescrire que les moyens appropriés pour satisfaire nos désirs. «
Tu veux consommer de la pornographie, alors rends-toi sur Internet », dit la raison
instrumentale — ce que Kant désigne comme étant 1’ Impératif hypothétique. Au contraire,
la raison intrinséque - I’Impératif catégorique — dit : « Fais ce que tu voudrais que tout le
monde fasse ». Puis-je vouloir que tout le monde consomme de la pornographie ? Ce qui
signifierait alors que notre existence deviendrait pornographique. Dans ce cas, la
pornographie n’aurait tout bonnement plus sa raison d’étre. Donc, A cesserait d’étre A.
Comme on le constate, par le critére de la loi d’identité, A est A, Kant et Rand tombent
tous deux d’accord ! Nous le verrons dans la suite, la critique randienne de Kant est en

bonne partie injustifiée.

4 Leonard Peikoff, My Thirty Years With Ayn Rand : An Intellectual Memoir, in Ayn Rand, The Voice of Reason. Essays in Objectivst
Thought, édité avec des essais de Leonard Peikoff, New York, NAL Books, 1988, p. 337. Ma traduction.

22



2
L’'OBJECTIVISME EST UN REALISME

Maintenant que le lecteur a une assez bonne idée du subjectivisme en philosophie
moderne (nous aurions pu développer davantage le sujet, mais il nous aurait alors fallu
dépasser les bornes prescrites par le présent essai), il convient maintenant d’aborder la
philosophie proprement dite d’Ayn Rand. Comment s’y prendre ? La question se pose
puisque la philosophie de la romanciére de La Gréve se veut systématique au sens
classique du terme. On est en fait en présence d’un édifice philosophique qui a la
prétention de répondre a toutes les grandes questions fondamentales. Toutes ces réponses
s’entremélent formant une sorte de réseaux de concepts. L’auteure a promis elle-méme a
plusieurs reprises au cours de sa vie de rédiger un traité systématique de 1’objectivisme,
mais elle n’a jamais tenu sa promesse. Elle s’est contentée d’écrire des textes, certes

substantiels, mais circonstanciels.

La meilleure présentation systématique de la doctrine objectiviste demeure le
discours-fleuve de John Galt dans La Gréve, discours s’étendant sur une bonne
soixantaine de pages.*® Si le texte est d’une richesse extraordinaire au plan des idées, il
reste en contrepartie long, touffu et, pour tout dire, indigeste. Pour une adepte comme
Rand de la raison, on aimerait pouvoir examiner le discours de John Galt sous la forme
d’un raisonnement composé de prémisses et de theses. C’est d’ailleurs ce que le
philosophe analytique, libertarien, Robert Nozick proposa dans un article intitulé « On
the Randian Argument »*’. Etant donnée la notoriété de son auteur aprés la publication en
1974 d’Anarchie, Etat et Utopie®, I’essai de Nozick fut bien recu par le public car,
finalement, la soi-disante pictre pensée d’Ayn Rand était pour une fois mise en évidence.

Aussi, la réplique a I’article de Nozick par D. Den Uyl et D. Rasmussen, « Nozick on the

6 Chapitre XXVII, «C’est John Galt qui vous parle», aux pages 1006 a 1068 de 1’édition frangaise.

47 Paru originalement dans la revue The Personalist, #582, printemps 1971. Une traduction frangaise est disponible en ligne :
http://herve.dequengo.free.fr/Nozick/Nozick2.htm.

“8 Traduction frangaise en 1988 aux Presses universitaires de France.

23



Randian Argument », passa presqu’inapercu.*® Pourtant, les deux auteurs réfutent point
par point I’argumentaire nozickien. De plus, ils proposent (en section IV de leur essai) un
raisonnement analytique permettant de conclure au principe social voulant que la liberté
soit la valeur prédominante a partir de la prémisse initiale selon laquelle la vie constitue

la fin ultime en soi pour tout étre vivant.

Comme nous y invite d’ailleurs les auteurs, il ne faudrait surtout pas tenir leur
raisonnement comme 1’expression compléte et achevée de la pensée randienne.
Néanmoins, nous aurons a y revenir plus loin. Pour le moment, nous proposons un
raisonnement moins complexe que celui de Den Uyl et Rasmussen afin de faciliter
I’initiation a la pensée randienne. Ce raisonnement tente de serrer de prés la pensée
randienne en suivant le discours de John Galt dans La Greve. Le voici avec 10

préemisses :

a) L’existence existe.

b) S’il veut survivre, 1’étre vivant qu’est un é&tre humain doit penser
rationnellement.

c) Penser rationnellement, ¢’est bien penser ou penser comme il faut, ¢’est-a-dire
conceptuellement.

d) Penser rationnellement est un choix, c’est-a-dire un choix moral : le bonheur
en est ’enjeu. (Ceux et celles qui ne pensent pas rationnellement croupissent
dans le malheur.)

e) Bien penser, c’est découvrir ce qui est, ¢’est-a-dire la vérité (donta a e).

f) Ce qui est rationnel est moral. («Un processus rationnel est un processus
moral.»*°)

g) L’exercice de la raison est une vertu.

h) Il faut traiter les autres comme une fin en soi, jamais comme un moyen.

i) Un systeme de droits de I’homme permet d’assurer la vie en société.

J) Le capitalisme est le systeme social qui assure le respect des droits.

4 |’article de Den Uyl et Rasmussen paru dans The Personalist en avril 1978. Contrairement au texte de Nozick qui bénéficia d’une
traduction francaise, celui de Den Uyl et Rasmussen attend toujours son traducteur. Douglas J. Den Uyl enseigne la philosophie a
Bellarmine College (Louiseville, Kentucky), alors que Douglas B. Rasmussen enseigne a St. John’s University. Ils sont les auteurs d’un
important recueil d’essais sur la pensée philosophique de Rand : The Philosophic Thought of Ayn Rand (1984).

%0 Ayn Rand, La Gréve, p. 1014.

24



Nous allons commencer en nous limitant pour le reste de ce chapitre a I’examen
de la premiére prémisse (a) : L existence existe. John Galt dit : « Ma morale, fondée sur la
raison, tient en une proposition : I’existence existe et il n’y a pas d’autre choix que de

vivre. Tout le reste en découle. »

Que peut-on vouloir dire par cette étonnante assertion ? Tous conviendront qu’il
s’agit ici d’une formule philosophique typique, telles ces formules creuses couramment
entendues : « Apres tout, on n’a qu’une vie a vivre », « Ainsi va la vie; que peut-on y
faire ? ». Mais la phrase de John Galt, alias Ayn Rand, « 1’existence existe », parait plus
étonnante encore. On pourrait y voir une simple tautologie, telle « Un cercle est rond » ou

« A est A » (le principe d’identité).

Or, Galt nous informe de quelque chose de fondamental, d’essentiel, par sa petite
formule lapidaire. De quoi nous informe-t-il au juste? Aurions-nous oublié ou négligé
quelque chose d’important, voire de crucial pour ainsi dire, pour que le héros de La
Greve nous interpelle de la sorte ? Oui, exactement. Qu’aurions-nous donc négligé ?
L’existence, pardi ! Plus précisément, la réalité. Nous oublions que nous vivons, que
notre réalité est de cette nature : vivre. Nous, nous nous perdons dans le réve, 1’illusion,
les caprices, I’irrationalité, etc. Bref, nous plongeons téte baissée dans ce dont nous
discutions au chapitre précédent, a savoir la subjectivité ainsi que son indissociable
compagne, [’irrationalité. John Galt souhaite en somme renverser 1’empire du

subjectivisme qui a cours pour y instaurer a la place 1’objectivisme.

L’objectivisme de Rand est un réalisme. On a effleuré le réalisme dans le chapitre
précédent, le réalisme d’Aristote, la ou il fut question du subjectivisme de Hume a propos
de la causalité. Le réalisme en philosophie c’est la doctrine traditionnelle voulant qu’un
monde exterieur existe indépendamment de nos consciences. Ou encore, comme 1’écrit

Roger Pouivet, dans Philosophie contemporaine :

Réalisme. De larges secteurs de la réalité sont ce qu’ils sont absolument, c’est-a-dire

indépendamment de nos options conceptuelles ou théoriques. Nous devons nous efforcer de

25



faire correspondre ces options a ce qui existe et a ce que sont les choses indépendamment

de nous.5!

En d’autres termes, le réalisme défend le principe de I’antériorité de 1’étre sur la pensée.
Comme on I’a vu, Descartes défendit le principe inverse : I’antériorité de la pensee par
rapport a I’étre. C’est d’ailleurs la raison pour laquelle on qualifie habituellement la
philosophie cartésienne d’« idéalisme ». En effet, les pensees ainsi que les idées ont une
réalité plus grande que la réalité extérieure a la conscience. En ce sens, Platon était un
illustre représentant de 1’idéalisme ou les fameuses « ldées » ou « Formes » sont plus
réelles que les choses physiques, matérielles, sensibles, participant des Idées ou Formes.
Aristote, comme on 1’a vu rapidement, réagit vigoureusement contre 1’idéalisme de son
maitre en défendant le réalisme du sens commun. Le témoignage suivant résume bien le
point de départ du réalisme du sens commun d’Aristote reposant sur le principe de

I’antériorité de 1’étre sur la pensée.
...tout nous indique que I’univers était 13 bien avant notre pensée, la vie animale bien
avant I’émergence de I’espéce humaine, I’enfant que nous avons été bien avant I’adulte que

nous sommes devenus, notre corps avant notre intelligence, nos sensations avant nos idées
abstraites et I’expérience quotidienne avant les théories scientifiques.?

Penser le contraire du principe de ’antériorité¢ de I’étre sur la pensée, c’est soutenir

I’antiréalisme. Comme 1’écrit encore Roger Pouivet :

Antiréalisme. Tout ce qui existe est, au moins en grande partie, relatif a certaines options
conceptuelles ou théoriques dépourvues de nécessité, et les choses ne sont ce qu’elles sont
qu’en fonction de ces mémes options. La notion d’une réalité¢ absolument indépendante est

dépourvue de sens.®

Le débat contemporain fondamental porte sur le réalisme et ’antiréalisme. Des questions
d’une trés grande généralité — dite « métaphysique » - font 1’objet de la controverse. Par
exemple : « Le monde existe-t-il? »; « A-t-il les caractéristiques que nous lui attribuons
ou ne sont-elles que nos fagons de nous le représenter ? »; « Pouvons-nous connaitre les

choses telles qu’elles sont ? ».

51 Roger Pouivet, Philosophie contemporaine, Paris, Presses universitaires de France, 2008, p. 133.

52 Laurent-Michel Vacher, en collaboration avec Jean-Claude Martin et Marie-Josée Daoust, Débats
philosophiques, Une invitation, Montréal, Liber, 2002, p. 25.

53 Roger Pouivet, op. cit..

26



Ayn Rand est une réaliste pur et dur au sens précédemment définit du terme
réalisme. En insistant comme le fait la modernité sur le « sujet connaissant », par
exemple chez Kant, c’est le triomphe de I’antiréalisme. Rand est une anti-antiréaliste.
Elle nage a contre-courant de toute la modernité. C’est peut-étre ce qui explique qu’on
I’ait banni de la communauté philosophique. Elle aurait commis le sacrilege de défendre

a nouveaux frais le réalisme éculé remontant a Aristote.

La derniére des interrogations précédentes, « Pouvons-nous connaitre les choses
telles qu’elles sont ? », interroge le fait que I'univers existe bel et bien a I’extérieur de
notre conscience ou de notre pensée ; qu’il posséde des caractéristiques qui lui sont

propres. Les partisans du réalisme comme Aristote et Rand répondent avec un grand Oui
!

Au début de la Métaphysique, Aristote écrit: « Tout homme [toute femme]
commence par s’étonner de ce que les choses sont ce qu’elles sont. »** Cet étonnement
suscite chez 1’étre humain la recherche de causes qui font qu’un étre est ce qu’il est, vit
ce qu’il vit, qu’il devient ce qu’il est et s’accomplit. Evidemment, la question se pose en
tout particulier pour I’étre humain. Contrairement, a8 Hume, ces causes n’existent pas que
dans I’esprit humain, elles ont une réalité indépendante dans le monde extérieur. Le
probléme de la vérité, pour un réaliste, consiste a faire correspondre la réalité extérieure a
la pensée, la représentation mentale des causes et des effets qui se produisent dans la

réalité.

« Ce qui existe, existe! » n’est donc une vaine tautologie, mais une affirmation
capitale touchant le monde, la réalité. Chez Aristote, I’assertion signifie que ce qui existe,
existe en vue d’une fin (telos). Blaise Pascal écrit dans ses Pensées: « L’homme est
visiblement fait pour penser. C’est toute sa dignité et tout son mérite; et tout son devoir
est de penser comme il faut. »° D’aprés Pascal, donc, ’homme est ainsi fait —
aujourd’hui, nous dirions, qu’il est « programmé » - qu’il est prédestiné a penser, plus
précisement, a bien penser. Voila, le but, le telos aurait dit Aristote, auquel I’homme est

appelé. Ayn Rand ne dit pas autre chose. « L’homme existe, donc il pense. » Voila ce que

54 Aristote, Métaphysique, A 2 983a 14.
55 Blaise Pascal, Pensées, Paris, Seuil, 1962, p. 243. Pensée #620.

27



Rand ne cesse de rappeler. Et elle n’a de cesse de rappeler du méme souffle que cela ne
se fait pas automatiquement. Car, penser, exige de I’effort, de la volonté. « Penser n’est
pas une fonction automatique. En tout moment et dans toutes les circonstances de sa vie,

’homme est libre de penser ou d’éviter de penser. »°

Penser, donc, implique une décision volontaire. Voila comment Rand dérive un «
doit » a partir d’un « est ». Ce que depuis Hume, bon nombre de philosophes contestent
et condamnent. Selon Hume, en effet, les faits sont neutres au plan de la valeur. Ils ne
sont ni bons ni mauvais en eux-mémes. Ils sont, un point c’est tout. L’homme parait étre
fait pour penser. Excellent, dit Hume. Cependant, on ne saurait inférer, selon Hume, qu’il
doive penser comme il faut. Dans un passage célébre, ’auteur du Traité de la nature

humaine écrit :
Prenez une action reconnue comme vicieuse : un meurtre prémédité, par exemple.
Examinez-la sous tous les aspects et voyez si vous pouvez découvrir ce point de fait, cette
existence réelle que vous appelez vice. De quelque maniere que vous la preniez, vous
trouvez seulement certaines passions, certains motifs, certaines volitions et certaines
pensees. 1l n'y a pas d'autre fait dans ce cas. Le vice vous échappe entiérement tant que
vous considérez I'objet. Vous ne pouvez le trouver jusqu'au moment ol vous tournez votre

réflexion sur votre propre cceur et découvrez un sentiment de désapprobation qui nait en
vous contre cette action.®’

Ainsi, donc, pour Hume, ce que nous tenons pour odieux, ignoble, injuste, infame,
exécrable, haissable, blamable et condamnable, dans les événements et les situations (les
faits) que nous rencontrons, n’est lié qu’a des sentiments (feelings) d’aversion et de
réprobation que nous projetons sur ces événements et situations. En eux-mémes, ces
événements ne sont ni bons ni mauvais ; ils ne le deviennent que relativement a nous et a
ce que nous éprouvons en face d’eux. Ne cherchons donc pas le vice ou la vertu (le bien
ou le mal), nous dit Hume, dans les faits existant en dehors de nous, mais en nous c’est-a-
dire dans nos sentiments. Celui ou celle qui déclare « Voler est odieux » ou « Le droit a la
propriété est inviolable », n’affirme rien qui soit susceptible de vérité ou de fausseté par
rapport a des faits objectifs : il n’exprime que des sentiments subjectifs d’aversion et de
réprobation. Nous retrouvons la le subjectivisme de Hume que Bertrand Russell (1872-
1970) reprendra a son compte. Il vaut la peine de citer un passage de Science et religion,

ou Lord Russell écrit :

6 Ayn Rand, La vertu d’égoisme, p. 44.
5" David Hume, Traité de la nature humaine (1739), Livre 111, Premiére partie, section 1.

28



Quand un homme dit : « Ceci est bon en soi », il parait affirmer un fait, tout comme s’il
disait : « Ceci est carré » ou « Ceci est sucré ». Je pense que c’est la une erreur. Je pense
qu’il veut dire en réalité : « Je souhaite que tout le monde désire ceci », ou plutot:« Puisse
tout le monde désirer ceci ». Si I’on interpréte ses paroles comme une affirmation, il s’agit
seulement de 1’affirmation de son désir personnel; par contre, si on les interpréte d’une
fagon plus générale, elles n’affirment rien, mais ne font qu’exprimer un désir. Le désir lui-
méme est personnel, mais son objet est universel. C’est, & mon avis, ce singulier
enchevétrement du particulier et de I’universel qui a causé une telle confusion en maticre de
morale.

La question deviendra peut-étre plus claire si nous opposons une sentence morale a une
phrase qui affirme un fait. Si je dis : « Tous les Chinois sont bouddhistes », on peut me
confondre en exhibant un Chinois chrétien ou musulman. Si je dis : « Je crois que tous les
Chinois sont bouddhistes», on ne peut pas me confondre par des preuves venues de Chine,
mais seulement par la preuve que je ne crois pas ce que je dis: car ce que j’affirme ne
concerne que mon propre état d’esprit. Si maintenant un philosophe dit : « La beauté est un
bien », je peux interpréter sa phrase comme signifiant : « Puisse tout le monde aimer ce qui
est beau » (ce qui correspond & « Tous les Chinois sont bouddhistes »), ou « Je souhaite que
tout le monde aime ce qui est beau » (ce qui correspond a « Je crois que tous les Chinois
sont bouddhistes »). La premiere phrase [« Puisse tout le monde aimer ce qui est beau »]
n’affirme rien, mais exprime un souhait; étant donné qu’elle n’affirme rien, il est
logiquement impossible qu’il existe des preuves pour ou contre, ou qu’elle soit vraie ou
fausse. La deuxieme phrase [« Je souhaite que tout le monde aime ce qui est beau »], au
lieu d’étre simplement optative, affirme un fait, mais, ce fait concerne 1’état d’esprit du
philosophe, et on ne peut réfuter cette affirmation qu’en démontrant qu’il n’éprouve pas le
désir qu’il prétend éprouver. Cette deuxiéme phrase n’est pas du ressort de la morale, mais
de la psychologie ou de la biographie. La premiere phrase, qui est bien du ressort de la
morale, exprime le désir de quelque chose, mais n’affirme rien.

Si I’analyse ci-dessus est correcte, la morale ne contient aucune affirmation, vraie ou
fausse, mais se compose de désirs d’un certain genre, a savoir de ceux qui ont trait aux
désirs de I’humanité en général - et des dieux, des anges et des démons, s’ils existent. La
science peut examiner les causes des désirs, et les moyens de les réaliser, mais elle ne peut
contenir aucune sentence morale proprement dite, parce qu’elle s’occupe de ce qui est vrai
ou faux.

La théorie que je viens de présenter est une des formes de la doctrine dite de la
“subjectivité” des valeurs. Cette doctrine consiste a soutenir que, si deux personnes sont en
désaccord sur une question de valeur, ce désaccord ne porte sur aucune espece de Vérité,
mais n’est qu’une différence de gofits. Si une personne dit: « J’aime les huitres » et une
autre « Moi, je ne les aime pas », nous reconnaissons qu’il n’y a pas matiére a discussion.
La théorie en question soutient que tous les désaccords sur des questions de valeurs sont de
cette sorte, bien que nous ne le pensions naturellement pas quand il s’agit de questions qui
nous paraissent plus importantes que les huitres. Le principal motif d’adopter ce point de
vue est I’impossibilité compléte de trouver des arguments prouvant que telle ou telle chose
a une valeur intrinséque. Si nous étions tous d’accord, nous pourrions dire que nous
connaissons les valeurs par intuition. Nous ne pouvons pas démontrer a un daltonien que
I’herbe est verte et non rouge. Mais il existe divers moyens de lui démontrer qu’il lui
manque une faculté de discernement que la plupart des gens possédent, tandis que, dans le
cas des valeurs, il n’existe aucun moyen de ce genre, et les désaccords sont beaucoup plus
fréquents que dans le cas des couleurs. Etant donné qu’on ne peut méme pas imaginer un
moyen de régler un différend sur une question de valeur, nous sommes forcés de conclure
qu’il s’agit d’une affaire de goQt, et non de vérité objective.%®

58 Bertrand Russell, Science et religion, Gallimard, Idées NRF # 248, 1971, p. 175-177.

29



Avec Descartes, Hume et Kant, il faut désormais compter Bertrand Russell parmi
les membres du camp des subjectivistes honni par Rand. Rares sont les philosophes
modernes qui ne souscrivent pas au subjectivisme d’une fagon ou de I’autre. Rand fut la
premiere a les contester. Comme on 1’a vu, pour elle, seul Aristote n’est pas coupable de

ce vice philosophique moderne. Revenons donc au réalisme d’Aristote.

Tout le monde convient volontiers que 1’homme soit fait pour penser. Ce que
contestent par contre les partisans du subjectivisme, ¢’est que I’homme ait le devoir de
bien penser puisqu’alors on infére un « doit » a partir d’un « est », ce qu’interdit Hume.
Bien que celui-ci ne connaissait pas bien la pensée du maitre du Lycée, la doctrine
humienne du « pas de ‘doit’ a partir d’un ‘est’ » vise en priorité Aristote, coupable de

faute immonde.

Le fait en question, autant pour Aristote que pour Rand, est un « fait métaphysique
». Pour Aristote, il s’agit d’une cause finale. Au tout début de la Métaphysique, Aristote
écrit : « L’homme, par nature, désire connaitre ». Ce qui est naturel, ¢’est-a-dire le but
que poursuit la nature, c’est que I’homme pense, réfléchisse et parvienne a la
connaissance, c’est-a-dire, a la vérité; a ce qui est, en somme. Pourquoi est-ce ainsi et pas
autrement ? Aristote n’a pas de réponse. Rand non plus. Tous deux se contentent de

constater cette réalité métaphysique premiere, téléologique en un mot.

Téléologique est un adjectif qui s’oppose a mécanique. En refusant les causes
finales aristotéliciennes, les penseurs modernes offrent une explication mécaniciste du
monde et des phénomeénes qu’ils recelent. Dans la conception mécaniciste du monde, qui
apparait au 17e siecle, et sur laquelle est fondée la physique moderne, tout phénomene
s’explique selon le principe voulant que tout événement détermine 1’événement suivant.
Chaque événement ne posséde aucun but ou aucune direction, donc aucun telos, en lui-
méme. Par exemple, le mécaniciste est au fondement de la théorie de 1’évolution des

especes par sélection naturelle chez Charles Darwin (1809-1882).

En effet, selon Darwin, la pensée — la raison — est une faculté engendrée par
I’adaptation & I’environnement qui est le nbtre sur terre. La lutte pour la survie

expliquerait 1’émergence de la raison humaine, ainsi que toutes les autres facultés de la

30



psyché humaine. N’elt ét¢ de la lutte pour la survie, I’étre humain n’aurait pas été. La
pensée existe donc parce qu’elle est utile a la survie de 1’étre humain. Le soi-disant fait
métaphysique d’Aristote et de Rand trouverait donc son explication par la théorie de
I’évolution. Or, tout ce qui est utile, on en conviendra aisément, n’est pas forcément vrai.
Par exemple, les mathématiques sont utiles, mais ce n’est pas parce qu’elles sont utiles
qu’elles sont vraies. Les mathématiques sont vraies, qu’elles soient ou non utiles a I’étre
humain. De méme pour la pensée. Ce n’est pas parce que la pensée est utile qu’elle vraie,
mais c’est parce qu’elle vraie qu’elle est utile. Encore une fois, la théorie de Darwin
présuppose une conception subjectivisme, antiréaliste, de la pensée. La conception

réaliste, téléologique, de la pensée est celle d’Aristote, de Pascal et de Rand.

31



3

LA VIE DEVANT SOl

« En toute chose il faut considérer la fin. »
Jean de La Fontaine, Le Renard et le Bouc

La vie constitue la fin ultime, la fin en soi, pour tout étre vivant. Evidemment, la mort
constitue la fin ultime pour chacun. En quel sens donc peut-on dire que la vie constitue la
fin ultime ? Au seul sens ou vivre est la finalité de tout étre vivant. Ce en vue de quoi,
dirait Aristote, que tout étre vivant existe, c’est vivre. L’existence, on I’a vu, est de nature
téléologique. Nous ne faisons pas seulement qu’exister ; nous existons en vue en vue de

quelque chose, a savoir vivre. Ainsi, la vie constitue notre fin derniere, ultime.

Rand écrit : « Métaphysiquement, la vie est le seul phénomene qui a une fin en soi :
une valeur acquise et maintenue par un constant processus d’action. »*® Chacun de ces
mots est lourd de sens. D’abord, le premier mot: I’adverbe fait a partir de
«métaphysique» : « métaphysiquement ». On a abordé la question de la métaphysique
précédemment; il faut y revenir. Le sujet est d’importance, puisque la philosophie
contemporaine la récuse, la métaphysique étant tenue comme une sorte d’erreur

grossiére.®

Le terme « métaphysique » (du grec meta ta physica) n’est pas d’Aristote lui-méme
mais de ses éditeurs qui, vers le premier siecle avant notre ére, regroupérent les ouvrages
d’Aristote venant aprés ceux sur la physique. Le préfixe grec meta signifie « apres », en
I’occurrence les ta physica, a savoir les livres sur la nature (physis). Aristote parlait, lui,
de « philosophie premiére ». « Ce que tout le monde entend par la sagesse a proprement
61

parler, écrit Aristote, c’est la connaissance des premieres causes et des principes. »

Dans la Poétique, Aristote écrit : « En toutes choses, la fin est I’essentiel. »%2 En somme,

% Ayn Rand, La vertu d’égoisme, p. 31-32.

6 Voir Frédéric Nef, Qu’est-ce que la métaphysique?, Paris, Gallimard, Folio/Essais, 2004. L’auteur réhabilite est I'un des rares
Francais a réhabiliter la métaphysique.

8 Aristote, Métaphysique, Livre A, 981b 29.

62 Aristote, Poétique, 6 1450a 23

32



les causes finales sont les causes premieres. Donc, la métaphysique, ou philosophie

premiére, est téléologie.

Rand aurait pu tout aussi bien écrire : « Téléologiquement, la vie est le seul

phénomeéne qui a une fin en soi. »

Maintenant, qu’est-ce que la vie? Vaste question difficile. Une chose est slre, c’est
que pour Rand, comme d’ailleurs pour Aristote, la vie ne se laisse pas réduire a des
¢léments plus simples dont ’interaction produirait la vie. C’est 1a du moins la conception
meécaniciste de la science (biologique) moderne. Gardons toujours a 1’esprit que pour
Rand, a la suite d’Aristote, tout étre vivant est de nature téléologique. Rand écrit : « La
vie est un processus d’action qui s’auto-génére et s’auto-entretient. Si un organisme cesse
d’entretenir ce processus, il meurt ; ses éléments chimiques demeurent, mais sa vie cesse

d’exister. »5°

Il n’est pas nécessaire d’étre partisan du vitaliste pour souscrire a ce qui précede.
Rappelons que le vitalisme soutient qu’une Soi-disante «force vitale» (Bergson parlait
d’«élan vital») engendrerait la vie, c¢’est-a-dire des processus d’actions coordonnées qui
s’auto-générent et s’auto-entretiennent. La science biologique qui est mécaniciste est
anti-vitaliste : seuls suffisent les propriétés et les caractéristiques spécifiques des
organismes vivants qui expliquent leur organisation en systéme. La « vie » n’est jamais
comme telle définie, mais on pense qu’en expliquant I’organisation des parties et de leurs
sous-parties en systeme, on sera en mesure de livrer une explication sinon compléte du
moins satisfaisante de la vie. Evidemment, le type de causalité qu’entretiennent entre
elles les parties est « efficiente » ou « motrice », selon la terminologie aristotélicienne. La
cause dite « finale » est totalement rejetée par la science moderne. Pourtant, malgré ce
rejet, elle est toujours présente. Si, en effet, le propre des parties est d’expliquer
I’organisation de I’ensemble, alors il est clair que les parties en questions visent &

engendrer 1’ensemble de ces parties en une unité organisée. Si la vie constitue

8 Ayn Rand, La vertu d’égoisme, p. 28.

33



véritablement un équilibre & maintenir®, alors la vie est bel et bien un concept

téléologique.

Aussi, le probléme du vitalisme est qu’il prétend avoir trouvé la fameuse « cause
efficiente » de la vie. Le vitalisme, cette philosophie de la biologie, s’inscrit donc dans le
cadre générale de la science moderne ou toute cause ne doit étre qu’efficiente ou motrice.
Pour un adepte des causes finales comme Rand, la vie est la cause finale d’elle-méme.
Pourquoi y a-t-il de la vie ? Pour la vie ! A nouveau, Rand écrit : « Métaphysiquement
[téléologiquement], la vie est le seul phénomene qui a une fin en soi...», c’est-a-dire en

elle-méme.»

Pierre veut devenir ingénieur. C’est cette fin (ou intention) qu’il projette et qui va le
conduire a faire une série d’actions : entreprendre des études, s’inscrire au cégep en génie
mécanique, a subir des examens, etc. Or, au-dela ou en-de¢a de son projet d’études,
Pierre désire vivre. C’est sa fin ultime. Tout ce qu’il entreprend se trouve subordonné a

son desir de vivre. Vivre est donc la valeur supréme.

La fonction (la finalité) du muscle cardiaque n’est pas que de pomper le sang a
travers tout le corps afin de ’alimenter en autres en oxygeéne. Si la cause efficiente ou
motrice du cceur est celle d’étre une pompe, sa cause finale consiste a assurer la vie de
I’étre humain. Le cceur n’a donc de valeur que parce qu’il est subordonné a la vie, en tant

que contribuant a la valeur supréme qu’est la vie.

Il'y a toutefois une différence - et elle est de taille - entre Aristote et Rand quant a la
valeur supréme. Pour Aristote, ce n’est pas la vie qui est fin ultime, se suffisant a elle-
méme. C’est le bien (agathon). Au tout début de /’Ethique a Nicomaque, Aristote écrit en
effet : «...le bien, c’est la visée de tout ».%° Pour le maitre du Lycée, la vie naturelle
pourrait-on dire ne serait donc qu’un des « sous-biens » visant le Bien supréme, désirable
pour lui-méme et se suffisant a lui-méme. En somme, chez Aristote, le bien est la cause
finale de toutes choses. En Métaphysique (A 3 983a 32), on lit : «... le bien est la fin de

toute génération et de tout mouvement » naturels.

& Titre d’un manuel d’enseignement de I’écologie au secondaire. Gilles Isabelle et Denise Bergeron, Biologie générale 4¢ et 5°
secondaire, Lidec, 2001.

8 Aristote, Ethique & Nicomaque, 1 1094 a 1.

34



Pourquoi Rand s’est-elle arrétée a la vie? Pourquoi n’a-t-elle pas poursuivi jusqu’au
fameux Bien (agathon) aristotélicien? L’agathon d’Aristote est nettement « transcendant
» au sens ou il est de nature pleinement métaphysique. Si, en effet, la métaphysique traite
des choses telles qu’elles sont (et pas autrement), alors I’existence d’un Bien supréme
doit étre admis puisque tout le vise et aspire vers lui. C’est ici que Rand trace une ligne

de démarcation qu’elle souhaite bien nette.

En outre, la vie ne vaut que pour les étres vivants chez Rand. L’agathon
aristotélicien, lui, vaut autant pour les étres vivants et non-vivants. Ainsi, pour Rand, si
les hommes n’existaient pas, il n’y aurait aucune valeur. Au contraire, pour Aristote, il y
aurait tout de méme de la valeur, le bien, évidemment. Le bien pour Rand est, pour ainsi

dire, « anthropocentrique », alors que chez Aristote il est « agathocentrique ».

Quel argument invoque donc Ayn Rand pour faire de la vie la valeur ultime de tout
étre vivant? Celui-ci: « C’est seulement pour une entité vivante que les choses peuvent
étre bonnes ou mauvaises. »* Pour éclairer I’argument, Rand fait appel a ce que les

philosophes appellent une « expérience de pensée »; bref, une fiction.

Imaginons donc « un robot immortel et indestructible, une entité qui se meut et qui
agit, mais que ne rien ne peut affecter, changer, endommager, mettre en péril. »*’ On
admettra volontiers que cet étre surhumain, quasi-divin, n’aurait aucune valeur. Non
seulement en lui-méme, mais pour nous aussi : aucun étre heureux ne voudrait ressembler
de prés ou de loin ce qui a toutes les allures de la pire des créatures qui puissent exister.
En effet, n’étant pas confronté a la mort, a la maladie, a la pauvreté, aux catastrophes
naturelles, etc., ’entité en question — appelons-la Krypto — serait indifférent a tout,
parfaitement impassible, ni heureux ni malheureux. N’ayant ni intérét, ni but, Krypto n’a
aucune envie de refléchir, de se perfectionner; bref, de vivre. Par contre, s’il était
confronté un jour a la mort, son désintérét total changerait du tout au tout. Le mot
d’Albert Camus : « Il n’y a qu’un probléme philosophique vraiment sérieux : c’est le
suicide. »%, le secouerait de son hébétude. 1l comprendrait pourquoi nous philosophons :

parce que nous sommes mortels. D’ou le mot fameux de Montaigne : « Philosopher, ¢’est

8 Ayn Rand, La vertu d’égoisme, p. 28.
7 Ibid., p. 29.
& Albert Camus, La mythe de Sisyphe (paru en 1942).

35



apprendre a mourir. », ¢’est-a-dire donner un sens a la mort. Or, donner un sens a la mort,
c¢’est du coup en donner un a la vie. Voila pourquoi, du moins pour nous humains, la vie
nous est si chére. L’existence de Krypto — si tant est qu’il existat - ne vaut pas une miette.
Krypto fait méme piti¢. C’est un étre malheureux et misérable, méme s’il n’éprouve
aucune peine, ni aucune affliction. S’il connaissait son malheur, il souhaiterait s’enlever
la vie. Métaphysiquement parlant, sa « vie » ne vaut rien puisqu’il n’a aucun but, aucune

fin a réaliser. Au mieux, Krypto n’est qu’une sorte de mort vivant.

Si les dieux (ou un Dieu) ressemblent a ce pauvre Krypto, ils sont & plaindre.
Métaphysiquement parlant, il ne peut exister de Dieu qui soit bienheureux puisqu’il n’est
pas un étre vivant confronté a la mort. D’ou I’athéisme radical de Ayn Rand. Au mieux,
si un Dieu immortel existe, il faut le plaindre puisque c’est 1’étre le plus misérable qui
soit. Jésus de Nazareth constitue peut-étre une exception s’il est vrai qu’il fut autant
Homme que Dieu. Toutefois, selon Rand, « A est A », c’est-a-dire qu’une chose ou un
étre ne peut étre a la fois ce qu’il est et ce qu’il n’est pas. La loi logique de non-

contradiction I’interdit. Raison oblige : un Dieu ne peut étre.

Traditionnellement, 1’agathon aristotélicien, le Bien suprémement désirable, s’est
confondu avec Dieu, le Dieu des chrétiens en particulier. Saint Augustin, qui
christianisera plus tard la philosophie paienne, concevra le mal comme 1’absence du bien
(privatio boni). L’axiome fondamental de la doctrine augustinienne est celui-Ci: le bien
existe sans le mal, alors que le mal ne peut exister sans le bien. En d’autres termes, s’il y
a du mal, c’est qu’il doit y avoir d’abord du bien. Le bien a « ontologiquement » — pour
utiliser le vocabulaire philosophique — préséance sur le mal. La seule réalité qui existe
est donc le bien, ¢’est-a-dire Dieu, du moins selon 1’évéque d’Hippone. Un étre maléfique
— Satan, Belzébuth, etc. —, opposé a Dieu, existant avant Dieu, est donc logiquement
impossible. C’est d’ailleurs pourquoi le diable ou le démon est congu en christianisme
comme un étre (un ange) déchu devant son existence, comme tous les étres, de Dieu, le

Bien par excellence. Le christianisme n’est pas un manichéisme.

L’auteur des fameuses Confessions se plait a examiner la possibilité de 1’existence
du Mal en soi, indépendamment du Bien. Pour ce faire, Augustin considére 1’existence

d’un étre fictif, Kakos (le mal, en grec). Imaginons donc, nous y invite Augustin, un étre

36



foncierement méchant « qui peut-étre a cause de son insociable férocité est dit “a demi-
homme” plutdét qu’homme ». Or, que vise Kakos par sa méchanceté démentielle sinon
quelque bien ? 11 souhaite sirement un «repos a 1’abri de toute importunité, de toute
violence, de toute terreur» venant d’autrui. En somme, le plus vicieux des étres appelle
de tous ses veeux la paix. Le moins qu’on puisse dire c’est que Kakos est maladroit. Sa
vie est misérable et, par suite, malheureuse. Pour étre heureux, la vertu d’amitié

consistant a coopérer en toute quiétude avec autrui lui fait cruellement défaut.

Donc, pas de mal sans le bien existant au préalable ; le mal n’étant, en somme, que
I’absence de bien. Dans Enrichidion, Augustin est explicite sur ce point fondamental :
«...ce qu’on appelle mal n’existe pas s’il n’existe aucun bien. » De sorte que, lorsque
nous commettons le mal, nous supprimons quelque bien. Le mal ne vit en somme qu’en
parasite du bien. Comme I’avait déja vu Platon, le mal n’est que ’ombre du bien ; il n’a

pas d’existence en soi. Ontologiquement, le bien seul existe.

Tout cela est bien beau, répliquerait Rand, mais pour un étre vivant et, donc, mortel,
le bien n’est que ce qui favorise la vie : « ce qui la favorise est bon, ce qui la menace
mauvais ».%° Pour un étre soi-disant immortel, le soi-disant « Bien » ne constituerait cque

malheur supréme.

59 Ayn Rand, La vertu d’égoisme, p. 31.

37



4
D’OU VIENT LA RAISON ?

Le mot d’Aristote, tiré de la Poétique, « En toutes choses, la fin est essentiel », convient
parfaitement a la tragédie fétiche du maitre du Lycée : Edipe-Roi de Sophocle. Quelle
est donc la finalité de la piece ? La recherche du meurtrier de Laios, son pére. (Edipe ne
sait pas que la victime est son pere, celui qu’il a tué sur le chemin le menant a Thébes.
L’enquéte que mene (Edipe n’aura de tréve tant lorsqu’il n’aura pas débrouillé 1’écheveau
du mystere du crime du roi Laios — c¢’est-a-dire son pere. Sa quéte de la vérité si farouche,
si implacable, qu’Edipe fera montre de démesure. Ce qui lui vaudra les foudres célestes.
Aussi, lorsqu’il découvrira qu’il est le meurtrier de son pere, (Edipe ne deviendra pas fou;
il se crévera les yeux afin de ne plus voir la réalité qui I’a tant dégue. Pour (Edipe, il n’est
pas question de masquer la réalité ; il s’en tient a elle, sauf qu’elle est trop pénible a

constater.

Pour Rand, (Edipe est parfaitement rationnel. Aussi, sa condamnation par les
dieux est irrationnelle. Le drame se termine avec ces mots du cheeur : « Gardons-nous,
nous autres mortels, de déclarer heureux un homme, avant qu’il n’ait atteint la fin de sa
vie, sans avoir a souffrir. » C’est-a-dire : nul ne peut prétendre de son vivant étre heureux
car, en tout temps, le malheur peut s’abattre sans crier gare. Pourtant, bon nombre d’entre
nous se disent heureux. Nous trompons-nous ? Depuis Socrate, les philosophes adoptent
une position intermédiaire: on peut €tre heureux de notre vivant dans la mesure ou ’on

consacre sa vie a I’exercice de la vertu faisant appel a la raison.

Rand endosse cette position traditionnelle, contrairement a la modernité qui ne
croit plus au bonheur et, donc, a la vertu. S’il y a une réalité désormais bannie de nos
démocraties libérales, c’est bien le bonheur. Aussi, ne cherchons nulle part dans nos
chartes un article stipulant un droit au bonheur. La liberté et I’égalité sont désormais
tenues comme des valeurs centrales. Le bonheur individuel est considéré comme affaire

privée, qui ne concerne que chacun et chacune.

38



S’il y a une vertu menant au bonheur, que Rand n’a de cesse de marteler, c’est
bien celle de la raison. Dans une lettre datant de 1939, elle écrivait: «Je suis une

rationaliste. »° « Je combats d’abord pour la raison. »"*

Afin de survivre, ’homme doit penser, ¢’est-a-dire user de la raison. Mais il n’y
aurait rien d’automatique a cet égard. Bon nombre d’humains abdiquent ; ils refusent
d’user de penser. IIs s’en remettent alors a autrui, soit par la foi — le mysticisme prenant la
figure archétypale du Sorcier (Witch Doctor) - soit par la force — le tyran, le dictateur,
c’est-a-dire Attila.”? Rand écrit :

La vertu de rationalité signifie la reconnaissance et I’acceptation de la raison comme notre
seule source de connaissance, notre seul juge des valeurs et notre seul guide d’action... Elle
signifie un engagement a la plus compléte et lucide perception de la réalité qu’il nous soit
possible, et au développement actif et constant de cette perception, c’est-a-dire a
I’accroissement de nos connaissances. Elle signifie un engagement envers la réalité de notre
propre existence, c’est-a-dire le principe que tous nos buts, nos valeurs et nos actions

s’inscrivent dans la réalité et, qu’en conséquence, aucune valeur ni aucune considération
quelle qu’elle soit ne puisse I’emporter sur notre perception de la réalité.”

Cet extrait tiré de « I’Ethique objectiviste »"*, sans doute 1’essai le plus dense et le

plus informatif de la philosophie randienne, nous informe d’au moins quatre choses :
(1) La raison est le seule mode de connaissance.

(2) La raison est (avec I’intentionnalité et I’estime de soi) la vertu principale que

I’homme doit acquérir s’il veut survivre.

(3) Qu’il faut admettre «le réalisme philosophique», a savoir que la réalité existe

indépendamment de nous (« L’existence existe »).

(4) La perception sensible que nous avons de la réalité correspond bel et bien a ce

qui se trouve en dehors de notre conscience.

Cela dit, on aimerait en savoir davantage sur la raison. D’abord, en quoi consiste
précisément que cette fameuse raison ? Comment fonctionne-t-elle ? Ensuite, d’ou

provient-elle ? Cette seconde question évoque le débat épistémologique traditionnel entre

" Cité dans Alain Laurent, op.cit., p. 150.

™ Ibid.

2 \/oir la préface a For The New Intellectual.

8 Ayn Rand, La vertu d’égoisme, p. 60.

™ Premier chapitre de La vertu d’égoisme, p. 19-92. Apres le discours de John Galt dans La Gréve, c’est le texte le plus achevé de la
doctrine objectiviste de Rand.

39



I’empirisme et le rationalisme. Tentons de répondre a la seconde question, aprés quoi

nous reviendrons au chapitre suivant a la premieére.

La raison pour I’empirisme provient de I’expérience a 1’aide des cinq sens; la raison
est acquise. Pour le rationalisme, au contraire, la raison est innée. La raison préexiste
donc a la réalité, du moins pour le rationalisme. Rand renvoie dos-a-dos les deux

positions épistémologiques traditionnelles :

[Les philosophes se rangent en deux camps opposés]. Le premier camp rationaliste affirme
que I’homme acquiert la connaissance du monde en le déduisant intégralement a partir de
concepts, lesquels sont dans notre téte et ne découlent pas de la perception physique des
faits. Le camp des empiristes déclare que I’homme acquiert la connaissance de
I’expérience, ce qui signifie : au moyen de la perception immédiate des faits, n’ayant nul
recours aux concepts. Pour le dire simplement : il y a ceux qui s’allient au Sorcier en faisant

fi de la réalité ; puis, il y a ceux qui s’ agrippent a la réalité, en y abandonnant leur esprit.”™

Rand parait, du moins prima facie, soutenir la thése empiriste, tout comme Aristote
d’ailleurs’®. Elle écrit : « La raison est la faculté qui identifie et intégre le matériel fourni
par les sens de I’homme. »’’ Par ailleurs, Rand parait rejeter I’empirisme de John Locke
(1632-1704), lequel comparait I’esprit a une feuille de papier sur lequel rien n’est en

encore écrit avant que 1’expérience n’ait eu lieu.

Supposons que 1’esprit soit, comme on dit, du papier blanc, vierge de tout caractére, sans
aucune idée. Comment se fait-il qu’il en soit pourvu? D’ou tire-t-il cet immense fonds que
I’imagination affairée et illimitée de I’homme dessine en lui avec une variété
presqu’infinie? D’ou puise-t-il ce qui fait le matériau de la raison et de la connaissance? Je
répondrai d’un seul mot : de I’expérience...”

Rand rejette I’empirisme radical lockien voulant que 1’esprit soit une sorte tabula
rasa avant que 1’expérience ne s’y imprime. Elle admet donc au départ chez I’étre humain
un esprit constitué entre autres choses d’une faculté, 1’abstraction, processus par lequel
I’intelligence humaine isole divers aspects, qualités, ou caracteristiques des étres ou des

choses dans la réalité afin d’en produire un concept. Rand écrit :

Un concept est I’intégration mentale de deux ou plusieurs unités isolées d’aprés une ou des
caractéristiques spécifiques et unie selon une définition spécifique... L’acte consistant a

> Ayn Rand, For the New Intellectual, p. 30. Ma traduction.

6 Pour Avristote, voir la citation du chapitre 2 tirée des Seconds Analytiques, 11, 19, 99b-100b.
7 Ibid., p. 43.

8 John Locke, Essai sur l’entendement humain, Livre |1, #2.

40



isoler fait appel a un processus d’abstraction, ¢’est-a-dire un processus mental de centration
qui divise ou sépare un certain aspect de la réalité des autres aspects.”

L’abstraction est le processus intellectuel a 1’ceuvre dans le type de raisonnement
connu sous le nom d’« induction ». A propos de ’induction — et de la déduction, ’autre
type de raisonnement conduisant a la connaissance —, Rand écrit :

Les processus de formation ainsi que de mise en ceuvre des concepts sont les modéles des

deux méthodes fondamentales de la connaissance : I’induction et la déduction. Le processus

consistant a observer les faits réels et a les intégrer dans des concepts constitue, dans son

essence, un processus d’induction. Le processus consistant a subordonner de nouveaux cas
illustrant un concept connu constitue, dans son essence, le processus de déduction. &

Qu’est-ce que I’induction ? Pour le savoir, étudions d’abord une définition
aristotélico-thomiste de I’induction. Celle-ci est « une argumentation dans laquelle, de
données singuliéres suffisamment énumérées, ['esprit infére une vérité universelle. »®* La
définition précédente de 1’induction (grec, épagoge) fait appel a deux éléments centraux,
premiérement, 1’esprit, plus précisément le processus d’abstraction ; deuxiémement,
Iinférence a des vérités universelles, c’est-a-dire a des universaux. Le philosophe
thomiste, Jacques Maritain, distingue ainsi la déduction de 1’induction.

Montrer comment une conclusion dérive de vérités universelles déja connues,... c’est

procéder par voie déductive ou syllogistique... Montrer comment une conclusion se dégage

de I’expérience sensible, autrement dit résoudre une conclusion en les faits d’ou notre esprit

I’extrait comme d’une matiere (resolutio materialis), c’est procéder par voie inductive. Pa

le syllogisme [la déduction] nous nous tenons sur le plan intelligible, nous nous mouvons

d’un point a un autre de ce plan, comme un sous-marin qui navigue horizontalement a I’air

libre; par I’induction nous gagnons le plan intelligible, nous nous mouvons du plus sensible
au plan intelligible, comme un sous-marin qui navigue verticalement de bas en haut.

C’est en ce sens qu’Aristote et saint Thomas enseignent que nous avons deux moyens
seulement d’acquérir la science, a savoir le Syllogisme, qui procéde a partir de vérités
universelles, et I’Induction, qui procéde a partir de données singuliéres, toute notre
connaissance dépendant formellement des premiers principes, évidents par soi, et tirant
matériellement son origine de la réalité singuliére et concréte percue par les sens.

La définition moderne, toutefois, de 1’induction, bannit ce fatras vieillot, désuet,
que constituent le « plan intelligible »; les « premiers principes »; les « Vérités

universelles »; 1’« intellection », 1’ancienne logique mise au point par Aristote, la

 Ayn Rand, Introduction to Objectivist Epistemology, Expanded Second Version, édité par H. Biswanger et Leonard Peikoff, New
York, A Meridan Book, 1990, p. 10. Ma traduction.

8 |bid., p. 28. Ma traduction.

8 Jacques Maritain, Eléments de philosophie, Tome II, L’ordre des concepts. Petite logique. Montréal, Librairie Granger, 1946, p.
306.

41



fameuse syllogistique; etc. En fait, la définition moderne de I’induction, a laquelle

souscrit Rand, comme nous allons le montrer, fait appel a une métaphysique empiriste.

Voici donc une version moderne de 1’induction : Si un grand nombre de A ont été
observés dans des circonstances trés variées, et si [’'on observe que tous les A sans

exception possédent la propriété B, alors tous les A ont la propriété B.8?

Le probléme avec le raisonnement inductif, ¢’est qu’en découvrait qu’un A ne possede

pas la propriété B, alors le raisonnement s’écroule. Le raisonnement inductif suivant :

(1) Les volatiles a, b, c, d, e et f, etc. examinés jusqu’ici sont des cygnes ;
(2) Tous ces cygnes ont des plumes blanches ;

(3) Par conséquent, tous les cygnes sont blancs...

...n"est pas absolument assuré, car il se peut que les prochains cygnes examinés soient
d’une autre couleur. La Iégende veut que les Européens en découvrant 1’ Australie firent la
navrante découverte de cygnes noirs ! Ce fut consternant pour les adeptes modernes de
I’induction; ce qui marqua leur défaite et fit la fortune du falsificationisme de Karl Popper
(1902-1994).

Louis Groarke, dans une étude remarquable intitulé An Aristotelian Account of
Induction®, montre que la seconde définition de I’induction, la définition moderne, est
celle que privilégie I’empirisme moderne, pas celui d’Aristote. Selon Groarke, la position
moderne voulant que I’induction soit un mode de connaissance peu digne de confiance «
est un sous-produit de I’empirisme moderne épousé par des auteurs tels que John Locke
et David Hume. »% Pourquoi I’induction serait-elle peu digne de confiance pour un
empiriste? Parce que 1’énumération des cas dans I’induction est trés souvent incompléte,
et que les sens sont parfois trompeurs. Contrairement aux empiristes modernes, Aristote
avait pleinement confiance en I’induction, complete ou incomplete, laquelle permet
d’acquérir des vérités universelles — ce que les médiévaux appelleront par la suite des

universaux. Aristote admet 1’existence de tels universaux, non pas « sépares » des étres et

8 Alan F. Chalmers, Qu’est-ce que la science? Récents développement en philosophie des sciences : Popper, Kuhn, Lakatos,
Feyerabend, Paris, La Découverte, 1987, p. 27.

8 | ouis Groarke, An Aristotelian Account of Induction. Creating Something from Nothing, Montréal, McGill-Queen’s University
Press, 2009.

8 Ibid., p. 107.

42



des choses, comme le voulait son maitre Platon, mais comme formant leur « substance ».
L’universel ou I’essence « homme » forme la substance de tous les étres répondant aux

caractéristiques essentielles d’étre humain.

Or, a I’évidence, Ayn Rand souscrit a la conception moderne de I’induction, pas a
I’ancienne remontant a d’Aristote. Il n’est surtout pas question pour elle d’accéder grace
a I’induction a des « Vérités universelles », a un « plan intelligible » ou encore a des soi-
disantes « essences », en passant d’abord par le plan sensible. Rand dit explicitement que,

sur ce point crucial, elle prend ses distances d’avec le réalisme métaphysique d’Aristote :

Prenons note... de la différence radicale entre la conception d’Aristote des concepts [des
vérités universelles] avec celle du point de vue objectiviste, en particulier concernant la
question des caractéristiques essentielles [obtenues par induction].

Aristote formula le premier les principes de la définition valide. 1l soutint que seules les
choses particuliéres existent. Cependant, pour lui, les définitions référent & des essences
métaphysiques, lesquelles inhérent dans les étres particuliers en tant qu’éléments
spécifiques ou puissances formatrices; en outre, il soutint que le processus de formation de
concept fait appel a une espéce d’intuition directe par lequel I’esprit appréhende les
essences et en forment des concepts.

Aristote considérait 1’« essence » comme étant de nature métaphysique. L’Objectivisme la
considére comme de nature épistémologique.

[...]

L’essence d’un concept est déterminée circonstanciellement et est susceptible d’étre
amendée d’aprés le développement de la connaissance humaine. Le référent métaphysique
des concepts humains ne constitue pas une essence métaphysique particuliére, mais la
totalité des faits réels observeés, et cette totalité détermine les caractéristiques d’un groupe
donné d’étres qu’Aristote qualifie d’essentielles. Une caractéristique essentielle est un fait
au sens ou elle existe, déterminant d’autres caractéristiques permettant de distinguer un
groupe d’étres d’un autre. Elle est de nature épistémologique au sens ou elle constitue un
schéme classificatoire de la démarche cognitive de I’étre humain — un scheme
classificatoire rassemblant et intégrant un corpus de connaissances toujours plus vaste.%

Le dernier paragraphe de cette (longue) citation marque, je crois, on ne peut plus
clairement la différence radicale entre Aristote et Rand. De facon éloquente, Rand reste —
a son corps défendant, peut-étre ; en tout cas, elle ne semble pas le réaliser pleinement —
adepte de I’empirisme moderne, celui pourtant qu’elle dénonce comme basculant dans le

subjectivisme...

85 Ayn Rand, Introduction to Objectivist Epistemology, p. 52. Ma traduction.

43



On a montré au chapitre 2, que Rand est une adepte du réalisme. Il importe a
présent, d’apreés ce qui précede, de qualifier le réalisme randien. Celui-ci n’est pas,
comme on vient de le voir, le réalisme métaphysique des « essences » ou des « substances
» aristotéliciennes. A cet égard, comme on 1’a vu, la seule réalité métaphysique que Rand
admet, c’est la vie. Toutes les autres notions lui sont subordonnées. Le réalisme randien
constitue en vérité un réalisme modéré, admettant au préalable 1’existence de 1’esprit
comportant certaines facultés cognitives, dont I’abstraction. Si c’est bien le cas, on ne
voit pas des lors trés bien comment le réalisme modéré de Rand soit incompatible avec
une forme d’empirisme, affaiblie certes, la différence avec 1I’empirisme radical étant que

ce dernier n’admet pas que 1’esprit comporte certaines facultés au point de départ.

L’objectivisme randien serait, selon 1’analyse qui précede, un empirisme certes,
mais modéré pour qui tout réside dans I’expérience sensorielle, étant donnée au départ un
esprit déja pourvu de certaines facultés. Dans le passage qui suit, Rand montre bien que la

perception sensorielle est centrale dans 1’édifice randien de la connaissance.

Le réalisme absolu (le platonisme) ainsi que le réalisme moderé (aristotélicien) tiennent que
le référent d’un concept comme intrinseque, & savoir un « universel » inhérent aux choses
(soient comme un archétype ou une essence métaphysique), une entité qui n’est pas reliée a
la conscience humaine laquelle permet perceptible directement par la conscience humaine,
comme tout étre existant -, perceptible uniquement par des moyens non-sensoriels ou extra-
sensoriels.%

Au livre VI de I’Ethique & Nicomaque, Aristote se demande laquelle parmi les cing
vertus intellectuelles — soit le savoir (episteme), I’art (techne), la sagacité (phroneésis), la
sagesse (sophia) et, enfin, I’intellection (noQs) — ayant pour cible la vérité, est celle qui se
trouve a la base de la science, c¢’est-a-dire des universaux. C’est la derniére, I’intellection
(grec, vovg). Plus loin encore, dans le méme traité, Aristote identifie purement et
simplement perception et intellection. On lit : « Il faut donc en avoir la perception [des
particuliers]; or cette perception (aisthesis) est intelligence (noGs). » Le méme passage
autorise toutefois cette autre traduction: « Or, cette perception, c’est ce qui alimente
I’intellection. » Cette seconde traduction invite a faire de la perception une faculté de
I’esprit purement passive, sorte de réceptacle des informations sensibles provenant des

choses et des étres particuliers. Selon cette hypothése, I’intellection jouerait le role de

8 Ayn Rand, Introduction to Objectivist Epistemology, p. 53. Ma traduction.

44



I’¢lément actif. Encore faudrait-il distinguer 1’intellection du réle assigné a 1I’induction
abstractive ou, simplement, a I’abstraction. L’intellection serait-elle la saisie proprement
dite de l’universel résultant du processus de 1’abstraction ¢laboré sur la base de
perceptions sensibles ? On aurait alors la séquence suivante dont I’ensemble constituerait
I’induction proprement dite: 1. Perception ; 2. Abstraction ; 3. Intellection. Il est difficile

toutefois d’en avoir la certitude.

Quoi qu’il en soit, dans le passage précedemment cité, Rand rejette le réle majeur
que joue I’intellection aristotélicienne dans la saisie des universaux. Elle semble assimiler
I’intellection a I’intuition — laquelle ne serait pas fiable et nous ferait basculer dans le
mysticisme. Rand écrit : «... [Aristote] soutint que le processus de formation de concept
fait appel a une espece d’intuition directe par lequel 1’esprit appréhende les essences et en

forment des concepts. »®’

Dans une conception métaphysique empiriste du monde que parait soutenir Rand,
malgré sa dénégation qu’elle rejette I’empirisme, les soi-disant « substances », « essences
» OU autres universaux n’ont aucune réalité ; il n’y a que ce qui est observable. Groarke
résume ainsi la divergence au plan métaphysique entre Aristote et les empiristes

modernes :

Nous avons ainsi deux métaphysiques. D’apres 1’aristotélicienne, la substance comprise
comme étant la véritable nature ou 1’existence des choses, est accessible au regard. Le
monde est observable. Du point de vue empiriste, la substance réside au-dela de la
perception, la véritable nature des choses échappant a jamais a la perception humaine. Du
point de vue de I’empirisme moderne, la doctrine traditionnelle voulant que 1’on soit en
mesure d’identifier les véritables essences des choses revient ni plus ni moins a dire que
nous disposons d’une vision en rayons x de telles sorte qu’elles peuvent étre vues a travers
le plancher. Locke et ses collégues soutiennent que nous ne pouvons pas connaitre ce que
sont en soi les objets particuliers. L’induction n’est pas une forme fiable d’inférence parce
que, comme Hume le soutient, nous ne savons pas ce dont nous parlons. Du fait que le
savoir touchant I’existence secréte nous fait défaut, le mieux que nous soyons en mesure
d’espérer saisir ce sont les apparences. Or, les apparences sont souvent trompeuses de sorte
qu’elles peuvent cacher la nature véritable et réelle des choses et des événements.%

A I’évidence, Ayn Rand souscrit 4 la métaphysique empiriste.

Demandons-nous maintenant: a quoi référe un concept dans la réalité? A des choses

individuelles — des individus, comme se plaisent a dire les philosophes qualifiés de «

8 bid., p. 52. Ma traduction.
8 |ouis Groarke, An Aristotelian Account of Induction, p. 80. Ma traduction.

45



nominalistes » ? Ou bien a des sortes d’entités regroupant des individus — des «
universaux », comme le voulaient certains philosophes médiévaux, disciples d’ Aristote ?
Certaines déclarations de Rand laissent croire qu’elle opterait pour le nominalisme au
sens ou, par exemple, le concept de société réfere uniquement a des individus ; elle
n’existe pas en tant qu’entité. « Tout groupe ou ° collectif °, grand ou petit, n’est qu’un

ensemble d’individus. »®°, écrit Rand.

Le concept « homme » désignent-ils un certain nombre d’individus, ou un
regroupement (« universel ») d’individus? A quoi, en somme, « I’humanité » correspond-
t-elle ? Chez Aristote, chaque homme et chaque femme possédent une « essence », une «
substance » (grec, ousia), I’humanité en 1’occurrence. Cette essence n’est pas observable
par les sens. J’aurais beau analyser un homme (ou une femme) sous toutes ses coutures,
jamais je n’observerai 1’étre humain. Un empirisme radical le soutient. Un empirisme
modéré comme celui de Rand en convient aussi. Pour les deux types d’empirisme, la base
de la connaissance reste et demeure la perception sensible. Rappelons a ce propos le mot

d’ordre randien : « L’existence existe ! »

Voila aussi qui expligue pourquoi, comme nous 1’avons vu au précédent chapitre,
Rand rejette le soi-disant « Bien » métaphysique d’Aristote. Au-dela du plaisir ressenti, je
ne puis en effet concevoir le bien; méme remarque pour le mal : je ne puis le concevoir
que par la douleur, la souffrance.

La vie d’un organisme est sa norme d’évaluation : ce qui la favorise est bon, ce qui la

menace est mauvais...

De quelle fagon [I’homme] prend-il d’abord conscience de ce qui est «bon» et de ce qui est
« mauvais » dans sa forme la plus simple? Par les sensations physiques de plaisir et de
douleur. De la méme fagon que les sensations constituent la premiére étape du
développement d’une conscience humaine dans le domaine de la connaissance, elles
constituent la premiére étape dans le domaine de 1’évaluation.®

Tous comme les essences, les universaux, Rand n’admet pas 1’existence d’un Bien
métaphysique. La seule entité métaphysique qu’elle reconnait, en effet, c’est la vie,

critere ultime de ce qui est bon et bien. Comme elle le dit, ce qui la sépare d’Aristote,

8 Ayn Rand, La vertu d’égoisme, p. 163.
% |bid., p. 31; p. 33.

46



c’est que les soi-disantes essences aristotéliciennes, sont de nature épistémologique et non
pas métaphysiques. Cela signifie que 1’essence des choses (leurs caractéristiques
essentielles obtenues par abstraction) se trouve étre relative au sujet connaissant; ce qui
veut dire a son tour sans étre vivants humains, dotés d’un esprit, les étres et les choses
n’auraient aucune réalité. Avec horreur et damnation, il semble qu’il faille conclure que

I’objectivisme peche la ou il lance I’anathéme : 1’infame subjectivisme !

47



5

QU’EST-CE QUE LA RAISON ?

René Descartes, ce partisan du rationalisme en épistémologie, ouvre 1’un de ses plus
celébres ouvrages, le Discours de la méthode (1637), par cette phrase non moins célébre :
« Le bon sens est la chose du monde la mieux partagée. » Le « gros «bon sens » dont tout
étre humain serait imparti c’est ce que Descartes entend par « raison », de sorte qu’il
aurait pu tout aussi bien écrire: « La raison est la chose du monde la mieux partagée. ».
Tout le monde posséderait donc, du moins en principe, la raison. Tout le monde serait

donc rationnel.

Rand serait en partie d’accord avec Descartes. Si, tout autant que nous sommes,
nous disposons d’une raison, son exercice n’est toutefois pas automatique. Comme le
pensait Pascal, si nous sommes faits pour penser correctement, c’est-a-dire
rationnellement, encore faut-il s’exécuter. En particulier, I’homme, selon Rand, « doit
découvrir les régles de la pensée et les lois de la logique, pour diriger sa pensée. »% On
ne nait pas, pour ainsi dire, avec le savoir infus de la logique de pied-en-cap. Tel un
minerai rare, il faut I’extraire de la pensée a 1’aide de la réflexion. « Dans 1’ Antiquité, dit
John Galt, et malgré ses erreurs, le plus grand de nos philosophes a résumé le concept
d’existence et le principe de tout connaissance en la formule : A est A. Une chose est

elle-méme. »%

Le philosophe en question, on I’aura reconnu, toujours lui, c’est Aristote. Celui-ci
fait dériver la loi logique d’identité, A est A, de la loi de non-contradiction qu’il énonce
ainsi dans la Métaphysique : « Il est impossible que le méme attribut appartienne et

n’appartienne pas en méme temps, au méme sujet et sous le méme rapport. »%

%t Ayn Rand, La vertu d’égoisme, p. 47.
2 Ayn Rand, La Greéve, p. 1013.
% Aristote, Métaphysique, Livre Gamma, 3 1005b 19.

48



Pierre, en effet, n’est jamais en méme temps et sous le méme par rapport autre que lui-
méme, Jean par exemple. N’est-ce pas la 1’essence de ce que nous tenons comme ce qui
est raisonnable en soi? La loi de non-contradiction dit « pas & la fois A et non-A » D’elle,
découle la loi d’identité, A est A, « une chose est cette chose » - pas une autre. Une verité
de La Palice, aimerait-on dire. Autre formulation équivalente : « Ou bien A, ou bien non-

A. » Ici, dérive la loi de bhivalence, ou du tiers-exclu. On tient ainsi 1’essence de la raison.

Les lois logiques, gouvernant toute pensée digne de ce nom, n’ont nul besoin de
démonstration, soutient Aristote, puisqu’elles sont évidentes par elles-mémes. On
aimerait donc savoir quelles « erreurs » aurait bien pu commettre, selon John Galt, le
maitre du Lycée. Parce que 1’évidence en question ne serait pas une perception sensible ?
Parce qu’elle ferait appel a une sorte intuition de nature mystique que condamne sans

appel Rand ?

Lorsque, dans la Métaphysique, Aristote écrit : «Quant a nous, nous venons de
reconnaitre qu’il est impossible, pour une chose, d’étre et de ne pas étre en méme temps,
et ¢’est par ce moyen que nous avons démontré que ce principe était le plus certain de
tous», le Stagirite fait appel en fait a I’induction (épagoge) mettant a I’ceuvre
I’intellection. L’acte de reconnaissance, qu’évoque Aristote, témoigne précisément de
I’activité d’intellection (noQs). Est-ce la une sorte d’intuition, donc peu fiable, digne de la
figure du Sorcier, comme le croit Rand ? Nous ne le croyons pas, et ce n’était

certainement pas 1’avis d’ Aristote.

L’empirisme — I’empirisme logique, en particulier — tiendra les vérités de logique
comme des Vérités arbitraires, des sortes de conventions, sans référence « ontologique »
dans la réalité. Un réaliste métaphysique comme Aristote croit que les vérités logiques
décrivent la structure logique de la realité. Indépendamment de I’existence d’étres
humains vivants et pensants, les lois de la logique existent. Les humains doivent les
reconnaitre, telles qu’elles sont, ¢’est-a-dire les découvrir et non les inventer. L’homme,

écrit Rand, « découvrir les régles de la pensée et les lois de la logique...»%

% Ayn Rand, La vertu d’égoisme, p. 47. Je souligne «découvrirs.

49



Est-ce a dire que les lois de la raison préexistaient pour ainsi dire a Aristote, leur
découvreur ? Celui-ci ne les ayant que mis en évidence ? Dévoiler, pour ainsi dire ? Je le
crois; et Rand aussi puisqu’elle parle a leur sujet de leur découverte par Aristote. Le
couple découvrir/inventer n’est nullement neutre au plan métaphysique. Admettre que les
lois de la logique furent découvertes, c’est admettre qu’elles préexistent pour ainsi dire a
notre pensée; que depuis qu’il y a des hommes, ces lois sont des présupposes

incontournables de la pensée humaine.

Il'y a plus, sans doute : c’est aussi admettre que ces lois ordonnent et organisent la
réalité extérieure a notre conscience. C’est dire que les lois de la raison étaient déja a
I’ceuvre dans le monde avant I’apparition de 1’homme sur terre. Je ne sais ce que
penserais de tout cela Ayn Rand. Tout ce qu’on peut dire, c’est que Rand n’attribue de
valeur a la raison que pour autant qu’elle contribue (éminemment) a la vie humaine. En
soi, donc, la raison et ses lois, n’auraient pour la philosophe aucune valeur. Gardons, en
effet, toujours a ’esprit, que la vie (humaine) est la plus haute des valeurs, la réalité
métaphysique par excellence. Ne peut-on pas penser que sans étres humains, la raison
ainsi que ses lois auraient tout de méme de la valeur ? Penser le contraire, n’est-ce pas
basculer dans le vice supréme que constitue, du moins aux yeux de Rand, le

subjectivisme ?

Une autre question embétante pour Rand est celle de savoir si la raison ne serait
pas apparue en raison de l’évolution par sélection naturelle. Plusieurs philosophes
souscrivant au programme de « naturalisation de 1’épistémologie » lancé par Willard van
Orman Quine (1908-2000), voulant que la raison humaine puisse s’expliquer comme une
qualité naturelle adaptative parmi d’autres. La raison, comme tout ce qui existe, fait en
effet partie de la nature; les sciences biologiques, en particulier, expliqueront bien un jour
I’origine naturelle de la raison. La force du programme quinien de naturalisation de
I’épistémologie conduisit le Philosophical Lexicon a definir le verbe to quine comme «
rejeter résolument quelque chose de réel ou I’'importance de quelque chose de réel ou de

signifiant. » En somme, peut-on « quiner » la raison ?

Rand, de son c6té, a toujours combattu le dualisme de la conscience (ou de

I’esprit) et du corps. John Galt explique :

50



En réalité, cette doctrine [dualiste] a été congue pour faire table rase d’une faculté humaine.
Laquelle ? La faculté de penser, qu’il fallait nécessairement nier pour briser 1’homme.
Apres avoir renoncé a la raison, celui-ci s’est retrouvé ainsi a la merci de deux monstres
qu’il ne pouvait ni comprendre ni contrdler : un corps md par de mystérieux instincts et une
ame guidée par des révélations mystiques. Ce qui en fait la victime ravagée et impuissante
d’une bataille entre un robot et un dictaphone.*®

Contre Descartes, I’illustre représentant moderne du dualisme, Rand soutint le monisme
ou, tout comme chez Aristote, I’esprit et le corps sont indissociables, et irréductibles 1'un

a l’autre.

Il est donc fort a parier que Rand aurait condamné sans appel les tentatives
actuelles de naturalisation de I’esprit, de la raison en particulier. Toutefois, la question se
pose du point de vue de Rand si I’on soutient comme elle que la raison n’a de valeur que
parce qu’elle permet la survie de 1’étre vivant qu’est 1I’humain. Ne serait-il pas vrai de
penser que la raison fut sélectionnée comme mode adaptatif a I’environnement ? Or, qui
dit raison, dit vérité, de sorte que la vérité fut sélectionnée comme étant adaptée a la

nature.

L’objection fatale contre ces élucubrations loufoques est venue d’un penseur
croyant, Clive Staples Lewis (1898-1963)%, I’auteur des célébres Chroniques de Narnia.
Avant d’en venir a ’argument proprement dit que I’on pourrait désigner par I’ «argument
anti-évolutionniste de 1’origine de la raisony, il nous faut préciser quelques petits points

au préalable.

Le premier point concerne le statut de la vérité. L’évolutionnisme parait adopter
une conception utilitaire de la vérité. Comme 1’enseigne le pragmatisme de Williams
James, par exemple, «...le ‘vrai’ consiste simplement dans ce qui est avantageux pour
notre pensée...»°’. En fait, pour le pragmatisme, celui de James en tout cas, la vérité
s’identifie a ’utilité. Si une pensée ou une proposition ne présente aucun avantage — Si
elle ne « paie pas », comme le dit littéralement James —, elle n’est d’aucun intérét et,

partant, elle n’est pas « vraie ».

% Ayn Rand, La Greéve, p. 1024.

% 1’argument anti-évolutionniste de la raison fut présenté par C.S. Lewis, dans le chapitre 111 de son essai Miracles, intitulé «La
difficulté majeure du naturalisme».

" william James, Le pragmatisme, Paris, Flammarion, 1968, p. 157.

51



Bertrand Russell, subjectiviste en matiere de moralité, s’est fait le critique de la
conception «utilitariste» de la vérité de James. On retrouve aussi cette conception
utilitaire de la vérité dans la théorie de 1I’évolution de Darwin. Le vrai disparait en effet au
profit de I’utilité, c’est-a-dire au service la survie des plus adaptés. On pourrait également
I’attribuer a la pensée randienne puisqu’elle tient tout ce qui contribue a la survie comme
possédant une valeur. Evidemment, en ce sens, la vérité est utile puisqu’elle assure la
survie du vivant. Ce I’est davantage pour la raison qui, selon Rand, assure la survie. La

raison, on en conviendra, est source de Vérité.

Dernier point : la nature vise 1’utilité, a savoir la survie, ¢’est-a-dire 1’adaptation.
Par conséquent, la nature vise le vrai, car ce qui est utile est vrai. Schématiquement, on a

donc le raisonnement suivant :
(1) La nature vise 'utilité, c’est-a-dire la survie.
(2) L’utilité vise la vérité.

(3) Par conséquent, la nature vise la verité.

Bien que ce raisonnement soit déductivement valide (il s’agit, on I’aura reconnu,
d’une inférence de la forme du syllogisme hypothétique), la difficulté majeure porte sur
la prémisse 2 : comment le partisan de la naturalisation de 1’esprit assure-t-il que 1’utilité
soit gage de vérité ? Le probleme auquel fait face ici le partisan du naturalisme est le
méme que celui auquel est confronté le pragmatiste. Celui-ci répond en faisant valoir que
les conséquences bénéfiques assurent la vérité. A cela, Russell rétorque: 1’utilité n’est pas
toujours garante de la vérité car, dans bien des cas, ce qui est utile peut étre faux, et ce qui
est faux peut étre utile. Le mensonge est parfois utile pour se sortir du pétrin, mais le

mensonge reste un mensonge, c’est-a-dire une fausseté.

En résumé, la raison ne saurait résulter de I’adaptation humaine a I’environnement
naturel. Rien n’assure en effet que cette adaptation, certes utile a la survie, soit source de

veérité. La nature, dénuée de toute intentionnalité, ne vise pas la vérité. Le 3 juillet 1881,

52



dans une lettre troublante a William Graham, auteur d’un essai intitulé Le Credo de la

science, Darwin lui-méme fait part de son doute a ce sujet:

Mais alors avec moi le méme horrible doute surgit toujours : les convictions de la pensée de
I’homme, qui s’est développée a partir de la pensée des animaux inférieurs, ont-elles une
valeur quelconque, méritent-elles aucune confiance ? Qui voudrait préter confiance aux
convictions de la pensée d’un singe, s’il y a des convictions quelconques dans une pensée
de ce genre. %8

Darwin doute que « les convictions de la pensée d’un singe », qui auraient conduit a
celles de I’homme, a celles de /’Homo sapiens, en assurant la survie, visaient le vrai. En
conséquence, comment la nature elle-méme, un ensemble de forces aveugles et soumises
au hasard, peut-elle viser le vrai — « ...s’il y a des convictions quelconques dans une
pensée de ce genre ? » Le naturaliste le décréte tout simplement : 1’utilité, c’est-a-dire ce

qui sert a la survie de ’espéce, est garante de la veérité.

Or, remarquons bien ce qui se passe: le penseur naturaliste use de la raison ; il
raisonne. Il s’efforce de bien penser. En somme, il s’efforce d’étre logique. Il convient de
rappeler a ce propos que la logique est la science qui enseigne la maniere de bien
raisonner, ¢’est-a-dire de distinguer les inférences valides de celles qui ne le sont pas. Ou
bien, autre formulation: la logique étudie non pas la vérité des prémisses, mais la
transmission de la vérité des prémisses vers la conclusion. En ce sens, la logique

concerne la conservation de la vérité dans les arguments.

Le penseur naturaliste raisonne donc. Il vise a transférer la vérité de ses prémisses a
la conclusion. Or, la conclusion 3 précédente, a 1’effet que la nature vise la vérité, n’est
pas du tout évidente. La vérité des prémisses 1 et 2 doit permettre de conclure a la vérité
de 3. Le probléme, comme nous 1’avons vu, c’est que la prémisse 2 est difficilement
acceptable, c’est-a-dire certainement fausse car ce qui est utile peut étre faux. Donc,

puisque la proposition 2 est fausse, le raisonnement évolutionniste s’écroule.

Le penseur naturaliste raisonne et croit — que, dis-je, il est convaincu dur comme fer
— que l’activité raisonnante est le produit de la nature. Qu’il raisonne, c’est un fait
indubitable. Cependant, ce qui est faux, c’est que la nature produise le raisonnement,

donc, la verité. Celle-ci en effet n’est pas causée par des processus matériels.

% Cité dans Etienne Gilson, D Aristote & Darwin et retour, Paris, Vrin, 1971, p. 142.

53



Lorsque nous raisonnons, nous recherchons la vérité, c’est-a-dire le savoir. Le
naturaliste, tout autant que son adversaire, s’attache a la vérité ; elle leur importe plus que
tout, malgré les dénégations du naturaliste qui clame, dans une veine évolutionniste, que
I’important, c’est le comportement utile, ¢’est-a-dire adapté a la survie. Or, comme nous
I’avons vu, la recherche de I'utilité¢ (de la survie) n’est pas la recherche de la vérité. La
réplique du naturaliste consiste a dire que 1’utilité vise la vérité. Peut-étre se trompe-t-il,
car I’évolution ne vise pas la vérité, comme Darwin lui-méme s’en afflige. L’évolution ne
planifie rien, surtout pas la vérité; elle résulte du hasard, de 1’environnement, des forces
aveugles de la nature. Or, raisonner, déduire, faire des inférences implique la vérité et
vise a la conserver. En somme, la raison humaine est de nature téléologique, comme le
soutenait Aristote. C’est ainsi que le naturalisme s’auto-réfute: en croyant dire vrai, a
savoir que sa croyance est de nature matérielle, alors qu’en réalité, elle est de nature

téléologique.

Confronté a I’argument anti-évolutionniste qui précéde, le partisan de Rand doit
admettre que la raison, tout comme la vie, est un concept transcendant, a priori pour ainsi
dire. Tout comme on ne peut pas penser que la raison n’est pas, parce que, pour ce faire,

il nous faut encore user de la raison.

Pour compléter ce tableau sombre pour I’incroyante que fut Rand, C.S. Lewis
évoquait que « la raison, la raison de Dieu, est plus ancienne que la nature, et d’elle
dérive ’ordonnance de la nature qui seule, nous permet de connaitre celle-ci... I’esprit
humain, dans I’acte de connaitre, est éclairé par la raison divine. » C’est le triomphe du «
surnaturalisme », comme le désigne C.S. Lewis. On ne peut pas invoquer le mysticisme
parce qu’on vient de prouver par la raison que celle-ci est divine. Rand parait ainsi
contrainte d’admettre que la raison a une origine transcendance, voire divine.
Evidemment, la situation est pour elle intolérable puisqu’elle récuse comme irrationnel

tout recours a la transcendance ou au mysticisme.

54



6

UNE ETHIQUE DE LA VERTU

La seule maniére pour Rand de se sortir de I’impasse auquel la conduit 1’argument
antiévolutionniste de la raison, c¢’est d’insister sur le fait, comme elle n’a cessé d’ailleurs
de le déclarer, que la raison n’est pas une entité desincarnée mais une disposition acquise
volontairement, c’est-a-dire une vertu. Etre rationnel est la vertu par excellence chez
Rand.

Il faut convenir que ce mot de vertu a pris un sacré coup de vieux. Le philosophe
québécois Martin Blais a constaté son acte de décés.®® John Rawls (1921-2000), celui que
les penseurs progressistes tiennent pour le plus grand des philosophes de la politique au
20e siccle, y porta un coup fatal car, la vertu, celle de la justice en particulier, n’est pas
celle désignant la qualité d’une personne, mais celle de la structure de la société. « La
justice », lit-on dans ce qui passe pour une ccuvre majeure en philosophie politique au
XXe siécle, Théorie de la justice, « est la premiére vertu des institutions sociales. .. »10
En ramenant la notion de vertu a I’ordre du jour, Rand nage en plein contre-sens de toute
la modernité. Elle renoue en particulier avec 1’éthique de la vertu remontant a I’Ethique a

Nicomaque d’Aristote.

Malgré cela, Rand porte un jugement tout a fait péremptoire sur 1’éthique
aristotelicienne :
Le plus grand de tous les philosophes, Aristote, ne considérait pas 1’éthique comme une
science exacte; il fonda son systéme éthique sur 1’observation de ce que les hommes sages

de son temps choisissaient de faire, laissant sans réponses les questions suivantes : qu’est-
ce qui motivait leurs choix ? et pourquoi considéraient-ils ces hommes comme sages. 1%

On I’a expliqué dans les chapitres précédents, la vie pour Rand constitue la valeur

ultime, la source de toute valeur. Pour Aristote, la fin (le telos) de toute action, c’est le

% Martin Blais, L 'wil de Cain. Essai sur la justice. Montréal, Fides, 1994, p. 13.
1 John Rawls, Théorie de la justice, Paris, Seuil, 1997, p. 29.
11 Ayn Rand, La vertu de 1’égoisme, p. 23.

55



bonheur (eudemonia). Plus précisément, la fin que tout homme (ou femme) poursuit,
c’est le bonheur ; la vie n’étant qu’un moyen, pas une fin en soi. En somme, pour
Aristote, ce n’est pas tant la vie qui importe, mais bien vivre, car a quoi cela rime-t-il que
de vivre, mais vivre mal ? Oui, il faut vivre, et pas seulement survivre. Dés lors, la
question est de savoir quelle maniéere faut-il bien vivre ? C’est ce a quoi répond 1’éthique

des vertus d’ Aristote.

Pour Rand, la vie est la (« L’existence existe! »). Il convient impérativement d’en
prendre acte — du moins, si I’on souhaite survivre. Pour cela, il est impérieux de penser

rationnellement. D’ou la vertu par excellence, la raison.

Pourquoi une morale fondée sur la vertu et quelle est-elle ? Je m’explique de long
en large sur ces questions dans mon livre Plaidoyer pour une morale du bien'%. Pour me
résumer : a elle seule, la raison est impuissante selon Aristote a nous pousser a bien agir ;
encore faut-il s’exercer a la dure; c’est ce que vise I’acquisition volontaire de bonnes

habitudes que sont les vertus.

Au livre II de I’Ethique & Nicomagque, Aristote propose la définition suivante de la
vertu : «...une disposition acquise volontairement, consistant par rapport a nous, dans la
mesure, définie rationnellement conformément a la conduite d’'un homme sagace
(phronimos). »% En somme, c’est d’aprés la conduite de ’homme sage ou sagace qu’il
convient de régler sa propre conduite morale. Ici, Rand n’est plus du tout d’accord avec
Aristote. Pour elle, au contraire, ¢’est en exercant la raison seule que 1’on peut régler sa

conduite, et pas du tout en suivant les traces de vieux sages d’une époque révolue.

Prenons un cas précis, le vol. Pourquoi est-il irrationnel selon Rand de voler ? Je
désire a la fois A et non-A; ce qui est contradictoire; par conséquent, irrationnel.
Comment voler consiste-t-il en A et non-A. Je désire le produit de mon travail; en
m’accaparant celui d’autrui, je ne désire plus le bien de mon propre travail, mais celui

d’autrui. D’ou, A et non-A a la fois; ce qui est contradictoire.

19 Montréal, Liber 2011.
103 Aristote, Ethique a Nicomaque, 11, 1106b 36-1107a 2.

56



Assez étrangement, I’éthique randienne de la raison ressemble a s’y méprendre a
celle de Kant ! Or, on I’a vu, Rand jette I’anathéme sur Kant. Le fameux Impératif
catégorique kantien'®, en effet, disant en somme : « Fais ce que tu voudrais que tous les
autres fassent! », fait exclusivement appel a la raison, c’est-a-dire, si 1’on veut, a loi

logique : A est A. Voyons de quoi il en retourne.

Reprenons I’exemple du vol. Puis-je vouloir que tous et toutes fassent comme je
suis sur le point de faire, a savoir voler ? Je dois donc vouloir que tous et toutes volent.
Puis-je vouloir un tel état de choses ? Non, la raison m’en interdit puisque 1’état de
choses en question implique une impossibilité. En effet, si je souhaite voler, alors tous et
toutes doivent le faire. Je ne puis plus alors voler, puisqu’alors je dois vouloir qu’on me
vole. Je dois donc vouloir voler et ne pas vouloir voler. Par conséquent, la raison

m’indique que je ne dois pas vouloir voler. Je ne peux vouloir a la fois A et non-A.

Autre exemple. Le suicide. Le suicide serait interdit puisqu’il implique un usage
contradictoire de la liberté. En effet, celui ou celle qui commet ce geste irréparable se sert
de sa liberté pour y mettre un terme. A est non-A.

Toute dictature serait également condamnable puisqu’elle repose implicitement
sur ’'usage contradictoire de la liberté. Celui ou celle qui interdit la liberté aux autres use,
pour ce faire, de sa liberté; or, en vertu de I'Impératif catégorique, il ou elle doit

s’interdire d’interdire la liberté !

Evidemment, 1’Impératif catégorique — son nom 1’indique — vise & spécifier tous
les devoirs moraux en bonne et due forme. Or, c’est 1a ou précisément le bat blesse pour
Rand, lorsqu’il est question d’une sorte de super-regle stipulant les devoirs moraux. Rand
a bien raison de souligner que la théorie éthique kantienne est de nature déontologique (ta
deonta, en grec ancien signifiant, ce qu’il faut faire, les devoirs). Elle a également défini

ainsi le mot « devoir »: « Le terme « devoir » signifie : nécessité morale d’accomplir

104 \oir Emmanuel Kant, Métaphysique des maeurs (1797), #420 : «Agis seulement d’aprés la maxime grace a laquelle tu peux vouloir
en méme temps qu’elle devienne une loi universelle.»

57



certaines actions pour nulle autre raison que 1’obéissance a des formes €levées d’autorité,

sans tenir compte de tout but personnel, de désirs ou d’intéréts personnels. %

Rand a toutefois bien tort d’assimiler les devoirs kantiens, découlant de
I’Impératif catégorique, a de simples prescriptions auxquelles il faut se soumettre
aveuglément. Comme on 1’a vu, I’'Impératif catégorique constitue le modéle de tout
devoir, tel une sorte de moule permettant de décider rationnellement toute action a
entreprendre ou a omettre. C’est précisément ce que Rand entend par I’exercice de la
raison. Evidemment, la raison pour Rand permet, non de sacrifier tout désir ou tout
intérét personnel, mais, au contraire, de les établir sur une base rationnelle. C’est
pourquoi, elle n’a de cesse de répéter qu une théorie éthique non rationnelle est tout, sauf

connectée a la réalité.

En fait, Rand rejette I’Impératif catégorique pour ne retenir que ce que Kant
appelait I’Impératif hypothétique ayant la forme générale « Si tu veux x, fait y. » A la

conception déontologique de Kant, Rand oppose la conception téléologique d’Aristote.

Pour procéder au choix approprié afin de parvenir a ses fins, ’homme a constamment
besoin de se référer & un principe autre que celui du « devoir » qui contaminé sa
conscience, a savoir le principe de causalité, plus précisément le principe aristotélicien de la
cause finale (ne faisant appel qu’a la conscience) voulant que le choix soit déterminé par la
fin, celle-ci déterminant les moyens adéquats pour y parvenir.%

La différence psychologique déterminante entre le déontologique et le téléologique est le
suivant. Le disciple partisan de la causalité finale regarde vers I’avant; la valeur dirige son
agir, ce qui signifie : la réalité lui sert de guide. Au contraire, le partisan du « devoir »
regarde en lui-méme, centré sur lui-méme, c’est-a-dire qu’il est en somme coupé de la
réalité. (Centré sur lui-méme signifiant dans ce contexte : « doutant qu’il soit centré sur lui-
méme »).107

L’éthique téléologique de Rand est en réalité « conséquentialiste » car elle ne tient

compte que des conséquences de 1’agir. Rand écrit :

La notion de devoir est fonciérement anti-causale. A 1’origine, le devoir va a I’encontre de
la causalité efficiente, car il n’a rien de causal, le devoir étant surnaturel; dans ses effets, il
contrevient au principe de la cause finale, car il doit étre envisagé sans tenir compte des
conséquences éventuelles. Voila le genre d’irresponsabilité que le partisan de la causalité
finale condamne. Celui-ci agit en tenant compte — et en acceptant — toutes les conséquences

105 Ayn Rand, «Causality Versus Duty», in Philosophy : Who Need It, p. 129. Ma traduction.
16 1pid., p. 133.
17 |pid., p. 134-135.

58



prévisibles de son agir. Connaissant les résultats de son action, se sachant lui-méme étre un
agent causal (cherchant toujours a éviter la contradiction), il développe une vertu assassinée
par le kantisme : le sens de la responsabilité.?%®

D’ou la condamnation sans appel de 1’éthique kantienne, comme étant celle en somme du
Sorcier. « Le propos explicite de Kant fut de sauver la morale de 1’abnégation et du
sacrifice de soi. Il n’ignorait pas qu’il ne pouvait survivre sans un fondement mystique —

et il savait que ce qui la menagait était la raison. »'%°

Kant est vertement pris a partie puisqu’il fut en somme le principal promoteur de
la morale altruiste. « C’est un fait historique avéré que le but de Kant c¢’était de sauver la
morale altruiste, laquelle ne peut survivre sans un fondement mystique. »'° La morale
kantienne du devoir serait une morale altruiste car I’exercice aveugle de la soumission au
devoir confirmerait la soumission de l’intérét individuel a Dintérét collectif. Or, ce
jugement est erroné. En effet, la these de Rand au sujet de Kant-le-Sorcier n’est possible
que si I’autorité en question est autre que la raison, ce qui n’est pas du tout le cas chez
Kant ! En fait, on a tenu Kant comme le plus grand apdtre de la raison au siécle des
Lumiéres. Nonobstant sa critique épistémologique des limites de la raison, en morale
Kant s’est fait le défenseur radical de la raison. L’interprétation randienne de la

philosophie morale de Kant est donc hautement contestable.

Reste que, si ’interprétation précédente de la raison en éthique suivant Rand est
parfaitement compatible avec 1’Impératif catégorique kantien, alors cela signifie que
1’éthique randienne est une éthique non de la vertu mais de la régle, en 1’occurrence celle
de la loi logique A est A. Quelle est la différence entre une éthique de la régle et celle de

la vertu ?

Il existe un écart profond entre une régle et son application. Aristote ne cesse de
répéter que les situations de la vie sont si variées et complexes qu’aucune regle générale
ni principe ne peuvent préciser dans tous les cas ce qu’il convient de faire. Considérons
comme exemple la fameuse Regle d’Or « Fais aux autres ce que tu voudrais qu’ils te

fassent ». La Régle d’Or parait proscrire tout geste violent, personne ne souhaitant subir

108 Ipid., p. 135-136.
109 Ayn Rand, For the New Intellectual, p. 31. Ma traduction.
110 Ayn Rand, «Faith and Force : The Destroyers of Modern World», in Philosophy : Who need it?, p. 87.

59



de violence. Toutefois, un masochiste infirmera la Régle d’or. Par ailleurs, la méme regle

laisse indéterminée la question de savoir ce que je veux bien que les autres me fassent.

C’est ici que I’éthique de la vertu parait judicieuse. Une telle éthique n’énonce pas
de régle précise. Tout au plus, elle dit d’agir comme agirait une excellente personne dans
les mémes circonstances. Evidemment, toute la question demeure de savoir comment
agirait précisément une excellente personne. De plus, on demandera avec raison : qu’est-
ce donc qu’une personne excellente ? Dans mon livre Plaidoyer pour une morale du

bien!!, j’ai tenté de répondre a ces questions pertinentes et difficiles.

Je reconnais que 1’éthique des vertus comporte des failles, mais elles
m’apparaissent moins importantes que celles auxquelles est confrontée une éthique de la
regle. L’éthique de vertu professe la formation du caractére, 1’acquisition de bonnes et
saines habitudes afin de faire de bonnes personnes, voire d’excellentes personnes. Une
bonne personne fait preuve de courage, de force, de fermeté, de ténacité, de sagacite, etc.,
dans les circonstances souvent complexes qui 1’exigent. Il n’est souvent pas ais¢ d’agir
comme il faut. Mais I’homme ou la femme vertueuse le fait « avec la personne qu’il faut,
dans la mesure et au moment convenables, pour un motif et d’une facon légitimes. »'*2
C’est pourquoi I’éducation a la vertu, basée sur I’exercice répété, est importante, voire
cruciale. « Ce n’est donc pas une ceuvre négligeable, écrit encore Aristote, de contracter

des la plus tendre enfance telle ou telle habitude, c’est au contraire d’une importance

majeure, disons mieux : capitale. »'*3

Contre son maitre, Aristote lui adresse implicitement cette fleche :

On n’a donc bien raison de dire que c’est a force d’exécuter ce qui tempérant qu’on devient
tempérant. Et sans agir de la sorte, nul n’a la moindre chance de devenir bon. Mais voila!
La plupart n’agissent pas ainsi et cherchent refuge dans la théorie, croyant se consacrer a la
philosophie et ainsi pouvoir étre vertueux. lls font un peu comme ces malades qui écoutent
attentivement les prescriptions de leur médecin, mais ne font rien.'4

Un peu auparavant, Aristote écrit, en visant ses illustres prédécesseurs, Socrate et

Platon: « Ce n’est pas en effet pour savoir ce qu’est la vertu que nous nous livrons a un

111 Jean Laberge, Plaidoyer pour une morale du bien. Vertu, perfection, excellence, Montréal, Liber, 2011.
112 Aristote, Ethique & Nicomaque, 1109a 27-28.

113 Ibid., 11 1103b 24-25.

114 Ibid, 11 1105b 71-88.

60



examen, mais pour devenir bons.»''® Chacun admettra volontiers qu’on a beau savoir ce

qu’est le courage ou la justice, cela ne fait de nous pour autant de bonnes personnes.

En particulier, pour revenir a Rand, on n’aurait beau connaitre les lois de la
logique, dont A est A, cela ne ferait pas de nous pour autant des maitres de la raison.
C’est d’ailleurs pourquoi Rand ne parle pas de la raison tout court, mais de la vertu de
raison. Toutefois, on 1’a vu précédemment, quelle différence existe-t-il en vérité entre la
vertu de raison et I’Impératif catégorique de Kant ? Malgré 1’anathéme que Rand lance
contre Kant, touchant en particulier son éthique, je n’y vois personnellement aucune
différence essentielle. L’éthique objectiviste de la vertu de Rand ne serait donc au fond
qu’une forme déguisée d’éthique de la régle : Agis toujours rationnellement suivant la loi

logique de non-contradiction : pas a la fois A et non-A.

L’objection, on I’a vue précédemment, de Rand contre 1’éthique aristotélicienne
de la vertu, c’est qu’Aristote aurait abdiqué devant la raison. « Aristote ne considérait pas
’éthique comme une science exacte...»'!®. Ainsi, I’éthique, a ses yeux, n’est qu’un
ensemble de vérités déductibles de veérités premieres sous I’ceil vigilant de la raison. Non,
a 1’évidence. L’éthique randienne fait appel a des dispositions acquises volontairement,

c¢’est-a-dire & des vertus, dont la principale est celle de rationalite.

Or, I'un des problémes majeurs que rencontre 1’éthique des vertus, du moins dans
I’ Antiquité, c’est celui de I'unité des vertus. Platon le formule ainsi dans I'un de ses
derniers dialogues :
Quand nous avons dit qu’il y avait quatre formes de vertus [courage, pureté, justice et
sagesse], il est évident que nous regardions chacune comme unique, méme si elles étaient
quatre.... Il n’en reste pas moins que nous les désignons toutes comme une unité. Nous
déclarons en effet que le courage est une vertu, que la réflexion [phronésis] est une vertu, et

que les deux autres sont des vertus, comme si au lieu d’étre réellement plusieurs choses,
elles n’étaient que cette seule chose, la vertu.''’

Le probleme, en somme, consiste a savoir si celui ou celle qui posséde une vertu possede

¢galement les autres. Par exemple, Rand nous dit qu’on ne pense pas rationnellement de

maniere automatique; il faut un effort de volonté. Cela veut dire que pour user de la

15 |bid., 1103b 25.
16 Ayn Rand, La vertu d’égoisme, p. 23.
17 platon, Les Lois, livre XII, 963c.

61



raison, il faut d’abord du courage. Par ailleurs, a 1’évidence, celui ou celle qui pense
rationnellement est quelqu’un de modéré ou d’équilibré qui recherche pour ainsi dire le
juste milieu en tout, évitant a la fois ’excés et le manque. C’est le propre d’un homme ou
d’une femme équilibré. C’est ce dont manifeste au plus haut point I’homme ou la femme
d’excellence — ce qu’Aristote désigne comme étant le phronimos, la personne sagace,
prudente et aviseée. De toute évidence, pour parvenir au phronimos, il faut étre a tout le

moins courageux et modéré ou tempéré.

Il faut donc conclure que la vertu de raison, bien qu’importante, présuppose
I’acquisition d’autres vertus. Une personne rationnelle est-elle de ce fait courageuse ? On
a plutdt I’impression que, pour Rand, la vertu de rationalité est essentielle : si on ne la
posséde pas, on n’a siirement pas les autres. De la vertu de rationalité, Rand fait découler
trois autres vertus : intégrité, honnéteté et justice.!'8 John Galt dit de son c6té : « Ces trois
valeurs [la raison, I’intentionnalité et I’estime de soi] commandent toutes les autres vertus
humaines, qui sont elles-mémes liées a I’existence et a la conscience, notamment la
rationalité, 1’indépendance, I’intégrité, I’honnéteté, la justice, la productivité, la fierté.
»1% A I’entendre parler toutefois pérorer de la vertu de fierté, on incline & penser qu’elle
se trouve en réalité au fondement des deux autres :

Enfin, il y a fierté quand I’homme accepte le fait qu’il incarne la valeur la plus élevée qui
soit et qu’il doit en étre digne, comme de toute valeur humaine. Que, de toutes les réussites,
la constitution de sa propre personnalité est primordiale et commande toutes les autres. Que
sa personnalité, ses actions, ses désirs, ses émotions résultent des conceptions préalables de
son esprit. Que, s’il doit produire des biens matériels nécessaires a sa survie, I’homme doit
aussi enrichir sa personnalité, de sorte que sa vie mérite d’étre vécue. Qu’il lui revient de

développer sa force d’ame. Que vivre exige qu’il soit capable de s’apprécier a sa juste
valeur. Mais, comme toute valeur ’estime de soi n’est pas automatique.'?°

Aristote acquiescerait volontiers a la déclaration précédente. Surtout, lorsqu’on lit: «
Que, de toutes les réussites, la constitution de sa propre personnalité est primordiale et
commande toutes les autres. » En effet, on ne nait pas rationnel de pied-en-cap ! C’est un
travail difficile et de longue haleine qui nous y prépare sans jamais espérer en avoir
terminé de notre vivant. Comme disait Montaigne, notre métier consiste a étre homme (et

femme) : « Mon metier et mon art, c'est vivre. » Et Aristote de se faire 1’écho du cheeur

118 \/oir Ayn Rand, La vertu d’égoisme, p. 60 & 62.
19 Ayn Rand, La Gréve, p. 1016.
120 |bid., p. 1018.

62



de la fin de la piéce de Sophocle, Edipe-roi : « |l faut se garder de proclamer heureux un
homme aussi longtemps qu’il est en vie; nous aurions intérét, comme le veut Solon, a *

voir la fin >, »1%

Le bon sens — la raison — nous invite donc a penser que la vertu de fierté est
préalable a celle de rationalité. Au mieux, les deux paraissent étre solidaires 1’une de
I’autre. C’est le point de vue d’Aristote concernant 1’unité des vertus. Celles-Ci
formeraient une sorte de réseau interactif. Par ailleurs, comme on 1’a vu, 1I’éducation joue
a cet égard un réle de premier plan. Bon nombre d’entre nous décideraient volontiers de
chérir la vertu de rationalité une fois complétée une éducation aux vertus. L’éducation
actuelle n’est, a cet égard, qu'un simulacre d’éducation puisqu’elle n’insiste que sur
I’acquisition de connaissances ou des moyens pour y parvenir. On comprend que, dans
nos démocraties libérales, les « projets de vie » de chacun et chacune, menant au
bonheur, les regardent personnellement. Or, c’est 1a faire injure a la personne humaine
entiere dont le développement ne se limite pas a 1’accumulation de connaissances.
Combien de jeunes bien informés ou savants ne sont que vicieux et méprisables ? Dans
I’étymologie latine d’« éducation », educare, réside la définition de ce méme concept :

conduire au bien. Or, le bien en question consiste dans I’acquisition de la vertu.

Pourquoi donc Rand n’insiste-t-elle pas sur I’importance de I’éducation a la vertu
(ou aux vertus, si I’on accepte la these aristotélicienne voulant que les diverses vertus
forment entre elles une sorte d’unité ou de réseau d’interdépendance) ? Si, en effet, a
supposer qu’on accepte la these randienne d’une sorte de hiérarchie entre les vertus (au
lieu d’un réseau de vertus), en commengant par celle de rationalité, trénant au pinacle de
la pyramide, et que celle-ci est indispensable a notre survie ainsi qu’a notre bonheur,
alors 1’éducation a la vertu devrait constituer 1’une des obligations morales centrales de la
philosophie objectiviste. Tout se passe pourtant comme si la décision finale d’étre
rationnel revenait a chacun intimement, privément, selon les godts, les pulsions et les
caprices de chacun-e. Evidemment, on ne saurait forcer ou contraindre chacun a croire

aux bienfaits qu’apporte la vie vertueuse. L’éducation a la vertu peut toutefois y incliner.

121 Aristote, Ethique & Nicomagque, | 1100a 10-11.

63



Admettre par ailleurs que ce sont finalement les godts et les préférences de chacun
qui ont le dernier mot en matiére de moralité, c’est soutenir que la morale est livrée a
I’irrationalité la plus compléte. L’éthique objectiviste souhaite rappeler au contraire avec
force que I’éthique est tout sauf irrationnelle. Tout le projet philosophique d’Ayn Rand
vise en effet a renverser la vapeur subjectiviste qui alimente 1’éthique depuis la
modernité. Or, la décision finale d’étre ou de ne pas étre (rationnel) revient toujours a
I’individu lui-méme puisque sa vie lui appartient. C’est 1a, selon nous, un pessimisme
déguisé. Encore une fois, I’éducation peut y faire pour beaucoup, j’entends 1’éducation a
la vertu d’aprés 1’éthique aristotélicienne de la vertu. Si une personne n’a pas appris a étre
courageuse, comment peut-elle avoir le courage d’étre rationnelle ? Encore une fois, le
courage est indissociable de la raison. Or, pour choisir d’étre raisonnable, il faut savoir
exercer la raison. On le constate, les vertus paraissent indissociables ou interdépendantes
les unes des autres. Pour le répéter encore une fois, il ne s’agit pas seulement d’une
éducation a la raison, mais a la « fierté » pour reprendre le concept randien. Les vertus

formant un réseau d’interdépendance, c’est en bloc qu’il faut les acquérir.

L’éducation a la vertu devrait étre un devoir moral, méme si la décision d’étre
rationnelle revienne a chacun-e en derniére instance. Si c¢’est bien la un devoir moral,
c’est que ce devoir, repose sur la loi A est A. Car ne pas prescrire 1’éducation a la vertu,

c’est soutenir a la fois que c’est un devoir et que ce ne 1’est pas.

Contrairement a ce que pense Rand, Aristote n’a pas abandonné la raison dans son
éthique de la vertu. La raison en morale ne peut étre que pratique, contrairement aux
sciences théoriques, les mathématiques en particulier. C’est ce qu’Aristote désigne
comme la raison droite (ortho logos). Comme toutes les vertus, la bonne disposition
consistant a bien penser consiste a trouver le parfait équilibre entre deux extrémes ou des
attitudes également aberrantes. Aristote écrit:

Dans la frayeur, Iintrépidité, le désir, la colére, la pitié, et en général dans tout plaisir et
peine, on rencontre du trop et du trop peu, lesquels ne sont bons ni I’un ni ’autre; au
contraire, ressentir ces émotions au moment opportun, dans les cas et a I’égard des
personnes qui conviennent, pour les raisons et de la fagcon qu’il faut, c’est a la fois le milieu
et la perfection, ce qui appartient précisément a la vertu (areté). Pareillement, en ce qui

concerne les actions, il peut y avoir exces, défaut et milieu. Or, la vertu a rapport a des
affections et & des actions dans lesquelles 1’exces est erreur et le défaut objet de blame,

64



alors qu’elle-méme appelle la louange et la réussite. L’excellence (areté) est donc une sorte
de médiété (mésotes), en ce sens qu’elle vise le milieu (mésou).1??

Aux yeux d’Aristote, le phronimos, le sagace éclairé, est précisément celui ou
celle qui est en mesure, dans des situations complexes de la vie de tous les jours, d’agir
de maniére exemplaire, c’est-a-dire de trouver le juste milieu entre deux attitudes
aberrantes ou condamnables. Le phronimos sert pour ainsi dire de modéle de I’homme
bon a imiter. D’ou la définition de la vertu, citée précédemment, faisait appel au cas
paradigmatique de I’homme bon. La vertu étant en effet «...une disposition acquise
volontairement, consistant par rapport a nous, dans la mesure (mesoteti), definie
rationnellement (orisméné log6) conformément a la conduite d’un homme sagace

(phronimos).1%3

Le jugement de ’homme d’excellence force I’admiration ; il doit étre étudié afin
d’en faire un modé¢le a imiter. Or, la littérature regorge de personnages paradigmatiques
de la vertu. C’est d’ailleurs sans doute pourquoi Ayn Rand a d’abord été romancicre.
Tous les personnages, de La Gréve en particulier, servent de modeéles a la vertu, avec,

évidemment, John Galt, faisait figure de héros par excellence.

Dans la courte postface & La Gréve, 4 propos de I'auteur, Rand écrit : « J’espére
que personne ne viendra me dire que des hommes tels mes personnages n’existent pas. Le
fait que ce livre ait été écrit — et publié — est la preuve qu’ils existent bien. »*2* Etonnante
assertion ! Car comment croire que les personnages romanceés existent bel et bien, eux qui
n’ont d’existence que sous la plume de la romanciére ? A moins de penser que les vertus
que ces personnages exhibent, elles, existent véritablement dans la réalité. Du point de

vue objectiviste, c’est 1a ou la fiction rencontre la réalité.

122 Aristote, Ethique & Nicomaque, 11, 1106b 15-25.
128 Aristote, Ethique a Nicomaque, 11, 1106b 36-1107a 2.
124 Ayn Rand, La Gréve, p. 1168.

65



v

DU BON EGOISME

Il est tout de méme curieux qu’Ayn Rand ne traite jamais de 1’égoisme (Selfishness)
comme vertu. Elle a certes titré 1’une de ces ceuvres majeures : The Virtue of Selfishness.
Nulle part n’est-il toutefois question de la vertu d’égoisme proprement dite, les trois
grandes vertus randiennes étant, comme on 1’a vu d’ailleurs précédemment, celles de
rationalité, de productivité et de fierté. Tout s’explique lorsqu’on comprend une fois pour
toutes que, pour Rand, étre rationnel, c’est identique a étre «égoiste». Mais explorons

plus a fond 1’égoisme de bon aloi que revendique Rand.

L’introduction & The Virtue of Selfishness'?® aborde directement la nature de
I’égoisme. N’oublions pas que le sous-titre de 1’essai randien est: A New Concept of
Egoism. Rand entend donc élaborer, voire réhabiliter, un concept d’égoisme distinct de

celui en usage et qui est condamné avec raison par tous.

Les dictionnaires, remarque Rand avec justesse, ne présentent qu’une définition
moralisatrice de 1’égoisme. Le Petit Robert, par exemple, signale que 1’égoisme constitue
un « attachement excessif a soi-méme qui fait que I'on subordonne I'intérét d'autrui a son
propre intérét ». La recherche de son propre intérét personnel, selon Rand, suffit a définir
1I’égoisme, sans le condamner d’avance au pilori. L’ajout habituel dans les dictionnaires
d’un « attachement excessif a soi-méme au détriment des intéréts d’autrui », condamne

d’emblée 1’égoisme.

Il convient, au départ, de distinguer 1’égoisme psychologique, au plan descriptif,
de I’égoisme normatif ou moral. Nombreuses sont les théories psychologiques cherchant
a expliquer la motivation humaine. L’une d’elle, 1’égoisme psychologique, énonce que

tout étre humain, par nature, cherche toujours a satisfaire ses interéts personnels. Il s’agit

125 Que les traducteurs frangais, Marc Meunier et Alain Laurent, n’ont malheureusement pas daigné traduire.

66



donc d’un fait de nature relatif a 1’étre humain dont il ne saurait échapper. En somme, ce

serait un fait averé que 1’étre humain n’agit jamais de maniere purement désintéressée.

De son coté, 1’égoisme normatif ou moral stipule que, indépendamment du fait
que I’étre humain soit par nature intéressé ou désintéressé¢, il devrait toujours agir de

maniére intéressée.

Rand soutient pour sa part que I’étre humain est métaphysiquement égoiste. En
effet, comme on 1’a vu, du fait que la vie représente la valeur ultime, premiere et derniere,
I’existence de I’étre humain ordonne tout. Ce qui signifie que 1’étre humain, au plan
métaphysique, n’a pas le choix d’étre égoiste, ¢’est-a-dire d’assurer sa propre survie. De
ce fait métaphysique découle par ailleurs 1’obligation pour lui d’agir de maniére égoiste.
On le constate & nouveau, Rand n’a aucun scrupule — contrairement & Hume ainsi qu’a
tous ses partisans qui le suivront par la suite de passer d’un « doit » a partir d’un « est »
ou, si I’on préfére, du plan descriptif au plan normatif, et méme si ce descriptif est de

nature métaphysique.

Au fond, Rand défend a nouveaux frais, la conception rousseauiste de « 1’homme
naturel », ayant existé antérieurement a la société, dans « 1’état de nature ». Jean-Jacques
Rousseau (1712-1778) se fera le défenseur de 1’homme originel, naturel, avant d’étre
corrompu par son existence dans « 1’état de société ». Pour Rousseau, « Le premier
sentiment de I’homme fut celui de son existence, son premier soin celui de sa
conservation. »*® D’ou ’amour de soi, élan naturel de 1’8tre humain, définit comme ce
qui « intéresse ardemment notre bien-étre et la conservation de nous-mémes. »'%" Cet
amour de soi, n’a aucune valeur morale chez Rousseau. Il n’est ni bien ni mal. L’étre
humain cherche seulement a combler ses besoins fondamentaux sans nuire par ailleurs

aux autres. C’est 1’égoisme descriptif, non-normatif, dont nous parlions précédemment.

Chez Rand, I’amour de soi est bon, parce qu’il permet la survie, voire le bonheur.
C’est I’égoisme a la fois descriptif et normatif. Mise a part cette différence, certes

importante, I’égoisme randien n’est pas différent de I’amour de soi rousseauiste.

126 Jean-Jacques Rousseau, Discours sur [’origine et les fondements de I’inégalité parmi les hommes, Paris, GF Flammarion, 2008,
Seconde partie, p. 109.
127 |bid, Préface, p. 56.

67



Méme un chrétien admet I’importance de I’amour de soi. Quand on lit dans les
Evangiles : « Tu aimeras ton prochain comme toi-méme », il est clair qu’il faille aussi
s’aimer. C’est d’ailleurs ce que confirme Sébastien-Roch Nicolas de Chamfort (1741-
1794), auteur de Maximes et de pensées: « Si I’on doit aimer son prochain comme soi-

méme, il est au moins juste de s’aimer comme son prochain. »

Si I’on veut aimer les autres, il importe donc au préalable de s’aimer. « Ce n’est
pas egoiste de vivre pour soi-méme. Une personne égoiste qui n’a pas I’amour de soi ne
peut donner de I’amour autres », selon André Mathieu. Le jésuite d’origine indienne et
psychothérapeute, Anthony de Mello (1951-1987), va dans le méme sens. Rechercher son
propre bonheur n’est pas égoiste. De Mello écrit :

Pensez a une personne que vous aimez beaucoup, qui vous est trés proche, qui vous est
précieuse, et dites-lui en pensée : « Je préférerais avoir le bonheur plutét que de t’avoir toi.
» Que ressentez-vous? « Je préférerais étre heureux plutdét que de t’avoir, toi. Si j’avais le
choix, je choisirais le bonheur. » Combien d’entre vous ont eu I’impression de faire preuve
d’égoisme en pronongant ces paroles? Un grand nombre de personnes, semble-t-il.
Comprenez-vous a quel point votre cerveau a été programmé au point de penser: «
Comment peux-tu étre assez égoiste? » Mais regardez plutdt ceux qui sont vraiment
égoistes. Imaginez que ’on vous dise : «Comment peux-tu étre assez égoiste pour me

préférer au bonheur ?» N’avez-vous pas envie de répondre : «Excuse-moi, mais comment
peux-tu étre assez égoiste pour exiger que je te choisisse, toi, plutdt que le bonheur ?»128

Que me faut-il choisir : le bonheur ou autrui ? Que me dicte la raison la-dessus ?
En visant mon propre bonheur des autres, se demanderait Rand, est-ce que j’enfreins la
loi logique A est A ? Evidemment non. Parce qu’alors mon bonheur ne serait plus le mien
mais celui d’autrui : A est non-A. Suis-je alors égoiste ? Bien sir, au sens ou je préfere
étre heureux, moi, plutét que de faire le bonheur d’un autre — ce qui conforterait
d’ailleurs son propre égoisme. Donc, quoique 1’on fasse, nous agissons egoistement, et le
bon égoisme consiste a veiller a son propre bonheur de maniére rationnelle en respectant

la lo1 d’identité A est A.

La fameuse boutade d’Eugéne Labiche : « Un égoiste... un homme qui ne pense
pas a moi. », va dans le méme sens que De Mello. Si je dois penser a vous, vous étes
alors égoiste ! Ne pensons donc alors qu’a nous ! On le voit, on ne peut echapper a cette

condition pour ainsi dire «métaphysique» de 1’étre humain. Rand a parfaitement raison

28 Anthony de Mello, Quand la conscience s ‘éveille, Montréal, Editions Bellarmin, 1994, p. 17.

68



sur ce point fondamental. Romain Coolus a tout & fait raison d’écrire : « Egoisme : moi
365 jours ». Un étre humain parfaitement désintéresseé est une contradiction dans les
termes. Par nature, I’étre humain est intéressé. « Egoiste », si I’on souhaite appeler un

chat un chat.

La vérité que rappelle Rand, qui en irrita pourtant plus d’uns, n’est en somme
qu’une vérité de La Palice que personne ne conteste par ailleurs : pour aimer les autres, il
faut d’abord s’aimer. Ce qui est détestable, ¢’est-a-dire vicieux, c’est lorsque cet amour
de soi devient exclusif. D’ou d’ailleurs la condamnation courante sans appel de I’égoisme
au sens d’un amour exclusif de soi-méme. Or, Rand n’a jamais professé I’amour exclusif
de soi au détriment des autres. 1l faut que cela soit bien clair. En somme, Rand réaffirme

ou redonne vie a une vérité toute simple de I’existence humaine : 1’égoisme.

Par ailleurs, la vertu sagesse veut que ceux et celles qui savent se contenter de ce
qu’ils ont, y trouvent leur intérét, et n’ont aucun envie d’étres égoistes en cherchant a
s’accaparer de manicre forcenée du bien d’autrui. Jamais, en ce sens, Ayn Rand n’a
encouragé les vices de cupidité et d’avidité si caractéristiques de certains entrepreneurs
capitalistes. Et ces vices, faut-il le rappeler ne sont pas la faute du capitalisme. Ils ont de
tout temps existé. Marx croyait, au contraire, que ces vices étaient le fait de 1’économie
capitaliste. Dans une société communiste le Royaume des cieux gauchiste —, soutenait
Marx, les vices de cupidité, d’avarice et d’avidité, disparaitrait totalement. Belle illusion
qu’entretenait le pére du marxisme ; il se trompait royalement sur la nature métaphysique

de 1’étre humain.

Etre rationnel, ¢’est donc dans notre propre intérét ; ¢’est y trouvé son compte. De
plus, comme ne cesse de le rappeler Rand, c’est 1a notre propre nature. On ne saurait y
échapper. Selon le psychanalyste Erich Fromm, la personne égoiste « ne s’aime pas avec
excés, mais insuffisamment. Il est inapte a s’aimer lui-méme. »**° Comme I’écrit Alain
Laurent, auteur d’un essai sur I’individualisme, « L’analyse fine du soubassement
psychique [de 1’égoisme] y fait apparaitre en effet un moi plus atrophié qu’hypertrophié

cherchant a fuir son impuissance a jouir sereinement de soi et sa peur de la vie ouverte

129 Erich Fromm, La peur de la liberté, Buchet-Chastel, 1965, p. 94. Dans L homme pour lui-méme, le méme auteur écrit : « Chacun
de nous doit d’abord s’aimer soi-méme avant d’aimer autrui. » Qui s’aime bien, en somme, se chatie bien !

69



dans la fixation sur une appropriation cupide et par suite la guerre avec les autres. »*3
Selon cet auteur, nous aurions tout intérét a distinguer 1’égoisme de 1’individualisme, le
second étant ce que nous avons baptisé du bon égoisme, c¢’est-a-dire 1’égoisme rationnel.
On a pris la facheuse habitude de confondre égoisme et individualisme, alors que le
premier n’implique pas le second. Alain Laurent écrit encore : « L’individualisme, a
I’inverse [de 1’égoisme], serait cette volonté de ne pas se laisser détourner de soi et de
s’assurer d’une position de force existentielle afin de pouvoir satisfaire librement et
amoureusement ’appétit de vivre. »3! Or, dans le discours ambiant de la gauche, on se
plait a identifier purement est simplement individualisme et égoisme. Bien entendu,
s’ajoute a ce couple honni celui du capitalisme et de la «droite» conservatrice ou
libertarienne. C’est ainsi que la pensée automatique (qui n’en est pas une) véhicule des

erreurs grossieres.

Ce que Popper d’ailleurs dénongait dans La société ouverte et ses ennemis : «La
confusion de I’individualisme avec 1’égoisme permet de le condamner au nom des
sentiments humanistes et d’invoquer ces mémes sentiments pour défendre le
collectivisme...»'2 En fait, celui qui ne veut pas sacrifier son intérét personnel au bien de
la société dans son ensemble est dénoncé comme étant «égoiste». Mais la société peut
trés bien étre qualifiée a rebours d’«égoiste» dans la mesure ou I’individu doit se sacrifier
pour elle. Dans ce cas, on parle certes d’intérét «collectif» par opposition a 1’intérét
individuel. Or, la recherche de I’intérét individuel n’est pas forcément égoiste, comme on
I’a montré précédemment. D’autre part, un individualiste peut étre fort bien qualifié
d’altruiste, par forcément d’égoisme. Comme le remarque encore Popper, la seule
alternative au collectivisme reste toujours pour les gauchistes ou socialistes, 1’égoisme.

Or, on peut étre individualiste sans étre pour autant égoiste.

Peut-étre aurait-il mieux valu, finalement, pour Rand de s’en tenir au terme
d’«individualisme» plutdt que celui d’«égoisme», afin d’éviter la confusion entre anti-

collectivisme (ou capitalisme) et égoisme. En tout cas, Rand a déliberément conserver le

130 Alain Laurent, De [individualisme. Enquéte sur le retour de I’individu, Paris, PUF, 1985, p. 62.
3L Ipid.

132 Karl Popper, La société ouverte et ses ennemis, Paris, Seuil, 1979, Tome 1, L’ascendant de Platon, La
justice totalitaire, V, p. 90.

70



mot égoisme afin de provoquer et de faire réagir pour énoncer une verité de La Palice que
personne ne songe a contester : 1’étre humain agit toujours en fonction de ses propres
intéréts. Voila le «nouveau» concept d’égoisme qu’elle présente dans son essai The

Virtue of Selfishness. En fait, elle ne fait que rétablir une évidence.

Aristote, dans I’Ethique & Nicomaque®®, confirme de son coté 1’analyse de
Rousseau, de Rand, de Fromm, de Laurent ainsi que de Popper, lorsqu’il aborde
I’épineuse question de la philautia, de I’égoisme : « On se pose aussi la question des
savoir si on doit faire passer avant tout I’amour de soi-méme ou 1’amour de quelqu’un
d’autre? » — Réponse : «...un homme est a lui-méme son meilleur ami et par suite il doit
s’aimer lui-méme par-dessus tout. » L’homme bon se distingue du vilain ou du vicieux.
Serait-il alors « égoiste »? — Oui, répond le Stagirite. Autant le vertueux que le vicieux,
s’aiment-ils d’abord eux-mémes. Certes, nous blamons les personnes vicieuses d’étre
¢goistes parce qu’elles « s’attribuent a eux-mémes une part trop large dans les richesses,
les honneurs ou les plaisirs du corps...»; elles « s’abandonnent a leurs appétits sensuels,
et en genéral a leurs passions et a la partie irrationnelle de leur @me. » Donc, les
personnes vicieuses sont en réalité des personnes irrationnelles. Elles sont « égoistes » au
sens ou elles centrent tout sur elles-mémes parce que la raison leur fait défaut. Rand serait

parfaitement d’accord avec cette analyse du mauvais égoisme.

Au contraire, toujours d’aprés Aristote, les personnes égoistes, mais vertueuses,
sont rationnelles. Il n’est donc pas question pour Aristote de dire que I’homme bon ou

vertueux ne soit pas égoiste. Ce passage le confirme éloquemment.

Personne, en effet, ne voudrait qualifier d’égoisme ni blamer ”’homme qui, par-dessus tout,
fait effort pour pratiquer la vertu..., bref celui qui toujours s’empresse pour lui-méme de se
conformer au bien. Pourtant un tel homme peut sembler étre égoiste. Ne s’attribue-t-il pas
la plus belle part, les biens les plus élevés ? Or un Etat ou toute espéce de systéme organisé
semblent essentiellement constitués par la partie maitresse d’eux-mémes ; il en va de méme
pour I’homme. Par conséquent, I’homme le plus égoiste est celui qui aime cette partie de
lui-méme [la raison] et ne cherche qu’a s’y complaire. ..

Aussi I’étre qui serait le plus exactement désigné par ce mot d’égoisme [philautia] est-il
fort dissemblable de celui qui, nous ’avons vu, encourt le blame ; il en différe tout autant
qu’une vie conforme a la raison différe d’une vie soumise a la passion, ou, pour employer

133 Livre 9, section 8, 1168a 29 — 1168b.

71



une autre comparaison, que la poursuite du bien difféere de la poursuite de ce qui a
simplement ’apparence de ’avantageux.3

Sur ce point fondamental, sur 1’égoisme, le bon et le mauvais, Aristote et Rand
unissent leur voix. Il n’est donc jamais question, contrairement a la légende urbaine qui
circule, que Rand ait soutenu I’indéfendable, soit le mauvais égoisme, c’est-a-dire
I’égoisme irrationnel. Le bon égoisme, ¢’est 1’égoisme rationnel. Rand écrit :

L’éthique objectiviste préne et soutient fierement 1’égoisme rationnel, c’est-a-dire les
valeurs requises pour la survie de I’homme en tant qu’homme, c’est-a-dire les valeurs
requises pour la survie humaine. Et non les valeurs découlant des désirs, des émotions, des
« aspirations », des impressions, des caprices ou des besoins de brutes irrationnelles qui ne
sont jamais €élevées au-dela des pratiques primordiales des sacrifices humains, n’ont jamais

découvert la société industrielle, et ne peuvent concevoir d’intérét personnel qu’en pillant a
tout moment ce qui se trouve autour d’eux.*%

Il 'y a toutefois un bémol a apporter — et il est encore une fois de taille — a la
position aristotélicienne touchant la philautia, I’égoisme. Contrairement a Rand, Aristote
envisage la possibilité que I’homme bon se sacrifie pour les autres. Horreur et damnation

I Aristote écrit :

Mais il est vrai également de I’homme vertueux qu’il agit souvent dans I’intérét de ses amis
et de son pays, et méme, s’il en est besoin, donne sa vie pour eux : car il sacrifiera argent,
honneurs et généralement tous les biens que les hommes se disputent, conservant pour la
beauté morale de I’action...*%

Toutefois, il ne s’agit aucunement de la part de cet homme d’excellence d’un
geste parfaitement et purement désintéressée, puisqu’il se sacrifie pour acquérir le bien
supréme, la beauté morale elle-méme. Il n’y est pas contraint; c’est son propre choix.
Aucun devoir ne I’y oblige. C’est lorsqu’il se voit contraint de se sacrifier qu’apparait le

mal, le vice par excellence, selon Rand: I’altruisme.

134 Aristote, Ethique & Nicomague, 1X, 1168b.
13 Ayn Rand, La vertu d’égoisme, p. 8.
136 Aristote, Ethique a Nicomaque, 1X, 8, 1169a 19-24.

72



8

L’ENFER, C’EST L'ALTRUISME

La piéce Huis clos de Jean-Paul Sartre se clot sur ces mots célébres: « L’enfer, ¢’est les
autres. » Assertion spectaculaire, s’il en est une ! Ayn Rand I’aurait marqué d’un trait
comme étant parfaitement irrationnelle et, par suite, immorale. On ne peut pas en effet
dire a la fois sous peine de contradiction que tous sont vils et vicieux, alors que moi seul
serait parfaitement vertueux! Car «les autres», c’est moi aussi. L’énoncé sartrien est donc
foncierement irrationnel. Par conséquent, il est immoral. Un égoiste irrationnel le

soutiendrait ; pas I’égoisme rationnel de Ayn Rand.

Si I’amour de soi parait ainsi inéluctable, que nous visons toutes et tous le
bonheur, notre propre bonheur, qu’il est impossible, d’y échapper, en vertu d’une
condition métaphysique indépassable, alors 1’égoisme (rationnel) est la vertu par
excellence. L’altruisme, son contraire, le vice par excellence. L’altruisme, c’est au fond
ce qu’Ayn Rand n’a cessé de condamner avec la passion qui fut la sienne. Méme Si,
comme on I’a montré au chapitre précédent, 1’étre humain ne peut éviter la recherche de
son propre bonheur, 1’illusion funeste veut que son bonheur réside dans le sacrifice de soi
pour le bonheur des autres. Dans ce cas, en effet, lorsque mon bonheur passe par son
sacrifice, alors manifestement A est non-A. L’altruisme contrevient clairement a la loi

logique A est A.

L’altruisme, c’est la doctrine immorale — immorale, parce qu’irrationnelle — de
I’homme sacrificiel. Plus précisément, 1’altruisme c’est la doctrine voulant que
«...[I’lhomme] n’a pas le droit d’exister pour lui-méme, que le service rendu a autrui est
I’unique justification de son existence et que le sacrifice de soi constitue le devoir moral,

la vertu et la valeur la plus élevée qui soit.*®’

187 Ayn Rand, For the New Intellectual, Préface, p. 35. Ma traduction.

73



On a vu en introduction, que les concepteurs de la doctrine altruiste qui apparurent
au cours de I’histoire, prennent le masque du Sorcier (Witch Doctor). Le Sorcier s’oppose
au Producteur : ’homme de raison.®*® C’est lui, le Sorcier, I’inventeur de la soi-disante
«moraley altruiste. C’est la morale du « cannibalisme ».

Dans les sociétés primitives, les hommes pratiquerent le rituel sacrificiel d’étres humains,

immolant les personnes sur ’autel du sacrifice pour les fins de ce qu’ils considéraient étre

le bien tribal collectif. Encore aujourd’hui, ils le pratiquent mais la tuerie est plus lente et le

massacre plus vaste. Or la doctrine morale qui I’exige et le justifie reste la méme, a savoir
le cannibalisme moral. %

Lors d’une interview, on demanda a Ayn Rand ce qu’elle entendait au juste par «
égoisme » (selfishness). Voici sa réponse.
J’entends la poursuite de ses propres intéréts rationnels. Je veux dire que le but central
[téléologique] de notre vie c’est de réaliser notre propre bonheur, et non pas de se sacrifier
aux autres, ou de sacrifier les autres pour soi-méme. « Egoisme » signifie qu’il faut vivre

sur la base de son propre jugement ainsi que sur nos propres efforts productifs, sans
contraindre personne & se soumettre aux autres.4°

La derniére phrase de Rand fait appel a un principe moral fondamental sur lequel se base
la vie en société. Le principe est qualifié de « social » parce qu’il régle les rapports entre
les hommes non pas seulement afin de vivre ensemble, mais de bien vivre ensemble. « Le
principe social fondamental de 1’éthique objectiviste est que tout comme la vie est une fin
en soi, chaque étre humain vivant est une fin en lui-méme, non le moyen pour les fins ou

le bien-&tre des autres. »*!

Le méme principe est évoqué dans la profession de foi par lequel se termine le
discours de John Galt : « Je jure, sur ma vie et ’amour que j’ai pour elle, de ne jamais
vivre pour les autres ni demander aux autres de vivre pour moi. »**? Quiconque connait
un tant soit peu 1’éthique de Kant, aura reconnu la seconde formulation de 1’Impératif
catégorique : « Agis de fagon telle que tu traites I’humanité, aussi bien dans ta personne
que dans la personne de tout autre, toujours en méme temps comme fin, jamais

simplement comme moyen.»'*

138 \/oir ibid.

1% |bid., p. 35-36. Ma traduction.

140 Robert Mayhew, éditeur, Ayn Rand Answers. The Best of her Q and A, New York, New American Library, 2005, p. 109. Ma
traduction.

11 Ayn Rand, La vertu d’égoisme, p. 65.

142 Ayn Rand, La Gréve, p. 1068.

143 Emmanuel Kant, Métaphysique des meeurs, #429.

74



De sorte que, contrairement a 1’anathéme que Rand lance contre Kant, la
philosophe professe exactement ce que Kant enseignait ! Comme on 1’a vu, Rand n’a pas
compris que la fameuse éthique du devoir kantien ne consiste nullement a sacrifier la
raison. Bien au contraire. Tout comme Rand, Kant soutient que tout ce qui est moral est

rationnel, et réciproguement.

Quoiqu’il en soit de la méconnaissance randienne de Kant, reste qu’en reprenant a
son compte la seconde formulation de I’Impératif catégorique, Rand dispose d’un outil
puissant pour refuser toute idéologie altruiste, a commencer par tous les collectivismes de
ce monde. D’ailleurs, Robert Nozick, un philosophe libertarien, auteur d’Anarchie, Etat
et utopie, emprunta également le principe kantien de la fin des personnes.}** C’est dire
I’importance que joue ce principe dans la philosophie morale et politique actuelle. En
outre, comme on le verra plus loin au chapitre 10, la défense objectiviste du capitalisme
repose sur ce principe au plan éthique proprement dit (lequel plan éthique repose, comme

on I’a vu, sur les plans métaphysique et épistémologique).

On comprend donc, au plan éthique, 1’enjeu du débat tournant autour du principe
kantien. Le principe de la fin des personnes parait en effet condamner 1’altruisme au sens
ou, selon Rand, I’on se sert des « Producteurs » pour satisfaire les besoins de ceux et
celles qui ne le sont pas; ceux et celles qu’elle qualifie de « pillards ». La question se
pose donc de savoir si Kant aurait autorisé 1’usage de son principe pour les fins du
libertarisme. Les socialistess comme Gerald Allan Cohen (1941-2009),* voire les
libéraux égalitaristes, tel John Rawls,**® sur lequel nous allons & présent nous pencher,
font valoir que si la fin des personnes réside dans leur liberté, alors il n’est pas interdit de
se servir des biens des plus nantis pour les redistribuer au moins nantis si cela permet a

ces derniers d’accéder a plus de liberté.

L’icbne philosophique contemporaine de 1’altruisme, ce n’est donc pas Kant, mais
John Rawls. Son monument demeure Théorie de la justice paru en 1971. Nous avons

évoque succinctement Rawls comme étant le fossoyeur de la vertu. La justice dont traite

144 Robert Nozick, Anarchie, Etat et utopie, Paris, PUF, 1988, p. 50 : «Les contraintes secondaires de ’action reflétent le principe
kantien sous-jacent selon lequel les individus sont des fins et non pas seulement des moyens; ils ne peuvent étre sacrifiés ou utilisés
pour la réalisation d’autres fins sans leur consentement.»

145 G.A. Cohen, Pourguoi pas le socialisme?, Paris, 1’Herne, 2010.

146 John Rawls, Théorie de la justice, Paris, Seuil, 1997.

75



Rawls n’a plus rien a voir avec la vertu telle qu’on I’entendait depuis Aristote, a savoir
une qualité d’une personne. Pour Rawls, la justice, en effet, serait la qualité morale d’une
société dans son ensemble. Juste sur ce point, Rand bondirait d’indignation. Rawls écrit :
« La justice est la premiére vertu des institutions sociales...»'*’ Préter une qualité morale
a une pseudo-entité comme une société constitue une pure aberration car, aux yeux de
Rand, la société n’existe pas en dehors des individus qui la composent. En somme, la «

société » est un concept vide.

Ayn Rand rédigea un commentaire (virulent) contre la Theorie de la justice de
Rawls. Dans An Untitled Letter,'*® datant de 1973, donc & peu prés deux ans aprés la
sortie de Théorie de la justice de Rawls, Rand annonce candidement qu’elle n’a pas Iu le
volumineux ouvrage en question et qu’elle n’a pas non plus I’intention de le faire... Elle
s’en remet a un compte-rendu critique dd a la plume de Marshall Cohen, professeur de
philosophie a la City University de New York. Comme elle I’avoue sans peine, son
commentaire doit étre considéré comme un compte-rendu de compte-rendu de lecture.
Rand cite donc Cohen :

Rawls n’est pas un égalitariste car il admet que les écarts de richesse, de pouvoir ainsi que
d’autorité peuvent étre justes. Il soutient, toutefois, que ces inégalités ne sont justes que
lorsqu’elles permettent d’envisager de maniére raisonnable I’avantage qu’elles procurent
aux plus démunis. Les dépenses encourues [par qui ?**°] pour la formation d’un médecin,
tout comme les récompenses d’un chef d’entreprise offertes a ses employés afin
d’encourager la productivité, sont 1égitimes dans la mesure seulement ou elles permettent
aux moins nantis de mieux s’en sortir. Ces dépenses ne sont justifiables que dans cette seule
mesure — jamais pour la récompense du « mérite »; jamais non plus comme la juste

rétribution pour ceux qui sont nés avec de plus grands atouts naturels ou qui furent
favorisés par des conditions sociales propices. 1>

On tient la le clou principal sur lequel le marteau de Rand va s’abattre. C’est que Rawls
appelle, en somme, le « Principe de différence» liée a ce qu’il a par ailleurs baptisé la «
Loterie naturelle ». D’aprés Rawls, le fameux Principe de différence est un des principes
de justice énoncant que les inégalités dans la société ne sont justifiées que si elles ont
pour conséquence que les membres les plus démunis soient en meilleure posture qu’ils ne
I’auraient été autrement. La « loterie naturelle » énonce de son coté que les talents,

dispositions, qualités, etc., avec lesquelles nous naissons sont « arbitraires du point de vue

W7 |bid., p. 29.

148 Ayn Rand, «An Untitled Letter, in Ayn Rand. Philosophy : Who Needs it, p. 137-161.
149 Commentaire inséré par Rand.

%0 The New York Time Book Review, 16 juillet 1972. Ma traduction.

76



moral », ¢’est-a-dire qu’on ne saurait en tenir compte dans la juste répartition des biens.

Rawls écrit en effet :

Le principe de différence représente, en réalité, un accord [entre les participants dans la
position originelle sous le voile d’ignorance] pour considérer la répartition des talents
naturels comme un atout pour toute la collectivité, dans une certaine mesure, et pour
partager ’accroissement des avantages socio-économiques que cette répartition permet par
le jeu de ses complémentarités. Ceux qui ont été favorisés par la nature, quels qu’ils soient,
peuvent tirer avantage de leur chance a condition seulement que cela améliore la situation
des moins bien lotis. Ceux qui sont avantagés par la nature ne doivent pas en profiter
simplement parce qu’ils sont plus doués, mais seulement pour couvrir les frais de formation
et d’éducation et pour utiliser leurs dons de fagon a aider les plus désavantagés.*5!

On tient Ia, sous le couvert d’une théoric de la justice, une conception altruiste de
I’existence. Le mieux nantis doivent se départir d’une bonne partie de leurs biens parce
qu’ils ne méritent pas ce qu’ils possedent, la justice ne concernant pas ce que les gens
méritent mais les charges incombant a chacun dans une soi-disante société juste. Rand
n’a pas de mots assez durs pour qualifier cette mixture imbuvable. Déja John Galt tonnait
ainsi . « Les parasites justifient moralement 1’existence de ceux qui produisent et

I’existence des parasites est une fin en soi. »°2

Dans la perspective rawlsienne, la fin en soi des personnes, ¢’est celle uniquement
des plus démunis. Les partisans de Rawls n’éprouvent aucune géne par ailleurs a
dépouiller les nantis: « Nous assistons a 1’apothéose d’une croyance absurde selon
laquelle les choses se font toutes seules et que rien ne se mérite.»*>3, tonne encore John
Galt. En fait, Rawls se trouve démasqué comme étant un vilain anti-objectiviste
cherchant & éviter a tout prix la réalité implacable des différences naturelles entre les étres

humains :

Ce n’est pas aux institutions que M. Rawls (ainsi que M. Cohen) s’en prend,
mais a I’existence des talents humains ; il ne s’en prend pas non plus contre
les privileges politiques, mais contre la réalité ; non pas contre le
favoritisme gouvernemental, mais contre la nature (contre «ceux qui furent
favorisés par la nature »), comme si le terme «favorisé» était de bon aloi
dans le contexte; non pas contre I’injustice sociale, mais contre 1’« injustice
» métaphysique, a savoir le fait que certains d’entre nous sont nés avec de
meilleurs cerveaux que les autres et qui en font un meilleur usage.*>*

%1 John Rawls, Théorie de la justice, p. 132.

152 Ayn Rand, La Gréve, p. 1029.

153 |bid., p. 1041.

%% Ayn Rand, «An Untitled Letter», p. 147. Ma traduction.

77



Rawls cherche donc a gommer ce que la nature est de maniére incontestable par le
grandiose subterfuge de la « Position originelle sous le voile d’ignorance ». Peut-on
imaginer entreprise plus frauduleuse pour réparer les faits de nature !

La nouvelle « théorie de la justice » exige les hommes réagissent contre 1’« injustice » de la

nature en instaurant la plus odieuse injustice inconcevable entre les hommes : dépouiller «

ceux et celles favorisés par la nature» (a savoir, ceux et celles qui ont du talent, de

I’intelligent et qui sont créatifs) de leur droit a jouir de ce qu’ils ont produit (en somme, le

droit & la vie), en donnant le droit a I’incompétent, a 1’idiot, au fainéant & jouir de ce dont ils
ne peuvent pas produire, ni imaginer, ni savoir quoi en faire.'%

Et vlan! Voila bien ce que Nietzsche appellerait volontiers «philosopher au marteau.
Rand excelle dans ce métier. La philosophe au marteau fait voler en éclats les

contempteurs de 1’esprit qui justifient le pillage a grande échelle.

L’un des traits essentiels des contractants dans la position originelle sous le voile
d’ignorance, selon Rawls, est qu’ils sont « rationnels », c’est-a-dire qu’ils cherchent les
moyens les plus susceptibles de favoriser leurs propres fins. Si personne ne connait son
identité précise, elles ont, a tout le moins, la volonté d’étre rationnelles. C’est toujours ¢a
de pris, comme on dit. Puisque les contractants sont rationnelles, ils préféreront une
distribution basée sur le principe du « maximin » (ou maximation du minimum) plutét

qu’une répartition utilitariste.

En d’autres termes, il est clair que les contractants sont tous des égoistes au sens
ou ils cherchent clairement a satisfaire leurs propres intéréts personnels. Aucun
contractant, par exemple, ne souhaite étre un esclave dans 1’éventuelle société qu’ils
élaborent avec les autres. Or, Ralws dit par ailleurs que les contractants ne fondent pas
leurs choix des principes de justice sur une conception du bien. Pour Rand, toutefois, on
I’a vu, les contractants partagent a tout le moins, assurément, une méme valeur ultime, a
savoir la vie. Or, tout ce qui la favorise est bon ; mauvais, ce qui la menace. C’est donc a
partir de cette conception du bien qu’est la vie, I’existence d’étres vivants, que découle la
justice ; pas I’inverse. Donc, Rand inverse le fameux principe rawlsien de la priorité du
juste sur le bien »° pour défendre la «priorité du bien sur le juste». En somme, 1’éthique

précede le politique, et non I’inverse selon Rand, contrairement a ce qui se passe chez

15 Ibid., p. 147-148. Ma traduction.
15 \/oir John Rawls, Théorie de la justice, p. 57.

78



Rawls. La méme remarque vaut, bien entendu pour Aristote : le traité d’éthique (Ethique
a Nicomaque), en effet, précéde celui de La Politique.’®” L’éthique et le politique ne sont
donc pas, comme chez Rawls, deux disciplines philosophiques totalement disjointes.

Rappelons, en effet, I’ordre des disciplines philosophiques selon Rand :

1. La métaphysique
2. L’épistémologie

3. L’éthique
4

La politique®®®

Avant de quitter le champ éthique, il nous faut présenter 1’éthique randienne des

droits qui opére le lien entre 1’éthique et le politique.

157 \/oir Avristote, Ethique & Nicomaque, | 1094b 10: «Voila donc les buts de notre enquéte [sur le bien pratique], qui constitue une
forme de traité de politique.»
1%8 \/oir Ayn Rand, Atlas Shrugged, p. 1074.

79



9

DES DROITS POUR VIVRE AVEC LES AUTRES SUR TERRE

Les «droits» sont un concept moral, le concept qui fournit une transition
logique des principes guidant les actions d’un individu a ceux guidant sa
relation avec les autres, le concept qui conserve et protége la moralité
individuelle dans un contexte social, le lien entre le code moral d’un homme
et le code juridique d’une société, entre 1’éthique et le politique. Les droits

individuels sont le moyen de subordonner la société a la loi morale.*®

Le principe randien des fins des personnes, remontant a Kant, dont on a parlé au chapitre
précédent, permet d’asseoir une éthique des droits. En effet, le dit principe stipule que
tout étre humain vivant est une fin en lui-méme, jamais le simple moyen pour les fins du
bien-étre des autres. Les droits a la vie et a la propriété — les deux seuls droits
fondamentaux, selon Rand — font appel au Principe des fins des personnes. Ce qui fonde
par ailleurs ce dernier principe, on 1’a vu, c’est la métaphysique et 1’épistémologie. La
valeur premiere est la vie et, pour vivre, il est impérieux que ’homme use de sa raison.
Or, la raison oblige a traiter autrui comme une fin, pas simplement comme un moyen.
Lorsque j’use de violence ou de la force a I’égard d’autrui, je vais a I’encontre de la loi
logique A est A. En faisant violence a 1’autre en raison de mes bons caprices, je ne le
traite pas comme étant un étre humain : A est non-A. Il y a contradiction. Ainsi parla
John Galt :

...sachez que les droits humains ne proceédent pas d’une loi divine ou d’une loi votée par un
Parlement, mais du principe d’identité. A est A, et ’'Homme est ’'Homme. Ses droits sont
consubstantiels a son existence et donc a sa survie. Si I’homme veut survivre sur cette terre,
il est Iégitime qu’il puisse user de son intelligence, légitime qu’il se fonde sur son libre
arbitre pour agir, légitime qu’il travaille pour ses propres valeurs et garde le fruit de son
travail. Si son but est de vivre sur cette terre, il est légitime que ce soit en tant qu’étre
rationnel ; la nature lui interdit ’irrationnel. Tout groupe humain, bande organisée ou

159 Ayn Rand, La vertu d’égoisme, p. 134.

80



nation qui tente de nier cette 1égitimité est dans 1’erreur, autrement dit elle est néfaste,
contre la vie.1°

Il est instructif de comparer la conception randienne des droits a celle de Rawls. Nous
savons que, dans la position originelle sous le voile d’ignorance, les contractants
conviendrait d’un premier principe de juste, appelé principe « des libertés égales »,
voulant que « Chaque personne doit avoir un droit égal au systéme total les plus étendu
de libertés de base égales pour tous, compatible avec un méme systéme de libertés pour
tous ».2%1 11 est en effet rationnel d’admettre la légitimité d’un systéme de droits de la
personne. Méme étant frappé d’amnésie sur ce que nous sommes en réalité, qui voudrait
vivre en effet dans une société qui ne reconnait pas les principaux droits tels que la vie, la
propriété, etc., ainsi que les diverses libertés : d’association, d’expression, de croyance et
de conscience, etc. comme personne ne sait d’avance quelle sera sa vie dans la future
société, chacun voudra s’assurer du maximum de liberté pour mener a bien son projet
éventuel de vie. Par exemple, ne sachant pas quelles seront mes convictions en matiére de
religion, je voudrai bénéficier dans la future société juste de la plus grande liberté
possible de pensée et de croyance. Cette liberté serait autant a I’avantage des croyants

appartenant aux diverses confessions religieuses que des non-croyants.

Rawls soutient que I’adhésion unanime des contractants au principe des libertés
égales fait appel a la raison de chacun car chacun-e vise ses propres intéréts. Donc, il y a
apparence que la théorie de la justice conforte 1’égoisme. Or, il ne semblerait que ce ne
soit pas le cas, du moins assure Rawls. En effet, ’intérét personnel de chacun, toujours
dans la position originelle sous le voile d’ignorance, débouche en réalité sur 1’intérét
général, puisque les contractants sont contraints de se mettre a la place des autres en
prévoyant toutes les situations réelles dans lesquelles ils pourraient éventuellement se
trouver. On est ainsi contraint d’accorder a chaque situation particuliére une importance
égale. Cette procédure garantit une véritable impartialité et, donc ce qui en résulte,
d’aprés Rawls, constitue une véritable justice. La théorie de la justice de Rawls éviterait

ainsi I’objection de soutenir I’égoisme.

160 Ayn Rand, La Gréve, p. 1060.
161 John Rawls, Théorie de la justice, p. 287.

81



Reste que, comme on 1’a vu au chapitre précédent, Rawls admet que les
participants dans la position originelle sont a tout le moins « rationnels », c’est-a-dire
qu’ils souhaitent décider de principes de justice qui favoriseront leurs propres intéréts. En
fait, il y a au moins une valeur - voire une vertu - que paraissent chérir tous les
contractants, a savoir la prudence. L’exercice de négociation sous ce voile d’ignorance
constitue essentiellement un exercice prudentiel : ne connaissant pas la position que les
contractants occuperont dans la société qu’ils construisent, ils ont donc tout intérét a jouer
de prudence.'®® Alors la question se pose : pourquoi agir prudemment, sinon afin de

s’assurer une vie bonne ?

Nous le constatons a nouveau : la théorie de la justice de Rawls présuppose une
conception de la vie bonne, contrairement aux dénégations de Rawls par ailleurs. Ce qui
signifie que le principe rawlsien des libertés égales, établissant un systéme des droits de
la personne, présuppose une morale « égoiste » voulant qu’il soit dans l’intérét de chacun
de vivre dans une société de droit. C’est la position de Rand : pas de droits sans moralité

préalable, contrairement a Rawls pour qui les droits existent sans moralité antérieure.

Il'y a plus. Les valeurs chez Rawls — dont celle de justice et de liberté -, n’ont
aucune espece de réalit¢ en dehors des institutions politiques d’une démocratie
constitutionnelle. Donc, au plan de 1’ontologie des valeurs — de leur réalité —, Rawls est
ce qu’on appelle un «constructiviste», c’est-a-dire un « anti-réaliste » :

... Rawls rejette tout réalisme moral. Les principes éthiques, les principes de justice en
particulier, sont construits par les agents humains. Leur objectivité n’est pas fondée a partir

d’une réflexion sur la nature des choses ou sur des «faits moraux», mais sur des procédures
publiques de justification raisonnable.63

Evidemment, Rand condamnerait sans appel le constructivisme de Rawls comme
représentant une forme de subjectivisme, mieux de « subjectivisme social » pour ainsi
dire. La spécialiste frangaise de la pensée rawlsienne, Catherine Audard, poursuit en

écrivant que la démarche de Rawls : «... constitue un constructivisme politique congu

162 \/oir Jean Laberge, Plaidoyer pour une morale du bien. Vertu, perfection et excellence. Montréal, Liber, 2011, p. 33.
163 Catherine Audard, John Rawls, Montréal et Kingston, McGill-Queen’s Press, 2007, p. 55. Ma traduction.

82



pour les citoyens, non pour des sujets moraux, pour le monde social, non pour

I’individu.»%4

Ce qui conforte 1’idée que la «justice» chez Rawls est bel et bien de nature
«sociale», et non pas une vertu relative & des personnes, telle qu’elle se présente

traditionnellement depuis Socrate, Platon et Aristote, et aujourd’hui chez Rand.

Pour cette derniere, les droits sont certes des valeurs, mais surtout des réalités, qui
trouvent leur fondement non pas dans la délibération hypothétique et imaginaire d’une
experience de pensée (que constitue la fameuse « position originelle sous le voile
d’ignorance »), mais dans le diktat métaphysique de la réalité telle qu’elle est en elle-

méme : L existence existe

La question se pose maintenant de savoir si la nécessité des droits découle
forcément de la réalité métaphysique de 1’égoisme rationnel, comme vertu par excellence
chez Rand. On a vu au chapitre précédent qu’Aristote soutenait lui aussi 1’égoisme — la
philautia, ’amour de soi —, bien que le Stagirite n’a pas jugé bon d’accompagner la
réalité naturelle de 1’égoisme d’un systéme de droits naturels avant la lettre. On répondra
que la notion de droit était inconnue dans 1’Antiquité, qu’elle n’apparait qu’a 1’époque

moderne en Europe.*6®

Thomas Hobbes (1588-1679), I’un de ces penseurs modernes, n’est pas allé de
main morte en condamnant sans appel la philosophie d’Aristote. On lit en effet dans le
Léviathan : « [J]e crois qu’en matiére de philosophie naturelle, on ne peut rien dire de
plus absurde que ce qu’on appelle maintenant la Métaphysique d’Aristote, ni de plus
opposé au gouvernement que ce qu’il dit dans ses Politiques, et rien de plus ignorant
qu’une grande partie de son Ethique. »'®® Et vlan pour I’autorité philosophique qui

domina tout le Moyen-Age !

164 Jhid. Ma traduction. Auparavant, Catherine Audard écrit : «Je comprends la priorité de la justice comme signifiant que la justice ne
découle pas de certains faits de nature relatifs & I’humain comme des traits du monde existant indépendamment. La théorie de Rawls
n’est pas naturaliste en ce sens et elle rejette le réalisme moral soit «l’assertion d’un ordre moral des valeurs qui précéde et existant
indépendamment de la conception que nous nous faisons des personnes et de la société ainsi que du réle public et social que jouent les
doctrines morales.» (p. 48; ma traduction).

165 Quoiqu’un commentateur actuel d’Aristote, Fred D. Miller Jr. dans Nature, Justice, and Rights in Aristotle’s Politics, Oxford, 1995,
soutient qu’on trouve chez Aristote une ébauche des droits naturels de ’homme. Surtout toute la question de 1’origine moderne des
droits, voir les ouvrages de Quentin Skinner, entre autres Liberty before Liberalism (trad frse Seuil, 2000).

18 Thomas Hobbes, Léviathan, Paris, Gallimard, 2000, livre IV. 45, p. 913.

83



Il est certes de bonne guerre de critiquer ses rivaux — Aristote n’y a pas manqué —,
mais d’y aller ainsi par de telles déclarations ad hominem, c¢’est tout sauf fort malheureux
pour un philosophe. Or, c¢’est principalement sur le plan éthique que les deux philosophes
divergent radicalement, Aristote, pronant une éthique de la vertu, alors que défend une
éthique prudentielle — tout comme Rawls, d’ailleurs, méme si ce dernier n’0sa I’avouer —,
fondée sur une conception lui aussi égoiste de la nature humaine. C’est ainsi que la raison
qui, selon Hobbes tout comme Rand, est au service des intéréts individuels commande la
vertu de coopération afin de quitter le terrible « état de nature » qui n’est qu’une guerre

permanente.

Il faut dire qu’entre Hobbes et Rand existe des différences notoires, et a fortiori
avec Aristote. L’égoisme de Hobbes, du moins dans 1’état de nature est, d’aprés Rand, un
¢goisme irrationnel. Pour Hobbes, il n’est ni bien ni mal. C’est qu’il n’y a pas (encore) de
moralité — autre trait que Hobbes partage avec Rawls — dans 1’état de nature avant que le
contrat social n’ait eu lieu, lequel permet de passer a la vie en société. En fait, il n’y a pas
chez Rand, tout comme chez Aristote, cette lubie du «contrat social» qui marquerait la
frontiére légitime entre 1’état de nature et la vie en société. Pour Rand, faut-il encore le
rappeler, I’existence — dont celle en société — est ici et maintenant. « Sois conscient que
tu vis ! », ne cesse de claironner Rand. Donc, d’une certaine maniére, les soi-disant droits
naturels de la personne ne sont que juridiques. L’illusion des modernes veut que chacun
aurait vécu en autarcie, isolé de chacun, dans une sorte d’« état de nature » hypothétique,
voire imaginaire, qui eut lieu dans le passé chez nos ancétres. Voila le mythe pittoresque
des penseurs modernes. En renouvelant le mythe du contrat social par la position
originelle sous le voile d’ignorance, Rawls a compris la lecon et le mythe des modernes

est devenue une sorte d’expérience de pensée.

Rien de tel ni chez Aristote ni chez Rand. Reste que cette derniére en appel a
I’existence en bonne et due forme, pour le vivre-ensemble en sociéte, d’un systéme de
droits. Pas Aristote. Qu’offre-t-il donc pour assurer le vivre-ensemble ? Une autre vertu,
I’amitié¢ (philia). La politique d’Aristote, on I’a dit, est conséquente avec son éthique de
la vertu. Dans ’Ethique & Nicomaque, on lit : « Selon toute apparence, méme les cités

doivent leur cohésion a I’amitié¢ et les législateurs s’en préoccupent, semble-t-il, plus

84



sérieusement que de la justice. La paix est en effet quelque chose qui ressemble a I’amitié

; or, c’est celle-ci qu’ils visent par-dessous tout...»®’

D’un trait, Aristote élimine tout intérét pour une «théorie de la justice», préalable
obligé, soi-disant, a la vie en société. Il n’y a pas de philosophie politique plus contraire a
celle du maitre de Harvard que celle du maitre du Lycée. Contrairement & Hobbes et aussi
a Rand, Aristote ne pense pas que la vie en société ne consiste qu’a permettre la
coopération et & maximiser nos intéréts personnels. La vie en société, gérer par un Etat,
permet la pleine réalisation de soi, a savoir le bonheur. Il parait naif de croire que sans un
« contrat social » une communauté puisse exister. 1l y a plus que cela. 1l y a le godt du
bonheur, du plein épanouissement de soi. Notons que nous restons a ’intérieur des
paramétres de 1’égoisme : « Ces diverses activités [de vie en commun] sont 1’ceuvre de
’amitié; la fin de I’Etat étant donc le bien vivre, tout cela n’existe que pour cette fin...
Les belles actions, voila donc ce qu’il faut poser comme fin de la communauté politique,

et non la seule vie en commun. »1%8

C’est pourquoi, d’ailleurs, « Sans amis, nul ne choisirait de vivre », écrit encore
Avristote.®® L’homme est davantage qu’un animal grégaire. D’aprés la célébre formule
aristotelicienne, « I’homme est par nature un animal politique (politikeé zodn) plus que
n’importe quelle abeille et que n’importe quel animal grégaire ».1° Le « par nature » de
la phrase précédente signifie que 1’homme ne s’épanouit pleinement (eudémonia) qu’a
I’intérieur d’un Etat. C’est un énoncé téléologique. L’homme est pour ainsi dire fait pour
étre heureux et il ne réalise pleinement sa destinée qu’a I’intérieur d’un Etat. Les
libertariens comme Rand détestent I’Etat ; au pire, le considérent comme un moindre mal.
L’Etat n’est 1a que protéger les deux droits fondamentaux, ceux de la vie et de la

propriété.

Depuis Hobbes nous considérons 1’Etat comme ayant une fonction « négative » :
assurer notre sécurité et nos libertés. Pour Aristote, au contraire, I’Etat joue un role positif

car il vise la plénitude de 1’existence humaine par ’exercice de la vertu d’amitié. Le rdle

167 Aristote, Ethique a Nicomagque, livre 111, 1155a 24.
168 Aristote, Politique, Livre lll, 9, 1280b 13-14.

169 Aristote, Ethique a Nicomaque, Livre VIII, 1155a 5.
170 Aristote, Politique, 1, 1253a 10.

85



positif de I’Etat consiste principalement a développer la vertu d’amitié. L’Etat, dans la
personne du législateur, a par conséquent un role d’éducateur. Il n’est pas, comme disait
Nozick, qu’un simple veilleur de nuit (nighwatchman state). Lorsqu’il est question
d’éducation, il ne s’agit pas de I’instruction publique (celle-ci, comme bien d’autres
services publics, pouvant étre au frais des contribuables eux-mémes), mais de 1’éducation
civique a la vertu. Le législateur, lui-méme vertueux, (maitrisant la vertu par excellence,
soit la phronésis/sagacité) se doit formuler des lois vertueuses aidant la formation

vertueuse des citoyens.

Dés lors, on se demande bien pourquoi ajouter a 1’éthique de la vertu, comme le fait
Rand, une éthique des droits qui, au fond, parait superflue et qui ne vient, en somme, que
braquer ou durcir les velléités de 1’égoisme irrationnel. Trés souvent, Rand s’exprime
comme si le bonheur de vivre en société faisait partie de la condition humaine dont il faut
bien convenir. Rappelons a ce propos les mots de John Galt : «... Ses droits [a I’'Homme]
sont consubstantiels a son existence et donc a sa survie. Si I’homme veut survivre sur
cette terre...»'"t Survivre sur cette planéte, voila semble-t-il notre finalité ; le bonheur,

c’est peut-étre trop demander.

Selon nous, on peut toujours demeurer un égoiste rationnel et atteindre le bonheur
en vivant sous un Etat. C’est la position aristotélicienne que nous défendons. Somme
toute, la grande admiratrice d’Aristote que fut Ayn Rand a omis de retenir dans sa liste
des grandes vertus, celle d’amitié (philia). Obséder a combattre 1’altruisme sous tous ses
déguisements, elle a peut-étre pensé que 1’amitié constituait un vice versant dans le mal
par excellence, I’altruisme. Si c’est bien le cas, elle errait. S’il faut en croire Aristote,

’amitié est la vertu politique fondamentale. 172

Dernier point critique, mais non le moindre, a propos des droits chez Rand. Celle-ci
assure que les droits de ’homme sont « consubstantiels » a 1’étre humain. On pense
évidemment aux deux droits fondamentaux randiens, ceux de vie et de propriété. Cette
conception pour ainsi dire «innéiste» des droits parait toutefois étre en porte-a-faux avec

la these voulant que les valeurs — dont les droits — doivent faire 1’objet d’un choix

171 Ayn Rand, La Gréve, p. 1060.
172 pour en savoir plus sur le sujet, voyez mon essai Plaidoyer pour une morale du bien (Liber, 2011), le dernier chapitre en particulier
«Philia, excellence politique».

86



rationnel. En d’autres termes, pour justifier que nous en sommes détenteurs, il faut les
mériter en usant de la raison. Ainsi, il semble donc que, chez Rand, les droits doivent étre
«acquis», comme le sont d’ailleurs tous les autres biens, par I’exercice de vertus, dont
celles rationalité, de productivité et de fierté. Par conséquent, il ne semble pas aberrant de
penser que les droits de I’homme sont acquis seulement sur la base de la vertu et, donc,
que seule la vertu est nécessaire a 1’acquisition des droits comme toute autre valeur. En
somme, 1’éthique de la vertu serait au fondement de 1’éthique des droits, comme le veut
d’ailleurs Rand, mais a un degré qu’elle ne soupgonnait guere. Nous reviendrons dans le
chapitre suivant sur la conception randienne des droits car elle est au cceur de son

apologie du capitalisme.

87



10

LA DEFENSE DE L'INDEFENDABLE

Il fut un crack de I’informatique. Il avait treize ans lorsqu’il écrivit son premier
programme de langage-machine. A vingt ans, il mettait au point les premiéres générations
d’ordinateur personnel — le fameux PC (Personal Computer). Avec son ami Paul Allen, il
travailla ensuite d’arrache-pied pour monter sa propre compagnie de logiciels pour
micro-ordinateurs qui, aujourd’hui, lui rapportent des milliards par année. Il n’attendit
pas I’aide financiere du gouvernement pour réaliser ses ambitions folles. Il s’est lancé a
corps perdu dans une aventure qui a révolutionné notre existence. Son nom : Bill Gates,
président et directeur général de Microsoft, premier éditeur de logiciels pour micro-

ordinateurs.

Voila un cas typique du self-made man américain que bon nombre banalisent ou
ridiculisent. Bill Gates est un de ces héros fétiches dont John Galt, le héros du roman

randien, inventeur d’un moteur révolutionnaire, représente 1’archétype.

Les contempteurs du capitalisme font valoir que ces hommes et femmes
d’affaires, ces grands industriels, ne se sont pas faits tout seul. Le self-made man et
woman n’est qu’un mythe de ’empire américain. Une société était Ia avant eux. lls ont
bénéficié du travail de ceux et celles qui les ont précédés. L’opulente société américaine
aura permis, dit-on, a ces soi-disant self-made men et women de réaliser leurs inventions

ainsi que leurs innovations industrielles sans précédent.

Il est vrai que Bill Gates n’aurait pu inventer Windows en Gréce ancienne du
temps d’Aristote. Bien avant Gates, il y eu Henry Ford, et bien avant ce dernier, il y eut
vers 1450, un certain Gutenberg, 1’inventeur de la premiére presse a imprimer en Europe.
Alors quoi : allons-nous dire que tous ces géniaux inventeurs s’expliquent par 1’état
matériel et culturel de leur société ? N’est-il pas plutot vraisemblable que 1’état matériel
et culturel d’une société s’explique par les réalisations et les inventions de personnes

singulieres qui firent preuve d’originalité et d’audace conceptuelle? En somme, qu’il faut

88



penser pour progresser, c’est-a-dire assurer notre survie sur cette terre. Voila

I’enseignement philosophique essentiel d’Ayn Rand.

Quel est donc son argument ? On 1’a vu depuis le début : la survie contraint 1’étre

humain a se servir de son esprit, de sa raison en particulier, cet outil prodigieux :

Un processus de pensée est un processus immensément complexe d’identification et
d’intégration que seul un individu singulier peut réaliser. Un esprit collectif n’existe pas.
L’homme peut apprendre des autres, mais 1’apprentissage requiert un processus de pensée
propre & chaque personne. L’homme peut coopérer dans la découverte de nouvelles
connaissances, mais une telle coopération exige de tout scientifique 1’exercice de la faculté
rationnelle. L’homme est le seul étre vivant qui transmet et développe son bagage de
connaissances de génération en génération ; or, une telle transmission exige un processus de
pensée de la part de chaque destinataire.'™

Le passage précédent provient de « What is Capitalism ? », publié originalement dans la
revue The Objectivist Newsletter en 1965, dont I’éditeur fut The Nathaniel Branden
Institute. La réputation d’Ayn Rand, on le sait, fut d’étre 1'une des plus ferventes et
militantes de I’économie du marché, ce que I’on désigne habituellement par le terme
honni par plusieurs, le capitalisme. On peut méme penser que toute 1’entreprise
philosophique de Rand aura consisté a justifier au plan métaphysique, épistémologique et
éthique le bien-fonde du capitalisme.

C’est désormais un lieu commun de le souligner, mais le capitalisme n’a pas bonne
réputation aujourd’hui. Si I’avarisme d’antan était tenu comme un péché capital, le
capitalisme I’a remplacé et est devenu le péché du capital. Si 'on vous traite de
capitaliste, soyez assuré que ce n’est pas un compliment. Il y a de ces vocables qui sont
devenus en soi des jugements de valeur péjoratifs. « Capitalisme » et « néolibéralisme »
riment avec « égoisme », « cupidité », « avidité », etc. Aussi, dans 1’esprit de bon
nombre, principalement chez les partisans du socialisme, il n’est guére étonnant
d’apprendre que la championne toute catégorie de 1’odieux et inqualifiable capitalisme,

Ayn Rand, fut I’adepte de 1’hideux égoisme. Le vice appelant le vice, inexorablement...

Au départ, du moins chez le premier théoricien du capitalisme, Adam Smith (1723-
1790), le capitalisme est congu comme conduisant au bien-étre commun. A propos du

capital lui-méme, I’auteur de La richesse des nations écrit: « Malgré toutes les

178 Ayn Rand, « What is Capitalism ? », in Capitalism : The Unknown Ideal, New York, Signet, 1967, p. 7. Ma traduction.

89



contributions excessives exigees par le gouvernement, ce capital s’est accru
insensiblement et dans le silence par I’économie privée et la sage conduite des
particuliers, par cet effort universel, constant et non interrompu de chacun d’eux pour

améliorer leur sort individuel. »*"*

Prenons note que le capital, dit Smith, n’est pas tout a coup tombé du ciel mais
résulte de 1’épargne de petites gens, monsicur-et-madame-tout-le-monde qui, au fil des
annees, voire des siécles, 1’ont accumulé. Il n’y a pas ici, du moins pas a ce stade, de

magnats véreux et crapuleux qui ne cherchent qu’a s’en mettre plein les poches.

Prenons aussi bonne note que ce qui intrigue Smith, ce n’est pas tant la richesse,
non pas individuelle, mais celle de toute la nation; bref, ce que la nation consomme. Pas
ce que les individus singuliers consomment, mais le produit issu pour ainsi dire de la
consommation de chacun-e. Au fond, il y a chez Smith cette obsession bien connue pour
ce qu’il appelait « la main invisible » guidant les affaires individuelles de telle facon
qu’elles soient conformes aux besoins de la société dans son ensemble. D’ou I’idée
classique voulant que les intéréts individuels seraient guidés dans la direction la plus
favorable aux intéréts de la société toute entiére. Rappelons a ce propos le mot célébre
d’Adam Smith :

Ce n’est pas de la bienveillance du boucher, du marchand de bi¢re et du boulanger, que

nous attendons notre diner, mais bien du soin qu’ils apportent a leurs intéréts. Nous ne nous

adressons pas a leur humanité, mais a leur égoisme; et ce n’est jamais de nos besoins que
nous leur parlons, c’est toujours de leur avantage. '’

Au fond, la vertu d’égoisme, qu’encourage le capitalisme selon Smith, ce n’est pas tant
I’égoisme lui-méme que sa résultante, a savoir le bien-étre commun. Expression horrible
aux oreilles aux oreilles des socialistes de Rand parce qu’il n’y a rien de tel que le soi-
disant « bien commun » qui évoque un mot d’ordre collectiviste, voire «tribaliste». Elle
écrit dans un passage crucial de « What is Capitalism? » :
La justification morale du capitalisme ne fait pas appel a I’altruisme voulant que le
capitalisme représente la meilleure fagon d’engendrer le « bien commun ». Il est vrai que

c’est ce que le capitalisme fait — si 1’expression en question ait en soi un sens —, mais ce
n’est 1a qu’une conséquence accessoire...

174 Adam Smith, Recherches sur la nature et les causes de la richesse des nations, I, Paris, GF Flammarion, 1991, p. 433-434.
175 Adam Smith, La richesse des nations, Livre I, chapitre 2, p. 82.

90



Tout systeme social fait appel, implicitement ou explicitement, & une théorie éthique. La
notion tribale de « bien commun » a permis de justifier moralement la plupart des systémes
sociaux — ainsi que toutes les tyrannies — dans 1’histoire. Les niveaux d’esclavage d’une
société et de liberté correspondent au niveau ou le slogan tribal fut ou non écouté.

« Le bien commun » (ou « I’intérét public ») n’est qu’un concept vague et indéfini : il
n’existe aucune entité correspondant a « la tribu » ou au « public »; la tribu (le public ou la
société) ne désigne qu’un certain nombre d’hommes en particulier. Rien ne peut étre bon
pour la tribu en tant que telle, car le « bien » ainsi qu’une « valeur» ne sont relatifs qu’a des
organismes vivants — a un organisme déterminé vivant —, et non pas des amalgames
désincarnés entretenant des relations entre eux.

[..]

Lorsqu’on congoit le « bien commun » comme quelque chose d’autre et de supérieur au
bien singulier de quelqu’un, alors le bien de certains individus prédomine celui des autres,
ceux-ci prenant le statut d’animaux sacrificiels. .. 1"

En somme, la philosophie économique de Smith se veut altruisme sous couvert
d’égoisme. C’est 1a I’argumentaire traditionnel en faveur du capitaliste, et on notera au
passage qu’il s’agit, au fond, d’un argument typiquement utilitariste : le capitaliste n’est

bon que dans la mesure ou il assure le plus grand bonheur pour le plus grand nombre.

L’argument traditionnel en faveur du capitalisme est donc de nature altruiste.
Comme I’altruisme représente aux yeux de Rand le vice le plus exécrable qui soit,
puisqu’il ordonne I’'immoralité par excellence, a savoir le sacrifice de soi, Rand rejette

évidemment I’argument classique en faveur du capitalisme.

Par ailleurs, on rencontre souvent, chez les économistes, cette conception de
I’économie voulant qu’elle soit la «physique» des sciences sociales au sens ou elles met a
jour les lois qui réglent les échanges entre les « agents » dits économiques. A titre
d’exemple :

Les physiciens examinent la maniére dont les forces naturelles fondamentales fagconnent

toute chose, depuis le mouvement de la plus minuscule particule subatomique jusqu’aux

orbites des plus gigantesques corps célestes. Les économistes étudient la maniére dont les

forces sociales fondamentales expliquent toute chose, depuis le prix du pain au

supermarché du coin jusqu’a la différence de prospérité entre les Etats-Unis et le
Zimbabwe.'"

Rand condamne sans appel cette approche du capitalisme le présentant sous couvert

d’une sorte de science physique désincarnée. Les concepts de « force sociale » ainsi

176 Ayn Rand, « What is Capitalism ? », p. 12-13. Ma traduction.
17 Donald Marron, Théories économigues en 30 secondes. Les 50 théories économiques les plus marquantes, expliquées en moins
d’une minute. Montréal, Hurtubise, 2011, p. 6.

91



qu’«agent économique», €voqués dans la citation qui précede, sont parfaitement dénués
de sens. Il n’y a que des hommes et des femmes qui luttent pour leur survie afin de
trouver le bonheur dans ce bas monde. Il en va de méme du concept marxiste de « classes
sociales » qui n’est lui aussi qu’un concept vide. L’idée sous-jacente que 1’on retrouve,
autant dans I’économie classique que dans 1’économie marxiste, c’est d’expliquer les
phénomenes sociaux a 1’aide de concepts réducteurs ; tout comme en chimie, on explique
I’élément naturel eau a I’aide de concepts chimiques, tel I’atome et les molécules.
Concevoir les sciences sociales selon le modele des sciences de la nature est une pure
aberration. VVoila ce que dénonce Ayn Rand. Pour elle, /’économie est une science morale
— pour emprunter ici le titre d’un ouvrage traduit en frangais du philosophe britannique
d’origine indienne, Amartya Sen. Rand écrit :
Une valeur ne peut exister (aucune évaluation ne serait possible) en dehors du contexte

entier de la vie humaine, de ses besoins, de ses buts, et de la connaissance. Le point de vue
objectiviste sur les valeurs envahit la structure entiere de la société capitaliste.

La reconnaissance des droits individuels entraine la reconnaissance du fait que le bien n’est
pas une entité ineffable et abstraite résidant dans une dimension transcendante, mais une
valeur appartenant a la réalité, a cette planéte, aux vies d’étres humains particuliers
(prenons note du droit & la poursuite du bonheur). Cela implique que le bien ne saurait étre
séparé de leurs bénéficiaires, que les hommes ne sont pas interchangeables, et qu’aucun
homme ni aucune tribu ne saurait réaliser le bien de certains au prix du sacrifice des
autres.!’8

D’aprés Rand, toujours: « Le capitalisme est le systéme social basé sur la
reconnaissance des droits individuels, incluant le droit a la propriété, ou toute propriété

est détenue par son propriétaire. »’°

C’est donc par le biais de I’éthique des droits que Rand entend défendre le
capitalisme. C’est le fut le point de départ de Robert Nozick, un libertarien, dont on a
parlé antérieurement dans cet essai. Il vaut la peine de le citer, puisque I’auteur
d’Anarchie, Etat et utopie, ouvre son essai par ces lignes cruciales : « Les individus ont
des droits, et il est des choses qu’aucune personne, ni aucun groupe, ne peut leur faire

(sans enfreindre leurs droits). Et ces droits sont d’une telle force et d’une telle portée

178 Ayn Rand, « What is Capitalism ? », p. 16. Ma traduction.
79 1bid., p. 10.

92



qu’ils soulévent la question de ce que peuvent faire I’Etat et ces commis — si tant qu’ils

puissent faire quelque chose. »&

Tout comme chez Rand, les droits a la vie, a la liberté et a la propriété sont
fondamentaux chez Nozick. Les droits dits « socio-économiques » — droits a la santé, a
I’éducation, a I’assurance-emploi et a I’aide sociale — ne seraient qu’illusion, des

simulacres de droits.

Dans le jargon philosophique, on parle de droits « négatifs » — les seuls droits que
reconnaissent Rand et Nozick. « Négatif » au sens ou il s’agit pour leur détenteur de
poser des gestes ou d’en omettre qui contreviendraient t a I’exercice de ses droits. Si j’ai
le droit a la vie, par exemple, alors tout le monde ne doit rien faire pour m’empécher de
jouir de ce droit. Idem pour le droit a la propriété : personne ne peut m’empécher de jouir

des biens que je possede, a moins que j’y consente autrement.

La liberté pour Rand ainsi que Nozick est donc foncierement « négative » en ce
sens : personne ne peut m’empécher de jouir de ma liberté dans la mesure ou je
n’empéche pas moi-méme autrui & exercer sa liberté. Chez Rand, le droit & la liberté,
réside essentiellement le droit de penser.

Puisque la connaissance, la pensée ainsi que 1’activité rationnelle appartiennent a 1’individu,

et puisque le choix d’exercer ou non sa faculté rationnelle revient a I’individu, la survie de

I’homme commande que ceux qui pensent ne soient pas empéchés par ceux qui ne pensent

pas. Or, puisque les hommes ne sont ni omniscients ni infaillibles, il s’ensuit qu’ils doivent

étre libres d’étre ou non en accord avec les autres, de coopérer ou non avec eux, ou de

poursuivre leur projet, chacun selon son propre jugement. La liberté est 1’exigence
fondamentale de 1’esprit humain.*®!

Question délicate : la liberté découle-t-elle de I’activité rationnelle de I’lhomme? Ou
la pensée rationnelle présuppose-t-elle la liberté? En d’autres termes, la liberté est-elle
innée? Ou découle-t-elle de I’activité rationnelle? En tout cas, Rand ne cesse de répéter
que tous sont libres de penser ou pas. Donc, la liberté préexiste a la pensée. D’un autre

coté, celui ou celle qui ne pense pas n’est plus libre. Il perdrait ainsi sa liberté innée.

180 Robert Nozick, Anarchie, Etat et utopie, p. 9.
8 Ayn Rand, « What is Capitalism ? », p. 8. Ma traduction.

93



Il nous faut par ailleurs soulever une interrogation aux enjeux cruciaux. Les droits
randiens ne sont-ils que « négatifs » ? Je soutiens, pour ma part, que les droits comportent
également une dimension « positive » au sens ou pour en étre détenteur I’individu doit
faire quelque chose pour les mériter. On ne nait pas pour ainsi dire de pied-en-cap avec
des droits. Certes, nous dit Rand, le droit est «...le concept qui conserve et protége la
moralité individuelle dans un contexte social, le lien entre le code moral d’un homme et

le code juridique d’une société, entre I’éthique et le politique. »'82

De prime abord, on pourrait croire que Rand soutient une conception «innéiste» des
droits au sens ou toute personne humaine vivante en est détentrice des sa sortie du sein
maternel. Il semble bien que Rand adopte 1’«innéisme» des droits. Toutefois, bon nombre
d’entre nous ne font rien pour les acquérir, ¢’est-a-dire qu’ils ou elles ne « pensent » pas.
En somme, ils n’exerceraient pas, selon Rand, les vertus, entre autres, de rationalité et de
productivité. Certes, ils ont la liberté de ne pas penser. En contrepartie, ils ne sauraient
contraindre les autres a penser pour eux. lls peuvent bien se réjouir de détenir «
formellement » le droit « négatif » a la liberté, mais ce droit ne vaut rien si la personne ne

décide pas d’opter pour la pensée. Il ne vaut rien s’ils ne décident pas de penser.

Je suis d’avis que Rand adopte les droits « négatifs » comme barriére pour ne pas
contraindre ceux qui pensent a penser pour ceux qui ne pensent pas. Voila en quoi
constituent pour Rand les droits : une sorte de protection ou d’assurance contre le vice

altruiste d’autrui, ¢’est-a-dire contre 1’égoisme irrationnel.

Il me semble, d’autre part, que Rand n’a pas le choix de souscrire a une conception
« positive » des droits au sens ou il faut les meériter, comme c’est le cas pour toute valeur,
et que pour ce faire, il faut penser. Il faut produire. En somme, il faut exercer la vertu de
productivite. Rien ne tombe du ciel pour tout le monde. Pas méme les droits. Pour mériter

quelque chose, afin donc de survivre, il faut penser, ¢’est-a-dire produire.

182 Ayn Rand, La vertu d’égoisme, p. 134.

94



Prenons le droit & la vie.!® La vie m’a été donnée par mes parents qui m’ont nourri,
protégé, éduqué, et permis mon développement comme étre humain. J’ai une sorte de
responsabilité¢ a 1’égard de la vie, en particulier a 1’égard de mes parents, mais surtout a
I’égard de la société qui a contribu¢, dans une certaine mesure, a la survie de mes parents
et aussi, il va de soi, a ma propre survie. En naissant et en vivant, je contracte donc une
dette envers la société — I’Etat — qui assure en partie ma Vie jusqu’a présent. Le droit & la
vie, c’est donc pour une bonne part, le droit d’étre protégé contre les agressions d’autrui,
mais ce droit comporte une réciproque, a savoir le devoir d’assurer cette protection et,

davantage, favoriser le plus possible la vie, non seulement la mienne, mais celle d’autrui.

Rand rejette évidemment cette conception « positive » des droits suivant laquelle,
en somme, il s’agit de retourner 1’ascenseur a ceux et celles qui, comme vous et moi, ont
le privilege de vivre en société afin d’assurer notre propre survie. C’est la moindre des

choses. Evidemment, Rand y voit se profiler I’odieux fantéme de I’altruisme.

En somme, I’Etat, contrairement a Rand et & Nozick, n’est pas qu’un simple
«veilleur de nuitw; ¢’est aussi un bienfaiteur. Evidemment, Rand serait d’avis que 1’Etat
bienveillant est une sorte de contradiction dans les termes, contrevenant a loi d’identité A
est A. Un Etat, en effet, ne saurait étre a la fois altruiste et bienveillant. Mais n’était-il pas
vrai que sans un Etat nous n’aurions pas pu nous épanouir, nous réaliser comme étre

humain?

Aristote avait déja compris ce point fondamental : il n’y a pas de bonheur véritable
en vivant a I’extérieur d’un Etat parce que ce dernier est antérieur & nous : « Par nature, la

cité [polis] est antérieur a la famille et & chacun de nous...»®*

Dans l’ordre du telos, de la finalitt humaine, en effet, autrement dit de
1’épanouissement humain (eudémonia), 1’Etat nous précéde. Il est 13, en somme, pour
notre propre épanouissement. C’est ce qui explique que notre bonheur est en partie
redevable a I’Etat. Sur ce point, Aristote suit son maitre, Platon, qui, dans le dialogue

Criton, fait comprendre que Socrate ne doit pas s’évader car c’aurait été commettre une

18 J’emprunte 1’interprétation « déontologique » des droits au philosophe québécois Martin Blais dans L ‘@il de Cain, Essai sur la
justice, Montréal, Fides, 1994. « Déontologique » au sens des choses qu’il faut faire, c’est-a-dire du devoir relevant de notre
responsabilité morale.

184 Aristote, La Politique, 1253a 12.

95



injustice contre 1’Etat athénien qui est en bonne partie redevable de son épanouissement
et de son développement. Rand est préte a la gréve ou a la désobéissance civile lorsque

les droits sont bafoués.

L’autre droit fondamental randien ou nozickien, le droit de propriété, comporte
également son versant « positif ». Si, « négativement », ce droit de propriété implique que
je sois bel et bien propriétaire de mes biens, mérités par mon propre travail honnéte et
intégre, « positivement » ce méme droit m’engage a tout faire pour assurer pour autrui
I’exercice de ce droit. Il n’y a la que justice, car si je posséde ce droit, c’est grace en

partie aux autres.

Encore une fois, Rand invoque les droits comme barriére sociale entre ceux et
celles qui pensent ou produisent, versus tous les autres. Le législateur perspicace et sage,
de son coté, comprend bien que ce genre de politique divise plutot qu’il ne rassemble. S’il
faut en effet favoriser I’amitié (philia) entre les citoyens, 1’occasion est ratée. Au fond,
dans la société randienne, il s’agit moins de bien vivre, que de survivre. Le capitalisme du
laissez-faire, blindé par des droits, ne parviendra jamais a conduire les citoyens a leur
plein épanouissement. Evidemment, cette tache ne revient pas a I’Etat, mais a chacun.
Toutefois, si I’on endosse la posture d’Aristote, celui qui passe aux yeux de Rand pour le
plus grand de tous, alors le projet randien est voué a I’échec. Comme le dit Aristote,
«sans amitié, personne ne voudrait vivre.» Or, dans 1’univers randien, on est, au fond,

bien seul.

96



CONCLUSION

DU BON USAGE DU CONSERVATISME

Le lecteur vient de faire, comme on dit, le tour du propriétaire de la pensée d’Ayn Rand.
J’espere qu’il en repartira avec le golt de lire Rand et de pouvoir se faire une téte sur

celle que, selon nous, la communauté philosophique a ostracisée sans raison légitime.

Notre souhait le plus ardent, c’est de redonner les lettres de noblesse a
I’objectivisme de Rand, et a poursuivre la réflexion. On y trouve une pensée
philosophique qui, sans étre sans failles, reste de premier ordre, et mérite en conséquence
toute notre attention. Certes, les penseurs d’obédience socialiste, vont continuer a la
conspuer et a I’ignorer. Quoi qu’il en soit, j’espére qu’on ne confondra plus

I’objectivisme de Rand avec le «libertarismey.

Il convient en effet de rectifier certaines méprises dont celle voulant que la
philosophie randienne soit «libertarienne». La liberté, on I’a vu, n’est pas la valeur
premiére de 1’objectivisme de Rand, mais la vie. De celle-ci découle toutes les autres
valeurs, dont la pensée (la raison) et liberté. Le nom désignant la philosophie randienne
n’est pas «libertarisme» mais «objectivisme». Ce qui signifie, comme on I’a vu
également, que /’existence existe; c’est le fondement de tout ce qui importe sur ce terre
aux yeux d’Ayn Rand. L’objectivisme €éleve cette vérité premiere, comme il se doit, au
rang de la métaphysique, du réalisme métaphysique. Le subjectivisme, qui domine
actuellement, ne reconnait pas cette réalité premiére, ce qui constitue la cause tous les

maux de ’humanité.

Aprés cette mise au point, j'espere qu’on ne lira plus jamais ce genre de
description hallucinante de biais idéologique, voire de méchanceté a 1’égard du

libertarisme (qu’on associe trop souvent a I’objectivisme de Rand).

LIBERTARIEN. ... Cette idéologie, aussi appelée anarcho-capitaliste,
difféere profondément de ’ANARCHISME en ce qu’elle ne vise pas une

97



société juste ou tous les humains, totalement émancipés, vivraient libres et
égaux, mais bien une société injuste caractérisée par la propriété privée des
moyens production, la compétition forcenée entre individus et la loi du plus
fort. 18

Apres le panegyrique de 1’anarchisme, comment, apres avoir lu ces immondices, un jeune
étudiant peut-il encore préter quelque intérét a cette « idéologie » politique qu’est le
libertarisme ? Et puisque, croit-on erronément par ailleurs, Ayn Rand fait partie de la
grande famille idéologique du libertarisme, la saleté de la définition précédente du

libertarisme rejaillit sur Rand. C’est ainsi qu’on excommunie les grands penseurs.

En guise de conclusion au présent essai d’introduction a Ayn Rand, nous allons
confronter la pensée objectiviste randienne a celle d’un autre philosophe inconnu, voire
méconnu, Michael Oakeshott (1901-1990), sujet britannique et penseur du conservatisme.
Il nous semble, en effet, que les critiques que nous avons adressé a 1’objectivisme randien

dans les pages précédentes conduisent a privilégier le conservatisme oakeshottien.

Dans un essai percutant datant de 1947 — dix ans, donc, avant la parution de La
Gréve —, « Le rationalisme en politique »'%, Michael Oakeshott défend une thése fort
ambiticuse. Il montre que toute la philosophie politique moderne, ¢’est-a-dire celle qui
s’élabore au XVle siécle en Europe jusqu’a aujourd’hui, est traversée de part en part par
le poison du rationalisme. « Libéralisme », « utilitarisme », « marxisme », « socialisme »,
« communisme », « fascisme », « anarchisme » et «libertarisme », sont toutes des
dénominations idéologiques dont I’erreur commune réside dans la défense du

rationalisme.

Le rationalisme est la doctrine épistémologique voulant que la connaissance et,
donc la vérité, s’obtient grace uniquement a la raison. En politique, le rationalisme est la
croyance visant & améliorer la société afin de la conduire vers une sorte de paradis

terrestre. Le Siecle des Lumiéres, le 18° siécle en Europe, carbure au rationalisme. René

185 philippe Boudreau et Claude Perron, Lexique de science politique, 2¢ édition, Montréal, Cheneliére-Education, 20086, p. 106.

186 Michael Oakeshott, Rationalism in Politics and Other Essays, Indianapolis, Liberty Fund, 1991, pp. 5-42.
Traduction francgaise d’Olivier Seyden, Cités 2/2003, no. 14, p. 121-157. Disponible en ligne a
http://www.jstor.org/discover/10.2307/40620903?uid=3739472&uid=2129&uid=2&uid=70&uid=373772
0&uid=48&sid=21101696279557.

98


http://www.jstor.org/discover/10.2307/40620903?uid=3739472&uid=2129&uid=2&uid=70&uid=3737720&uid=4&sid=21101696279557
http://www.jstor.org/discover/10.2307/40620903?uid=3739472&uid=2129&uid=2&uid=70&uid=3737720&uid=4&sid=21101696279557

Descartes fut sans aucun doute le représentant le plus illustre du mouvement rationaliste
qui nous marque encore aujourd’hui dans tous les domaines de 1’activité humaine, dont la
politique. A cet égard, I’objectivisme d’Ayn Rand constitue un autre exemple de doctrine
rationaliste qui, comme on I’a vu, met 1’accent sur la raison. L’objectivisme randien

constitue sans aucun doute I’illustration la plus achevée de ce que dénonce Oakeshott.

Le rationalisme en politique est cette conviction que 1’organisation du pouvoir
dans une société peut étre établie sur la base de principes abstraits, universels et
rationnels. Ainsi, ceux et celles qui, telle Rand, invoque soit la Déclaration des droits de
I’homme, soit une Charte de la laicité, voire une Déclaration d’indépendance ou de
souveraineté, soit encore une conception libertarienne ou les valeurs d’égoisme rationnel
et de responsabilité subordonnent toutes les autres, etc., constituent bel et bien des

conceptions rationalistes du politique.

Selon Oakeshott, ces conceptions rationalistes de 1’organisation de la société font
appel a la technique de I’ingénierie sociale. « L’activité politique est reconnue comme
I’imposition d’une condition uniforme de perfection a la conduite humaine.», écrit
Oakeshott. La souveraineté de la raison en politique signifie ni plus ni moins « la
souveraineté de la technique ». Aujourd’hui, dans le monde moderne, nous vivons sous
I’empire des experts de toute sorte et sommes menés par des bureaucrates. Les savoirS
traditionnels du peuple sont rejetés comme étant rétrogrades et non-scientifiques. La
raison technique c’est par-dessus tout la science qu’appelaient de leur veeu, rappelons-le,
Francis Bacon (1561-1626) en Angleterre et Descartes ensuite en France. La raison
technique en politique ¢’est principalement le « Programme » des partis politiques. Il faut

un plan d’avenir de la société échafaudé selon une méthodologie réputée.

Le rationalisme en politique est donc indissociable de la technique. D’ou, entre
autres, 1’idée de « planification » si chére aux démocraties libérales, de méme qu’aux
Etats socialistes et communistes. D’apreés Oakeshott, de 1a origine aussi 1’idée, voire le
dogme, suivant lequel « ce qui est planifié consciemment et exécuté délibérément étant
considéré... comme meilleur que ce qui s’est développé et s’est établi spontanément et

inconsciemment sur une longue période de temps. »

99



L’appel a la conscience (« L’existence existe ! ») lancé par Rand constitue en
réalité un appel a la Raison. Rand se situe donc la mouvance du siecle des Lumieres et de
son culte immodéré de la Raison. Rappelons 1’athéisme de Rand contre le « mysticisme »
de la religion. John Galt a des mots tres virulents contre la foi religieuse. Par exemple ce
passage :

[Les mystiques] prétendent rechercher un mode d’existence supérieur au vétre sur cette
terre. Pour les mystiques de I’esprit, c’est une « autre dimension », ce qui revient a nier le
concept méme de dimension. Pour les mystiques de la force physique, c’est le « futur », ce
qui revient a nier le présent. Exister, ¢’est détenir une identité. Quelle identité peuvent-ils
donner a leur monde supérieur ? Ils la définissent toujours par ce qu’il n’est pas, jamais par
ce qu’il est. Ils n’ont que des négations a vous offrir pour 1’identifier. Dieu est ce qu’aucun

esprit ne peut concevoir, disent-ils avant de vous demander de considérer cela comme du
: 187
Savolr...

D’apres Oakeshott, ce culte de la raison, qui va en particulier confronté la
croyance religieuse, auquel on assiste depuis les Lumieres dans tous les domaines, dont la
politique, est source de malentendus et de confusions; bref, de malheurs. Par opposition
au rationalisme, Oakeshott se fait le défenseur de la tradition, les coutumes, I’habituel, le
familier, etc. Evidemment, 1’objection progressiste rationalisante veut que la tradition
vehicule des préjugés aberrants et soit foncierement répressive, voire oppressive. Pour
Rand, la tradition est irrationnelle, & commencer par les traditions religieuses qui sont
purement irrationnelles. C’est pourquoi, continu les partisans du rationalisme en
politique, dont Rand, il parait préférable d’opter pour une société parfaitement neutre au

plan religieux.

Si Oakeshott s’oppose a la conception rationaliste de la politique et de la société,
il n’est pourtant pas adepte de I’irrationnel. Il est d’avis que la tradition d’une société,
telle celle du Québec, nationaliste et catholique, n’est pas en soi oppressive ni exclusive,
mais inclusive. C’est le préjugé rationaliste qui fait, par exemple, du catholicisme une
religion brimant la liberté des citoyens. Les valeurs chrétiennes que redécouvre par
exemple le cinéma de Bernard Emond, dans la trilogie des vertus théologales, le montre
¢loquemment. Le cinéaste, qui se dit «conservateur de gauchey», n’est pourtant pas
croyant mais il considere que la tradition catholique québecoise recéle des valeurs

inestimables. Le théologien Guy Durand 1’a bien montré dans ’un de ses ouvrages,

187 Ayn Rand, La Gréve, p. 1032-1033.

100



Identité du Quebec et laicité (2011). La position rationaliste d’une laicité pure et dure,
mur-a-mur, presque christianophobe, observe Durand, « est la réaction d’une nation qui
ne s’aime pas. »'% Comment dés lors aimer les autres lorsqu’on ne s’aime pas ? Si on ne
les aime pas, on peut a tout le moins les tolérer... C’est ce que propose en bout de piste la
fameuse charte péquiste sur la laicité. Elle nous invite, certes, au vivre-ensemble, point a

la ligne, mais en oubliant I’essentiel: bien vivre ensemble.

La vertu d’égoisme dont plaide Rand aurait tout intérét a s’implanter en terre
québécoise. Les Québécois ne s’aiment pas. Ils détestent leur passé. Les athées et les
agnostiques de tout poil ne veulent rien entendre a 1’exposition d’un crucifix a
I’assemblée nationale. La christianophobie des Québécois rationalistes est puérile. Si on
ne s’aime pas, rappellent Rand a la suite d’Aristote, comment aimer et accueillir les

autres ?

Voila I’enseignement d’un sain scepticisme en politique : ne pas prendre ses réves
pour des réalités et, surtout, ne pas contraindre les autres a les adopter. Ayn Rand avait
raison sur ce point: évitons 1’altruisme abusif périlleux. Soyons généreux ! L’égoisme

rationnel n’interdit pas I’amitié et le partage, au contraire !

L’histoire regorge de ces radicaux altruistes qui entrainérent avec eux dans leur
délire des millions d’étres humains dans la mort et la désolation la plus funeste. Le mot
de Voltaire trouve ici sa justification: « La superstition enflamme le monde. La
philosophie [’éteint. ». Or, d’apres Oakeshott, la superstition des modernes, c’est bien ce
culte de la Raison, et la philosophie, au sens voltarien et oakeshottien du terme, réside en

un sain scepticisme.

On lit dans Du conservatisme : « La charge de gouverner n’est alors pas
d’imposer d’autres croyances et d’autres activités a ses sujets, ni de les chaperonner ou de
les éduquer, de les rendre meilleurs ou plus heureux d’une autre fagon, de les orienter, de
les galvaniser a agir, de les conduire ou de coordonner leurs activités afin d’éviter toute

occasion de conflit. Elle est simplement de régir. » 8 Un gouvernement inspiré par le

188 Guy Durand, La culture religieuse n’est pas la foi. Identité du Québec et laicité, Montréal, Editions des

oliviers, 2011, p. 37.
189 Michaél Oakeshott, Du conservatisme, Paris, Editions du Félin, p. 77-78.

101



conservatisme est un bon gouvernement, point a la ligne, tel un arbitre « dont la tache est

d’appliquer les régles du jeu » — et de s’y tenir.

Dans le long conflit étudiant du printemps 2012, qui ébranla le Québec, les
étudiants contestataires de la hausse des droits de scolarité ont réussi a obtenir gain de
cause. La « rue » a gagné. Or, selon Lucien Bouchard, « Le gouvernement doit savoir
dire non a la rue », écrit-il dans Lettres & une jeune politicien.’®® Michaél Oakeshott aurait
applaudi. Lorsque la rue, en effet, se substitue a un gouvernement démocratiquement élu,
la démocratie est mise a mal. Ceux et celles qui appel de leur veeu la désobéissance civile,
au nom d’un soi-disante droit a la liberté, telle Rand, sont des rationalistes qui s’ignorent
et qui représentent le pire ennemi des institutions politiques. C’est du moins ce a quoi le

conservatisme d’Oakeshott nous engage.

Pour Rand, un gouvernement n’est 1a que pour protéger les droits sacro-saints des
individus : « Le seul but moral qui convienne a un gouvernement est la protection des
droits de I’homme. »'** Comme on 1’a vu, on ne peut que donner raison a Rand sur le fait
que I’homme, par nature, s’aime lui-méme. C’est le bon égoisme. L’égoisme rationnel,
comme le désigne plus précisément Rand. Aristote lui donne également raison sur ce
point fondamental. Mais le philautia aristotélicien est aussi capable de philia, c’est-a-dire
d’amitié. Ce qui fait qu’Aristote n’a pas besoin, en politique, de soi-disant droits qui ne
sont, en réalité, du moins chez Rand, qu’un mur discriminant les bons égoistes des
méchants égoistes. En somme, chez Aristote, la vertu suffit a elle seule a assurer le bien

vivre-ensemble de tous et de toutes.

Par ailleurs, il ne s’agit jamais chez Aristote de survivre, comme chez Rand, mais
d’étre heureux, c’est-a-dire épanoui. Eudémonia, en un mot. Aristote transpose 1’éthique
de la vertu plan du politique. Je crois reconnaitre cette conception arétique du politique
dans le conservatisme de Michaél Oakeshott, pas dans I’objectivisme d’Ayn Rand. Ce
que les conservateurs veulent en effet conserver, c’est d’abord et avant tout la vertu. Pour
le démontrer, il me faudrait, évidemment, écrire un autre ouvrage. Pour I’heure, disons

avec le maitre d’ Aristote : « Tout I’or qui est sur terre ou sous terre ne vaut pas la vertu.

1% | ycien Bouchard avec Pierre Cayouette, Lettres a un jeune politicien, Montréal, VLB éditeur, 2012, p. 56.
191 Ayn Rand, La vertu d’égoisme, p. 84.

102



»19 Nous devons, entre autres choses, a Ayn Rand d’avoir remis a jour le go(t de la
vertu. C’est déja ca de pris, comme on dit. Somme toute, John Galt se porte relativement

bien.

192 platon, Les Lois, livre 5, 728a.

103



