
 



2                 LIVRE III, CHAPITRE 1 : ORIGINES DE L’HISTORICISME 

 

 

 

DU MÊME AUTEUR 
 
 
 

Le droit criminel romain dans les actes des martyrs, 1885, in-8°. — 2e édition, 
Lyon, Vitte, éditeur, 1907 

 
Le socialisme et les lois économiques, 1890, in-8° 
 
Éléments d’économie politique, 1ère édition, 1895, in-8°, Paris, Larose ; Lyon, 

Auguste Côte ; — 2ème édition, 1896 
 
Histoire des doctrines économiques, 1ère édition, 1899. — 2e édition, 1902. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



HISTOIRE DES DOCTRINES ÉCONOMIQUES                        3                              

   

Histoire des  

doctrines économiques 

 
 

Tome 2 : L’opposition du socialisme et de l’historisme 

 

 
Joseph Rambaud 

 

Ouvrage publié avec le soutien 
de l’Association de la famille Rambaud-Hoirieu 

 

 

 

 

Paris, juin 2015 

Institut Coppet 

www.institutcoppet.org 

 

../AppData/Local/Documents%20and%20Settings/bm730/Local%20Settings/Temporary%20Internet%20Files/Content.IE5/E71D6ZCD/www.institutcoppet.org


4                 LIVRE III, CHAPITRE 1 : ORIGINES DE L’HISTORICISME 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



HISTOIRE DES DOCTRINES ÉCONOMIQUES                        5                              

 
LIVRE III 

 
L’HISTORISME  

ET LE SOCIALISME D’ÉTAT 
 
 
 
 

CHAPITRE PREMIER 
LES ORIGINES PHILOSOPHIQUES DE L’ÉCOLE HISTORIQUE 

 
 

Les économistes que nous avons étudiés jusqu’ici admettaient un dou-
ble principe comme base de leurs spéculations. D’une part, ils croyaient à 
la constance et au caractère absolu de certains faits, tels par exemple que la 
nature physique du monde et la nature morale de l’homme, ce qui leur 
faisait admettre la constance et le caractère absolu des rapports réciproques 
de ces faits les uns avec les autres, autrement dit la constance et le caractère 
absolu des lois économiques ; d’un autre côté, voyant que les familles et les 
sociétés avaient partout préexisté à telle ou telle forme politique, ils 
croyaient que la famille et la société s’étaient constituées en dehors de 
l’État, et que celui-ci pouvait beaucoup mieux assurer la prospérité en lais-
sant les hommes vivre et produire par eux-mêmes et pour eux-mêmes et 
en laissant les lois économiques s’appliquer par leurs propres forces. Même 
List ne contredisait pas à ces principes, puisqu’il demandait seulement à 
l’État de s’occuper de ce qu’il appelait l’économie nationale.  

Or, ces deux principes — la constance des lois économiques et l’an-
tériorité logique de la société sur l’État — furent attaqués, et ils le furent, 
peut-on dire, par une seule et même école.  

Au principe de la constance et du caractère absolu des lois économiques 
naturelles, on opposa la doctrine de la relativité et par conséquent de la va-
riabilité historique des lois qui régissent le monde économique. Au prin-
cipe de la liberté que l’État doit laisser aux individus et aux familles, on 
opposa semblablement la doctrine de l’État informateur et moteur de la 
société, chargé de prévoir pour les individus et de pourvoir à leurs besoins. 
Sous le premier aspect, c’est l’historisme ; sous le second, c’est le socialisme 
d’État. Dans le fond, ce sont moins deux écoles que deux aspects d’une 
même école, composée pour ainsi dire des mêmes auteurs : car, si cette 
école est historique par les formules et la méthode qu’elle préconise, elle 
est ordinairement socialiste d’État par la désignation du moteur sur lequel 
elle compte pour faire réaliser l’évolution et pour la guider.  



6                 LIVRE III, CHAPITRE 1 : ORIGINES DE L’HISTORICISME 

À la racine de l’historisme se trouve tout d’abord la croyance à la mobi-
lité et à la succession des lois économiques.  

Ainsi que Knies le disait déjà, « s’il s’agit de phénomènes et de lois de 
phénomènes pour lesquels on observe en même temps une ressemblance 
et une différence ; nous ne pouvons attendre qu’une analogie des phéno-
mènes économiques et non pas une identité : nous pouvons découvrir 
seulement des lois de cette analogie absolue. » 1 Or, l’analogie n’est qu’une 
certaine ressemblance extérieure des choses, tandis qu’un rapport de cau-
salité est un lien logique et intime entre elles. Sur ce point, il y a donc un 
abîme entre la conception ordinaire des lois économiques et l’idée tout 
autre que s’en font les maîtres de l’école historique.  

 « L’économique des peuples, a dit plus tard Hildebrand, est comme 
leur langue, leur littérature, leurs arts et leurs lois : une branche de leur 
civilisation. Elle se meut dans certaines limites ; mais dans ces limites c’est 
toujours un produit de la liberté et du travail de l’esprit humain. La science 
économique n’est pas abstraite ; et ni ses observations, ni ses lois ne sont 
immuables comme celles des sciences exactes. » 2 

Une telle conception du monde économique ne pouvait être ni imagi-
née, ni acceptée, sans un système philosophique nouveau qui lui servît de 
point d’appui. 3 Ce point d’appui, c’est Hegel qui l’a fourni dans l’ordre de 
la philosophie pure ; c’est Auguste Comte, Spencer et Darwin qui l’ont 
fourni dans l’ordre des sciences sociales.  

Hegel avait d’abord abordé l’économie politique par un commentaire de 
l’Inquiry into the principles of political economy de James Denham Steuart. Ce-
pendant ce travail d’Hegel n’était qu’une œuvre de jeunesse, et c’est seule-
ment par ses Grundlinien der Philosophie des Rechts (1821) que l’influence 
d’Hegel a pu s’exercer.  

D’une manière générale, l’hégélianisme exclut l’absolu. Tout devient et 
tout se fait — même Dieu, puisque Dieu, d’après Hegel, n’est pas un infini 
personnel, mais bien seulement le tout de ce qui est, un infini inconscient 
et mobile — Dieu donc devient et se fait comme le monde lui-même, au 
sein d’un panthéisme qui n’est que le « devenir » de toutes choses. Or, si 
tout change, ni la société, ni rien de ce qui est en elle, ne sauraient être im-
muables. Ce changement est un progrès : les révolutions en sont les étapes. 
Au début, l’individu était isolé. Mais l’association des individus engendra la 
famille ; et l’État lui-même est au sommet de cette ascension évolutive de 

                                                             

1
 Knies, Die politische Œkonomie vom Standpunkte der geschichtlichen Methode, 1853, p.354. — Voyez 

toute sa conclusion, pp.341-355. 
2
 Hildebrand, Die Entwickelungsstufen der Geldwirthschaft, 1876. 

3
 On peut étudier avec fruit (quoique nous nous soyons inspiré à d’autres sources) Charles Andler, Origines 

du socialisme d’État en Allemagne, 1897. — M. Charles Andler termine son volume en disciple zélé et 

convaincu d’Henri George, sinon en collectiviste proprement dit. 



HISTOIRE DES DOCTRINES ÉCONOMIQUES                        7                              

la société. Ainsi l’État n’est pas un moyen pour les individus ; il est un but 
pour la société elle-même. Parfois un État est absorbé dans sa défaite et 
cède la place à un autre : c’est alors une preuve de la supériorité du vain-
queur sur le vaincu, et par conséquent c’est un progrès1, jusqu’à ce que les 
peuples se concentrent au sein d’un État toujours plus vaste dans lequel, à 
la fin, l’humanité doit s’unir. 2 

Auguste Comte, par des voies différentes, aboutissait aux mêmes con-
clusions. 3 De bonne heure il s’était complu dans la lecture des écono-
mistes, et c’était par l’économie politique qu’il était entré en relations avec 
Saint-Simon. 4 Mais sa critique des économistes en général est devenue 
ensuite fort sévère, soit qu’il leur reprochât de se plonger dans une méta-
physique toute scolastique et d’analyser des concepts sans valeur objective, 
soit qu’il les accusât de s’isoler de la solidarité fondamentale de tous les 
faits sociaux. 5 

Cependant ce ne sont pas ces critiques directes qui ont été sa contribu-
tion la plus efficace à la fondation et au développement de l’historisme 
économique. Mathématicien par tempérament, et disciple de Saint-Simon 
dans sa jeunesse, il devait finir par associer d’une étrange manière les   
théories négatives du positivisme avec une sorte de religion mystique de 
l’humanité, et il exerça auparavant une action profondément néfaste sur 
tout le monde scientifique par la négation de l’absolu, qui est pour nous 
l’inconnaissable, et par son essai d’instituer la sociologie comme une 
science spéciale et indépendante.  

En deux mots, nous ignorons l’absolu. Nous ne pouvons connaître les 
faits que dans leurs rapports avec d’autres faits ; nous ne pouvons donc 
pas nous élever jusqu’à la connaissance métaphysique des causes, des subs-
tances ou des fins. Mais on peut classifier ces faits et classifier aussi les 
sciences qui les étudient. Dans cette classification, si l’on procède du plus 
simple au plus composé, c’est par l’étude du nombre que l’on débute, je 
veux dire par les mathématiques. En étudiant ensuite le monde extérieur et 
sensible, on a la physique : physique des corps inorganiques, d’une part, et 

                                                             

1
 Telle est aussi la loi adoptée par un juif allemand qui est parvenu à une immense et triste célébrité, l’athée 

Max Nordau (Sudenfeld, de son vrai nom), Paradoxes sociologiques, trad. franc., p.165. 
2
 Cette opinion domine dans toute la sociologie spencérienne et évolutionniste, etc. — Voyez entre autres 

Gumplowicz, Sociologie et politique, trad. franc., 1898, p.143. — Aussi sommes-nous étonné de trouver une 

prophétie diamétralement opposée dans un autre sociologue du même prétendu « Institut international de 

sociologie », Michel-Ange Vaccaro, auteur des Bases sociologiques du droit et de l’État, 1898, pp.466, 474, 

etc. 
3
 Auguste Comte, né à Montpellier en 1795, mort à Paris en 1857, a laissé le Système de politique positive 

(1828), le Cours de philosophie positive (en 6 volumes, parus entre 1839 et 1842) et le Traité de sociologie 

(1851). — Sur Comte, voyez comme résumé méthodique de sa doctrine Alengry, Essai historique et critique 

sur la sociologie chez Auguste Comte, 1900. 
4
 Alengry, op. cit., p.382. 

5
 Cours de philosophie positive, 5

e
 édition, 1892-1894, t. IV, pp.210-222 ; — Alengry, op. cit., pp.213-217. 



8                 LIVRE III, CHAPITRE 1 : ORIGINES DE L’HISTORICISME 

d’autre part physique des corps organisés, laquelle se subdivise en physio-
logie, si on examine ces corps dans leur constitution individuelle, et en 
sociologie, si on les examine collectivement. La sociologie apparaît ainsi 
comme une physique sociale, mais en un sens tout différent de celui que 
Quetelet avait donné à ce mot.  

À ce propos, Comte, s’inspirant ici de Saint-Simon, qui s’était peut-être 
inspiré de Turgot et de Condorcet, distingue trois phases ou états dans le 
développement des sociétés : 1° l’état théologique, où les hommes expli-
quent les phénomènes par des puissances supérieures, mais personnelles ; 
cet état se subdivise lui-même en trois périodes : fétichisme, polythéisme et 
monothéisme ; 2° l’état métaphysique, où ils expliquent les phénomènes 
par des entités ou abstractions auxquelles ils donnent le caractère de lois 
absolues ; 3° enfin l’état scientifique ou positif, dans lequel ils les expli-
quent par des relations qu’ils s’abstiennent de définir et qu’ils ne revêtent 
pas du caractère métaphysique de causalité. « Il est impossible, disait Stuart 
Mill, de donner même une seule idée du mérite extraordinaire de cette ana-
lyse historique. Quiconque se refuse à croire que de la philosophie de 
l’histoire on puisse faire une science, doit suspendre son jugement jus-
qu’après la lecture de ces volumes de M. Comte. » Et cependant, combien 
ces grandes lignes et ces rigides formules se prêtent peu à la souplesse et à 
la mobilité des idées dont les cerveaux humains ont été imbus tour à tour ! 
Il est beau de parler de périodes qui se succèdent et qui se chassent les 
unes les autres : mais la réalité de l’histoire ne nous montre-t-elle pas bien 
davantage, soit la coexistence de plusieurs états qui, d’après la théorie, de-
vraient être successifs, soit un mouvement incessant de flux et de reflux 
qui étend ou qui restreint, de génération en génération, le domaine de 
chaque système général de cosmogonie et de philosophie ?  

En tout cas, ces négations de l’absolu, quelle que pût être leur valeur in-
trinsèque, devaient être funestes à la vieille conception économique. Celle-
ci, en effet, était inconciliable avec le principe de l’évolution sociologique, 
puisqu’elle reposait sur la croyance à la nature fixe et immuable du monde 
et de l’humanité. Il en était ainsi avec Quesnay, Mercier de la Rivière et 
tous les physiocrates, qui ne mettaient pas en doute l’existence d’un « ordre 
naturel et essentiel des sociétés »1 ; il en était ainsi encore avec les hommes 
de la Constituante, qui émettaient la prétention de donner, dans la « Décla-
ration des droits de l’homme et du citoyen », la formule dogmatique d’un 
Évangile nouveau, mais immortel ; il en était ainsi enfin avec Adam Smith, 
Say, Malthus, Ricardo, Rossi, Bastiat et tous les économistes proprement 
dits, tous également persuadés que le vrai et le bien sont quelque part et 

                                                             

1
 Titre de l’ouvrage de Mercier de la Rivière, voyez supra, t. 1, pp.136, 162, etc. 



HISTOIRE DES DOCTRINES ÉCONOMIQUES                        9                              

que, s’ils sont une fois trouvés, ils sont au nombre des choses qui ne pas-
sent point.  

L’évolutionnisme pénétrait aussi dans le droit, en même temps que sous 
le nom d’historisme il se préparait à envahir l’économie.  

Savigny fut un de ceux qui l’introduisirent dans les études juridiques. 1 
Dès 1815, Savigny avait lancé une brochure de circonstance qui avait fait 
un grand bruit : Vom Berufe unserer Zeit für Gesetzgebung und Rechtswissenschaft. 2 
« Aussi loin, disait-il, que nous remontons l’histoire, nous voyons que le 
droit civil de chaque peuple a toujours son caractère déterminé et particu-
lier, comme les habitudes, les mœurs, la constitution politique. Le droit 
n’est donc point une règle absolue, comme la morale, qu’on puisse appli-
quer indifféremment dans n’importe quel pays. C’est une des forces du 
corps social, avec lequel il change et se développe, d’après des lois qui sont 
au-dessus des caprices du jour. C’est par une action lente et un dévelop-
pement organique que se produit le droit : il se crée spontanément par la 
coutume, par la jurisprudence, par les actes particuliers de l’autorité, sous 
l’empire d’une raison plus haute que la raison humaine et que celle-ci ten-
drait vainement à plier à ses vues et à ses opinions du moment. » Toutefois 
c’était bien en adversaire de la jeune école libérale allemande que Savigny 
admettait cette action des lois sur le droit et des idées sur les principes.  

Peut-on accepter cette théorie de l’illustre Savigny ? Oui, nous semble-t-
il, pourvu que deux réserves soient faites qui vont singulièrement en res-
treindre et peut-être même en dénaturer la portée.  

Au point de vue du droit, il fallait déclarer qu’il ne peut pas y avoir de 
droit en dehors de la morale naturelle, et il fallait condamner d’avance 
comme illégitime toute évolution du droit qui eût voulu franchir ces li-
mites. Cela dit, nous ne contestons point — mais dans un sens tout diffé-
rent de celui de Savigny — les besoins nouveaux et les formes juridiques 
nouvelles que le siècle présent nous a donnés — par exemple l’élaboration 
universelle et simultanée des sociétés anonymes et des contrats et sociétés 
d’assurances, soit sur la vie, soit contre l’incendie et les accidents. Voilà 
comment le droit peut évoluer et s’adapter aux changements que la Provi-
dence laisse s’accomplir dans l’état social.  

Ensuite, au point de vue de l’économie politique, il fallait déclarer que 
ni l’adoption de règles nouvelles, ni la connaissance de phénomènes éco-

                                                             

1
 Frédéric-Charles de Savigny (1779-1861), né à Francfort d’une famille calviniste de Lorraine, qui avait 

émigré en Allemagne en 1622 (et non pas, comme on le répète ordinairement, au moment de la révocation 

de l’Édit de Nantes), professeur de droit à l’Université de Berlin de 1810 à 1842, ministre de la justice du 

royaume de Prusse de 1842 à 1848, auteur de travaux très remarqués sur le droit romain. Pour l’influence de 

Savigny sur l’économie politique, voir Ch. Andler, Origines du socialisme d’État en Allemagne, ch. i, §2 ; 

ch. ii, §2 ; ch. iii, § 1 ; — Schüller, Die Wirthschaftspolitik der historischen Schule, 1899, pp.91 et s. 
2
 De la vocation de notre temps pour la législation et la science du droit. 



10                 LIVRE III, CHAPITRE 1 : ORIGINES DE L’HISTORICISME 

nomiques nouveaux ne doivent ébranler en quoi que ce soit la croyance à 
des principes constants et absolus, tels que la fixité de notre nature morale 
et physique et de la nature physique ou biologique du monde animé et ina-
nimé au milieu duquel nous vivons.  

Par malheur, l’école historique juridique et l’école historique écono-
mique se sont l’une et l’autre affranchies de ces réserves.  

Selon von Ihering par exemple, le droit, dans ses mouvements, est si 
peu limité par la morale que c’est lui qui la fonde. Ce serait une faute de 
méthode, d’après von Ihering, que d’attribuer la création d’un système 
juridique à la puissance de l’idée ou du sentiment du droit. L’idée ou le 
sentiment du droit ne sont pas des dons innés ; ce sont des produits histo-
riques, à la formation desquels le droit positif lui-même a collaboré ; ils lui 
sont postérieurs et non antérieurs. Nous ne devons poser, comme anté-
rieur à la constitution d’un ordre juridique, qu’un seul principe, l’égoïsme 
ou plutôt les égoïsmes. Combler les lacunes de l’égoïsme, telle est l’œuvre 
des forces morales. Or, c’est la société qui est la source des notions mo-
rales. En dépit des théories nativistes, les notions morales ne nous tombent 
pas du ciel comme des aérolithes : elles se sont formées peu à peu, comme 
par alluvions, au cours de l’histoire des sociétés. Les règles même les plus 
simples, qu’il ne faut pas tuer, voler, mentir, l’homme a dû les découvrir 
peu à peu par l’expérience, qui lui a montré que sans elles la société n’exis-
terait pas. Ainsi tout le système du monde moral est un produit de l’his-
toire, ou, pour parler avec plus de précision, il est l’œuvre de la finalité. La 
question de l’origine et celle de la fin de la société se confondent : si la so-
ciété a enfanté les règles morales, c’est parce que ces règles lui sont utiles. 
Elle en est la fin objective, ou, ce qui revient au même, le sujet téléolp-
gique. Ce sujet des fins morales, celui pour qui elles existent, ne peut, en 
effet, être Dieu : autrement, la réalisation des fins de Dieu dépendrait de 
notre obéissance aux règles morales, et Dieu dépendrait de nous. 1 

Voilà donc la théorie d’Ihering que termine un blasphème, avec la néga-
tion d’un Dieu législateur et de toute morale comme de toute loi naturelle.  

Et alors, s’il n’y a plus d’absolu dans la morale, pourquoi en resterait-il 
dans l’économie politique ? L’évolution ne doit-elle pas être partout ? Soit, 
ce sera le triomphe de l’historisme. Mais ce sera aussi du même coup le 
triomphe du socialisme d’État, parce qu’il faut bien un moteur à cette 
masse dans laquelle les individus n’ont plus de fin propre, plus de devoir 
moral, plus de responsabilité individuelle, et qui cependant a intérêt à trou-
ver quelque part une force de direction, consciente du but à atteindre et 

                                                             

1
 Ihering, Der Zweck im Recht, et Einleitung zur Entwickelungsgeschichte des roemischen Rechts, 1878-

1883. —Voir Bouglé, les Sciences sociales en Allemagne, 1896, pp.103 et s. 



HISTOIRE DES DOCTRINES ÉCONOMIQUES                        11                              

des moyens à choisir. Autrement dit, si c’est la société qui fait le droit et la 
morale, sans autre loi que l’intérêt du grand nombre, il faut bien que cette 
même société détermine, sous l’unique empire de ce même intérêt, toutes 
les conditions des relations économiques de ses membres. 1  

Telles sont les dernières racines de l’historisme. Beaucoup de ceux qui 
en ont été les adeptes n’ont pas eu la logique de remonter jusqu’à ces pre-
miers principes. Mais, malgré leur peu de clairvoyance, qui leur est une 
explication, et malgré leur bonne foi, qui leur est une excuse, il est d’une 
saine philosophie de savoir discerner la cause lointaine de l’erreur.  

 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                             

1
 À signaler cependant l’aveu fort original du sociologue évolutionniste Benjamin Kidd. Il remarque que les 

intérêts d’une société en progrès et ceux des individus qui la composent sont forcément inconciliables (c’est 

un démenti brutal à la morale benthamiste). Alors, se demande Kidd, qu’est-ce qui fera marcher la société ? 

Eh bien, répond-il, ce sera une religion quelconque, vraie ou fausse (pour Kidd, toutes les religions sont 

fausses), parce qu’il n’y a qu’une religion qui puisse promettre « une sanction superrationnelle à tous les 

actes de l’individu là où les intérêts individuels et les intérêts de l’organisme social sont en opposition », 

c’est-à-dire qu’il n’y a qu’une religion qui puisse obtenir, par une foi dans l’au-delà, le sacrifice de l’in-

dividu à la communauté (voyez l’Évolution sociale, trad. franc., 1896, ch. iv). — Cette observation de Kidd 

a certainement quelque chose de très profond et de très judicieux ; car il est parfaitement exact que si le 

scepticisme et la négation de toute vie future peuvent conduire au suicide considéré comme une mani-

festation de l’égoïsme et de l’orgueil, ni l’un ni l’autre ne conduiront jamais jusqu’à la mort obscure 

acceptée par dévouement. — On peut voir, si l’on veut, un essai de discussion de la thèse de Benjamin Kidd 

dans Rignano, Fonction sociale de la religion, en appendice à Un socialisme en harmonie avec la doctrine 

économique libérale, 1904, pp.315 et s. 



12                 LIVRE III, CHAPITRE 1 : ORIGINES DE L’HISTORICISME 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



HISTOIRE DES DOCTRINES ÉCONOMIQUES                        13                              

 
CHAPITRE II 

L’HISTORISME ET LES LOIS ÉCONOMIQUES 
 
 

I. L’ÉCOLE HISTORIQUE 

 
L’historisme et le socialisme d’État, comme l’hégélianisme, sont des 

produits d’une origine bien allemande. C’est donc en Allemagne que nous 
en trouverons les principaux doctrinaires et les premiers apôtres.  

Nous avons cité déjà parmi eux Knies et Hildebrand. 1  
Knies, professeur à l’Université de Heidelberg, publia en 1853 le mani-

feste le plus systématique et le plus complet de la nouvelle école, sous ce 
nom : l’Économie politique regardée du point de vue de la méthode historique. 2 

On ne saurait pourtant nier qu’il y ait une part sérieuse de vérité dans 
le chapitre où il décrit l’influence que les événements et les circonstances 
ont toujours exercée sur les économistes classiques et sur la forme spéciale 
dans laquelle ils ont exprimé des principes. 3 Nous en avons fait nous-
même la remarque pour les physiocrates ; on peut la répéter pour Malthus 
et Ricardo, qui voyaient l’Angleterre emprisonnée dans son territoire et ne 
soupçonnaient pas l’importation à vil prix des blés d’Amérique ; pour Ca-
rey, à qui le voisinage du Far-West épargnait le souci de l’exiguïté d’un 
monde trop petit pour l’humanité ; pour Bastiat, enfin, que la crainte très 
légitime du socialisme jetait dans l’enthousiasme d’une liberté pleine 
d’harmonie et de bienfaits.  

Hildebrand avait déjà fait paraître, en 1848, son Économie nationale du pré-
sent et de l’avenir4, conçue dans le même esprit. Hildebrand a jeté aussi dans 
le monde économique une classification des états sociaux qui lui a survécu. 
C’est la distinction entre une Naturalwirthschaft (ou économie naturelle) et 
une Geldwirthschaft (ou économie monétaire), selon que les marchandises et 
les services sont ordinairement payés en denrées ou payés en argent, ou 
plus exactement selon que les produits sont consommés la plupart du 
temps avant échange ou bien qu’ils le sont après5 ; car on ne conçoit guère 
une société qui ait multiplié les échanges autrement qu’avec la monnaie. Le 

                                                             

1
 Bruno Hildebrand (1812-1878), professeur à l’Université de Breslau, puis à Marburg, député de Marburg à 

l’Assemblée nationale de Francfort en 1848, obligé ensuite de s’expatrier et professeur d’économie politique 

à l’Université de Zurich, enfin rentré en Allemagne et professeur à l’Université d’Iéna en 1861. Il fonda en 

1862 les fameuses « Annales d’économie nationale et de statistique », Iahrbücher für Nationaloekonomie 

und Statistik, qui furent continuées après lui par Conrad, son gendre. 
2
 Die politische Œkonomie vom Standpunkte der geschichtlichen Methode. 

3
 Knies, op. cit., ch. iii, § 4, pp.168-206. 

4
 Die Nationaloekonomie der Gegenwart und der Zukunft. 

5
 Dans les Iahrbücher für Nationaloekonomie, 1864. 



14          LIVRE III, CHAPITRE 2 : HISTORISME ET LOIS ÉCONOMIQUES 

passage de l’un à l’autre régime peut être observé plus ou moins nettement 
pour tous les peuples du Moyen âge. Mais Hildebrand voulait une classifi-
cation tripartite : aussi, après l’économie monétaire, prédisait-il une éco-
nomie fiduciaire ou Creditwirthschaft, dans laquelle la monnaie devait être 
remplacée par les papiers de crédit. Par malheur pour Hildebrand, ce der-
nier terme de la trilogie a été repoussé, même en Allemagne, entre autres 
par Knies et Wagner, de la même école historique cependant.  

À vrai dire, Roscher les avait déjà tous précédés. 1 Roscher avait donné, 
dès 1843, son Plan d’un cours de science politique d’après la méthode historique2, 
suivi en 1854 des Principes d’économie nationale3.  

Les économistes, dit Roscher, se demandent tantôt : « Qu’est-ce qui de-
vrait être ? » et tantôt « Qu’est-ce qui est ? » Ils font de la méthode idéaliste 
dans le premier cas ; dans le second, de la méthode historique, physiolo-
gique, descriptive. Chez les idéalistes, il y a des tiraillements incessants et 
des discordes, parce que les théoriciens, en cherchant ce qui devrait être et 
en le cherchant d’après la pure raison, ne peuvent pas cependant s’em-
pêcher d’être les interprètes des aspirations de leur époque. À quoi bon 
chercher l’idéal économique ? Il n’y en a pas qui soit commun aux divers 
peuples. Il faut débuter par l’étude de l’anatomie économique et faire une 
sorte de physiologie. Ainsi l’économie politique quitte le caractère de 
science abstraite : elle devient d’une part une description comme l’histoire, 
et de l’autre côté un art pratique. 4 Roscher, après Hildebrand, appelait 
« économie nationale » cette conception nouvelle de l’éconpmie politique. 
Peu à peu le penchant vers l’analyse descriptive et pour ainsi dire anato-
mique le domina de plus en plus, et il finit en écrivant une Histoire naturelle 
du césarisme, suivie d’une Histoire naturelle de la démocratie.  

Il a laissé, dans un autre ordre d’idées, une Histoire de l’économie politique en 
Allemagne, qui a obtenu un grand et légitime succès. 5 

Bien d’autres noms peuvent être cités après ceux-là, notamment ceux de 
Lujo-Brentano, professeur à l’Université de Vienne6, de Roessler7, de 
Stein8, et bien d’autres encore. 1 Nous ne pouvons nous arrêter que sur 
l’influence que ces doctrines ont exercée en dehors de leur pays.  

                                                             

1
 Roscher (1817-1894), professeur à l’Université de Goettingen de 1843 à 1848, puis à celle de Leipzick de 

1848 jusqu’à sa mort. 
2
 Grundriss zu Vorlesungen über die Staatswissenschaft nach geschichtlicher Methode. 

3
 Grundlagen der Nationaloekonomie, 2

e
 édit., 1857. 

4
 Grundlagen der Nationaloekonomie, Introduction, ch. iii, §§23-25, « Idealistische Methode » ; — §§ 26-

29, « Historisch-physiologische Methode ». 
5
 Geschichte der Nationaloekonomie in Deutschland, Munich, 1874. 

6
 Die Klassische Nationaloekonomie, Leipsick, 1888. 

7
 Uber die Grundlehren der von A. Smith begründeten Volkswirthschaftstheorie, Erlangen, 1868 ; et Lehr-

buch des deutschen Verwaltungsrechts, Erlangen, 1872-1873. 
8
 Stein (Lorenz von Stein) (1813-1890), Danois, qui avait habité Paris, s’y était lié sous Louis-Philippe avec 

les sommités socialistes d’alors et qui publia (outre Der Socialismus und Kommunismus Frankreichs, 1843) 



HISTOIRE DES DOCTRINES ÉCONOMIQUES                        15                              

Deux hommes surtout personnifient l’école historique allemande con-
temporaine, Wagner et Schmoller.  

Adolf Wagner, successivement professeur à Vienne, à Hamhourg, à 
Dorpat, puis à Fribourg et finalement recteur de l’Université de Berlin, se 
contente d’affaiblir la notion des lois économiques bien plutôt qu’il ne la 
renverse. Il distingue encore entre elles les lois de mouvement, qui expriment 
comment certains groupes de faits arrivent à se produire, et les lois d’évo-
lution, qui expriment une régularité dans la succession des hypothèses au 
milieu desquelles ces lois de mouvement peuvent s’appliquer ; ainsi les lois 
des prix sont des lois de mouvement, tandis que c’est une loi d’évolution 
qui a fait arriver le régime de la grande industrie2 : mais « toutes ces lois 
n’ont qu’une très faible analogie avec les lois de la nature », tellement « les 
causes sont variées », et tellement « les mobiles psychiques, qui détermi-
nent les actions humaines et par suite les phénomènes économiques, se 
différencient entre eux, au point de ne pouvoir être compris dans de 
simples formules ». 3 

Wagner, en effet, a beaucoup insisté sur la pluralité des mobiles de nos 
actes, avec ce qu’il appelle leur « motivation ». Adversaire d’Adam Smith, il 
lui reproche d’avoir trop isolé le mobile de l’intérêt pécuniaire et d’avoir 
aussi trop laissé croire que l’homme soit uniquement conduit par la re-
cherche de l’avantage économique et par la crainte de la gêne. Il fallait tenir 
compte, dit Wagner, de trois autres motifs intéressés, qui sont : 1° la re-
cherche des récompenses et la crainte des punitions ; 2° la recherche de 
l’honneur et la crainte du déshonneur ; 3° la recherche de l’activité et la 
crainte de la passivité — tous les trois, par conséquent, sous leurs deux 
formes positive et négative. Il fallait aussi tenir compte d’un mobile désin-
téressé, le sentiment du devoir, qui devient dans sa forme négative le sen-
timent du remords. 4 Cependant les religions, et en particulier le christia-
nisme, ont donné à tout, jusqu’à ce sentiment même du devoir, un fon-
dement égoïste par l’attrait ou la crainte des sanctions de l’au-delà. 5 

Wagner, cependant, essaye de réagir contre les tendances plus avancées 
de la jeune école historique conduite par Schmoller : car il croit encore à 

                                                                                                                                                   

un System der Staatswissenschaft ou « Système de la science politique». Il ne doit pas être confondu avec le 

baron vom und zum Stein, homme d’État prussien, mort en 1831, qui avait pris une grande part à la recons-

titution militaire et financière de la Prusse après Iéna.   
1
 Sur la bibliographie de l’école historique allemande, voyez Wagner, Fondements de l’économie politique, 

tr. fr., 1904, §§ 14-15-16, pp.54 et s. — Richard Schüller, Die Wirthschaftspolitik der historischen Schule, 

Berlin, 1899. 
2
 Wagner, Grundlegung der politischen Œkonomie, ou Fondements de l’économie politique, tr. fr., 1904, 

p.340. 
3
 Ibid., p.345. 

4
 Cette démonstration remplit tout le chap. i du l. I, pp.99-197, ce qui indique l’immense importance que 

Wagner y attache. 
5
 Fondements de l’économie politique, tr. fr., pp.166 et s., p.189. 



16          LIVRE III, CHAPITRE 2 : HISTORISME ET LOIS ÉCONOMIQUES 

l’universalité de la nature économique et à la constance de l’égoïsme hu-
main. 1 

Gustave Schmoller, professeur à l’Université de Berlin, est en effet un 
évolutionniste plus hardi. Si l’on peut accepter la plupart de ses idées sur le 
concours que l’étude de l’histoire donne à celle de l’économie politique2, 
on ne saurait approuver ses hypothèses indémontrables sur les origines des 
civilisations, des morales et des religions — systèmes provisoires, selon lui, 
qui naissent, qui s’entrechoquent et qui meurent, en devenant « le point de 
départ de temps nouveaux et de nouvelles formes sociales ». 3 

Ses Principes d’économie politique4 ont voulu être tout ensemble un exposé 
magistral de la science moderne et un tableau de l’ascension économique 
de l’humanité. Le même esprit d’évolutionnisme y règne d’un bout à 
l’autre. On y voit l’économie familiale qui part de la promiscuité bestiale 
pour arriver à la famille contemporaine à travers le matriarcat et le patriar-
cat ; on y voit l’habitat se transformer peu à peu en nos vastes aggloméra-
tions urbaines et le clan s’élargir pour aboutir à la commune et à l’État. 5 
« Le bien, dit expressément M. Schmoller, n’a pas une réalité fixe, mais une 
réalité en voie perpétuelle de formation : chaque époque, chaque système 
religieux et philosophique institue une hiérarchie des buts, des vertus, des 
obligations. » 6 La religion, cependant, est provisoirement bonne pour 
moraliser les classes  inférieures : car, si pour la remplacer « nous avons un 
idéal laïque et les spéculations des sciences de la nature…, le noyau et la 
valeur morale en sont encore douteux,… et ce sera la grande question de 
savoir si les progrès de l’État, de l’école, de l’opinion publique sont déjà 
aujourd’hui ou seront assez forts demain pour que le commun des hom-
mes puisse se passer de l’appui et des règles de la religion. » 7 

Ces prémisses philosophiques commandent l’œuvre économique dans 
son entier : car « les systèmes économiques ne sont que des repousses, des 
rejetons des systèmes moraux, et ils en dépendent »8 : et « notre exposé des 
des phénomènes de circulation est un résultat du point de vue social, évo-
lutionniste et éthique que nous avons justifié ». 9 Mais avec cela, dirons-
nous, il y a plus d’une erreur de logique non moins que d’histoire : et que 

                                                             

1
 Voyez (Op. cit., pp.73 et s.) comment Wagner explique lui-même ses divergences de vues avec Schmoller. 

— Comparez Bouglé, les Sciences sociales en Allemagne, 1896, pp.71 et s. 
2
 Schmoller, Économie nationale, économie politique et méthode, 1893, § ix, dans Politique sociale et 

économie politique, tr. fr., 1902, pp.379 et s. 
3
 Op. cit., §§ iv et v, p.354. 

4
 Tr. fr., t. I et II, 1905 ; t. III, 1906 ; t. IV, 1907 ; t. V, 1908. 

5
 Op. cit., t. 1. 

6
 Op. cit., t. I, p.110. 

7
 Ibid., p.117. 

8
 Op. cit., t. I, p.168. 

9
 Op. cit., t. III, p.6. 



HISTOIRE DES DOCTRINES ÉCONOMIQUES                        17                              

signifie, par exemple, une étude du concept de la valeur en général qui suit 
celle de la monnaie au lieu de la précéder ? 1 

Telle est, dans ses grandes lignes, cette nouvelle économie politique, 
que maintes fois, après Hildebrand et Roscher, on a appelée « nationale ». 
Pourquoi cette expression ? Il faut savoir la prendre en un sens tout diffé-
rent de celui que List y donnait. Ce que List appelait l’économie « natio-
nale », c’était celle qui, tenant le milieu entre l’économie domestique et 
l’économie universelle, étudiait les causes de la prospérité d’un peuple en 
face des autres nations qui le concurrencent. Rien de semblable ni avec 
Roscher, ni avec Lujo-Brentano : l’épithète, ici, n’a d’autre but que de 
montrer le caractère relatif et tout local de la science, dès qu’on la ramène 
aux procédés et aux points de vue de l’historisme. On est loin aussi du sens 
que les premiers commentateurs allemands d’Adam Smith donnaient à leur 
mot Nationaloekonomie.  

Nous en avons dit assez pour faire ressortir les traits essentiels de 
l’historisme germanique.  

Comme l’a déclaré un de ses interprètes les plus autorisés, Karl Bücher, 
« l’école historique veut faire de l’économie politique la théorie de l’évolu-
tion économique des peuples, tandis que le smithianisme (lisez : l’économie 
politique classique) se propose d’approfondir les lois de la vie économique 
actuelle. » 2 

À ce titre, toutefois, il n’y aurait encore ni contradiction nécessaire, ni 
même dualité d’écoles : il y aurait seulement deux sciences distinctes, 
puisque le but de l’une serait différent de celui de l’autre, sans qu’elles 
soient l’une et l’autre opposées. Ce serait comme un retour à la distinction 
que Stuart Mill avait faite entre la statique et la dynamique.  

Mais ce n’est point ainsi que les « historiques » comprennent et présen-
tent d’ordinaire la différence. Il n’y a pas même seulement une différence 
de méthode, en ce que les uns auraient fait de la déduction et que les autres 
ne voudraient faire que de l’induction3 : il y a bien réellement une véritable 
contradiction des principes et des lois.  

Un auteur que nous avons déjà souvent cité, actuellement professeur à 
l’Université Harward et précédemment à Oxford, Ashley, dans la préface 

                                                             

1
 Op. cit., § 170, t. III, p.241. 

2
 Karl Bücher, dans Die Entstehung der Volkswirthschaft, 1893, cité par Block, Progrès de la science 

économique depuis Adam Smith, 2
e
 édit., t. 1, pp.32-33. — Voyez dans le même sens les Études d’histoire et 

d’économie politique du même auteur, qui renferment l’ouvrage cité ci-dessus et qui ont été traduites en 

français (Bruxelles et Paris, 1901), avec une préface éminemment suggestive sur l’historisme. Celle-ci a été 

écrite par M. Pirenne, professeur à l’Université de Gand. 
3
 Pour la défense des économistes classiques contre les historiques au sujet de la méthode et de l’observation 

des faits, voyez Emilio Cossa, Il Metodo degli economisa classici, 1895, ch. i, ii et iii. 



18          LIVRE III, CHAPITRE 2 : HISTORISME ET LOIS ÉCONOMIQUES 

de son Introduction to English economic history and theory, a marqué très net-
tement l’antagonisme irréductible des deux écoles.  

« Les enseignements de Roscher, d’Hildebrand et de Knies, dit-il, restés 
oubliés pendant plus d’un quart de siècle, n’ont été appréciés à leur juste 
valeur que lorsque les besoins pratiques de la vie moderne eurent montré 
les lacunes des vieilles méthodes économiques. Pendant ce temps, l’idée 
d’une évolution régulière de la société s’était fait lentement accepter. Soit 
que cette évolution ait été conçue comme la manifestation progressive de 
l’âme du monde, ainsi qu’elle l’a été avec Hegel, soit qu’il faille voir en elle, 
avec Comte, la croissance de l’humanité ; soit enfin qu’il faille y voir, avec 
Spencer, une adaptation de l’organisme social à tout ce qui l’entoure, l’effet 
est le même et le regard de l’économiste s’ouvre sur l’avenir et sur le passé 
avec des perspectives dont on n’avait jamais rêvé. On comprendra mieux 
ce changement si l’on examine les principes qui vont guider maintenant les 
recherches. »  

« Ces principes peuvent être ainsi déterminés : 1° l’économie politique 
n’est pas un corps de doctrines absolument vraies, révélées au monde à la 
fin du siècle dernier et au commencement de celui-ci1 ; elle n’est qu’un 
certain nombre de théories et de généralisations de plus ou moins de va-
leur ; 2° depuis qu’on a commencé à penser, aucun siècle n’a été sans idées 
économiques... ; 3° de même que l’histoire de la société, en dépit de ses 
reculs apparents, présente un développement régulier, de même il y a eu un 
ordre régulier dans l’histoire de la pensée humaine et particulièrement dans 
l’histoire de ce que les hommes ont pensé sur le côté économique de la 
vie ; 4° de même que les économistes modernes ont pris pour données les 
conditions qui commençaient à exister de leur temps, ainsi les théories 
économiques plus anciennes étaient basées, consciemment ou incons-
ciemment, sur les conditions d’alors ; les théories du passé doivent être 
jugées par rapport aux faits du passé, et non pas par rapport aux faits du 
présent ; 5° l’histoire semble démontrer qu’il n’y a eu aucune grande insti-
tution qui n’ait eu pour un temps sa valeur et sa justification relative ; en-
fin, 6° il s’ensuit que les théories économiques modernes ne sont pas uni-
versellement vraies : elles ne le sont pas pour le passé, quand les conditions 
qu’elles réclament n’existaient pas ; elles ne le sont pas pour l’avenir, quand 
les conditions auront changé, à moins que les conditions ne changent pas 
et que la société ne devienne stationnaire. » 2 

                                                             

1
 C’est-à-dire XVIIIe et XIXe siècles : la première édition d’Ashley est de 1888. 

2
 Ashley, op. cit., 3e

 édit., t. I, pp.ix-xi. — À ce titre là, est-ce que par hasard Adam Smith devrait être rangé 

dans l’école historique, pour avoir fait remarquer que la disparition du système militaire féodal et les arme-

ments modernes avaient amené l’accroissement des impôts et empêché le souverain de faire face aux 

charges publiques avec les revenus d’un domaine royal ou princier ? Évidemment non. Cependant c’était 

bien « juger une théorie du passé d’après les faits du passé ». On en trouverait bien d’autres exemples chez 



HISTOIRE DES DOCTRINES ÉCONOMIQUES                        19                              

En Angleterre, le représentant le plus illustre de l’école historique est 
Cliffe Leslie (1827-1882), Irlandais d’origine écossaise, professeur de droit 
et d’économie politique à Belfast, auteur, entre autres ouvrages, des Essays 
in political and moral philosophy, parus en 1879. Cliffe Leslie s’est vivement 
élevé contre la tendance de l’école classique vers les abstractions. Il a parti-
culièrement combattu la formule du wage-fund. 1 Mais a-t-il édifié quelque 
chose ? M. de Laveleye, qui en fait le plus grand éloge, n’ose pas lui donner 
ce mérite. « Il a montré, dit-il, que notre science était à reconstruire des 
fondements jusqu’au faîte, et ensuite il a indiqué d’après quelle méthode il 
fallait le faire. Il n’a pas essayé de rebâtir l’édifice. Il prétend même qu’il 
serait prématuré de le tenter, parce que les matériaux ne sont pas encore 
prêts : mais du moins il en a dégrossi et taillé quelques-uns, et il a esquissé 
la marche à suivre pour mettre en œuvre ceux qu’un travail approfondi et 
persévérant préparera successivement. » 2 Il est difficile de juger un scep-
tique avec plus de scepticisme soi-même.  

On pourrait aussi classer parmi les économistes de l’école historique 
Thorold Rogers (1823-1891), professeur d’économie politique à Oxford et 
membre de la Chambre des communes. Rogers, radical en politique et très 
sympathique au socialisme, dont il déclarait « ne craindre ni revendication 
injuste, ni révolution »3, tenait pour les économistes « profondément igno-
rants des conditions sociales au sujet desquelles ils dogmatisent à perte de 
vue ». Plein pour eux du plus profond mépris, il espérait bien « le conser-
ver toujours pour l’économie politique de cette espèce » et rangeait fran-
chement parmi les « logomachies » la théorie de la rente et des revenus 
décroissants. 4 Cependant c’est par ses études historiques que Thorold 
Rogers a fait sa réputation, beaucoup plus que par un système d’une cons-
truction scientifique. 5 

                                                                                                                                                   

les classiques. Il est donc faux que cette formule soit exclusivement propre à l’historisme. — Aussi bien 

Knies (Die politische Œkonomie vom Standpunkte der geschichtlichen Methode, ch. iii, § 3, pp.147 et s.) et 

Comte (Cours de philosophie positive, t. IV, p.212) reconnaissent-ils très justement la différence des mé-

thodes et des appréciations historiques dans Adam Smith d’une part et dans ses successeurs d’autre part 

comme Malthus et Ricardo. 
1
 Il fait contre elle cette objection historique. L’Irlande, dit-il, avait huit millions d’habitants vers 1845. 

L’émigration causée par la famine en enleva deux millions entre 1846 et 1848. Le salaire cependant ne 

monta pas. Et Cliffe Leslie de conclure : « Le taux du salaire est le résultat d’un contrat entre l’employeur et 

l’employé. Ce que l’employeur donne dépend de ses ressources et de ses profits, et non du total des fonds 

dans la possession des autres. » Ici il a raison. 
2
 E. de Laveleye, Cliffe Leslie et les tendances nouvelles de l’économie politique en Angleterre, dans Essais 

et études, t. II, p.254. 
3
 Travail et salaires en Angleterre depuis le XIIIe siècle. 

4
 Préface de l’Interprétation économique de l’histoire, pp.3 et 8 de la traduction française. 

5
 En ce qui concerne Thorold Rogers notamment, on peut se demander s’il ne lui arrive pas de travestir les 

opinions des économistes classiques pour avoir l’occasion de les présenter comme fausses ou comme 

absurdes. Son Manuel d’économie politique, paru en 1866, n’indiquait encore que des tendances à une 

rupture : l’Introduction économique de l’histoire, achevée en 1888, révèle un immense chemin parcouru. 



20          LIVRE III, CHAPITRE 2 : HISTORISME ET LOIS ÉCONOMIQUES 

Il ne faudrait pas croire non plus que toute étude analytique ou descrip-
tive des faits ou des institutions économiques du passé autorise à ranger 
celui qui s’y livre parmi les partisans de l’historisme. Bien plus, des travaux 
de ce genre peuvent amener à modifier certains jugements trop hâtivement 
formés ; ils peuvent même donner à croire que les cadres économiques et 
sociaux dans lesquels les hommes sont providentiellement appelés à se 
mouvoir, sont beaucoup plus variés que l’étroite observation d’un seul 
temps et d’un seul pays ne nous aurait induits à le penser : mais il n’y a rien 
là qui infirme cette idée de vérités abstraites et générales sur laquelle les 
économistes avaient assis leurs théories des lois économiques naturelles.  

En Belgique, M. Émile de Laveleye (1822-1892), professeur à l’Uni-
versité de Liège, peut être rangé également parmi les maîtres de l’école 
historique. 1 Par un autre côté, il collabora à l’avènement du socialisme 
d’État et il a permis à des socialistes proprement dits et révolutionnaires, 
tels que Benoît Malon, de le regarder comme un de leurs auxiliaires les plus 
précieux. « Les lois dont s’occupe l’économie politique, disait Émile de 
Laveleye, ne sont pas des lois de la nature : ce sont celles qu’édicte le légi-
slateur. Les unes échappent à la volonté de l’homme ; les autres en éma-
nent. » 2 Il est connu surtout par son ouvrage sur la Propriété du sol et ses 
formes primitives, dans lequel il préconise le retour aux anciens régimes de 
propriété communautaire usités chez les peuples primitifs ou plus exacte-
ment dans la race germanique. 3 Au reste, sans aboutir aux mêmes conclu-
sions, Knies avait argué déjà, contre l’école classique, des différences que le 
régime de la propriété avait présentées chez les Grecs, chez les Romains et 
généralement au cours des siècles. 4 

En France, les traces d’historisme sont visibles chez M. Charles Gide, 
autrefois professeur d’économie politique à l’Université de Montpellier. Au 
cours de la publication des éditions successives de ses Principes d’écononomie 
politique, il a évolué rapidement de l’école libérale et conservatrice vers le 
socialisme, auquel il est apparu de plus en plus rallié. Malgré les critiques 
qu’il fait encore de l’école historique5, il persiste à poser en principe que 
« les lois naturelles, bien loin d’exclure l’idée de changement, la supposent 

                                                             

1
 Auteur des Éléments d’économie politique (1882), qui ont eu de nombreuses éditions et ont été traduits en 

sept langues ; de très nombreux articles de revues réunis dans les Essais et Études (3 volumes, 1894-1897) ; 

de la Propriété du sol et ses formes primitives, 1874, etc., etc. — M. Luigi Cossa, qu’on ne saurait cependant 

accuser d’intransigeance dans la défense des principes sociaux, juge ainsi M. de Laveleye : « Ses Éléments 

d’économie politique montrent son peu d’aptitude à parler de la science pure, dont il ne connaissait exacte-

ment ni l’objet, ni le but, ni la méthode. » (Histoire des doctrines économiques, tr. fr., p.399). Alors que 

savait-il ? 
2
 Éléments d’économie politique. 

3
 Voir la réfutation dans le Collectivisme de P. Leroy-Beaulieu. 

4
 Knies, Die politische Œkonomie vom Standpunkte der geschichtlichen Methode, ch, iii, § 2, pp.130 et s. 

5
 Principes d’économie politique, 5

e
 édit., pp.34-35. 



HISTOIRE DES DOCTRINES ÉCONOMIQUES                        21                              

toujours ». 1 Il ne désespère pas même qu’un changement radical et pro-
fond doive s’opérer un jour dans la nature morale de l’homme, puisque, 
énumérant les mobiles qui pourraient nous inspirer et n’en trouvant, en 
dehors de l’intérêt personnel, point d’autres que la contrainte et l’amour, il 
conclut que « l’amour serait certes la vraie solution et qu’il faut espérer 
qu’un jour elle se réalisera ». 2 En attendant, dirons-nous, l’augmentation 
des crimes contre les personnes et des délits inspirés par l’égoïsme le plus 
féroce ne laisse pas de doute qu’en France nous ne marchions dans cette 
voie !  

L’historisme est bien autrement accusé dans M. Espinas, professeur à la 
Faculté des Lettres de Bordeaux, auteur des Sociétés animales, ouvrage écrit 
dans le pur esprit de la sociologie évolutionniste3, et auteur d’une Histoire 
des doctrines économiques, qu’il termine par cette conclusion : « Les solutions 
économiques ne peuvent pas prétendre à l’universalité et à la nécessité des 
démonstrations scientifiques... Étant un art, l’économie politique doit va-
rier au cours des temps comme la forme des vaisseaux et les procédés de 
l’industrie, comme les maximes d’éducation et d’enseignement. L’art éco-
nomique obéit dans sa marche aux lois de l’évolution, comme la cons-
cience sociale dont il n’est qu’un aspect. » 4 Mais qu’est-ce donc tout 
d’abord — dirons-nous — que la conscience sociale ?   

Même la méthode des monographies et des enquêtes inaugurée par 
l’immortel Le Play — au moins quand on n’y apporte pas, comme lui, un 
esprit élevé et vraiment philosophique — entraîne facilement ceux qui la 
suivent vers un empirisme étroit et borné, avec lequel la science ne saurait 
rien avoir de commun. On ne s’est pas assez garanti contre cet écueil dans 
les études descriptives d’économie sociale qui ont obtenu la faveur du 
moment. Elles dénotent souvent le travail attentif du naturaliste enregis-

                                                             

1
 « Si le monde était à refaire, dit-il, et s’il pouvait être refait dans des conditions de liberté absolue, rien ne 

prouve qu’il fût semblable à celui qui existe aujourd’hui. On n’est pas autorisé à conclure que, parce que les 

lois naturelles sont permanentes et immuables, les faits et les institutions économiques actuelles doivent 

avoir aussi un caractère de permanence et d’immutabilité... Les lois naturelles, bien loin d’exclure le chan-

gement, le supposent toujours... Et non seulement les faits et les institutions économiques peuvent changer, 

mais encore notre volonté n’est pas impuissante à déterminer ces changements. » (Op. cit., p.23). — Nous 

concédons bien que notre volonté change les faits et les institutions ; mais cela change-t-il les principes 

d’après lesquels le monde est gouverné ? 
2
 Op. cit., p.29. 

3
 Paru en 1878. 

4
 Histoire des doctrines économiques, s. d. (nous croyons pouvoir donner la date de 1891), pp.346-348. — À 

citer pour l’Amérique Francis-Amasa Walker, auteur de Political economy, dans le sens historique. — 

Francis-Amasa Walker est connu également par The Wages question, 1876, où M. Gide a cru voir pour la 

première fois la théorie du rapport entre le salaire et la productivité du trayail. Cependant cette théorie avait 

été énoncée déjà maintes fois, notamment par Thünen (voyez supra, t. 1, pp.267 et s., et Block, Progrès de 

la science économique depuis Adam Smith, 2
e
 édition, t. II, p.258). Il ne faut pas confondre cet Amasa 

Walker avec son père Francis-Amasa Walker (1799-1875), député, sénateur, secrétaire d’État aux États-

Unis, qui appartenait plutôt, comme économiste, à l’école classique libérale et qui a laissé des travaux 

estimés, notamment Nature and uses of money, 1857. 



22          LIVRE III, CHAPITRE 2 : HISTORISME ET LOIS ÉCONOMIQUES 

trant là des faits et ici des chiffres ; mais ce qui leur manque non moins 
souvent, c’est le sens critique du philosophe ; c’est l’esprit de synthèse et 
de généralisation du vrai savant. M. du Maroussem, par exemple, dans ses 
Enquêtes, pratique et théorie, a donné la pleine formule de ce scepticisme his-
torique en décrivant la « méthode empirique de l’esprit », en demandant 
que « l’économiste empirique se garde surtout des mots travail et capital et 
de l’expression de valeur », et en comparant finalement le problème de 
l’étalon monétaire unique ou double à la querelle légendaire des gros-
boutiens et des petits-boutiens, que Gulliver avait trouvée au royaume de 
Lilliput. 1 Parvenu là, on confectionne peut-être des catalogues : mais on a 
remplacé l’art de les lire par la patience de les dresser. L’historisme lui-
même ne commandait pas cette abdication de la faculté de penser et de 
juger.  

Les études sociologiques sur le monde de la préhistoire, que l’on pré-
tend maintenant reconstituer avec l’observation des types sauvages les plus 
dégradés que l’on puisse retrouver dans l’Australasie, révèlent encore bien 
davantage cette négation brutale et cynique de l’absolu. Nous ne faisons 
que les signaler : car ce serait sortir de notre cadre que de rappeler com-
ment les sociologues contemporains refont, avec Westermarck, la genèse 
de l’institution du mariage2, ou bien comment, avec Durkheim, ils s’éver-
tuent à expliquer par un totémisme ancestral notre moderne répulsion 
contre l’inceste, sans la croire d’ailleurs raisonnable et naturelle. 3 

Nous sommes plongés ainsi dans une sorte d’historisme moral, digne et 
nécessaire pendant de l’historisme économique. C’est que les erreurs se 
tiennent par un fatal enchaînement. L’absolu, chassé du domaine de l’intel-
ligence, ne peut pas rester longtemps dans le domaine de la conscience et 
du sentiment. Simmel, professeur à l’Université de Berlin, n’avait-il pas 
enseigné déjà la relativité de la morale et son évolution perpétuelle4, en 
même temps que son collègue Ihering avait enseigné que le droit n’est 
qu’un produit de l’utilité sociale ? L’idée d’une « force morale » n’est pour 
Simmel qu’un « mot dans lequel nous condensons en absolu quelque né-
cessité relative née au cour de l’histoire ». M. Vacher de Lapouge, qui a 
professé à l’Université de Montpellier, ne craint pas davantage de dire que 
« les notions du bien et du mal seront, dans un avenir très rapproché, très 
différentes de celles qui régnent aujourd’hui, et peut-être même opposées 

                                                             

1
 Du Maroussem, Enquêtes, pratique et théorie, Paris, 1900, II

e
 partie, et particulièrement pp.225, 250, etc. 

2
 Westermarck, l’Origine du mariage dans l’espèce humaine, tr. fr. 

3
 « Le totem est un être, animé ou inanimé, plus généralement un végétal ou un animal, dont le groupe est 

censé descendu et qui lui sert à la fois d’emblème et de nom collectif. » (Durkheim, la Prohibition de 

l’inceste et ses origines, inséré dans l’Année sociologique, 1896-1897, op. cit., p.2). — Voyez aussi sur le 

même sujet un autre article de M. Durkheim, le Totémisme, inséré dans l’Année sociologique de 1902. 
4
 Einleitung in die Moralwissenschaft, Berlin, 1892-1893. 



HISTOIRE DES DOCTRINES ÉCONOMIQUES                        23                              

dans la plupart des points ». Tout en ne « voyant point de raison pour que 
l’assassinat ne soit point toujours considéré comme un crime », il est con-
vaincu que « les notions relatives au vol devraient subir de profondes mo-
difications dans un milieu collectiviste ». 1 

Ces théories, éminemment subversives, en sont venues à inspirer nos 
hommes d’État eux-mêmes. Un d’eux, et non des moins en vue, M. Bour-
geois, disait que « les progrès de la pensée humaine ont lentement trans-
formé les idées morales... Une tâche, ajoutait-il, s’impose aux hommes. Il 
s’agit pour eux, partant des vérités certaines que seule apporte la science, 
de rechercher en quoi ces vérités ont pu modifier les idées morales tradi-
tionnelles et les définitions anciennes du droit et du devoir dans l’huma-
nité ». 2 Le « Collège libre des sciences sociales », soutenu par des appuis 
officiels, professe cette même doctrine dans ses conférences de morale ; et 
l’expression en a été rarement plus franche et plus énergique que dans celle 
que M. Moch y a faite sur l’Ère sans violence. 3 Ainsi la voie est frayée plus 
facile à toutes les utopies. N’était-ce pas déjà Auguste Comte qui avait assi-
gné à l’utopie, dans la sociologie, le même rôle qu’à l’hypothèse dans les 
sciences naturelles ? Or, en physique, l’hypothèse est parfaitement permise 
— sur l’émission par exemple ou l’ondulation de la lumière ; pourquoi 
donc l’utopie sociale et son expérimentation seraient-elles davantage ré-
prouvées ? « Qu’est-ce qui empêche, écrit le socialiste Fournière, que 
l’idéalisme ne devienne l’agent conscient de l’évolution ? » Et pour Four-
nière, ennemi de la propriété — simple « création sociale » — c’est le com-
munisme qui est au terme de l’utopie, avec l’amour libre et l’union non 
moins libre. 4 

Nous devions un instant d’attention à toutes ces théories aussi dange-
reuses que nouvelles. 5 S’il est vrai, en effet, que l’économie politique étu-
die, selon la définition de Stuart Mill, la manière dont la recherche de 
l’intérêt personnel guide l’homme dans la production et le mouvement des 
richesses « en tant du moins que les phénomènes de cet ordre ne sont pas 
modifiés par la poursuite d’un autre objet », il est clair qu’une altération 
profonde de notre nature intellectuelle et morale, ou bien un changement 
radical survenu dans notre manière de sentir et de juger ce qui est mal et ce 
qui est bien, ne pourrait pas ne pas avoir une immense répercussion sur les 

                                                             

1
 Vacher de Lapouge, Sélections sociales, 1896, pp.302-304, 323. 

2
 Léon Bourgeois, Solidarité, 1896, p.78. 

3
 Publiée dans le recueil Questions de morale de MM. Belot, Bernès, Buisson, etc., 1900 (voyez op. cit., 

pp.31 et s.). 
4
 Fournière, l’Idéalisme social, 1898. — Voyez le chapitre « l’idéalisme, forme pensée de l’évolution » ; 

voyez aussi la III
e
 partie du volume. — M. Fournière a été chargé de professer officiellement l’économie 

sociale à l’École polytechnique. 
5
 Voyez dans notre article le Darwinisme et la sociologie évolutionniste (Revue catholique des Institutions et 

du Droit, août 1897) la « Morale de l’évolutionnisme », loc. cit., pp.108 et s. 



24          LIVRE III, CHAPITRE 2 : HISTORISME ET LOIS ÉCONOMIQUES 

institutions, considérées dorénavant comme des combinaisons et des pro-
cédés que les hommes peuvent imaginer pour se soustraire tout ensemble 
aux lois économiques et aux lois morales.  

« Depuis le milieu du siècle, a-t-on dit, une réaction salutaire est partie 
d’Allemagne. On a reconnu que les prétendues lois naturelles de la vie 
économique n’étaient au fond que des lois sociales soumises elles-mêmes à 
la loi supérieure de l’évolution, et que c’était une erreur d’attribuer une 
valeur universelle à des observations tirées par abstraction de l’étude du 
présent. » 1 Et la « loi supérieure de l’évolution » aurait bien embrassé l’or-
dre économique, puisqu’il est « hors de doute que l’homme a existé sans 
travailler pendant d’immenses séries d’années »2 ; elle aurait embrassé aussi 
l’ordre moral, puisque « trop d’observations prouvent que le sentiment qui 
unit parents et enfants est un produit de la civilisation ». 3 

Toutefois l’idée de ces changements est plus qu’une hypothèse, elle est 
une erreur. Le monde physique ne change pas autour de nous ; le monde 
moral que nous sommes nous-mêmes, ne change pas davantage en nous.  

Ce qui peut changer et ce qui change, c’est seulement notre connais-
sance plus ou moins exacte et plus ou moins complète des forces que ce 
monde physique renferme et peut être contraint de mettre à notre disposi-
tion ; c’est la perspicacité plus ou moins grande que nous apportons à con-
naître les lois du monde moral ; c’est la bonne ou la mauvaise foi avec la-
quelle la généralité des hommes s’avouent leur devoir, et la volonté plus ou 
moins ferme avec laquelle ils cherchent à l’accomplir ; ce sont enfin les 
jugements erronés ou judicieux qu’ils portent sur les actes de leurs sem-
blables.  

La possibilité de ces changements et leur effective réalisation suffisent 
pour que le monde ait une histoire, pour que l’humanité ait un progrès, et 
que la suite des temps présente, même sous le côté économique, une varié-
té qui est une des beautés de l’œuvre divine. Mais cette œuvre, si variée 
qu’elle soit dans l’espace et variée aussi dans le temps, ne peut pas être 
moins régulièrement ordonnée dans son plan général, ni moins raisonnable 
et moins fixement sage dans tous les rapports de causalité qu’elle met en 
action. Par conséquent, dans le monde économique comme dans le monde 
physique et le monde moral, il doit exister des lois naturelles immuables, 
placées au-dessus de ces hommes qui les connaissent et s’y conforment 
plus ou moins bien. Ni l’opinion qu’ils en ont, ni la contrainte qu’ils peu-
vent essayer de leur faire subir, ne changeront jamais rien à l’objectivité 
intrinsèque de ces lois.  

                                                             

1
 Pirenne, préface aux Études d’histoire et d’économie politique de Karl Bücher, p.vi. 

2
 Bücher, Études d’histoire et d’économie politique, p.6. 

3
 Ibid., p.15. 



HISTOIRE DES DOCTRINES ÉCONOMIQUES                        25                              

Voilà pourquoi Le Play a pu tracer les grandes lignes d’un « retour au 
bien », parce qu’il avait foi dans la constance des lois morales du monde 
économique.  

Voilà aussi pourquoi, en sens inverse, les principes de l’école historique, 
tels que nous les trouvions formulés par Ashley, rendraient éternellement 
impossible une « interprétation économique de l’histoire », malgré le titre 
ambitieux que Rogers avait donné à son livre. Si, en effet, toutes les vérités 
économiques sont relatives, s’il n’y a pas « de grande conception, de grand 
corps de doctrines qui, ayant réellement et longtemps influencé la société, 
n’ait pas renfermé une certaine vérité et une certaine valeur eu égard à des 
circonstances temporaires »1, je demande comment l’on pourrait affirmer, 
par exemple, la stérilité du travail servile ; je demande comment on pour-
rait expliquer le progrès ou la décadence des peuples par la supériorité ou 
l’infériorité de leurs institutions économiques et sociales au regard de celles 
des autres peuples. Ainsi l’école historique aboutirait à nous fermer l’intel-
ligence de l’histoire. Ce n’est pas assez ; et si l’absolu n’existe pas, je de-
mande comment même on pourrait apprécier, d’une manière absolue, les 
conséquences économiques ou politiques du divorce, de la débauche et de 
la promiscuité : car s’ils sont actuellement funestes à la société, qui donc, à 
moins de croire à un absolu quelconque, voudrait soutenir ou pourrait 
démontrer qu’ils dussent l’être toujours ?  

Vu sous cet aspect, il est hors de doute que l’historisme recèle en lui 
mille fois plus d’immoralités que les « historiques » n’en ont jamais trouvé 
à reprocher au classicisme des disciples d’Adam Smith. Nous n’ignorons 
point cependant que des catholiques se sont insurgés contre la pensée que 
des lois économiques puissent exister ; quant à nous, nous restons plus que 
jamais convaincu qu’ils n’avaient pas réfléchi à ce manque d’ordre et de 
beauté qu’ils voulaient introduire dans un des innombrables royaumes de la 
Providence.  

 
 

II. LA QUESTION DES LOIS ÉCONOMIQUES 

 
Mais si certains écrivains catholiques, comme nous venons de le voir, 

ont contesté et nié l’existence des lois économiques, ce n’est point assuré-
ment à la théorie de l’évolution qu’il faut rattacher ces controverses.  

Les arguments dont elles s’inspiraient étaient d’un ordre tout opposé. 
Nous les ramenons nettement à trois : 1° la supériorité de la morale sur 
l’économie politique et, par conséquent, la subordination des lois écono-

                                                             

1
 Ashley, op. cit., p.xi. 



26          LIVRE III, CHAPITRE 2 : HISTORISME ET LOIS ÉCONOMIQUES 

miques aux lois morales, qui les domineraient ou mieux encore les efface-
raient derrière elles ; 2° le libre arbitre, par opposition au déterminisme ; 
enfin, 3° la nécessité d’une intervention efficace et directe de l’État pour 
l’amélioration immédiate du sort des classes ouvrières. De ces arguments, 
les deux premiers sont tirés de données inexactes empruntées à la philoso-
phie ; le troisième est moins une raison qu’un sentiment, mais il nous 
achemine à un socialisme d’État qui a été très effectivement insinué et 
même professé par des catholiques. Nous ne nous arrêterons ici qu’aux 
deux premiers arguments, en ajournant un peu la discussion du troisième. 

I. — Les lois économiques et la morale.  
Très souvent donc, comme nous disions, l’économie politique a été rat-

tachée à la morale, pour en être regardée comme une dépendance. 1 La 
morale enseigne à l’homme comment il doit se conduire en général ; l’éco-
nomie politique lui enseignerait en particulier comment il doit, au point de 
vue de la conscience, se conduire et être conduit en matière commerciale, 
industrielle et financière, et ce ne serait que pour formuler cet enseigne-
ment que l’économie politique aurait à étudier les phénomènes de la pro-
duction, de la répartition et de la consommation. 2 Ainsi envisagées, les lois 
économiques n’existeraient que comme une classe particulière des lois mo-
rales, pour apprendre à l’homme comment, après s’être procuré les biens 
extérieurs, il doit se comporter dans l’usage qu’il en fait. À part cela, 
l’économie politique cesserait d’être une science pour devenir seulement 
un art — l’art d’organiser la société, comme on a dit parfois. Puis, de ce 
que l’homme doit toujours conformer sa conduite à son devoir — ce qui 
est parfaitement vrai — on a conclu que les lois économiques sont subor-
données aux lois morales — ce qui est parfaitement faux.  

De là vient le dédain habituellement professé pour celles des lois éco-
nomiques qui régissent, entre autres choses, la monnaie, le change, la circu-
lation fiduciaire et le commerce international, par le motif que l’indif-
férence théorique de la morale sur ces questions de pure « chrématistique » 
lui impose pratiquement l’indifférence à l’égard des procédés usités dans 
ses divers ordres de matières. 3 

                                                             

1
 Voyez particulièrement sur ce point le P. Liberatore, Principes d’économie politique, 1889 ;— R. P. Ch. 

Antoine, Cours d’économie sociale, 1
ère

 éd., 1896 ; — et généralement ceux des théologiens qui ont voulu 

écrire sur l’économie politique avant d’avoir observé et compris les phénomènes économiques sous leur 

forme réelle et concrète. — Qu’il nous soit permis de noter que les ouvrages plus judicieux et fort bien 

documentés du R. P. Castelein. (Socialisme et droit de propriété, Paris, 1897 ; Institutiones philosophiae 

moralis et socialis, Bruxelles, 1899, et Droit naturel, 1903) et du R. P. Chabin (Vrais principes de droit 

naturel, politique et social, Paris, 1901) sont heureusement conçus dans un sens tout opposé. Aussi faut-il se 

garder de trop généraliser la critique que nous venons de faire des théologiens. 
2
 Le P. Liberatore, qui semble être l’auteur le plus autorisé de cette école, ne reconnaît pas la circulation 

comme une branche spéciale de l’économie politique. 
3
 Ainsi le P. Liberatore a cru pouvoir écrire des Principes d’économie politique sans agiter la question du 

commerce international, et il a — je ne dis pas résolu — mais tranché toutes les questions de banque et de 



HISTOIRE DES DOCTRINES ÉCONOMIQUES                        27                              

L’erreur a ici des causes bien diverses. Par vice de logique, on a fait une 
confusion entre la moralité de nos actes et les conséquences économiques 
que ceux-ci doivent avoir sur les actes de nos semblables ; puis, par le 
même vice de logique, on a exploité les équivoques qui existent, soit sur le 
sens du mot « science morale », soit sur le sens du mot « loi ».  

Le mot « science morale » peut désigner toute science qui d’une façon 
quelconque s’occupe de la pensée de l’homme. Ainsi la logique est une 
science morale, et l’économie politique en est une au même titre, par op-
position aux sciences physiques et aux sciences naturelles, qui étudient la 
matière et son organisation, mais non pas la pensée. Mais de ce que l’éco-
nomie politique est une science morale en ce sens là, il ne doit nullement 
s’ensuivre que l’économie politique doive être dans un rapport quelconque 
d’infériorité ou de supériorité avec la morale proprement dite. Un rapport 
de parallélisme lui suffit, et le mot « amoral » qu’on a inventé, exprime bien 
cette situation. L’économie politique étudie d’abord comment le jugement 
de valeur est déterminé dans la pensée humaine lorsqu’il s’agit de riches-
ses ; et elle étudie ensuite quels actes il inspire à la volonté, fût-ce même 
dans la plus stricte limite du bien moral. Elle laisse donc à la morale pro-
prement dite, non seulement le soin de déclarer ce qui est licite ou illicite, 
vertueux, indifférent ou vicieux, mais encore le soin de mouvoir l’homme 
par d’autres ressorts que le jugement de valeur et la recherche de l’intérêt 
économique. Sur tous ces derniers points, l’économiste se déclare incom-
pétent, aussi bien que le moraliste doit se déclarer incompétent quand on le 
consulte sur le bimétallisme, sur la loi de Gresham ou sur le moyen de ra-
mener le change au pair, ou même quand on le consulte tout simplement 
sur les conséquences que la réduction des heures de travail, de dix à neuf 
ou de neuf à huit ou de huit à sept, peut entraîner pour la productivité 
économique d’un pays ou d’une industrie. Voilà comment l’économie poli-
tique est indépendante de la morale, c’est-à-dire comment elle est amorale 
tout en étant une science morale.  

II. — Les lois économiques et la liberté.  
Pour le mot « loi », il existe une confusion analogue.  
Dans la morale, « loi » signifie un commandement impératif : avec les 

sciences physiques et naturelles, le même mot signifie un rapport constant 
et régulier dans la succession des phénomènes, rapport d’où la logique a 

                                                                                                                                                   

crédit en préconisant purement et simplement le monopole de l’État, sans plus de détails (Op. cit., tr. fr., 

p.106). En matière de salaires, il a conclu à une tarification légale et internationale qui, selon lui, aurait 

d’une part l’avantage de faire disparaître dans chaque région celles des industries locales qui ne gagnent pas 

assez pour bien payer leurs ouvriers, d’autre part, aussi, l’avantage d’empêcher qu’on ne donne un demi-

salaire à des individus à qui leur âge ou leurs infirmités ne permettent qu’un demi-travail (Op. cit., tr. fr., 

p.288 ; — item, Civiltà cattolica, n° du 4 mai 1889). — Voyez nos Éléments d’économie politique, 2
e
 éd., 

pp.340 en note et 553 en note. 



28          LIVRE III, CHAPITRE 2 : HISTORISME ET LOIS ÉCONOMIQUES 

induit une relation de causalité. Quel sens appliquer ici ? L’économie poli-
tique étant une science morale, ne serait-ce point le premier sens et non 
pas le second ? Eh bien non : et le terme « loi » y est pris pour signifier un 
rapport de cause à effet, comme il en serait dans une science physique ou 
naturelle. 1 

C’est donc ici qu’on se heurte au second argument cité plus haut, je 
veux dire l’argument tiré du libre arbitre, par opposition au déterminisme 
qui résulterait, dit-on, de la tendance nécessaire et constante que nous au-
rions à rechercher notre intérêt économique selon la loi du moindre effort.  

On nous concède bien que la nature extérieure limite le pouvoir et 
l’action de l’homme et que cette limite est calculable. On nous concède 
même encore que les actes économiques entraînent après eux certaines 
conséquences naturelles et que, par exemple, la prodigalité d’un homme 
oisif entraînera la dispersion de ses biens (ce qui, d’ailleurs, n’est pas une 
loi économique et constitue tout simplement un vulgaire truisme). Mais là, 
comme on nous dit à juste titre, n’est pas la question, puisque celle-ci est 
de savoir si la liberté existe ou n’existe pas contre la poussée de l’intérêt 
économique.  

Nous répondons par la loi constamment observée de l’abondance qui 
abaisse les prix et de la disette qui les hausse.  

Prenez garde ! nous va-t-on répliquer. L’abondance ou la disette a bien 
agi pour modifier la valeur (la valeur est considérée ici comme objective) : 
mais il reste encore à connaître l’effet de ce jugement sur votre volon-
té. Or, bien que ce jugement vous inspire ordinairement la volonté, soit 
d’acheter même cher, soit de vendre même bon marché, le phénomène ne 
se produit pas avec une régularité qui rappelle le moins du monde celle des 
lois physiques et naturelles. Donc, ajoute-t-on, les économistes ont tort de 
croire que des lois de ce genre, toutes tirées du principe de l’intérêt per-
sonnel et de la loi du moindre effort, régissent invariablement et en détail, 
toujours et partout, les phénomènes les plus compliqués du commerce, de 
la banque et de l’industrie, à tel point que les relations historiques et les 
formes diverses des civilisations soient tout simplement des conditions 
plus ou moins favorables à l’exercice de ces lois universelles et constantes. 
De plus, poursuit-on, si le principe du moindre effort était exact, la renon-
ciation à un avantage quelconque serait une absurdité et un non-sens : 
pourtant les actes généreux de dépouillement volontaire sont des faits his-
toriques qui ne peuvent pas être niés. Enfin il est faux que l’intérêt person-
nel, comme les économistes l’entendent, soit l’unique moteur du genre 
humain, puisque l’unique force impulsive à laquelle les volontés obéissent, 

                                                             

1
 Voyez nos Éléments d’économie politique, 2

e
 édition, pp.5 et 6. 



HISTOIRE DES DOCTRINES ÉCONOMIQUES                        29                              

est la recherche du bonheur, par quelques voies diverses que chacun s’ef-
force d’atteindre ce bonheur qu’une nécessité irrésistible de sa nature le 
contraint de convoiter : et moindre effort ou bonheur ne sont pas la même 
chose. 1 

Voilà l’argumentation, présentée loyalement, croyons-nous, et dans tou-
te sa force. 2 Cependant nous la jugeons impuissante à renverser la théorie 
des lois économiques, telles que les économistes les ont décrites.  

Voici ce qu’il faut répondre :  
1° En ce qui concerne la rigidité de ces lois et l’unité du mobile de nos 

actes, nous ferons remarquer que les économistes n’ont jamais exclu les 
mobiles autres que l’intérêt économique, quoiqu’ils se soient attachés à 
décrire seulement l’action de celui-ci comme si l’étude des autres ne rele-
vait pas de leur science. 3 Jamais non plus ils n’ont présenté les lois écono-
miques comme opérant avec la force toujours mathématiquement égale 
des lois de la physique et de la chimie ;  

2° En ce qui concerne le déterminisme, il ne faut pas oublier que même 
le choix de la volonté entre les divers moyens qui nous semblent devoir 
servir notre intérêt économique si c’est lui qui nous guide, et cela très hon-
nêtement, laisse toujours subsister en chacun de nous la plénitude du libre 
arbitre, tout aussi bien que la nécessité naturelle où nous sommes de 
tendre à notre bonheur, ne renferme en soi aucun principe condamnable 
de déterminisme, puisque chacun est libre de mettre son bonheur où il 
veut ;  

3° Enfin, en ce qui concerne la diversité des actes de chaque individu 
pris à part, les économistes ne se sont jamais arrêtés aux actes individuels 
pour affirmer la certitude d’un seul d’entre eux ; au contraire, ils se sont 
toujours bornés à décrire ou à prévoir des actes moyens et généraux. Par 
exemple, il est très vrai que je ne puis affirmer de personne en particulier 
qu’il fera l’année prochaine le voyage de Paris, puisque d’ailleurs il peut 
tomber malade ou mourir ; mais si je connais combien d’hommes ont fait 
ce voyage l’année dernière et de quelle quantité moyenne ce nombre varie 
chaque année, je peux prédire, entre deux limites extrêmes très rappro-
chées l’une de l’autre, le nombre des voyages de l’année prochaine, à la 
condition d’ailleurs que j’aie bien soin d’exclure de mes prévisions les cas 
d’événements exceptionnels comme une guerre ou une épidémie. Ainsi 

                                                             

1
 Le R. P. Pesch, adversaire des lois économiques, a particulièrement développé cet argument dans ses 

Philosophische Grundlagen des oekonomischen Liberalismus, Fribourg-en-Brisgau, 1899, pp.163 et s. 
2
 Nous avons résumé ici, aussi brièvement que possible, une quarantaine de pages du R. P. Pesch. Elles 

renferment en faveur de l’historisme un long plaidoyer contre les Irrthümer des Historismus de Carl 

Menger. 
3
 Voyez supra, t. 1, pp.221 et s., la « Critique générale de l’école orthodoxe ou classique » et particulière-

ment p.224. 



30          LIVRE III, CHAPITRE 2 : HISTORISME ET LOIS ÉCONOMIQUES 

l’incertitude sur les actes individuels est remplacée par une véritable certi-
tude sur les actes moyens et généraux. Le nier, ce serait s’interdire tout art 
économique ou politique ; ce serait tirer du principe du libre arbitre la  
nécessité inéluctable de l’anarchie dans l’histoire, en condamnant partout 
toute prévision sur les conséquences de nos actes, comme aussi sur les 
conséquences des événements de la nature ou de la politique.  

Digression peut-être, cette discussion nous semblait utile pour expliquer 
l’attitude que selon nous l’on doit tenir en face de l’école historique, lors-
que celle-ci apparaît forte de l’assentiment de quelques hommes bien inten-
tionnés.  

 
 

III. L’IDÉE DE SOLIDARITÉ 

 
Si la nature humaine peut et doit changer au cours des siècles, ce 

doit être, a-t-on dit, par la substitution du mobile de l’amour au mobile 
de l’intérêt. 1 L’économie politique classique reposait sur les calculs de 
l’égoïsme, que venaient servir toutes les applications du principe écono-
mique : on veut inventer toute une économie politique nouvelle qui, déga-
gée de l’ancien appareil scientifique, soit tout entière un art inspiré par 
l’altruisme et qui réside elle-même tout entière dans un merveilleux agen-
cement des institutions solidaristes.  

Nous touchons ainsi au mot essentiel qui caractérisera le nouvel ordre 
de choses : ce sera la solidarité. Le mot, il est vrai, ne date pas d’hier, au 
moins dans la langue du droit, puisque les anciens jurisconsultes le possé-
daient déjà, sans avoir eu autre chose à faire qu’à le tirer presque tout for-
mé du droit romain, et puisque Joseph de Maistre, dans ses Soirées de Saint-
Pétersbourg, en 1804, le signalait déjà comme « le plus propre à exprimer la 
réversibilité des mérites ». 2 Mais, malgré un essai inaperçu tenté par Pierre 
Leroux en 18403, dans son livre l’Humanité, ce n’est que dans ces dernières 
années que ce terme a conquis son nouveau sens. 4 C’est une révolution 

                                                             

1
 Voyez plus haut, t. 1, p.371, la citation des Principes d’économie politique de M. Gide. 

2
 Op. cit., édit. de 1831, t. II, p.336. 

3
 Infra, IV

e
 partie, ch. iv. 

4
 « Il y a dans notre pays, dit très spirituellement M. le comte d’Haussonville, toute une école qui croit que 

depuis la Révolution (avec un grand R) les choses ne peuvent plus se passer en France comme elles se 

passaient autrefois. Aux adeptes de cette école il semble que le mot de charité écorche la bouche ; et comme, 

d’autre part, ils sont gens trop intelligents pour ne pas comprendre que l’assistance aux malheureux doit 

reposer sur un principe, ils se sont mis à la recherche d’un mot nouveau pour exprimer ce principe. Ils ont 

été tentés successivement par celui de philanthropie et par celui de fraternité. Mais le malheur a voulu que la 

première République ait rendu ridicule le premier de ces deux mots, et que la seconde ait ensanglanté le 

second. Celui d’altruisme sonnait dur à l’oreille. Ils étaient donc dans l’embarras quand un mot nouveau a 

été inventé... Ce mot est celui de solidarité. » (M. le comte d’Haussonville, Assistance publique et 

bienfaisance privée, 1901, pp.11-12). 



HISTOIRE DES DOCTRINES ÉCONOMIQUES                        31                              

que l’on a voulu faire avec lui. On ne se contente pas, en effet, de dire 
que la solidarité est supérieure à la charité1 : car certaines des sommités du 
monde des œuvres sociales se font un plaisir parfois de proclamer, comme 
faisait M. Mabilleau au congrès de l’éducation sociale de 1901, que « la 
solidarité est incompatible avec les principes du christianisme ». 2 Nous ne 
cherchons pas ici à pénétrer sous quel patronage le néologisme a été lan-
cé. 3 Ce que nous ne pouvons pas cependant nous empêcher de regretter, 
c’est de voir que le calcul ou l’instinct de la courtisanerie démocratique 
font adopter trop souvent ce mot de solidarité par des hommes que leur 
caractère devrait tenir élevés au-dessus des complaisances de l’esprit ou du 
langage.  

Quel est du moins le fondement de cette solidarité ?  
La charité avait une base logique : la solidarité, au contraire, à moins 

qu’on ne se prononce nettement pour le panthéisme, n’en a pas. À la chari-
té, en effet, les croyances chrétiennes donnaient un principe dans l’unité de 
l’origine humaine et dans la communauté des destinées auxquelles sont 
appelés tous les hommes. La bienfaisance elle-même reposait sur une loi 
naturelle, que le témoingnage de la conscience nous révélait comme impo-
sée par un législateur placé en dehors et au-dessus de nous. Voilà précisé-
ment les points d’appui qui font défaut à la solidarité. D’ordinaire, en effet, 
ceux qui la préconisent sont matérialistes en philosophie, ou bien en cos-
mogonie ils appartiennent aux diverses écoles issues du darwinisme : et 
comment donc la simple similitude de nature, après un long processus de 
transformations semblablement traversées, suffirait-elle pour nous rendre 
solidaires les uns des autres ? Et ne faudrait-il pas, pour qu’il en fût ainsi, 
soit une communauté de substance, une véritable consubstantialité, à la-
quelle ni nous, ni beaucoup des évolutionnistes nous ne voulons croire, 
soit la notion d’un devoir supérieur, je veux dire une morale métaphysique 
ou théologique, à laquelle nous croyons et non pas eux et qui précisément 
inspire la charité ou au moins la bienfaisance ?  

Différente dans son principe ou plutôt dépourvue de tout principe, la 
solidarité ne diffère pas moins de la charité dans les conséquences de doc-
trine qu’elle entraîne après soi. La charité implique le devoir individuel de 
celui qui aime et soulage son prochain : la solidarité implique surtout le 

                                                             

1
 « Le principe contemporain et utilitaire de solidarité n’est pas seulement plus haut et plus compréhensif 

que le principe chrétien de charité : il est aussi plus fécond. » (Paul Louis, l’Ouvrier devant l’État, 1904,     

p.20). 
2
 Cité par Bouglé, le Solidarisme, 1907, p.19. 

3
 À titre de renseignement, nous pouvons donner cette curieuse citation de l’Action maçonnique (n° de mai 

1869, p.163) : « La charité n’étant pas à nos yeux un mode maçonnique, nous préférons celui qui représente 

le mieux les idées humanitaires : solidarité. » — C’est la réalisation du projet que Pierre Leroux avait ex-

primé dans sa Grève de Samarez (voyez infra). 



32          LIVRE III, CHAPITRE 2 : HISTORISME ET LOIS ÉCONOMIQUES 

droit de celui qui réclame — on dit même « revendiquer » — et elle pré-
suppose une sorte de communauté antérieure à laquelle il faut retourner 
peu à peu. Il est donc très vrai que la solidarité doit logiquement incliner au 
socialisme. En tout cas, même avant qu’on n’arrive jusqu’à lui, elle aura 
complètement éteint tout sentiment de gratitude chez l’individu qui s’en 
sera réclamé ; par conséquent elle aura déjà fait disparaître un des nœuds 
du lien social.  

La morale de la solidarité n’est pas moins différente de la morale de la 
charité dans les résultats qu’elle engendre et les œuvres qu’elle accomplit. 
Elle a inspiré des programmes, des discours, des livres et des lois ; elle a 
fondé des académies et réuni des congrès : mais il lui a manqué de susciter 
et de vivifier des dévouements où ni la gloire, ni les ambitions humaines 
n’eussent rien à prétendre. Elle n’a jamais fait éclore quelqu’une de ces 
grandes institutions comme nos innombrables communautés religieuses 
vouées au soulagement des misères. Dans les familles de ceux qui en pro-
fessent les doctrines avec le plus d’éclat, on n’a jamais vu la vie tout entière 
d’une jeune fille ou l’âge mûr d’une veuve se consacrer à des pauvres dont 
leurs mains devaient panser les plaies. À cet égard, l’altruisme solidariste 
fait chaque jour ses preuves sous nos yeux, avec les revendications des 
infirmiers et infirmières de nos hopitaux laïcisés, avec l’esprit syndicaliste 
qui les pénètre et avec les essais de grève dont ils nous ont donné plus 
d’une fois le spectacle.  

Ce problème — solidarité, ou charité et bienfaisance — qui semblerait 
jusqu’ici n’appartenir qu’à la philosophie, touche au contraire de très près à 
l’économie politique.  

Les idées de solidarité sont parfaitement étrangères à l’école classique 
comme à tous les écrivains qui l’ont précédée. Le XVIIe siècle avait cru aux 
devoirs de la charité ; le XVIIIe, dans ce qu’il avait eu de philosophique, 
avait cru à la bienfaisance ou exalté la sensibilité ; et la Théorie des sentiments 
moraux d’Adam Smith, de quelques erreurs qu’elle procède en ce qui 
touche le fondement même de la morale, est tout aussi loin cependant de 
supprimer la notion d’obligation pour y substituer celle de droit. Ainsi, 
même dans le passage de la morale chrétienne à la morale indépendante, 
on avait simplement essayé d’amoindrir et de naturaliser, sous le nom de 
bienfaisance ou sous d’autres expressions analogues — mais non pas en-
core de détruire — ce sentiment et ce devoir de charité que le christia-
nisme avait apportés avec lui comme une vertu surnaturelle. 1 

                                                             

1
 Nous signalons une discussion fort instructive de la morale progressiste et humanitaire d’après les argu-

ments de M. Hector Denis, dans le R. P. Castelein (Appendices [en français] aux Institutiones philosophiae 

moralis et socialis, 1899, pp.579 et s.). 



HISTOIRE DES DOCTRINES ÉCONOMIQUES                        33                              

Ce fut cette transformation qui fut jugée insuffisante. Toutefois nous 
serions entraîné trop loin si nous entreprenions ici d’étudier la morale de la 
solidarité. Nous voulons simplement noter que si l’idée nouvelle de solida-
rité est contemporaine de l’idée non moins nouvelle de « justice sociale », 
l’une comme l’autre aboutissent à un affaiblissement de la notion du devoir 
chez l’individu. Car, si c’est la société qui doit la justice et non pas nous la 
charité, et si nous sommes tous solidaires les uns des autres pour donner 
ou pour demander, les uns dans la limite de nos ressources et les autres 
dans celle de nos appétits, il est bien clair, ce me semble, que je n’ai, moi, le 
devoir de soulager autrui que dans cette mesure infiniment petite où je 
concours moi-même à constituer la société.  

C’est sur l’idée de la solidarité que reposent actuellement toutes nos lois 
ouvrières déjà votées ou prêtes à l’être. On poursuit par elles un bien géné-
ral et moyen, fait d’une masse d’injustices particulières, comme si la mise 
en commun de tous les intérêts et de tous les droits devait consoler chacun 
de nous d’une moindre justice observée à son égard, par le spectacle de 
satisfactions gratuites accordées à d’autres hommes en dehors de ce même 
domaine de la justice.  

La loi du 9 avril 1898 sur les accidents du travail admet pour partie cette 
explication. Avec l’ancien régime de l’article 1382 du Code civil, l’ouvrier 
victime d’un accident était dans l’alternative d’obtenir une réparation théo-
riquement intégrale s’il y avait une faute du patron, ou bien de n’en obtenir 
aucune si cette faute n’avait pas été commise. Maintenant la loi donne à 
l’ouvrier dans tous les cas une satisfaction moyenne, dont l’insuffisance 
peut être une injustice envers lui : seulement cette injustice a sa contre-
partie dans les réparations indues qui sont accordées à d’autres au cas de 
force majeure ou de risque impossible à empêcher ou à prévoir.  

La même remarque s’applique à nos projets de loi sur les retraites ou-
vrières, comme à tout ce qui concerne l’assurance obligatoire. Quand l’as-
surance est libre et spontanée, soit qu’il s’agisse de mutualité ou de primes 
fixes, elle constitue un contrat aléatoire à titre onéreux, par échange d’une 
perte certaine contre l’indemnité stipulée d’une perte incertaine. Mais il en 
est autrement dans l’assurance obligatoire. Contraindre les ouvriers à ver-
ser, d’une manière directe ou indirecte, des primes actuelles en vue de re-
traites futures, que certains d’entre eux seront seuls appelés à recueillir 
dans des conditions déterminées de services, voilà une combinaison qui 
suppose au préalable une solidarité sous-entendue de tous ceux qu’on fait 
entrer de force dans ces combinaisons tontinières. La solidarité introduit 
ici une prévoyance collective dont les uns seront les victimes pour que les 
autres en soient les bénéficiaires. Prévoir, épargner, s’assurer le pain des 
vieux jours n’est plus l’œuvre de chacun, pour que les satisfactions obte-
nues correspondent aux sacrifices acceptés et voulus : tout cela n’est plus 



34          LIVRE III, CHAPITRE 2 : HISTORISME ET LOIS ÉCONOMIQUES 

qu’une œuvre solidaire, mais spoliatrice, dans laquelle quelques-uns sont 
destinés à profiter des sacrifices arrachés à tous par les voies de la con-
trainte. Et comme l’État seul peut exercer cette contrainte, comme l’État 
n’accorde aussi qu’à lui seul la confiance pour garder et gérer les sommes 
immenses que ces institutions devront recevoir et mettre en réserve, il 
s’ensuit que l’idée de la solidarité nous conduit dès maintenant au socia-
lisme d’État, jusqu’à ce que, analysée et fouillée plus avant, elle nous con-
duise jusqu’au socialisme absolu.  

Tout cela se tient avec l’évolution du droit. « Dans la conception socia-
liste, a dit M. Schatz, le droit est la traduction sociale d’une justice idéale 
que découvre la Raison intuitive... Le caractère essentiel du droit sera donc 
une perpétuelle mobilité. La nouvelle tactique du socialisme... consistera à 
encourager et à utiliser les évolutions de la jurisprudence et de la doctrine 
juridique, en élargissant par exemple la responsabilité patronale par la no-
tion du risque professionnel, en généralisant la théorie de l’abus de droit, 
en développant le droit collectif, destiné à soutenir dans le conflit du travail 
et du capital la créance ouvrière vis-à-vis de la créance capitaliste... Ainsi la 
société capitaliste fera place à la société collectiviste. » 1 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                             

1
 Schatz, l’Individualisme, pp.314-315. — Cette marche logique et fatale de la solidarité vers le socialisme 

est très bien décrite dans la Solidarité sociale, ses nouvelles formules, par Eugène d’Eichtal, 1903 (voyez 

pp.18-20). La solidarité de M. Bourgeois, selon M. Paul Leroy-Beaulieu, nous ramène au garantisme de 

Fourier (ibid., p.96) ; et au dire de M. de Tarde, « la doctrine solidariste, telle qu’on l’entend, verse dans le 

collectivisme » (ibid., p.140). Tout cela, c’est fort exact. 



HISTOIRE DES DOCTRINES ÉCONOMIQUES                        35                              

 
CHAPITRE III 

LE SOCIALISME D’ÉTAT 
 
 
Philosophiquement, le socialisme d’État est né de la récente altération 

de l’idée de l’État.  
Qu’est-ce que l’État ? Quelle est sa mission ?  
Interrogez la pensée ancienne : partout elle vous répond que la mission 

de l’État est de défendre la nationalité, d’en grandir l’influence s’il est pos-
sible, et de faire régner l’ordre et la justice à l’intérieur de la société. Ce 
dernier caractère est celui qui avait le plus frappé les moralistes, tandis que 
le maintien et le progrès de l’unité nationale préoccupaient davantage les 
politiques et les historiens. Du reste, sous l’un et l’autre aspects, l’État tra-
vaillait au bien commun, et le prince pouvait se faire une haute idée de la 
mission que la Providence lui donnait. 1 

Mais on a élargi progressivement ce cadre, au point de le faire éclater, et 
le socialisme d’État est né de cette extension.  

Le premier penseur qui en ait exprimé le principe n’est autre que Mon-
tesquieu, disant que « l’État doit à tous les citoyens une subsistance assu-
rée, la nourriture, un vêtement convenable et un genre de vie qui ne soit 
point contraire à la santé ». 2 Il est vrai que Montesquieu est allé au-delà 
aussi et qu’il a posé plus d’un jalon pour tracer la route à un socialisme plus 
absolu. Nous aurons à y revenir.  

Une autre cause, d’un ordre plus nettement philosophique, aidait en 
même temps à l’avènement du socialisme d’État. C’était la thèse de 
l’autorité et de l’infaillibilité directes de l’État en matière de doctrines, 
l’État se présentant alors, non comme un pouvoir délégué, mais comme 
détenant en propre et par lui-même le droit de définir le bien, le juste et le 
vrai.  

Le monde avait vécu de longs siècles sur la croyance à des lois que les 
hommes n’ont point faites, et pendant de longs siècles aussi l’on avait re-
connu à l’Église la mission d’enseigner ces lois. De là, la séparation du 
pouvoir ecclésiastique et du pouvoir séculier ; de là, la distinction du do-
maine religieux et du domaine civil. L’Église, en revendiquant la direction 
des consciences, les défendait du même coup contre les entreprises de 
l’État. Or, la philosophie du XVIIIe siècle effaça cette ligne de démarcation 

                                                             

1
 Sur l’idée de l’État dans la théologie et la philosophie anciennes, nous nous en référons au R. P. Caudron, 

S. J., De la fin de l’État ou des sociétés civiles, 1894. — Voyez nos Éléments d’économie politique, 2
e
 éd., 

pp.78 et s. 
2
 Esprit des lois, l. XXIII, ch. xxix. 



36                    LIVRE III, CHAPITRE 3 : LE SOCIALISME D’ÉTAT 

avec plus de succès que n’en avaient eu toutes les écoles qui l’avaient es-
sayé auparavant ; et l’État se vit attribuer le rôle de guide des âmes et des 
intelligences, non pas sous l’autorité de l’Église ou comme représentant 
d’une Église, ainsi qu’il avait pu arriver jadis, mais indépendamment des 
Églises et contre elles. Schmoller regarde l’État comme « la plus grandiose 
institution qui existe pour l’éducation de la race humaine »1 ; et l’école his-
torique allemande, en émettant cet axiome, ne faisait que répéter les idées 
de M. Dupont-White, pour qui l’État est le « principe de ce qu’il y a en 
nous de plus élevé... un être intermédiaire entre les individus et la Provi-
dence... médiateur entre la raison absolue et l’esprit humain... doué d’une 
autorité morale qui ne le cède en rien à celle d’une Église ». 2 

Or, l’école historique, dont le propre est de réduire la part de l’absolu et 
même de l’exclure lui-même s’il est possible, devait aboutir facilement et 
par tous les chemins au socialisme d’État, à moins qu’elle ne franchît cette 
première étape sans s’y arrêter et qu’elle ne conduisît directement ses 
adeptes jusqu’au socialisme pur ou démocratique.  

Comment cela ?  
C’est un fait indéniable que les aspirations socialistes nous entourent de 

tous les côtés. Or, si le fait fonde le droit, pourquoi ces aspirations ne se-
raient-elles pas légitimes ? Pourquoi leur succès ne serait-il pas le caractère 
juste et nécessaire de la phase sociale où nous sommes ? Pourquoi enfin 
l’État — la plus grande force que nous connaissions et la seule que nous 
voyions près de nous sous une forme pour ainsi dire matérielle et tangible 
— pourquoi l’État, dis-je, n’interviendrait-il pas pour faire triompher ces 
aspirations si elles sont indifférentes, voire même salutaires, pour les mo-
dérer, les diriger et peut-être les faire dévier légèrement si, mal comprises 
selon lui, elles ont quelque chose de nuisible et de dangereux ?   

D’un autre côté, ce que le socialisme se propose, c’est la suppression du 
problème de la misère par une jouissance effective et égale des biens éco-
nomiques. Qui pourrait aider les hommes à atteindre ce but, mieux que 
l’État ne pourra les y aider, puisque c’est lui et lui seul qui est investi de la 
force coercitive ?  

Le problème ne doit pas non plus être insoluble — aux yeux de l’école 
historique tout au moins — puisque les choses sont ce que les hommes les 
font, et puisqu’on s’est affranchi de la vieille formule des lois naturelles 
intangibles et immuables. Il en résultera sans doute un amoindrissement de 
l’individu, qui va perdre ainsi le devoir et le souci de prévoir et d’épargner ; 
mais les nouvelles théories sociologiques auxquelles nous allons arriver 

                                                             

1
 Cité par Ingram, Histoire de l’économie politique, tr. fr., p.350. 

2
 Dupont-White, l’Individu et l’État, 1857, pp.166, 265, 278. 



HISTOIRE DES DOCTRINES ÉCONOMIQUES                        37                              

dans un instant, et la formule moderne de « l’organisme social » tendent 
précisément, par un autre côté, à diminuer l’homme au regard de l’hu-
manité et à le réduire à l’état de simple cellule d’un corps social, lequel va 
être pourvu d’une intelligence, d’une volonté, d’une conscience et même 
d’une âme complètement distinctes de l’intelligence, de la volonté, de la 
conscience et de l’âme de chaque individu. Il ne s’ensuivra pas cependant 
la suppression nécessaire et immédiate de la propriété, ainsi qu’il en devrait 
être avec le socialisme dit scientifique : car le socialisme d’État, qui a aban-
donné les principes et les formules des vieilles écoles libérales et qui n’a pas 
encore adopté celles des jeunes écoles collectivistes, ne rompt pas du pre-
mier coup tout lien avec les institutions traditionnelles regardées comme 
les bases de l’ordre social. 1 En cela encore le socialisme d’État se montre 
fidèle à l’historisme, avec lequel il s’accorde si bien.  

Mais de là résulte aussi la grande difficulté d’une définition du socia-
lisme d’État. Il est une tendance ; il est une transaction entre des doctrines 
contraires d’omnipotence de l’État et de liberté des individus, doctrines 
qu’il ne veut pas sacrifier l’une à l’autre : et il n’est pas loin de se dérober à 
toute classification reposant sur quelque critérium nettement tranché. 2 

À la demande de Kautsky, le congrès socialiste de 1892, tenu à Berlin, 
l’a défini comme suit, en même temps qu’il arrêtait l’attitude que le socia-
lisme démocratique doit prendre en face de lui :  

« Le prétendu socialisme d’État, y était-il dit, en tant qu’il s’occupe de 
réformes sociales et d’améliorations dans le sort des classes laborieuses, est 
un système de demi-mesures qui procède de la crainte du socialisme dé-
mocratique. À l’aide de petites concessions et de palliatifs de tout genre, il 
a pour but de détourner les travailleurs du socialisme démocratique et de 
désarmer ce dernier. Celui-ci n’a jamais manqué de demander, ou bien — 
si la demande venait d’autre part — d’approuver toutes les mesures pu-
bliques qui peuvent relever la condition des classes laborieuses sous le ré-
gime économique actuel ; mais il ne considère des mesures de ce genre que 
comme des acomptes qui n’égarent point les efforts qu’il fait pour la trans-
formation socialiste de l’État et de la société. Le socialisme démocratique 
est essentiellement révolutionnaire : le socialisme d’État est conservateur. 
Ils sont l’un avec l’autre en une opposition irréductible. » 3 

                                                             

1
 En sens contraire, cependant, nous devons faire observer que Ch. Andler, dans ses Origines du socialisme 

d’État en Allemagne, 1897, aboutit sous ce nom à la nationalisation du sol et qu’il étudie Rodbertus et 

Lassalle comme n’étant que des socialistes d’État. Mais ce n’est pas le sens usuel des mots. 
2
 Voir nos Éléments d’économie politique, 2

e
 édit., pp.94 et s. — « Le socialisme d’État n’est pas une doc-

trine, car on ne sait pas où il commence et où il finit. » (E. Maisonabe, la Doctrine socialiste, 1900, p.12 en 

note). — Nous recommandons ce petit volume de M. Maisonabe comme un bon exposé des principales 

théories socialistes, avec une bonne réfutation au double point de vue de la logique et de la pratique).  
3
 Voyez le Handbuch des Socialismus de Stegmann et Hugo, Zurich, 1897, p.784 ; item, p.773. 



38                    LIVRE III, CHAPITRE 3 : LE SOCIALISME D’ÉTAT 

Bien que le socialisme d’État soit plutôt une série de procédés qu’un 
corps homogène de doctrines, il a eu cependant en Allemagne des apôtres 
éminents, entre autres MM. Wagner et Schmoller, que nous avons déjà 
rencontrés à propos de l’historisme. 1 Les interprètes surtout ne lui ont pas 
manqué. Ce sont eux qui ont tissé le vaste réseau des lois allemandes sur 
les assurances et les retraites ouvrières, votées en 1883, 1884 et 1889, au 
moment où le prince de Bismarck comptait, par ces moyens là, détourner 
les ouvriers du socialisme démocratique et les attacher pour toujours à la 
dynastie impériale.  

M. Adolf Wagner fonda en 1872 sa revue le Staatssocialist, l’année même 
où le publiciste libéral Oppenheim décernait à toute cette école le sobri-
quet qui s’est conservé : Kathedersocialisten ou socialistes de la chaire. 2 

Socialisme d’État, socialisme de la chaire, est-ce que ce sont là des ex-
pressions synonymes ? On les considère, ou plutôt on les considérait géné-
ralement ainsi, car le mot « socialisme d’État » est le seul des deux qui ait 
survécu. Wagner fait cependant une différence entre eux. Pour lui, le socia-
lisme de la chaire est un « nom collectif embrassant diverses tendances 
toutes hostiles à l’individualisme économique pur »3 et se rapprochant plus 
ou moins du socialisme, tandis que le socialisme d’État n’est qu’une de ces 
tendances.  

« Le socialisme d’État — dit encore ailleurs M. Wagner — admettant 
les arguments de la critique socialiste, demande le remplacement de la pro-
priété privée du capital et du sol par la propriété sociale, ou, plus exacte-
ment, par la propriété de l’État, de la commune, etc., et, par suite, le rem-
placement de l’économie privée par l’économie commune ; cependant il 
borne ses revendications à un remplacement partiel là où il le trouve op-
portun et juste.... Donc, pour la plus grande partie de l’économie, il s’en 
tient à la propriété privée et à l’organisation économique privée, non pas, il 
est vrai, dans l’intérêt du propriétaire, mais dans l’intérêt social et écono-
mique ». Cette « limite entre la propriété privée et la propriété collective » 
cessera aussi d’être déduite de la « soi-disant essence de l’État ou bien de la 
liberté individuelle » : car « pour le socialisme d’État cette essence elle-
même et ces limites sont des choses nécessairement et historiquement va-
riables. » 4 

                                                             

1
 Supra, p.15 et s. 

2
 Est-ce la chaire du professeur ou celle du prédicateur ? En réalité le socialisme cathédrant remplit bien les 

Universités allemandes. Cependant c’était plutôt à des prédicants que songeait le député Oppenheim quand 

il lança dans le Reichstag son mot qui fit fortune : « Vous êtes des socialistes en chaire ». 
3
 Wagner, Fondements de l’économie politique, § 18, tr. fr., p.82. 

4
 Ibid., p.84. — M. Bourguin, les Systèmes socialistes et l’évolution économique, 1904, p.vi, fausse le sens 

des mots quand il distingue le socialisme d’État, le socialisme communal et le socialisme corporatif ou so-

ciétaire, selon que c’est l’État ou la commune ou la corporation qui est substitué à l’individu comme 

propriétaire. 



HISTOIRE DES DOCTRINES ÉCONOMIQUES                        39                              

Partant de là, il se propose, comme il le dit lui-même, de « substituer à 
l’ancienne conception de l’économie nationale et de l’économie politique, 
toute privée dans son essence, une conception sociale ; à la conception 
individualiste du droit, une conception sociale du droit et même du droit 
privé, du droit de propriété privée, du droit contractuel…, qui prépare 
l’acheminement de l’économie politique individualiste vers le socialisme 
sans se confondre avec lui » ; et en cela, comme il l’avoue lui-même, il tend 
la main à Schaeffle, à Ihering et même à Anton Menger. 1 

Schmoller, dans son vaste ouvrage Principes d’économie politique, applique 
ces mêmes théories. Pour lui, la propriété est seulement « d’abord un fait 
naturel et une possession de fait » ; après quoi, « la fonder sur la nature de 
l’individu n’est exact que si, d’une part, on ajoute que chacun, dans la limite 
du possible, doit avoir quelque propriété comme individu…, et que si, 
d’autre part, on a bien soin de rappeler qu’elle ne peut devenir un droit 
formel qu’à la condition d’être reconnue par l’État ». 2 Il n’en faudra pas 
davantage pouf légitimer toutes les confiscations dans l’intérêt général. La 
« justice distributive » devient le « principe directeur des réformes so-
ciales ». 3 Après cela, si nous descendons dans le détail de ce que doivent 
être ces réformes, nous découvrons parmi elles la suppression des succes-
sions collatérales, au moins quand il s’agit de grosses fortunes4 ; puis les 
taxations officielles des marchandises et des services5 et enfin, dans l’en-
semble, une « socialisation et une centralisation croissantes », tout à la fois 
dans le monde des affaires et dans celui de la politique et de l’État, « les 
hommes étant ce qu’ils sont aujourd’hui, dit Schmoller, et devant le rester 
pour un temps indéterminé ». 6 

Le socialisme d’État ne manque pas d’adeptes en France.  
Y classerons-nous M. Gide ? À coup sur les préférences toujours plus 

marquées qu’il manifeste pour les doctrines socialistes sans épithète, ne 
sauraient être niées ; elles ressortent assez, et sans plus, des sympathies et 
des vœux qu’il exprime pour la future nationalisation du sol, tout au moins 
actuellement pour la suppression de l’hérédité légitime en dehors de la 
ligne directe et en dehors des collatéraux privilégiés. Mais M. Gide a chan-
gé lui-même son classement, ainsi que son opinion. Dans sa cinquième 
édition, il se disait de l’école coopératiste7, et dans la sixième, de l’école 

                                                             

1
 Wagner, Fondements de l’économie politique, § 14, tr. fr., p.54. 

2
 Schmoller, Lettre ouverte à M. de Treitschke, 1875, iv, dans Politique sociale et économie politique, tr. fr., 

1902, pp.78-80. 
3
 Ibid., p.95. 

4
 Schmoller, Principes d’économie politique, tr. fr., t. II, pp.406-407. 

5
 Op. cit., t. II, p.594. 

6
 Op. cit., t. III, pp.277 et s. 

7
 Principes d’économie politique, 5

e
 édit., p.38. 



40                    LIVRE III, CHAPITRE 3 : LE SOCIALISME D’ÉTAT 

solidariste1, en reconnaissant d’ailleurs que cette école (laquelle des deux ?) 
« a trouvé jusqu’à ce jour plus d’adhérents parmi les philosophes et les 
sociologues que parmi les économistes proprement dits ». 2 Maigre recom-
mandation de compétence, quand c’est d’économie politique que précisé-
ment il s’agissait !  

Cette école solidariste serait caractérisée par la tendance à remplacer le 
salariat par la coopération. 3 Mais nous nous refusons, quant à nous, à voir 
là le trait constitutif et suffisant d’une école nouvelle, s’il est vrai que ce 
mot d’école doive désigner dans la science tout un système homogène et 
coordonné, tendant à fournir l’explication d’un ensemble de phénomènes. 
L’école solidariste est surtout un procédé ou plutôt un ensemble de procé-
dés de plus en plus teinté de socialisme : car, bien qu’elle « se sépare de 
l’école révolutionnaire, dit M. Gide, en ce qu’elle ne croit pas à l’efficacité 
de la révolution et de l’expropriation pour transformer l’homme et même 
le milieu social », cependant elle « vise à réaliser les principaux desiderata 
du socialisme. »,  

M. Gide la félicite ainsi de son « rare privilège de rallier des adhérents 
venus de tous les points de l’horizon : les fidèles au vieux socialisme idéa-
liste français de Fourier et de Leroux, les disciples d’Auguste Comte, les 
mystiques et les esthètes qui s’inspirent de Carlyle, de Ruskin ou de Tols-
toï, ceux qui vont à l’église comme ceux qui sortent des laboratoires de 
biologie. Mais peut-être, ajoute-t-il, doit-elle cette bonne fortune au fait 
que son programme est encore assez indéterminé. » 4 Autant dire qu’elle ne 
ne sait pas où elle va, et nous nous empressons d’en donner acte à M. 
Gide.  

Le Précis d’économie politique de M. Cauwès, très solidement documenté, 
fortement appuyé de faits et de chiffres, ne présente que des traces beau-
coup plus affaiblies de socialisme d’État.  

                                                             

1
 Ibid., 6

e
 édit., p.39. 

2
 Ibid. — Ici M. Gide cite comme partageant ses idées MM. Fouillée, Funck-Brentano, Durkheim, etc. — 

L’historisme est très visible, par exemple, dans la Science sociale, morale politique, de M. Funck-Brentano, 

1896. Mais M. Durkheim, dans sa Division du travail social, va bien plus avant dans le socialisme : il y est 

tout à fait et il l’affiche dans sa préface. 
3
 « Le contrat de salaire, si bien adapté qu’il puisse être aux conditions économiques actuelles, présente 

certains vices graves et en quelque sorte rédhibitoires... Que cette forme de contrat doive rester la loi 

générale de nos sociétés, de telle sorte que la masse des travailleurs se trouve privée de tout droit sur les 

produits du travail et de tout intérêt dans la production, voilà qui serait contre nature. On ne saurait donc 

considérer un semblable état comme définitif... L’association coopérative reste le suprême espoir de tous 

ceux qui pensent qu’il y a une solution sociale à trouver et une révolution sociale à éviter » (Op. cit., 5e
 édit., 

pp.391-393, 433). — Voyez une discussion très vive contre Gide, dans Block, Progrès de la science éco-

nomique depuis Adam Smith, 2
e
 édit., t. II, pp.318 et s. — On verra plus loin que Saint-Simon en avait dit 

autant du salariat : seulement, pour le remplacer, il parlait de travail sociétaire, au lieu de travail coopératif. 

À cela près, c’est la même chose ; entre les deux, il y a tout juste l’épaisseur d’un mot. 
4
 Gide, Principes d’économie politique, 7

e
 édit., 1901, p.42. 



HISTOIRE DES DOCTRINES ÉCONOMIQUES                        41                              

Précisément parce que le socialisme d’État est un procédé beaucoup 
plus qu’une théorie ou un système de doctrine, nous en avons ici peu de 
choses à dire. C’est surtout dans les faits et dans les lois qu’il doit être étu-
dié.  

Les assurances obligatoires en Allemagne ont été une de ses manifesta-
tions les plus imposantes. En France, nous avons été sur le point d’en 
avoir de semblables avec la forme première de notre loi sur l’assurance 
contre les accidents de l’industrie et avec les projets sur les retraites à la 
vieillesse, dont le dernier, voté déjà par la Chambre, n’attend plus que le 
vote du Sénat, puis de l’argent, pour entrer en exécution.  

Nous avons en tout cas des expressions fort nombreuses de socialisme 
d’État, soit dans l’organisation obligatoire de l’assistance des malades, coïn-
cidant avec les mille entraves apportées à l’exercice de la charité et aux 
fondations hospitalières ; soit dans la « municipalisation » ou « l’étatisa-
tion » de nombreux services publics qui pourraient être laissés avantageu-
sement à l’industrie particulière ; soit enfin dans la jalousie avec laquelle 
l’État revendique le rôle d’éducateur de la jeunesse, sans laisser une suffi-
sante liberté aux familles et aux communes. Nous avons signalé ailleurs 
comment l’accroissement fatal et automatique des budgets et par consé-
quent des impôts est tout à la fois une cause et un effet des progrès du 
socialisme d’État. 1  

Quel qu’il soit, il n’a pas d’adversaire plus clairvoyant et plus irréconci-
liable que l’économie politique libérale. Elle a pu être accusée parfois de 
reculer trop loin les limites de la liberté et d’admettre trop tard l’inter-
vention de l’État : on ne saurait en tout cas l’accuser d’avoir trop tôt fait 
appel à son action et à sa force. C’était le sentiment universel des écono-
mistes que M. Baudrillart traduisait, quand il écrivait que « le vœu des es-
prits les plus éclairés et les plus libéraux est de réduire l’action de l’État, et 
que l’économie politique ne cesse pas de recommander de substituer aux 
tutelles et aux gênes administratives le libre essor du travail ». 2 

                                                             

1
 Voyez nos Éléments d’économie politique, 2

e
 édition, pp.96-97. 

2
 Baudrillart, Manuel d’économie politique, 5

e
 édit., p.108. — Comment se fait-il donc que les chrétiens 

sociaux accusent le libéralisme économique d’avoir engendré le socialisme, non seulement d’une manière 

indirecte et par réaction, mais encore d’une manière directe ? (Voyez plus haut, p.353 en note). « Au point 

de vue théorique, dit par exemple le R. P. Pachtler, nous accusons avant tout le dogme fondamental du 

libéralisme — l’omnipotence de l’État — d’avoir servi de précurseur au socialisme. Notre devoir est de 

prouver que même au point de vue économique le libéralisme a servi de pionnier au socialisme... Il l’a fait 

directement, en épousant, en théorie et en pratique, des principes socialistes. » (P. Pachtler, le But du socia-

lisme et les idées libérales, trad. franc., 1893, pp.44 et 56). — C’est évidemment d’un tout autre libéralisme 

qu’il devrait s’agir. Précisément les économistes libéraux de France et d’Angleterre ont toujours été et sont 

toujours les plus grands adversaires de l’action de l’État ; et en proclamant la force invincible des lois 

naturelles avec la fatalité des conséquences économiques de tout acte humain de cet ordre, ils nient aussi 

complètement que possible l’omnipotence de l’État. Ceux qui croient à l’omnipotence de l’État, ce sont bien 

plutôt ceux des chrétiens sociaux qui redemandent, comme le R. P. Lehmkühl (Theologia moralis, 3
e
 

édition, p.715, citée par Claudio Jannet dans Capital, spéculation et finance au XIXe siècle, pp.199-203), la 



42                    LIVRE III, CHAPITRE 3 : LE SOCIALISME D’ÉTAT 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                                                                                                                   

« taxation universelle des salaires et des produits ». — Le reproche fait à l’école libérale d’avoir enfanté le 

socialisme et de l’avoir pour ainsi dire renfermé dans ses formules, inspire en partie les Éléments de science 

sociale du P. Antoine (voyez surtout op. cit., pp.281 et s.). Le P. Antoine faisait même grief à l’école libérale 

d’avoir fomenté le socialisme avec la formule par laquelle s’ouvre la Richesse des nations : « Le travail 

d’une nation est le fonds primitif qui fournit à sa consommation », etc., sans remarquer que cette phrase 

avait passé tout entière, et comme en traduction, dans l’Encyclique Rerum novarum de Léon XIII, § 41 : 

« Non aliunde quam ex opificum labore gigni divitias civitatum » (P. Antoine, Éléments de science sociale, 

1893, p.388). 



HISTOIRE DES DOCTRINES ÉCONOMIQUES                        43                              

 
 
 

CHAPITRE IV 
LES THÉORIES DE L’ORGANISME SOCIAL 

 
 
Un nouveau problème se dressait à mesure que l’historisme, appliqué 

à l’économie politique, y apportait le principe nouveau de la succession et 
de la relativité des lois économiques, et à mesure que ce premier axiome 
s’unissait au prétendu principe de la succession et de la contingence des 
lois morales elles-mêmes.  

Ce problème, c’était celui de l’essence de la société humaine.  
Il n’avait été ni envisagé directement, ni surtout approfondi par les éco-

nomistes, bien que ceux-ci eussent eu besoin d’avoir une certaine opinion 
sur lui, avant de pouvoir s’adonner à une étude particulière de l’économie 
politique ou de l’économie sociale. Mais cette opinion, ils l’avaient alors 
prise toute faite dans le milieu spiritualiste où ils vivaient.  

Puis tout a changé de face avec l’apparition de l’historisme et du socia-
lisme d’État et avec la mission que l’on a assigné à l’État d’informer et de 
conduire la société tout entière.  

D’après ces nouvelles théories, en effet, il n’y a plus rien d’absolu dans 
le monde économique ; partout il n’y a que des phénomènes contingents et 
successifs ; partout il n’y a que des lois aussi changeantes que les faits et les 
milieux. L’évolution de l’économie en tant que science et en tant qu’art 
suivra donc l’évolution de la société. Mais qu’est-ce que cette société qui 
évolue ? Quelle unité possède-t-elle ? Quelles facultés sont les siennes ? 
Comment cette unité et ces facultés se concilient-elles avec l’unité psycho-
logique et les facultés des individus ? Questions d’une importance capitale ; 
car il est clair que plus on donnera à la société, plus on enlèvera aux indivi-
dus sous le rapport de leur unité substantielle et de leurs facultés en conflit 
avec l’unité et les facultés sociales, plus aussi l’on encouragera l’interven-
tion active des pouvoirs publics, sous la forme de socialisme d’État, et plus 
l’on restreindra du même coup le champ d’initiative et de liberté des parti-
culiers.  

À cet égard, les anciennes données chrétiennes ou simplement même 
spiritualistes étaient plus favorables à la liberté.  



44                      LIVRE III, CHAPITRE 4 : ORGANISME SOCIAL 

La morale chrétienne était essentiellement individualiste1, je ne dis pas 
par l’objet des devoirs qu’elle imposait — Dieu et le prochain — mais par 
les récompenses ou les châtiments individuels qui étaient la sanction de ces 
devoirs2 ; et la philosophie spiritualiste, de quelque école que ce fût, n’avait 
pas imaginé davantage une âme sociale distincte des âmes individuelles.  

Alors, direz-vous, il n’y avait donc point de liens entre les membres de 
la société ? Si, il en existait. Ces liens étaient faits des devoirs de justice et 
de charité que tout homme doit remplir envers les autres et à l’accomplis-
sement desquels l’État doit veiller ; ils étaient faits aussi de la commune 
destinée nationale et politique qui est la conséquence de l’idée de patrie. 
Particulièrement dans la doctrine chrétienne, ils étaient faits de la frater-
nité qui unit tous les hommes comme enfants d’un même Père qui est aux 
cieux ; ils étaient faits de la communauté qui unit tous les citoyens d’une 
même nation comme justiciables des mêmes récompenses ou des mêmes 
châtiments terrestres que cette nation peut s’être attirés, et comme appelés 
en elle au même rôle providentiel qui peut lui avoir été assigné dans les 
desseins éternels de l’histoire du monde ; ils étaient faits, enfin, dans la 
doctrine chrétienne de la communion mystique qui rapproche tous les 
membres vivants de la même Église comme associés aux mêmes grâces, 
aux mêmes mérites et aux mêmes espérances ; et nulle part assurément ne 
se trouve une solidarité plus haute que celle qui nous unit en un Dieu Ré-
dempteur. Mais en dehors de cela, c’est-à-dire dans le domaine du libre 
arbitre, de la conscience et de la responsabilité morale, la séparation des 
personnes était complète et absolue.  

Il restait donc un domaine inviolable et sacré, où chacun devait se mou-
voir soi-même pour être ensuite soi-même jugé d’après sa propre conduite.  

Or, cette doctrine, éminemment favorable à la liberté et à la pratique 
individuelle de la vertu, a subi depuis un siècle et un demi-siècle les plus 
rudes assauts. Ils lui ont été portés, d’une part par le panthéisme hégélien, 
d’autre part, par les nouvelles théories de la sociologie évolutionniste, dont 
Comte et Spencer ont été les initiateurs.  

                                                             

1
 « Le christianisme, dit M. d’Eichtal, a péché par l’exagération qu’il à donnée à la personnalité indivi-

duelle. » (Eugène d’Eichtal, Socialisme et problèmes sociaux, 1899, p.188). — Cette opinion est actuelle-

ment très répandue parmi nos adversaires de toutes les écoles socialistes, ignorants volontaires des œuvres 

merveilleuses que notre charité chrétienne, fondée sur la notion du devoir individuel, a été seule capable 

d’imaginer et d’accomplir là où l’altruisme et la solidarité demeuraient impuissants et stériles. 
2
 M. G. Palante (Précis de sociologie, Paris, 1901, p.174) donne cette définition : « L’individualisme est une 

doctrine qui, au lieu de subordonner l’individu à la collectivité, pose en principe que l’individu a une fin en 

lui-même ; qu’en fait et en droit il possède une valeur propre et une existence autonome ». — Si cette 

définition est aussi exacte qu’elle est étymologique, il est bien difficile de contester le caractère indivi-

dualiste du dogme et de la morale évangéliques. Nous nous gardons bien d’ailleurs de le contester. On peut 

consulter, sur le caractère essentiellement personnel et individualiste de la morale chrétienne, notre travail le 

Christianisme et la Solidarité, paru dans la revue l’Université catholique, n° de mars 1906. 



HISTOIRE DES DOCTRINES ÉCONOMIQUES                        45                              

Au point de vue économique, ce sont ces dernières théories qui nous 
intéressent.  

Darwin avait introduit l’idée générale du transformisme dans le do-
maine de l’histoire naturelle. Le transformisme, c’était la loi de l’évolution 
de la vie dans l’ordre des espèces animales, avec la théorie de l’adaptation 
des facultés et des organes aux circonstances et aux besoins, théorie que 
Lamarck avait ébauchée déjà depuis un quart de siècle. 1 Eh bien, s’est-on 
dit, n’y a-t-il pas une adaptation semblable des sociétés aux milieux et aux 
temps ? Le phénomène intime de la vie sociale n’est-il pas le même que le 
phénomène apparent de la vie individuelle ? N’y a-t-il pas un être social, 
comme il existe des êtres individuels que nous sommes ? Cet être social, 
enfin, n’a-t-il pas des lois d’évolution analogues ou semblables à ces autres 
lois dont l’application spontanée et ininterrompue, sans cesse continuée 
depuis des milliers et peut-être des millions de siècles, est censée nous ap-
paraître dans l’histoire du règne animal ?  

Il restait ce dernier pas à franchir. Auguste Comte et Spencer l’ont fran-
chi l’un et l’autre, et leurs disciples après eux.  

Comte appelait la société « le plus vivant des êtres connus »2, en repre-
nant, sous une forme différente et singulièrement matérialisée, la belle 
comparaison de Pascal, pour qui « toute la succession des hommes pen-
dant la longue suite des siècles devrait être considérée comme un homme 
qui subsiste toujours et qui apprend continuellement ».  

Spencer, de son côté, adoptait comme formule de révolution le passage 
de la matière d’une homogénéité indéfinie et incohérente à une hétérogé-
néité définie et cohérente, et il n’excluait pas les sociétés humaines de cette 
loi primordiale de différenciation, qui se vérifiait dans tous les êtres. « La 
société, disait-il, présente une croissance continue ; à mesure qu’elle croît, 
ses parties deviennent dissemblables et prennent des fonctions dissem-
blables... L’assistance mutuelle qu’elles se prêtent amène une dépendance 
mutuelle des parties ; enfin, les parties, unies par ce lien de dépendance 
mutuelle... composent un organisme formé sur le même principe général 
qu’un organisme individuel... Tout organisme d’un volume appréciable est 
une société. Dans l’un comme dans l’autre, la vie des unités continue 
quelque temps quand la vie de l’agrégat est subitement arrêtée ; au con-
traire, si l’agrégat n’est pas détruit par violence, sa vie dépasse de beaucoup 
en durée celle des unités. » 3 

                                                             

1
 Monet, chevalier de Lamarck (1744-1829), auteur de nombreux ouvrages de botanique et notamment de la 

Philosophie zoologique, parue en 1809. C’est là que se trouvent les éléments de cette théorie. 
2
 Auguste Comte, Cours de philosophie positive, t. IV, passim. — Item, Système de politique positive, 1851, 

pp.329, 335, etc. 
3
 Herbert Spencer, Principes de sociologie, t. II, § 223. 



46                      LIVRE III, CHAPITRE 4 : ORGANISME SOCIAL 

D’ordinaire, dans ces théories ou ces analogies biologiques, ce qui paraît 
former ainsi un organisme, ce n’est que la société dans son ensemble et ce 
n’est pas tel ou tel État : car, ainsi que le dit un des disciples fervents de 
Comte, si « la société est la résultante des individus comme l’individu est 
la résultante des cellules », cela n’est aucunement vrai de « l’Église et de 
l’État, simples systèmes de forces sans cellules et sans protoplasmes ». 1 

Mais la division ne tarde pas à éclater entre les sociologues, dès qu’on 
les presse un peu sur la nature intime de cette unité sociale.  

Deux écoles se sont formées, l’école organique et l’école ethnogra-
phique : la première, tenant pour un véritable organisme social ; la seconde, 
au contraire, ne faisant de la comparaison entre l’agrégat biologique et 
l’agrégat social qu’une simple métaphore privée de toute réalité objective.  

C’est à cette dernière branche qu’appartient M. Tarde, admirateur ce-
pendant et disciple de Comte. « On ne saura jamais, dit-il, ce que ce nuage 
pris pour une nébuleuse — le milieu social — et ce que cette comparaison 
prise pour une raison — l’organisme social — ont fait de mal à la sociologie 
en se combinant. Ontologie et biologie sociologiques mêlées : c’est vrai-
ment trop des deux à la fois.2 .... Le reproche que je fais à la thèse de 
l’organisme social, c’est d’être le déguisement positiviste de l’esprit de chi-
mère. Stérile en vérités — car elle ne nous découvre rien que ce que nous 
savions déjà, et ce qu’elle prétend découvrir, elle ne fait que nous le tra-
duire en un langage obscur — elle est remarquablement féconde en illu-
sions, en discours chimériques, apocalyptiques parfois et aussi en aveugle-
ments systématiques. » 3 

D’autres, il est vrai, n’ont pas cette même netteté d’expressions ; et 
quand ils combinent ensemble les deux mots de société et d’organisme, ils 
ne laissent pas voir s’ils parlent identité de nature ou métaphore de rhéto-
rique. De ces derniers est M. Alfred Fouillée, puisque, tout en reconnais-
sant dans la société un « individu physiologique », il nie que « toute société 
soit psychologiquement un grand individu qui existe pour lui-même ». 4 
L’Américain Giddings s’en tire en Normand. « Si la société est un orga-
nisme, dit-il, on doit le considérer comme physiopsychique, comme essen-
tiellement psychique, mais avec une base physique. » 5 

                                                             

1
 Tammeo, professeur à l’Université de Naples, la Statistica, 1896, p.67. 

2
 Tarde, Études de psychologie sociale (le Transformisme social), 1898, p.99. — M. Tarde, chef de bureau 

au ministère de la justice, est l’auteur de la Logique sociale, des Transformations du droit, des Lois de 

l’imitation, etc. 
3
 Tarde, Études de psychologie sociale, (l’Idée de l’organisme social), p.126. 

4
 Alfred Fouillée, Science sociale contemporaine, pp.110 et 227. 

5
 Giddings, Principes de sociologie, trad. franc., 1897, p.358. — Contre la théorie organique, voyez aussi 

M. Hauser, l’Enseignement des sciences sociales, 1903. 



HISTOIRE DES DOCTRINES ÉCONOMIQUES                        47                              

La prétendue école organique n’abandonne aucunement la partie. D’après 
un de ses adeptes les plus fervents, M. Novicow1, cette école aurait jeté un 
vif éclat il y a une quinzaine d’années, à tel point que sa victoire ne sem-
blait plus faire l’objet d’aucun doute dans le monde des sociologues. Son 
astre aurait pâli depuis lors. 2 Cependant on ne désespère pas de lui rendre 
toute sa splendeur, en achevant de dérouter ou de convaincre l’école eth-
nographique.  

Il est hors de doute que les plus grands efforts sont faits actuellement 
pour ranimer la croyance à l’organisme social. Comparer, identifier même 
la biologie et la sociologie, développer les théories qu’on appelle, en un 
néologisme pédant, les théories « analogico-organiques », voilà bien le sou-
ci qui domine parmi les écrivains nombreux et bruyants de toute la jeune 
école sociologique. « Non seulement, comme le dit M. Espinas, les sociétés 
sont réelles comme ensembles de phénomènes réguliers ; mais elles sont 
réelles encore comme consciences existant en elles-mêmes et pour elles-
mêmes. » 3 Ce dernier, suivi en cela par Giddings4, va jusqu’à considérer les 
sociétés humaines comme la suite des sociétés animales, de même que 
l’homme individuel est le successeur transformé du singe : car, ainsi que le 
remarque un autre sociologue (qui tient cependant cette théorie pour plus 
gênante que commode), « il est inadmissible qu’alors que tous les êtres, 
jusqu’à l’homme inclusivement, dérivent d’un type antérieur modifié, le 
subséquent de l’homme soit un être multiple comme la société. » 5 

Toute une littérature en a germé.  
De ces nombreux auteurs qui ont creusé plus ou moins les analogies 

organiques, le plus illustre, sans conteste, est l’Allemand Schaeffle, auteur 
de l’ouvrage Structure et vie du corps social, paru en 1875-1878. 6 Nous citons 
après lui le juif allemand Lazarus, professeur à l’Université de Berlin, qui 
prétendit fonder la science nouvelle de la « psychologie des peuples »7 ; 

                                                             

1
 Novicow (professeur à l’Université d’Odessa), Conscience et volonté sociales, 1897, p.1. 

2
 Parlant des efforts de M. René Worms pour rajeunir la thèse de l’organisme social, M. Tarde (Études de 

psychologie sociale, p.120) le félicite ironiquement « d’avoir voulu rendre à la sociologie ce service entre 

bien d’autres, de pousser à bout cette vieille métaphore qui date des Grecs, à tel point que la science 

sociale en soit débarrassée définitivement... Ce n’est, ajoute-t-il, que la dernière flammèche d’une lampe qui 

s’éteint. » 
3
 Espinas, les Sociétés animales, p. 540. — Voyez dans Henri Michel (l’Idée de l’État) les justes critiques 

dirigées contre M. Espinas (Op. cit., pp.467 et s.). — Nous nous garderions cependant d’admettre d’une ma-

nière générale les opinions de M. Michel, qui est un adepte du socialisme d’État et dont les idées historiques 

sur la Révolution ne sauraient être acceptées. 
4
 Principes de sociologie, tr. fr., p.190. 

5
 Combes de Lestrade, p.7 de la préface aux Principes de sociologie de Giddings. 

6
 Bau und Leben des socialen Koerpers, Tübingen, 1875-1878. — Nous retrouverons plus tard Schaeffle à 

propos du socialisme scientifique. 
7
 Soutenue par la Zeitschrift für die Voelkerpsychologie (1860-1870). — Lazarus est aussi l’auteur de Das 

Leben der Seele. 



48                      LIVRE III, CHAPITRE 4 : ORGANISME SOCIAL 

puis de Lilienfeld, qui intitulait un livre la Pathologie sociale1 ; de Roberty2, 
Novicow3, Gumplowicz4, de Greef5, René Worms6 et les nombreux au-
auteurs de « l’Institut international de sociologie ».  

M. Izoulet, dans sa trop fameuse Cité moderne (1895), a dépassé les in-
vraisemblances de toutes ces élucubrations fantastiques, par l’invention de 
son grand animal « l’Hyperzoaire », être social qui résulte de notre associa-
tion comme hommes. C’est l’ « Hyperzoaire » qui nous donne l’âme et la 
vie ; c’est lui qui nous fait une raison et une justice ; et il est à chacun de 
nous ce que chacun de nous, pauvre petit Métazoaire, est aux innom-
brables Protozoaires ou cellules primordiales dont notre être est composé 
et dont notre cerveau pensant est la résultante. 7 

Le danger commun de toutes les théories de l’organisme social, c’est 
l’omnipotence du pouvoir et la ruine de la liberté. Au point de vue écono-
mique, nous n’avons pas à y chercher autre chose ; mais effectivement, à 
coup sûr, sous quelque face qu’on le tourne, le système de Spencer, je veux 
dire l’assimilation de l’organisme social à l’organisme vivant, doit mener 
fatalement à l’exagération des droits de l’État sur l’individu. Comme l’a dit 
très justement M. Tarde, « M. Novicow sait bien à quelle justification de 
l’absolutisme et de la réglementation phalanstérienne nous conduirait tout 
droit l’assimilation du gouvernement au cerveau. » 8  

On sait cependant que Spencer, bien qu’il ait pour ainsi dire inventé la 
théorie de l’organisme social, était individualiste. La Statique sociale, l’Homme 
en face de l’État (The man versus the State) et la Justice marquent à des degrés 

                                                             

1
 Lilienfeld, auteur aussi de Gedanken über die Socialwissenschaft der Zukunft, 1871. — « La condition sine 

qua non, dit Lilienfeld, pour que la sociologie puisse être élevée au rang d’une science positive, c’est que la 

société humaine soit considérée comme un organisme vivant réel, composé de cellules à l’égal des orga-

nismes individuels de la nature. » (Lilienfeld, Méthode d’induction ou méthode organique appliquée à 

l’étude des phénomènes sociaux, dans les « Annales de l’Institut international de sociologie », t. I, 1896, 

p.45). — C’est le même Lilienfeld qui soutient — sans rire ! — que « l’homme de l’avenir sera moins sa-

lace (?) et moins prolifique », parce que, grâce à la « capitalisation continue des énergies psychophysiques », 

le développement de la raison sera beaucoup plus précoce sans que celui des passions le soit davantage. 

Donc on n’aura plus à s’inquiéter de l’overpopulation qui effrayait Malthus (Ibid., pp.114-115). 
2
 Auteur de la Sociologie. 

3
 Novicow, Conscience et volonté sociales, ouvrage déjà cité. 

4
 Gumplowicz, professeur à l’Université de Gratz, auteur du Précis de sociologie, de Sociologie et politique, 

etc., etc. 
5
 De Greef, professeur à l’Université de Gand, auteur de l’Introduction à la sociologie et du Transformisme 

social, 1895. 
6
 René Worms, « secrétaire général de l’Institut international de sociologie ». — M. Worms en est revenu. 

Obligé d’opter entre « l’organisme » et le « contractualisme », M. Worms avoue qu’il avait été un « orga-

niste » et même intransigeant (Philosophie des sciences sociales, t. I, 1903, pp.47 et s.) : mais il s’est rallié à 

la « doctrine transactionnelle » de M. Fouillée et se prononce maintenant pour un « superorganisme » (Ibid., 

p.55). 
7
 Izoulet, professeur de philosohie au lycée Condorcet, puis professeur au Collège de France. — Voyez la 

critique que nous avons faite de la Cité moderne dans la Revue catholique des Institutions et du Droit, n° de 

novembre et décembre 1897. 
8
 Tarde, Annales de l’Institut international de sociologie, t. IV, 1898, p.253. — Voyez la réfutation par 

Novicow, même publication, t. V, 1899, p.103. 



HISTOIRE DES DOCTRINES ÉCONOMIQUES                        49                              

divers, selon les périodes de sa vie, sa tendance à retrancher sur le domaine 
de l’État pour agrandir le domaine de l’individu. 1 Nous ne nous chargeons 
point de dissiper ou d’éclaircir cette contradiction : nous la tenons pour 
irréductible, et les explications que le philosophe en a tentées ne sont pas 
de nature à satisfaire les logiciens tant peu rigoureux. 2 

Bien plus, pour des spiritualistes ou des chrétiens, ce n’est pas la com-
paraison entre l’âme et l’État, entre les membres du corps et les membres 
de la société, qui pourrait efficacement rassurer l’individu contre le des-
potisme de cette société, puisque l’assimilation voudrait précisément que 
l’État fût le principe de nos vies individuelles, comme l’âme est le principe 
qui infuse la vie dans nos membres et qui la leur retire quand lui-même 
s’en détache. Il est exact sans doute que l’idée d’un organisme social était 
apparue déjà dans Platon3 et même dans Aristote4. Mais si ce sont là des 
arguments pour perpétuer l’usage d’une métaphore devenue dangereuse, 
il ne faut pas oublier non plus que ni l’un ni l’autre de ces deux grands  
penseurs n’avaient assez solidement fondé la liberté de l’individu contre la 
puissance de l’État.  

Il reste vrai que la thèse organique, celle que M. Izoulet a poussée jus-
qu’à ses dernières conséquences, mais dont il n’est point l’unique apôtre, 
contient en germe les pires tyrannies dans tous les ordres. Que deviennent 
l’homme et la liberté dans cette conception d’un être social doué d’une 
âme analogue à nos âmes et certainement supérieure à elles ? Nous ne 
sommes plus rien dans le grand être collectif. L’individu, fondu et absorbé 
dans la pâte sociale ou humanitaire, n’a pas plus de pouvoir que nous n’en 
attribuons à la moindre de nos propres cellules, alors que celles-ci, dépour-
vues selon nous de conscience et de vie personnelle, reçoivent de notre 
âme même la vie et le principe du mouvement.  

Les sociologues de ces écoles ont parfois la franchise de convenir de cet 
anéantissement du moi.  

« Ce que la sociologie entreprend — dit un des plus renommés d’entre 
eux, M. Gumplowicz — ce n’est au fond pas moins que de changer fon-
damentalement les opinions de l’homme sur son propre moi intellectuel. 
Déjà l’insignifiance complète de l’individu dans la marche de l’évolution 
humaine est une thèse qui ne peut que médiocrement plaire à l’individu qui 
serait seigneur et couronnement de la création. Cette insignifiance com-
plète de l’individu — sa libre volonté comprise — est un pilier fondamen-

                                                             

1
 Sur « l’individualisme sociologique » de Spencer, voyez Schatz, l’Individualisme, II

e
 partie, ch. viii, 

pp.429 et s. 
2
 Voyez sur cette difficulté Henri Michel, l’Idée de l’État, 1896, pp.462 et s. 

3
 Platon, République, l. II, III et IV, passim ; — Lois, l. VIII. 

4
 Aristote, Politique, l. I, ch. xi. — Voyez sur ce point Souchon, Théories économiques dans la Grèce 

antique, pp.59-61. 



50                      LIVRE III, CHAPITRE 4 : ORGANISME SOCIAL 

tal de la sociologie... Celle-ci enseigne que l’homme pense et agit... uni-
quement dans le sens de son groupe, et que le groupe mène sa vie propre, 
sur laquelle l’individu n’exerce aucune influence. » 1 

Au point de vue pratique, tous ces systèmes ont le grave défaut d’en-
fanter des « théories d’irresponsabilité », comme des socialistes sont eux-
mêmes obligés d’en convenir. Alors c’est dans la contrainte socialiste qu’ils 
sont amenés à se rejeter, ne trouvant guère autre chose, d’ailleurs, que de 
grands mots et de grandes phrases pour prédire l’universel accomplisse-
ment des devoirs d’altruisme. 2 Non, ce n’est pas avec cela que l’on en-
traîne des volontés hésitant entre le devoir et l’intérêt ; et la morale, quoi 
qu’on dise, restera individualiste ou bien disparaîtra.  

Nulle théorie philosophique n’avait rêvé un plus dégradant esclavage. 
Il n’est, hélas ! que le juste châtiment de ceux que leur orgueil avait portés à 
se révolter contre la vieille philosophie et la vieille foi. C’est en elles pour-
tant qu’on aime à se réfugier pour garder la conscience de sa liberté, le 
sentiment de sa responsabilité et la certitude non moins encourageante de 
l’action qu’on peut exercer autour de soi pour le bien des autres.  

L’économie politique libérale ne pourra donc jamais frayer avec la so-
ciologie évolutionniste, puisque le triomphe de cette sociologie serait la 
ruine de toute liberté.  

Nous nous étonnons même, quant à nous, que des auteurs, parmi les 
catholiques sociaux, aient accepté aussi complaisamment qu’ils l’ont fait, 
les théories et les formules de l’organisme social. 3 Même cette expression 

                                                             

1
 Gumplowicz, Sociologie et politique, trad. franc., pp.138-139. — M. Penjon, professeur de philosophie à 

l’Université de Lille, dans son mémoire l’Énigme sociale (1902), publié aux frais et par les soins de l’Uni-

versité de Lille, enseigne que le conflit entre la cupidité des uns et les besoins des autres ne procède quede la 

fausse idée que nous nous faisons de nous-mêmes, en nous imaginant « que nous sommes des substances, ou 

des personnes » (Op. cit., p.5). « Le vrai progrès viendra, dit-il encore, lorsque nous aurons répudié cette 

idée de personnes et de substances qui est le principe de l’égoïsme. » (Ibid., pp.93-98). 
2
 M. Durkheim le fonde sur la division du travail. C’est cette division du travail qui « crée entre les hommes 

tout un système de droits et de devoirs les liant les uns aux autres d’une manière durable » (De la Division 

du travail social, 2
e
 édition, 1902, pp.267 et 403). — M. Fournière, ne croyant plus au « frein ni à la 

sanction d’une religion que la raison rejette », ni à la « vitesse acquise des morales religieuses », qui bientôt 

« n’auront plus aucune efficacité », ni à la « morale pure », qui n’a pas de « bases », en appelle à l’unique 

socialisme. « Le socialisme vient à point, dit-il, avec ses justices, ses réparations réelles, donner à l’utilité 

sociale toute sa force moralisante, non en paroles et en préceptes, mais en action. Il n’est pas téméraire de 

prévoir un temps où l’individu sentira vivre suffisamment en lui l’espèce pour que toute notion de droit, de 

devoir, et conséquemment de morale contraignante se fonde en un sentiment très simple et très harmo-

nieux. » (Théories socialistes au XIXe siècle, 1904, p.48). Nous rappelons que M. Fournière a été chargé de 

professer cette morale socialiste à l’École polytechnique. 
3
 Citons entre autres les Principes fondamentaux de la sociologie chrétienne, par le R. P. Meyer, S. J. (tr. fr., 

1893). « On n’a pas besoin, dit-il, d’être philosophe pour percevoir la frappante analogie qui établit une 

parfaite similitude entre l’organisation sociale et l’existence individuelle et personnelle de l’homme, sans 

supprimer pour cela les différences essentielles... À proprement parler, il y a, dans la société organisée, deux 

organismes moraux, qui sont toutefois substantiellement unis entre eux comme l’âme et le corps. L’un est 

constitutif, l’autre gouverne ou administre. Le premier est pour ainsi dire la matière organique de la société ; 

il commence, croit, se forme, se développe en même temps que la société et ne fait qu’un avec elle. Il forme 

les os et les nerfs du corps social. Aussi c’est d’abord sur lui que, dans toute société, doit se baser la forma-



HISTOIRE DES DOCTRINES ÉCONOMIQUES                        51                              

« organisme social » nous semble imprudente et dangereuse, non seule-
ment parce que l’évolutionnisme matérialiste et spencérien l’a mise en 
grande faveur, mais aussi parce qu’elle implique logiquement, comme on 
l’a vu plus haut, une véritable similitude entre l’âme et l’État, similitude 
qui est ou bien radicalement fausse ou bien inconciliable avec la liberté 
morale et civile des individus, c’est-à-dire inconciliable avec leur personna-
lité. L’âme est une substance pensante : l’État n’est ni pensant, ni subs-
tance. Par malheur aussi, ceux des chrétiens sociaux qui se sont prononcés 
si énergiquement pour la thèse de l’organisme social, ne l’ont fait que pour 
y trouver des arguments d’analogie en faveur d’un accroissement des pou-
voirs et des devoirs de l’État. Ils l’ont bien montré, en effet, quand ils ont 
proclamé que « l’idée chrétienne de l’organisme moral de la société et son 
application pratique absolue sont le secret du salut social ». 1 Or, l’État est 
le seul rouage visible de la société, comme il en est le seul mandataire appa-
rent, de telle sorte que dans la pratique le socialisme d’État soit fatalement 
au bout de la formule de l’organisme social.   

Mais nous devons nous demander si ceux des évolutionnistes qui adop-
tent cette formule et qui, eux, ne sont pas modérés, comme les chrétiens 
sociaux, par leurs croyances religieuses, ne doivent pas être emportés d’un 
bond jusqu’au socialisme sans épithète. Plus généralement, est-ce que les 
darwinistes, quels que soient d’ailleurs leurs liens avec l’école organique ou 
bien avec l’école ethnographique, ne doivent pas passer au socialisme révo-
lutionnaire ?  

Il y a eu sur ce point un grand débat au congrès des naturalistes tenu à 
Iéna en 1877. Virchow y soutenait que l’évolutionuisme darwinien mène au 
socialisme ; Haeckel défendait l’opinion contraire.  

Qui des deux avait raison ?  

                                                                                                                                                   

tion du droit. Le droit est, en effet, le système des tendons et des muscles... L’organisme administrateur a 

son siège dans l’autorité. Ce second organisme présuppose le premier, qu’il doit reconnaître, protéger et 

favoriser, de même que l’âme reconnaît, protège et favorise l’organisme du corps qu’elle gouverne... » (Il a 

été expliqué plus haut (op. cit. p.40) que « chaque partie de l’organisme naturel, une fois animée par le 

principe vital, a son activité propre et intrinsèque, parfaitement différente du moteur central »)... « Ce 

principe, que la structure organique propre à l’homme individu se produit pour ainsi dire similairement dans 

la structure naturelle de l’être social, est un fait péremptoirement démontré tant par la nature que par 

l’histoire... Saint Thomas pose directement l’idée de l’organisme vivant de la société comme fondement de 

la sociologie et du droit public. » Ici le R. P. Meyer invoque les livres III et IV du traité De regimine 

principum. Mais les allusions que ces livres III et IV font l’un à l’élection d’Albert d’Autriche en 1298, et 

l’autre à l’expédition de Charles VIII, roi de France, en Italie, en 1495, ne permettent pas d’attribuer à saint 

Thomas d’Aquin (mort en 1274) cette partie du De regimine principum (Voyez Meyer, Principes 

fondamentaux de la sociologie chrétienne, trad. franc., § 10, pp.36, 41, 42, 43,49). — Au contraire, le R. P. 

Castelein, S. J., dit textuellement ceci : « Il est faux que saint Thomas pose directement l’idée de l’orga-

nisme vivant de la société comme fondement de la sociologie et du droit public. » (Institutiones philosophae 

moralis et socialis, p.645 en note). — La question est judicieusement discutée dans un opuscule du R. P. 

Calmes, l’État, sa nature et ses fonctions, 1903. 
1
 R. P. Meyer, op. cit., § 10, pp.48 et s. 



52                      LIVRE III, CHAPITRE 4 : ORGANISME SOCIAL 

Comme Virchow, M. Enrico Ferri, professeur à l’Université de Rome et 
socialiste plus encore que sociologue, croit à la fatalité de la marche vers le 
socialisme par la puissance des idées darwiniennes. 1 Nous sommes de son 
avis. Nous croyons, bien que ce soit au rebours de toute logique, à une 
filiation morale, quoique non intellectuelle, qui rattache le socialisme dé-
mocratique, considéré comme une doctrine économique, au darwinisme et 
à l’évolutionnisme spencérien, considérés comme des systèmes de philoso-
phie. Aussi l’organe officieux des socialistes allemands, le Sozial-Demokrat, 
faisait-il une œuvre de justice en proclamant en 1882, au moment de la 
mort du célèbre naturaliste, que « le prolétariat qui lutte pour l’émanci-
pation se fera toujours un honneur et un devoir d’honorer la mémoire de 
Charles Darwin ». 2 Est-ce que la moralité absolue du struggle for life, salué 
comme la loi suprême de la nature, ne légitime pas forcément toutes les 
violences et toutes les conquêtes de la foule, si cette foule a seulement 
l’intelligence de s’unir pour la lutte des classes ? Les masses ne compren-
dront jamais les illogismes d’une théorie jusqu’au point de faire fléchir 
leurs passions devant eux.  

Et cependant ces illogismes peuvent bien exister ! Nous croyons même 
que M. Otto Ammon, darwiniste et néanmoins réactionnaire convaincu, en 
a fait une démonstration suffisante. 3 

En effet, si tout ce qui existe s’est formé progressivement et s’est natu-
rellement adapté aux besoins (ce qui est la théorie darwinienne), comment 
se fait-il donc que l’ordre social soit la seule chose qui se soit formée sur 
de fausses bases et qui doive être reconstruite complètement à nouveau, 
d’après un plan délibéré et systématique (ce qui est bien la théorie socia-
liste) ? 4 L’argument, on le voit, ne manque pas de force. Et Ammon, dont 
l’œuvre originale mérite une sérieuse attention, tire du darwinisme et de 
l’histoire toute une série de propositions pour démontrer que les inégalités 
individuelles, même celles qui existent dans la jouissance des biens, sont 
indispensables au bien-être et au progrès de la collectivité tout entière, 
parce que « la formation des classes, en limitant la panmixie, favorise la pro-
duction plus fréquente d’individus supérieurement doués ; parce que l’iso-
lement des classes favorisées rend possible une éducation plus soignée de 
leurs enfants ; parce que la supériorité de l’alimentation et l’absence de 
préoccupations dans ces classes stimulent l’activité des facultés psychiques 
supérieures ; enfin, parce que le bien-être matériel de ces classes plus éle-
vées excite les classes inférieures à déployer le meilleur de leurs forces par 

                                                             

1
 Ferri, Socialismo e scienza positiva, Rome, 1894 

2
 Cité par Ferri, op. cit. 

3
 Ammon, l’Ordre social et ses bases naturelles, Essai d’une anthropo-sociologie, trad. fr., Paris, 1900. 

4
 Op. cit., p.9. 



HISTOIRE DES DOCTRINES ÉCONOMIQUES                        53                              

la concurrence, pour participer à leur tour à ces conditions d’existence plus 
favorables. 1 

Il est difficile, en effet, de contester l’opposition entre les théories évo-
lutionnistes, d’une part, et les théories égalitaires et socialistes d’une autre. 
Et cela, non pas seulement en ce qui concerne le struggle for life de Darwin, 
c’est-à-dire la concurrence ou l’élimination des plus faibles par les plus 
forts, mais aussi en ce qui concerne les lois d’hérédité et de différenciation 
que Lamarck et Milne-Edwards ont formulées. Suivant eux, les qualités des 
individus s’incrustent pour ainsi dire dans leur race ; et ainsi les éléments 
des organismes vont se spécifiant sans réserve et sans retour. Or, s’il était 
vrai que les mêmes règles régissent à la fois l’évolution des sociétés et 
l’évolution de la vie, comment le terme de l’évolution sociale serait-il une 
société socialiste dont tous les membres seraient égaux et semblables en 
facultés et en aptitudes, pour pouvoir être égaux en droits ? M. Bouglé, 
tout en reconnaissant que « la différenciation, l’hérédité et la concurrence 
sont les inflexibles gardiennes du progrès universel »2, n’a que la ressource 
de présenter ces lois comme « moins inflexibles et moins impératives 
qu’on n’essayait de nous le faire croire »3, en ajoutant que si l’intervention 
des naturalistes était « utile pour réagir contre l’orgueil insolent du spiritua-
lisme »4, leurs lois n’en ont pas moins à s’incliner devant les « exigences 
croissantes de la conscience publique, qui reconnaît de plus en plus ce 
droit à toutes les personnalités ». 5 Il s’ensuit tout simplement, selon lui, la 
preuve de « l’incompétence de la morale scientifique ». 6  

La théorie de Spencer sur le progrès par la différenciation des éléments 
constitutifs n’est pas moins inconciliable avec l’égalitarisme démocratique. 
Il est parfaitement vrai que les êtres vivants comparés les uns aux autres 
sont d’autant plus parfaits que leur composition est plus hétérogène, et que 

                                                             

1
 Op. cit., p.129. — « Les darwinistes et les économistes, avait dit M. de Laveleye, qui prétendent que les 

sociétés humaines sont régies par des lois naturelles auxquelles il faut laisser libre cours, sont les vrais et 

seuls adversaires logiques à la fois et du socialisme et du christianisme... On ne peut comprendre par quel 

étrange aveuglement les socialistes adoptent les théories darwiniennes, qui condamnent leurs revendications 

égalitaires, et repoussent le christianisme, d’où elles sont issues et qui les légitime. » (De Laveleye, le 

Socialisme contemporain, introduction, 10
e
 édition, pp.xviii et xix). — Nous nous expliquerons sur ce 

prétendu lien entre le christianisme et le socialisme : mais, si Laveleye a raison sur l’antagonisme logique du 

darwinisme et du socialisme, il est difficile de se tromper plus grossièrement qu’il ne fait quand il affirme 

l’inconciliabilité du christianisme et d’une théorie des lois naturelles. — Otto Effertz (les Antagonismes 

économiques, 1906, pp. 469-470) essaie une transaction : le darwinisme, dit-il, est en opposition avec le 

socialisme par sa « pointe sociologique », qui est le « capitalisme » ; mais sa « pointe métaphysique » est 

« l’athéisme et le mortalisme », et c’est elle qui a séduit les socialistes. L’idée est juste, si par ailleurs la 

forme est prétentieuse autant que bizarre. 
2
 Bouglé, la Démocratie devant la science, Études critiques sur l’hérédité, la concurrence et la différen-

ciation, 1904, p.283. 
3
 Op. cit., p.284. 

4
 Ibid., p.289. 

5
 Ibid., p.290. 

6
 Ibid., p.292. 



54                      LIVRE III, CHAPITRE 4 : ORGANISME SOCIAL 

leurs cellules ou leurs organes sont moins semblables entre eux. Aussi 
reste-t-il difficile de concevoir qu’une société, tout à l’inverse, puisse être 
d’autant plus parfaite que les individus, qui en sont les éléments constitu-
tifs, y seront plus égaux entre eux, plus interchangeables, et qu’ils y pour-
ront être plus facilement substitués les uns aux autres dans leurs fonctions 
sociales.  

L’idéal, a-t-on essayé cependant de nous dire, serait de rendre possible 
cette substitution mutuelle de tous à tous.  

Eh bien, non, il n’en saurait être assurément ainsi. Historiquement, les 
sociétés qui sont le moins éloignées de ce prétendu idéal, sont les sociétés 
les moins avancées et les peuplades les plus sauvages, dans lesquelles, en 
effet, l’on ne constate guère d’autres différences que celles de l’âge et du 
sexe. Chacun s’y livre aux mêmes travaux, chacun y cumule les mêmes 
professions, et personne n’y sait plus que les autres, parce que personne 
n’y sait rien. La différenciation marque tout au contraire le progrès, au sein 
de l’ordre et de la hiérarchie. Donc, sur ce terrain encore, les théories natu-
ralistes sont logiquement hostiles aux prétentions de la démocratie.  

Avec ces dernières considérations nous rentrons dans des vues d’un 
ordre plus nettement économique. En tout cas, au moment de nous enga-
ger dans l’étude du socialisme, nous avons pensé qu’un rapide aperçu des 
principales idées sociologiques, dans leurs points de contact avec des ques-
tions économiques, ne devait pas être sans utilité pour expliquer les ef-
frayantes conquêtes que le socialisme a faites sous nos yeux dans le monde 
de la science et de la philosophie contemporaines.  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



HISTOIRE DES DOCTRINES ÉCONOMIQUES                        55                              

 
 
 
 



56                      LIVRE III, CHAPITRE 4 : ORGANISME SOCIAL 

 
LIVRE IV 

 
LE SOCIALISME 

 
 
 
 

CHAPITRE PREMIER 
LE SOCIALISME JUSQU’AU MILIEU DU XVIIIe SIÈCLE 

 
 
On est d’accord pour attribuer à Pierre Leroux l’origine de ce mot socia-

lisme, qui allait être appelé à de si hautes destinées. Il l’aurait employé, dit-
on, pour la première fois en 1838, dans son Essai sur l’égalité, puis en 1840 
dans son livre de l’Humanité. Reybaud s’en servait déjà en 1835, dans ses 
Études sur les réformateurs modernes1, l’année même où Lamartine prédisait que 
« le prolétariat remuera la société jusqu’à ce que le socialisme ait succédé à 
l’odieux individualisme ». 2 Ce n’est pas même assez, et déjà Pierre Leroux, 
en 1834, avait intitulé De l’individualisme et du socialisme un article qu’il écrivait 
pour la Revue encyclopédique. 3 Quant au mot social, qui n’y conduit pas du 
tout, nous avons vu comme il était en honneur chez les physiocrates, si 
prompts à parler d’ordre « social » et d’intérêt « social ».  

« Pierre Leroux, dit le Handbuch des Socialismus, avait forgé ce mot « so-
cialisme » pour l’opposer au mot « individualisme », et pour désigner une 
organisation politique où l’individu devait être sacrifié à la société. Le sens 
en a changé depuis lors, et Pierre Leroux est resté seul en France à donner 
cette acception. Le « socialisme » ne consiste plus, en effet, à sacrifier 
l’individu au bien de la société, selon l’idée des anciens, qui assignaient 
pour fin à la politique, non pas le bonheur de l’individu, mais le bonheur 
de l’État considéré comme un tout. Le terme « socialisme » n’est resté que 
pour caractériser dans son expression la plus haute l’idée moderne du droit 
de l’individu au bonheur. Ce bonheur de l’individu, l’antiquité dans sa pé-

                                                             

1
 Voyez le dictionnaire de Littré, v° Socialisme. — Reybaud écrivait en 1849 : « Voici quatorze ans bientôt 

que j’eus le triste honneur d’introduire dans notre langue le mot de socialistes, sans prévoir quel bruit ni 

quelles luttes s’y rattacheraient. » (Reybaud, Études sur les réformateurs modernes, introduction au second 

volume, Bruxelles, 1849, t. II, p.7). 
2
 Voyage en Orient, t. IV, p.310. — Sur l’origine du mot « socialisme », voyez l’intéressante digression de 

M. C. Raillard, dans Pierre Leroux et ses œuvres, Chateauroux, 1899, pp.89 et s. Toutefois M. Raillard se 

trompe en attribuant le premier emploi du mot à Mallet du Pan écrivant en 1799 : Mallet avait l’idée, mais 

non pas l’expression. 
3
 Il y a donc plusieurs erreurs dans la note d’Anton Menger, sous sa page 24 de la traduction française de son 

État socialiste (1904). 



HISTOIRE DES DOCTRINES ÉCONOMIQUES                        57                              

riode de splendeur le faisait consister dans le service de la collectivité ; le 
Moyen âge, ne reconnaissant les individualités que dans le domaine reli-
gieux, le faisait trouver dans un monde de l’au-delà ; c’est dans ce monde 
ci, au contraire, que les idées modernes placent cette félicité qu’il faut at-
teindre. Elles mettent la société à son service et la font responsable de son 
insuccès si ce bonheur n’est pas obtenu. » 1 

Ainsi entendu, le socialisme implique la jouissance égale ou commune 
des biens, instituée et garantie par la loi ; généralement il implique aussi, 
pour l’avenir au moins, sinon pour le présent, la jouissance égale ou com-
mune des femmes, tout au moins l’union libre et passagère. Aristote avait 
déjà signalé en maint passage de sa Politique la connexité que présentent la 
question des femmes et celle des biens2 : et il y a eu toujours un défaut de 
franchise ou défaut de logique chez les réformateurs qui ont voulu mainte-
nir la famille en supprimant la propriété.  

Le socialisme caractérisé par la suppression de la propriété, ou tout au 
moins par la violation de ses caractères essentiels, constitue le socialisme 
pur ou absolu, par opposition au socialisme d’État. On peut l’appeler jus-
tement le socialisme démocratique, soit parce qu’il implique l’égalité démo-
cratique des individus, soit parce que le groupe moderne qui en a le mieux 
formulé les doctrines, se fait lui-même appeler les Démocrates-sociaux, les 
Social-Demokraten d’Allemagne.  

À l’heure qu’il est, socialisme sans épithète veut dire collectivisme, c’est-
à-dire suppression de la propriété privée, et remplacement de cette pro-
priété par le droit unique et absolu de l’État représentant et organe de la 
société. C’est la définition qui a été donnée en 1875, dans le congrès de 
Gotha, où les écoles dissidentes de Lassalle d’une part, de Bebel et de 
Liebknecht d’une autre se sont réunies3 ; c’est celle qui a été admise par les 
nombreux congrès socialistes tenus depuis lors4 ; c’est celle enfin que MM. 
Millerand, Baudin et Viviani, parvenus ensuite au ministère, professent 
pour leur propre compte et comme leur propre programme. 5 Nous lais-

                                                             

1
 Stegmann et Hugo, Handbuch des Socialismus, 1897, p.752. 

2
 Aristote, Politique, l. II, ch. ii. — Thiers, dans son ouvrage de la Propriété, a un beau chapitre sur cette 

union des deux questions de la famille et de la propriété (l. II, ch. v). — Cependant il ne faudrait pas croire 

que l’instinct de la propriété, au lieu d’être un attribut direct de notre nature, ne soit qu’une conséquence de  

notre aspiration à l’état de famille et qu’il dût disparaître si la vie de famille disparaissait. C’était l’erreur de 

Campanella. « L’esprit de propriété, disait-il, ne grandit en nous que parce que nous avons une maison, une 

femme et des enfants en propre. » (Cité du Soleil, trad. de Villegardelle, 1840, t. II, pp.223 et 224). 
3
 Congrès de Gotha : « L’affranchissement du travail exige la transmission des instruments du travail à la 

société tout entière et le règlement collectif de l’ensemble du travail, avec l’emploi du produit du travail 

conforme à l’utilité générale et selon une juste répartition. » (Cité entre autres par Maisonabe, Doctrine 

socialiste, 1900, p.13, ouvrage aussi bien documenté que judicieux). 
4
 Marseille, 1879 ; Paris et le Havre, 1880 ; Roubaix et Reims, 1881 ; Roanne, 1882 ; Erfurt, 1891 ; 

Bruxelles, 1894, etc., etc. — Maisonabe (loc. cit.) donne les définitions d’Erfurt et de Bruxelles. 
5
 « N’est pas socialiste à mon avis, dit M. Millerand, quiconque n’accepte pas la substitution nécessaire et 

progressive de la propriété sociale à la propriété capitaliste. » (Discours de Saint-Mandé, 1896). — L’ordre 



58     LIVRE IV, CHAPITRE 1 : LE SOCIALISME AVANT LE XVIIIe SIÈCLE 

sons nécessairement de côté, dans les manifestes des collectivistes, les 
points qui ne concernent pas directement l’économie politique.  

Le collectivisme est-il la même chose que le communisme ? Ce qui est 
vrai, c’est que le mot « communisme » est beaucoup plus ancien et qu’il fut 
seul en usage pendant bien longtemps ; ce qui est vrai encore, c’est que 
« communisme » a un sens plus étendu que « collectivisme », puisque le 
communisme embrasse la mise en commun de tous les biens — capital et 
fonds de consommation — tandis que le collectivisme, d’après ses fonde-
ments économiques actuels, ne socialiserait que les instruments de produc-
tion. Néanmoins les chefs actuels du parti ne font aucune difficulté de 
tenir les deux mots pour synonymes. 1 Comme a dit M. Block, « le com-
munisme étant impopulaire, on s’en est tiré en inventant un nouveau mot, 
le collectivisme ! » 2 

Cela dit, si le mot « socialisme » est assez nouveau, la chose, telle qu’on 
la comprend d’ordinaire, est fort ancienne.  

Platon a eu sa théorie socialiste ; elle lui a inspiré la République, qui est 
une œuvre de jeunesse, puis les Lois, qui appartiennent à la fin de sa vie. 
Ces deux dialogues recommandent des formes sociales très sensiblement 
différentes : mais ils ont cela de commun qu’ils présentent l’un et l’autre 
l’avènement du socialisme comme le meilleur ou le seul moyen de faire 
régner l’harmonie parmi les hommes. 3 

La République est un dialogue, en dix livres, qui respire un grossier 
communisme. Le peuple doit être partagé en quatre classes : 1° celle des 
magistrats et des sages ; 2° celle des guerriers ; 3° celle des artisans, labou-
reurs et commerçants ; enfin, 4° celle des esclaves. Du reste, ces classes ne 
sont pas fermées entre elles : les magistrats peuvent faire passer les ci-
toyens de l’une dans l’autre. Les hommes et les femmes sont égaux. Dans 
toutes les classes, les enfants sont communs à tous les citoyens et sont 
élevés par l’État. Chez les guerriers, les femmes sont communes ; dans les 
autres classes, elles sont tirées au sort annuellement. 4 Il est certain pour 

                                                                                                                                                   

du jour voté dans une réunion de députés socialistes tenue le 3 juin 1896, au Palais Bourbon, par vingt-six 

députés, dont MM. Baudin, Millerand, Jaurès, Viviani, etc., portait qu’il faut « abolir le régime capitaliste 

lui-même et mettre un frein à l’exploitation de l’homme par l’homme au moyen de la substitution de la 

propriété sociale à la propriété capitaliste ». 
1
 Gabriel Deville, Aperçu sur le socialisme scientifique, en tête de la traduction française du t. I du Capital 

de Marx, p.10 ; — Vaillant, dans le Monde socialiste de Léon de Seilhac, p.60. — Voyez sur ce débat, 

Maisonabe, Doctrine socialiste, pp.19-23. 
2
 Maurice Block, le Socialisme moderne, 1891, p.28. 

3
 Pour le rapprochement à faire entre la République et les Lois d’une part, le socialisme moderne d’autre 

part, on peut étudier particulièrement Poehlmann (professeur à l’Université d’Erlangen), Geschichte des 

antiken Kommunismus und des Socialismus, Munich, 1893. 
4
 Fournière proteste contre l’idée que Platon (et ensuite Campanella) aient voulu faire les femmes com-

munes, ce qui les aurait ravalées au niveau des choses, puisque celles-ci aussi étaient communes. Selon lui, 

« Platon est bien un précurseur du féminisme, puisqu’il ne considère pas la femme comme subordonnée à 

l’homme... elle lui est commune comme l’homme lui est commun ». C’est donc une communauté ou 



HISTOIRE DES DOCTRINES ÉCONOMIQUES                        59                              

nous que la propriété est supprimée dans les deux premières classes et 
qu’elle ne peut pas exister dans la quatrième ; en ce qui concerne la troi-
sième (celle des artisans, laboureurs et commerçants), il est possible qu’elle 
soit maintenue : Aristote ne savait que penser1, et ce n’est pas nous qui 
pouvons songer à lever le doute.  

Tel qu’il est, ce dialogue est par endroits une œuvre du plus monstrueux 
cynisme, vraie « combinaison de haras », disait Thonissen. 2 « Pour assurer 
de nobles loisirs à une petite aristocratie de guerriers et de philosophes, 
Platon condamne à la nullité politique et au mépris tous les citoyens qui 
s’adonnent aux travaux utiles... Cette aristocratie, il la perpétue par la pro-
miscuité et l’épure par l’infanticide. Amour conjugal, tendresse maternelle, 
pudeur, division naturelle des fonctions entre les deux sexes, tout est foulé 
aux pieds, tout est sacrifié à des combinaisons dont l’absurdité n’est égalée 
que par l’infamie. » 3 

Le second dialogue — les Lois, en douze livres — nous présente une 
doctrine beaucoup plus mitigée et moins grossière, non pas que les idées 
du philosophe se fussent modifiées dans l’intervalle, mais parce que, re-
connaissant l’impossibilité pratique de réaliser un État parfait, où tout, 
biens, femmes et enfants, aurait été commun, il se mit à en décrire un 
autre, moins parfait et certainement bien inférieur selon lui, mais d’une 
réalisation moins hypothétique. Lui-même en donne cette raison là. 4  

Cette fois Platon renonce à la communauté, puisque ses concitoyens, lui 
semble-t-il, ne sont pas assez vertueux pour s’élever jusque là. Le système 

                                                                                                                                                   

polygamie successive avec droits égaux de tous sur chacune et de toutes sur chacun (Fournière, Théories 

socialistes au XIXe siècle, 1904, pp.52-54). Mais est-il concevable que ce système puisse fonctionner ? 
1
 Aristote, Politique, l. II, ch. ii, § 11. 

2
 Thonissen, le Socialisme depuis l’antiquité, Louvain, 1852, t. 1, p.47. 

3
 Alfred Sudre, Histoire du communisme, 5

e
 édition, 1850, p.29. — À l’heure qu’il est cependant, une 

nouvelle opinion s’est fait jour sur la République. M. Souchon convient du socialisme des Lois : mais il n’en 

voit point en dehors de là. « Seul, dit-il, le Platon des Lois a été vraiment socialiste. Quant à la République, 

si souvent invoquée comme le meilleur titre de noblesse de toutes les doctrines réformatrices de notre temps, 

elle n’avait en réalité rien de commun avec leurs principes... Le fameux communisme platonicien a été con-

çu sous l’empire de considérations étrangères à l’économie... Il est d’abord absolument certain que la 

République n’entend pas proscrire la propriété privée. Elle se propose au contraire d’en faire l’apanage des 

classes directement productrices, des artisans, des laboureurs et des marchands. Ici, bien que la pensée de 

l’auteur n’ait pas été exprimée, elle ne saurait être douteuse... Aristote, quand il critique les opinions de son 

maître, ne prend pas la peine de leur restituer leur véritable physionomie, et il critique un système de 

communisme général qui n’est pas celui de Platon. » Et la conclusion de M. Souchon, c’est que la com-

munauté des biens, limitée aux deux premières classes et inspirée par le désir de justice qui domine tout 

l’ouvrage, est « comme le contrepoids aux pouvoirs considérables attribués dans l’État, soit aux guerriers, 

soit aux magistrats ». Bref, ajoute-t-il, « il est assez naturel de s’inscrire d’abord en faux contre la tradition 

qui voit dans le chef-d’œuvre platonicien le manifeste capital du socialisme dans l’antiquité. » (Souchon, 

Théories économiques dans la Grèce antique, 1898, pp.143-155). — Nous signalons cette opinion nouvelle 

à titre seulement de curiosité, car nous avons peine à croire qu’Aristote connût moins bien la pensée de 

Platon ou fut moins capable d’en lire la langue qu’on ne l’est actuellement. 
4
 Nous avons exposé dans le texte l’opinion commune et traditionnelle sur la différence de la République et 

des Lois. « Voyant que chacun la blâmait, il s’en départit loisiblement », dit Bodin (République, l. II, ch. i, 

éd. de 1589, p.265). Nous venons de voir que M. Souchon improvise une opinion diamétralement opposée.  



60     LIVRE IV, CHAPITRE 1 : LE SOCIALISME AVANT LE XVIIIe SIÈCLE 

des Lois consiste dans la division du sol en lots égaux, inaliénables, indivi-
sibles, et ne pouvant pas être réunis dans la même main. Cela ressemble 
beaucoup à ce que l’on appelle aujourd’hui le « morcellisme ». La limitation 
légale du nombre des naissances puis la colonisation empêcheront qu’il n’y 
ait trop de citoyens ; les adoptions de famille à famille nivelleront les inéga-
lités et garantiront le maintien intégral du χληρος (ou lot). L’inégalité dans 
les richesses mobilières sera prévenue par la prohibition du commerce, du 
prêt à intérêt, des monnaies précieuses et de l’épargne sur les récoltes ; au 
besoin l’État confisquera. D’ailleurs les citoyens ne posséderont que pour 
l’État, et il semble que celui-ci soit chargé, quoique en termes assez obs-
curs, de répartir les produits entre les habitants. 1 

Pourquoi le génie de Platon a-t-il ainsi versé dans le communisme ? Et 
avec la République surtout cette chute est d’autant plus étrange que ce même 
dialogue renferme quelques-uns de ses plus admirables passages sur le res-
pect et le culte de la divinité, ainsi que sur les perspectives de l’immortalité.  

Platon paraît avoir été entraîné à ces aberrations par le désir de réaliser 
l’union et la concorde, qui ne pouvaient être assurées, selon lui, que par la 
communauté de tout entre tous. 2 « Le comble de la vertu politique, disait-
il, consiste en ce que les lois visent de tout leur pouvoir à rendre l’État 
parfaitement un. » 3 Parti de ce principe, Platon a raisonné en l’air, sans 
observer la nature humaine et sans garder contact avec elle, par conséquent 
en oubliant ses passions et ses instincts, ses sentiments de pudeur et ses 
besoins de personnalité. Raisonner juste en partant d’un principe faux, et 
marcher ainsi jusqu’au bout sans voir aucune des difficultés ou des impos-
sibilités que la nature même des choses nous met sur notre route, c’est bien 
là un défaut distinctif des esprits utopiques.  

Si nous nous demandons maintenant quels sont les points faibles dans 
les prémisses de Platon, nous répondrons :  

1° Que sa théorie implique le pouvoir absolu de l’État, s’imposant à 
l’individu pour l’asservir et à la famille pour la dissoudre. Or, un tel prin-
cipe serait contraire aux droits indépendants de l’individu et de la famille, 
logiquement antérieurs à ceux de l’État ;  

2° Que cette union absolue rêvée entre les citoyens, cette union à la-
quelle Platon osait tout sacrifier, n’est pas le but de l’État. « Chaque hom-
me, en effet, a une fin indépendante de celle d’autrui ; et, en vertu de cette 
loi, le bonheur et la perfection de chaque homme sont en soi indépendants 

                                                             

1
 Lois, livre V. 

2
 La remarque en est faite par Bodin à plusieurs endroits de sa République (voyez à cet égard Baudrillart, 

Bodin et son temps, p.154). — Sur ce principe du socialisme platonicien, consultez le R. P. Castelein, 

Socialisme et droit de propriété, pp.133, 136-137. 
3
 Lois, livre V ; item, République, l. V. 



HISTOIRE DES DOCTRINES ÉCONOMIQUES                        61                              

du bonheur et de la perfection des autres. Ils dépendent essentiellement de 
nos vertus personnelles. Ce qui nous rend heureux et parfaits, ce n’est pas 
la communauté des mêmes pensées, des mêmes sentiments et des mêmes 
volontés : mais c’est leur vérité et leur rectitude. » 1 

Nous ajouterons enfin :  
3° Que quand bien même cette union devrait être poursuivie comme la 

fin suprême de l’État, il est hors de doute que le moyen imaginé par Platon 
n’aurait pas pu atteindre le but. Jamais, en effet, les discordes ne sont plus 
vives et plus continuelles que dans les régimes de communauté et d’indi-
vision. 2 Et cela, toute question de morale naturelle mise à part en ce qui 
concerne la communauté des femmes et des enfants.  

Nous avons vu plus haut qu’Aristote a défendu la propriété contre Pla-
ton. 3 Aristote cependant n’est ni un libéral, ni un individualiste au sens 
moderne des mots : ainsi paraît-il admettre, au point de départ, un lotisse-
ment des terres entre les citoyens, avec propriété urbaine et propriété ru-
rale tout ensemble, pour que les deux parties du territoire leur importent 
également à défendre4 ; et ses procédés pour empêcher la surpopulation 
s’inspirent de l’étatisme le plus cynique. 5 Mais s’il approuve d’autre part 
que la cité ait des biens pour subvenir aux dépenses du culte, ce n’est pas 
plus du collectivisme qu’il n’y en avait en France avec les biens de l’Église, 
avant que ceux-ci eussent été confisqués. 6 

On a soutenu que la Grèce est morte d’avoir renié ses conceptions éga-
litaires et de s’être laissé entraîner à un régime de propriété capitaliste : et 
voilà, dit M. Platon (rien de commun avec son homonyme d’Athènes), 
pourquoi les Romains l’ont conquise. 7 On veut en conclure que nous 
mourrons, nous aussi, par la propriété, si nous ne nous hâtons pas de la 
proscrire. Sans entrer dans l’exposé des luttes intestines et des convulsions 
sociales au milieu desquelles la Grèce perdit son indépendance, nous nous 
bornerons ici à faire remarquer que ses vainqueurs, parmi lesquels les uto-
pies socialistes ne pénétrèrent jamais, avaient encore bien davantage l’ins-

                                                             

1
 R. P. Castelein, Socialisme et droit de propriété, p.139. 

2
 C’est le mot de saint Thomas : « Inter eos qui communiter et ex indiviso aliquid possident, frequentius 

jurgia oriuntur. » (Summa theologica, II
a
 II

ae
, quaest. LXVI, art. 2). Voilà pourquoi le Code civil n’est pas 

favorable au pacte d’indivision, bien distinct du contrat de société. 
3
 Supra, t. 1, p.26. 

4
 Politique, l. IV, ch. ix, § 7. 

5
 Ibid., ch. xiv, §§ 6 et 10. — Voyez supra, t. 1, p.28. 

6
 M. Souchon (Théories économiques dans la Grèce antique, pp.168-169) y voit cependant du collectivisme, 

et il conclut que « quand on représente Aristote comme le grand défenseur dans l’antiquité grecque de la 

propriété individuelle, on méconnaît une partie de sa doctrine... Les passages du maître sont formels, et ils 

marquent très légitimement sa place à côté du Platon des Lois parmi les ancêtres lointains d’une doctrine qui 

a eu, d’ailleurs, bien d’autres précurseurs avant que Karl Marx eût écrit le Capital. » (Op. cit., pp.169-170). 

— De même, p.190, le « socialisme d’Aristote ». 
7
 Le Socialisme en Grèce, par G. Platon, Paris, 1895. 



62     LIVRE IV, CHAPITRE 1 : LE SOCIALISME AVANT LE XVIIIe SIÈCLE 

tinct de la propriété. Chez les Romains, en effet, la propriété, familiale au 
début, c’est-à-dire patriarcale comme elle le fut partout à l’origine des civi-
lisations, garda toujours son caractère absolu et particulariste. Plus tard les 
jurisconsultes ne rompirent pas avec la tradition quand ils creusèrent l’idée 
du jus in re et du dominium ex jure Quiritium. Ainsi, contrairement donc à la 
conclusion socialiste, il se trouva que le peuple où le concept de la proprié-
té avait été le plus énergique fut celui qui finit par subjuguer la Grèce et le 
monde. Cela suffit bien, ce semble, pour renverser les explications que l’on 
prétendait fournir.  

Plus tard, la communauté de biens volontaire et toute libre que les pre-
miers chrétiens pratiqueront ne reposera sur aucune théorie socialiste. 1 
Outre qu’elle n’affectera pas la production et qu’elle consistera dans une 
distribution commune des richesses particulières, il faut surtout observer 
qu’elle sera purement facultative. Parfois, il est vrai, on a objecté la puni-
tion d’Ananie et de Saphire tombant morts aux pieds de saint Pierre : mais 
on a volontairement omis de remarquer qu’ils étaient punis, non pour 
avoir gardé quelques biens propres, mais pour avoir menti sur l’étendue de 
leurs dons. L’apôtre le dit expressément à Ananie : Nonne manens tibi mane-
bat et venumdatum in tua erat potestate ? 2 Et saint Paul, faisant une collecte 
pour les pauvres, spécifie non moins clairement qu’il ne commande pas et 
qu’il demande. 3 

                                                             

1
 Voyez Henri Joly, le Socialisme chrétien, 1892, pp.38 et s. ; — Thonissen, Socialisme depuis l’antiquité, 

t. I, ch. iii, §§ 1 et 2. — E. de Laveleye altère l’histoire et la vérité quand il écrit : « C’est bien sur cette terre 

que la transformation devait s’accomplir. Les premiers chrétiens croient tous au millénium. D’instinct et 

comme conséquence naturelle de leur foi, ils établissent parmi eux le communisme... Lorsque le temps fut 

passé et qu’il fallut renoncer à la venue du royaume d’ici-bas, on ne l’espéra plus que dans un autre monde, 

dans le ciel... Le christianisme a gravé profondément dans nos cœurs et dans nos esprits les sentiments et les 

idées qui donnent naissance au socialisme. Dans tout chrétien qui comprend les enseignements de son maître 

et qui les prend au sérieux, il y a un fond de socialisme ; et tout socialiste, quelle que puisse être sa haine 

contre toute religion, porte en lui un christianisme inconscient. » (Socialisme contemporain, 10
e
 éd., 1896, 

pp.xiv-xvii). — Il est étrange qu’on ose afficher une ignorance aussi profonde de ce qui fait et a toujours fait 

l’essence du christianisme. Nous reviendrons d’ailleurs plus loin sur ces questions à propos de « socialisme 

chrétien ». 
2
 Actes des Apôtres, v. 4. 

3
 « Non quasi imperans dico, sed per aliorum sollicitudinem, etiam vestrae charitatis ingenium bonum 

comprobans. » (II ad Corinthios, viii, 8). — C’est bien le sens de saint Thomas sur l’usage que l’on doit 

faire de la propriété et de la richesse, « ut de facili aliquis eas communicet in necessitate aliorum » (Summa 

theol., II
a
 II

ae
, quaest. LXVI, art. 2). — Cependant, au dire d’un démocrate chrétien fort avancé, M. Paul 

Lapeyre, si les communautés chrétiennes n’ont pas persévéré dans l’esprit de leurs débuts à Jérusalem, c’est 

parce que « les persécutions eurent ce déplorable résultat d’empêcher la société chrétienne de se constituer et 

que, au bout de trois siècles, la notion du plan de reconstitution sociale conçue par Jésus-Christ était presque 

effacée. » (Paul Lapeyre, le Catholicisme social, 1896, t. II, p.390). Cela équivaut à dire que l’Église a perdu 

un de ses buts et manqué sa mission. Mais Paul Lapeyre, bien qu’il ait été rédacteur à l’Univers pendant une 

quarantaine d’années, n’a jamais été pris au sérieux en dehors de ce journal. 



HISTOIRE DES DOCTRINES ÉCONOMIQUES                        63                              

Il y a plus. Cette communauté de Jérusalem, ces « saints » comme ils 
sont appelés à maintes reprises dans les épîtres de saint Paul1, représen-
taient précisément une exception, puisque, ne produisant pas à ce qu’il 
semble, il leur fallait pour vivre, si pauvre que fût leur vie, soit des au-
mônes renouvelables comme celles que saint Paul recueillait, soit les ap-
ports que de nouvelles recrues leur auraient faits de tous leurs biens. Il 
pouvait bien y avoir là une première image des futurs ordres mendiants, 
avec des hommes détachés de tout et adonnés exclusivement à une vie 
contemplative : mais on y voyait aussi du même coup le contraste néces-
saire entre ceux qui donnent et peuvent donner, parce qu’ils continuent à 
posséder, et ceux qui reçoivent, parce que, au préalable, ils ont eux-mêmes 
donné ou apporté tout ce qu’ils avaient. Quoi qu’il en soit, si les socialistes 
prétendent trouver dans la première communauté chrétienne de Jérusalem 
une application anticipée de leur système de mise en commun des biens, 
comment se fait-il qu’ils soient unanimes à poursuivre de leur haine nos 
ordres religieux actuels, qui bien certainement réalisent le communisme 
volontaire de cette ancienne élite des chrétientés naissantes ? Il y a là un 
illogisme auquel je serais heureux de les voir répondre.  

Il est moins difficile de voir du socialisme dans les hérésies des premiers 
siècles, telles que celle des gnostiques et des carpocratiens. Chez eux, ce-
pendant, il y avait bien autant de licence et de débauches que de doctrines 
proprement dites. 2 

En tout cas, ce qu’il y a de plus instructif à retenir, c’est que par eux 
l’Église catholique, dès ses origines, a trouvé le communisme en face d’elle 
et que l’énergie avec laquelle elle a pris, dès lors, la défense de la propriété 
non moins que la défense du mariage, nous fournit un précédent histo-
rique d’une très grande autorité. Il faut en dire autant de la lutte de saint 
Augustin contre l’hérésiarque Pelage, qui avait ajouté à ses erreurs pure-
ment religieuses une condamnation des richesses et de la propriété. 3 Ainsi, 
« de génération en génération, pendant toute la durée des cinq premiers 
siècles, le christianisme s’est trouvé en présence des doctrines commu-
nistes. La philosophie, les traditions orientales et l’Évangile étaient invo-
qués tour à tour pour arriver à la réalisation de l’idéal rêvé par les humani-
taires de notre siècle. Que fit l’Église ? Par ses pontifes, par ses docteurs, 
par ses conciles, elle déclara au communisme la guerre la plus active et la 
plus persévérante. » 4 Ce que l’on peut trouver chez les Pères de l’Église et 

                                                             

1
 « De collectis autem, quae fiunt in sanctos, sicut ordinavi et ecclesiis Galatiae, ita et vos facite » (I ad 

Corinthios, xvi, 1). — « Obsecro vos... ut obsequii mei oblatio accepta fiat in Jerusalem sanctis » (Ad 

Romanos, xv, 30). 
2
 Voir sur ces sujets Thonissen, op. cit., ch. iv. 

3
 S. Augustin, Lettre CLVII, à Hilaire, §§ 23-39 (Édit. Vives, 1870, t. V, pp.401 et s.). 

4
 Thonissen, op. cit., t. I, p.146. 



64     LIVRE IV, CHAPITRE 1 : LE SOCIALISME AVANT LE XVIIIe SIÈCLE 

notamment dans saint Jérôme, ce n’est pas la condamnation de la pro-
priété : ce sont seulement des morceaux oratoires — d’âpres déclamations 
parfois — contre l’usage égoïste des richesses.  

Il semble que les Albigeois de la fin du XIIe siècle et du commencement 
du XIIIe se soient bornés à des abus et à des violences de fait, sans mêler à 
leurs erreurs théologiques des doctrines mûrement réfléchies de commu-
nisme, faisant partie intégrante de leur symbole. Quant aux Vaudois, les 
tendances communistes qu’on leur a prêtées sont, avec plus de vraisem-
blance encore, démenties par l’histoire. 1 

Au contraire, vers la fin du XIIIe et le commencement du XIVe siècle, un 
assez grand nombre de sectes essayèrent de faire du communisme, en pro-
cédant de l’idée de la pauvreté volontaire, que les Franciscains, solennelle-
ment reconnus en 1215 au concile de Latran, venaient de réhabiliter et 
d’embrasser. Dans le sein même de l’ordre une scission s’opéra. Les spiri-
tuels se détachèrent de leurs communautés ; ils préconisèrent, parmi les 
laïques même, le dépouillement des biens, et ils finirent par prêcher le pur 
communisme sous le couvert d’une plus haute perfection religieuse.  

Bientôt l’immoralité et l’hérésie pénétrèrent dans les rangs de leurs dis-
ciples. Parmi les nombreuses sectes qui naquirent de ces scissions, il con-
vient de mentionner les Fraticelles, Frérots ou Bizoches, qui se montrèrent 
dans la Marche d’Ancône vers 1260 ; les Apostoliques, successivement con-
damnés en 1285 par le pape Honorius IV et en 1290 par le pape Nicolas 
IV ; les Begghards ou Béguins, qui appartiennent plus particulièrement aux 
pays germaniques et qui furent condamnés en 1311 au concile de Vienne 
(en Dauphiné) convoqué par Clément V. En Italie, les Apostoliques allè-
rent jusqu’à fomenter la guerre civile. Celle-ci ne fut pas même terminée 
par la défaite et le supplice de leur chef Ségarel en 1304 ; elle se continua 
avec Dulcin et les Dulcinistes, jusqu’à ce que Dulcin eût été vaincu et pris 
en 1307 aux environs de Verceil. Pour la Flandre, l’Allemagne et la France, 
il y a de même à citer les Lollards, ainsi nommés de leur chef Walther Lol-
lard, prêtre anglais résidant à Cologne ; puis un peu plus tard, vers la fin du 
XIVe siècle, les Turlupins, contre lesquels le roi de France Charles V eut à 
sévir. Quelques-unes de ces premières sectes avaient obtenu l’appui 
d’hommes remarquables et considérés, tels que Michel de Césène, qui avait 
été nommé en 1316 supérieur général des Franciscains, et Guillaume Oc-
kam. Ce dernier, d’ailleurs, est bien plus connu comme restaurateur du 

                                                             

1
 Sudre, Histoire du communisme, 5

e
 éd., 1850, pp.85 et s. ;—Thonissen, op. cit., t. 1, pp.152 et s. — C’est 

donc à tort que les anciens panégyristes du socialisme, comme Louis Blanc dans l’Histoire de la Révolution 

française (l. 1, ch. i) ou comme Cabet et Villegardelle, se réclament d’une parenté philosophique et sociale 

avec les hérésies du milieu du Moyen âge. — Brants, cependant, dans ses Théories économiques aux XIIIe et 

XIVe siècles, n’absout pas ces sectes diverses du reproche d’avoir voulu renverser la propriété (Op. cit., 

pp.268 et s.). 



HISTOIRE DES DOCTRINES ÉCONOMIQUES                        65                              

nominalisme dans la scolastique que comme défenseur de la pauvreté 
contre le pape Jean XXII, qui n’entendait point de la même manière 
qu’Ockam le conseil de la pauvreté évangélique. 1 En Allemagne, les restes 
de toutes ces sectes fournirent assez probablement quelque appoint aux 
Wicléfites et aux Hussites. 2 

Ce qui est à remarquer dans cette vague fermentation d’erreurs reli-
gieuses et sociales qui préludèrent à la Réforme du XVIe siècle, ce n’est pas 
seulement la fermeté avec laquelle l’Église prit la défense de l’ordre éco-
nomique non moins que de l’orthodoxie religieuse : c’est aussi, autant que 
nous en pouvons juger, le manque de tout programme nouveau d’organi-
sation économique. Le caractère anarchique dominait donc au suprême 
degré. Les propriétés privées étaient saccagées et pillées ; le principe même 
de la propriété était attaqué, tout cela au nom de l’Évangile : mais aucun 
plan de reconstruction et surtout de production économique n’était tracé. 
Il suffisait aux appétits de pouvoir se satisfaire sous couleur de fanatisme 
religieux. La démocratie théocratique que le dominicain Savonarole fit ré-
gner à Florence de 1491 à 1498 et qui ne prit fin qu’avec sa condamnation 
par le Saint-Siège et qu’avec son supplice, ne nous présente non plus aucun 
système nouveau, au moins au point de vue de la production et de la circu-
lation des richesses.  

À plus forte raison en est-il ainsi au XVIe siècle, dans le mouvement so-
cialiste que la Réforme déchaîne en Allemagne. Ce mouvement, qui eut 
Nicolas Storck comme principal prompteur, comprend trois périodes bien 
distinctes : 1° la guerre des paysans, entre 1523 et 1525. Ceux-ci, soulevés 
par le prophète Münzer et commandés militairement par Metzler, furent 
écrasés à la bataille de Frankenhausen en Thuringe, en 1525 ; 2° le mou-
vement anabaptiste de Zurich, qui éclata après la confession (ou profession 
de foi) de Zollikon3, et qui donna lieu à une violente répression en 1528 et 
1529 ; 3° la révolution de Munster, lorsque Mathias et Bocold (Jean de 
Leyde) eurent fait pénétrer l’anabaptisme à Munster et se furent emparés 
de la ville en 1534. La promiscuité la plus épouvantable y régna, jusqu’à ce 

                                                             

1
 Guillaume Ockam, Defensorium paupertatis contra errores Joannis XXII. 

2
 Il faut noter ici une décision très remarquable du concile de Constance, en 1417. Il paraît que quelques 

communautés de simples laïques s’étaient constituées dans le diocèse d’Otrecht, avec la mise en commun 

des biens de leurs membres et avec une organisation intérieure modelée sur celle des monastères. Un 

dominicain de Groningue, nommé Grabon, avait soutenu que le renoncement à la propriété individuelle, 

obligatoire pour les religieux, est incompatible avec la vie et les devoirs des simples fidèles ; mais cette 

opinion fut condamnée au concile par le pape Martin V. En tout cas, il faut bien remarquer que ces com-

munautés laïques d’Utrecht prétendaient user simplement d’une faculté et n’imposaient rien à personne (Cité 

avec textes à l’appui par Thonissen, op. cit., appendice A, t. I, p.323). 
3
 En substance, d’après cette profession de foi, toute secte où la communauté des biens n’est pas établie 

entre les fidèles est une famille d’imparfaits : ils se sont écartés de la loi de charité, qui faisait l’âme du 

christianisme à sa naissance. Ce n’était point nouveau comme formule : on en trouve autant chez les 

gnostiques des IIe et IIIe siècles. 



66     LIVRE IV, CHAPITRE 1 : LE SOCIALISME AVANT LE XVIIIe SIÈCLE 

que les troupes de l’évêque eussent repris la ville en 1535, après un siège 
dont les horreurs sont connues.  

Dans l’intervalle, en 1527, il s’était établi en Moravie des communautés 
anabaptistes, qui disparurent rapidement sous l’influence des divisions et 
de l’immoralité que la vie commune engendrait. Il ne faut pas les con-
fondre avec les « Frères Moraves », qui étaient un débris de l’hérésie anté-
rieure des Hussites au XVe siècle et qui ne pratiquaient pas le commu-
nisme : ces derniers, venus en Moravie sous la conduite de Huter, sont 
connus aussi sous le nom de Herrnhuters.  

Mais à ce moment là un plan de société communiste venait enfin d’être 
dressé : c’est l’Utopie de Thomas Morus, le premier de ces romans d’aven-
tures et de thèse communiste qui devaient être si nombreux aux XVIe et 
XVIIe siècles. 1 

L’Utopie fut publiée en latin, à Louvain, en 1516. 2 Traduite en allemand 
dès 1524, elle ne fut peut-être pas étrangère au mouvement anabaptiste et 
communiste de Munster. Le nom d’Utopie désigne sans doute le caractère 
hautement fantaisiste de la description : l’Utopie est l’île qui n’existe nulle 
part. 3 

Morus raconte qu’étant à Bruxelles (effectivement il était allé à Bruges 
en 1515-1516 avec une mission du gouvernement anglais) il y avait vu 
Ægidius et Raphaël Hythlodée. Le premier est un personnage historique, 
l’humaniste Pierre Ægidius, d’Anvers ; le second, ancien compagnon pré-
tendu d’Améric Vespuce, est purement imaginaire.  

Le dialogue s’engage entre eux par une critique de l’état social contem-
porain. Les abus de l’oisiveté, le luxe des grands, le nombre trop considé-
rable des dignitaires ecclésiastiques et des nobles, la transformation des 
cultures en pâturages de moutons4, tels sont les principaux sujets qui, rem-
plissant le premier livre, défrayent un instant la conversation.  

Bientôt — et ce livre II est la partie la plus considérable — Hythlodée 
se met à décrire l’île d’Utopie, qu’il a habitée pendant cinq ans. Elle porte 
ce nom en souvenir du sage Utopus, qui lui a donné des lois. Géographi-
quement elle ressemble un peu à l’Angleterre, séparée comme elle est du 

                                                             

1
 Thomas More (1480-1535), président (ou speaker) du Parlement anglais, chancelier d’Henri VIII, con-

damné à mort et décapité sous inculpation de trahison, en réalité comme suspect d’être resté papiste en 

secret et comme coupable de condamner les divorces successifs d’Henri VIII. Thomas More est un fort beau 

caractère, empreint d’une grande dignité. — Sur la littérature des romans socialistes depuis la Renaissance 

jusqu’à nos jours, voyez : l’Éternelle Utopie de von Kirchenheim, trad. franc., 1897 ; — Sudre, Histoire du 

communisme ; — Hugo, der Socialismus in Frankreich im XVII und XVIII Iahrhundert, ch. v et vi. 
2
 Sous ce titre De optimo reipublicae statu deque nova insula Utopia. 

3
 Sur l’Utopie, voyez Kautsky, Thomas More und seine Utopie, 1888 (publié dans la Geschichte des Socia-

lismus in Einzelndarstellungen, ou die Vorlaüfer des neueren Socialismus, t. I, 1895). 
4
 Sur les enclosures aux XVe et XVIe siècles, Ashley, Introduction to English economic history and theory, 

l. II. ch. iv, §§ 49-52. 



HISTOIRE DES DOCTRINES ÉCONOMIQUES                        67                              

continent par un détroit et possédant une capitale assise sur un fleuve que 
remonte la marée. Mais laissons toutes les considérations sur l’état de 
l’Angleterre et sur le plan d’une politique extérieure : passons à la critique 
de la propriété individuelle et au plan d’une société communiste.  

« Dans tous les États où la possession est individuelle, dit Hythlodée, 
où tout se mesure par l’argent, on ne pourra jamais faire régner la justice, 
ni assurer la prospérité publique... Tant que ce droit subsistera, la classe la 
plus nombreuse et la plus estimable n’aura en partage qu’un inévitable far-
deau d’inquiétude, de misère et de chagrin. » 1 

À cela, Morus fait deux objections — ces deux éternelles objections que 
personne encore n’a résolues. « Mais, dit-il à Hythlodée, tout le monde fui-
ra le travail, puisque personne ne sera plus aiguillonné par l’espérance du 
gain et que chacun se reposera sur l’industrie et la diligence d’autrui » ; en 
second lieu, « il n’y aura pas même de gouvernement possible, chez ce 
peuple de niveleurs repoussant toute espèce de supériorité. » Et Raphaël de 
répondre sans plus : « Que n’avez-vous été en Utopie ! » 2 

Il faut en convenir, c’est un peu bref comme réplique et surtout comme 
réfutation.  

Dans la partie descriptive, la grande originalité de Thomas Morus, c’est 
d’imaginer la production en commun, tandis que les rêveurs qui l’avaient 
précédé n’avaient vu de communauté que dans la consommation, après 
une production abandonnée aux forces individuelles. 3 

L’Utopie est une République, avec un président élu à vie et des magis-
trats électifs à temps. Le pays renferme, outre la capitale Amaurotum, cin-
quante-cinq villes dont aucune n’a plus de six mille familles. L’industrie 
occupe les citadins, en même temps que l’agriculture est exercée dans des 
colonies agricoles. Tous les ans, la moitié des cultivateurs rentre dans les 
villes, où elle remplace une égale quantité d’ouvriers urbains. Les voyages à 
l’intérieur sont interdits, sauf permission des magistrats. Il n’y a pas non 
plus de commerce intérieur : on y supplée par des échanges gratuits de 
région à région. Les repas se prennent en commun : toutefois ce n’est pas 
une obligation et c’est par simple agrément que les habitants en pratiquent 
l’usage universel. Pour l’alimentation, on a des marchés gratuits, et l’on a 
de même de grands magasins publics et gratuits pour les objets manufac-
turés. Pourquoi manquerait-on de richesses, puisque le travail universel en 
produit en abondance dans tous les genres ? 4 Ce travail est imposé à tous, 

                                                             

1
 De Utopia, lib. I, édition de 1613, Hanoviae, p.113. 

2
 Op. cit., lib. I, pp.117-118. 

3
 Ce point est très bien mis en lumière par Kautsky, dans Thomas More und seine Utopie. 

4
 Les Utopiens étaient très avancés en industrie et en agriculture : par exemple, ils avaient des couveuses 

(lib. II, p.129) ! 



68     LIVRE IV, CHAPITRE 1 : LE SOCIALISME AVANT LE XVIIIe SIÈCLE 

mais il n’est que de six heures coupées par un repos dans le jour. En sont 
seuls dispensés : 1° les magistrats ; 2° les sujets d’élite voués aux sciences ; 
3° les ministres du culte (ce culte n’est qu’un théisme fort vague, avec une 
morale épicurienne et une tolérance absolue, qui ne repousse que le prosé-
lytisme quelconque). Dans ces conditions là, les Utopiens n’ont pas besoin 
de monnaie : cependant, grâce à une balance du commerce favorable, le 
gouvernement a d’immenses quantités d’or et d’argent, pour les besoins de 
la politique extérieure.  

Morus, qui supprime la propriété, n’a pas cependant le courage de sup-
primer la famille, comme la logique le demanderait. Il conserve le mariage 
et punit l’adultère ; il admet toutefois le divorce, pour incompatibilité d’hu-
meur bien constatée. Bien plus, il permet la fécondité des unions, sous 
cette seule réserve que, l’uniformité étant de règle en Utopie, les magistrats 
prennent des enfants à ceux qui en ont trop, pour en donner à ceux qui 
n’en ont pas assez. En cas d’accroissement trop grand de la population, les 
magistrats décrètent une émigration dans quelqu’une des îles voisines et 
désignent les émigrants. Le suicide est pratiqué ; bien plus, il est d’usage 
pour tous les infirmes et les malades incurables, soit que ceux-ci, sur les 
conseils des prêtres et des magistrats, se laissent mourir de faim, soit qu’ils 
se fassent tuer pendant leur sommeil1, théorie qui contraste singulièrement 
avec le courage dont Thomas Morus fit preuve à ses derniers moments.  

Il est moralement certain que l’Utopie, dans l’esprit de son auteur, était 
tout simplement un badinage littéraire selon le goût de la Renaissance. 
Thomas Morus pensait quelques-unes des critiques qu’il formulait contre 
les mœurs et les institutions de son temps ; mais il n’avait nulle envie de 
provoquer l’établissement du régime qu’il décrivait si complaisamment. 2 
Le volume fut jugé ainsi par les contemporains : personne, même parmi les 
souverains absolus et presque féodaux de ces temps là, n’y vit rien de sub-
versif. Enfin la mort noble et courageuse de Thomas Morus, désapprou-
vant les divorces d’Henri VIII, est la protestation la plus éloquente contre 

                                                             

1
 Lib. II, pp.219-220. 

2
 « Beaucoup de choses, dit Morus, me revenaient à l’esprit, qui dans les mœurs et les lois de ce peuple me 

paraissaient de la dernière absurdité... Tout ce régime là, en effet, est fondé sur la communauté de la vie et 

des biens, sans commerce de monnaie ; et cela seul suffisait bien à renverser de fond en comble toute 

magnificence, toute noblesse, toute splendeur et toute majesté, en un mot, suivant l’opinion du public, tout 

ce qui fait la beauté et l’ornement de l’État. Cependant, comme je savais Hythlodée fatigué de son récit et 

que je n’avais pas moi-même suffisamment examiné s’il pouvait supporter une contradiction..., je louai les 

mœurs des Utopiens et je le félicitai de son discours : puis je le pris par la main et le fis entrer pour dîner, en 

lui demandant par politesse de m’accorder un autre moment pour que nous pussions creuser davantage ce 

sujet et nous en entretenir plus à notre aise. En attendant, il m’est impossible d’acquiescer à tout ce qu’il a 

dit, quoique d’ailleurs ce soit sans conteste un homme des plus instruits et des plus expérimentés. En même 

temps je reconnais sans peine qu’il y a dans la République des Utopiens beaucoup d’institutions et d’usages 

que j’ai le désir, plutôt que l’espérance, de voir s’implanter dans nos États. » (Op. cit., lib. II, pp.297-299). 



HISTOIRE DES DOCTRINES ÉCONOMIQUES                        69                              

les soupçons d’innovations téméraires que l’on voudrait faire peser sur sa 
mémoire.  

Il n’en a pas moins joué un rôle fort dangereux. Il se peut même que 
son Utopie ait contribué à la révolution anabaptiste de Munster et surtout 
au mouvement semblable qui éclata à Amsterdam en 1534, avec l’appui de 
Gêlen, le lieutenant de Jean de Leyde. Comme le dit Kirchenheim, « Morus 
a fourni les arguments nécessaires pour lancer, contre les classes qui pos-
sèdent, des injures de toute sorte ; et si l’Utopie n’était pas visiblement une 
œuvre d’imagination, on ne saurait l’absoudre d’avoir méconnu les lois 
éco-nomiques. » 1 

Il se peut encore que l’œuvre de Morus, avec beaucoup d’imagination, 
renferme une certaine part de vérité descriptive ou au moins de sincérité. 2 
Les plus anciens navigateurs, Christophe Colomb et Améric Vespuce, 
avaient trouvé des populations communistes : le premier aux Antilles, avec 
une certaine morale rudimentaire de sauvages, le second au Venezuela, 
avec l’anarchie, l’impudeur et l’anthropophagie. 3 Thomas Morus pouvait 
donc bien avoir recueilli, dans son voyage en Belgique, quelques échos des 
récits des voyageurs.  

Jean Bodin, dans sa République, chercha à réfuter les faux principes 
avancés par l’Hythlodée de Morus. En tout cas, son livre est une œuvre 
nettement et solidement conservatrice : car le mot « République », pour les 
humanistes de la Renaissance, était synonyme de « État », et Bodin restait 
partisan de la monarchie absolue. Ceux qui l’ont accusé de tendances socia-
listes et révolutionnaires l’ont donc purement calomnié. 4 

Le plus illustre roman utopiste après celui de Morus est la Cité du Soleil 
de l’ex-dominicain Campanella. 5 Écrite en 1611, elle fut publiée à Franc-

                                                             

1
 Kirchenheim, Éternelle utopie, trad. fr., 3

e
 éd., p.72. 

2
 Kirchenheim, op. cit., ch. vi, pp.74 et s. de la trad. fr. 

3
 Voir les autorités citées par Kirchenheim (les Décades de Pierre Martyr, les lettres d’Améric Vespuce et 

les Quatre navigations de Waldseemüller, 1507). 
4
 Pourquoi Kirchenheim dit-il que « la République de Bodin ne peut pas, comme le fait Sudre, être con-

sidérée comme une utopie. » (Op. cit., p.84 en note) ? Sudre, au contraire, a défendu Bodin contre Reybaud, 

qui l’accusait de socialisme. 
5
 Giovane Domenico Campanella, né en Calabre en 1568, se changea ensuite ses prénoms en celui de 

Tommaso. Il passa vingt-six ans de sa vie dans les prisons de Naples, de 1600 à 1626, comme impliqué à 

tort ou à raison dans une conspiration contre l’Espagne. Il se réfugia ensuite en France, auprès de Louis XIII, 

qui l’accueillit et l’honora, et il mourut à Paris en 1639. Campanella, beaucoup moins attachant que Morus, 

est un sceptique adonné à l’astrologie et fort immonde en ses descriptions. — Le complot pour lequel 

Campanella fut tenu si longtemps en prison paraît avoir eu pour but la réalisation du système exposé dans la 

Cité du Soleil, et cela grâce à l’appui des Turcs, qui auraient aidé Campanella, Maurizio di Rinaldi, etc., à 

s’emparer d’abord de la ville de Catanzaro. — Sur Campanella, voyez, entre autres auteurs, B. Croce, le 

Communisme de Tommaso Campanella, publié en français, pp.259-316, dans le Matérialisme historique du 

même auteur, Paris, 1901 ; — Lafargue, dans les Vorlaüfer des neueren socialismus, 1895, Campanella, t. 1, 

pp.469 et s. (Op. cit.). 



70     LIVRE IV, CHAPITRE 1 : LE SOCIALISME AVANT LE XVIIIe SIÈCLE 

fort en 1620. 1 C’est un dialogue entre le Grand-Hospitalier et le chef des 
matelots, hôte des Génois. Ce dernier avait découvert, à Taprobane (ou 
Ceylan) la « Cité du Soleil », habitée par les « Solariens », et il décrit leur 
organisation.  

Les Solariens, par l’austérité de leur régime et la sévérité de leur règle, 
mènent une vie monacale, à laquelle ne manque pas même la confession à 
un magistrat-prêtre, qui transmet à un prêtre supérieur, et ainsi de suite 
indéfinienent, toutes les confessions qu’il a entendues, en même temps que 
la sienne propre. Au sommet est un « grand métaphysicien », qui fait pen-
ser d’avance au Pape industriel de Saint-Simon et qui peut bien en avoir 
fourni le prototype. 2 La famille n’existe pas là-bas, non plus que la pro-
priété. Les magistrats décident des accouplements passagers, dont la des-
cription donne libre champ au cynisme de l’ex-moine. Quant au mobile qui 
doit stimuler encore l’activité industrielle, Campanella ne parle que du sen-
timent du devoir et de l’amour de la patrie, mais sans insister davantage sur 
la difficulté.  

« La Cité du Soleil est l’expression la plus complète, la plus radicale et la 
plus logique du système communiste. L’auteur, qui avait perdu de vue le 
monde réel3, était mieux placé que personne pour expliquer la promiscuité 
des sexes, la communauté des biens et le despotisme inquisitorial. La cité 
des Solariens est un grand cloître où tous vivent d’après une règle sévère ; 
le gouvernement est une hiérarchie religieuse ; la tempérance et la pauvreté 
sont les vœux que tout le monde fait. Mais la pauvreté de l’individu doit 
avoir pour résultat la richesse de la collectivité, et c’est ainsi que Campanel-
la a été le promoteur de toutes ces idées radicales qui ont été défendues de 
nos jours par Fourier, Bebel et d’autres. Seulement aucun ne l’a surpassé 
en audace. » 4 

Les romans utopiques ne manquèrent pas dans le XVIIe siècle. Nous 
n’en citons plus que deux, la Reipublicoe christianopolitanoe descriptio (1619), de 
Jean Valentin Andreae, pasteur protestant de Souabe, et la fameuse Histoire 
des Sévarambes (1677), qui est attribuée avec assez de vraisemblance à Vai-
rasse d’Alais et qui servit de modèle à toute une littérature de haute fantai-
sie. 5 Tous ces imitateurs des Sévarambes sont profondément éloignés de 
toute idée chrétienne, quand ce n’est pas aussi de toute idée morale.  

                                                             

1
 Sous ce titre : Civitas solis, vel de reipublicae idea dialogus politicus. Interlocutores : Hospitalarius ma-

gnus et nautorum gubernator, Genuensis hospes. 
2
 Reybaud, Études sur les réformateurs ou socialistes modernes, t. I, ch. ii. 

3
 Il était en prison depuis onze ans, quand il l’écrivit en 1611. 

4
 Kirchenheim, op. cit., pp.98-99. 

5
 Sur ces auteurs et tous ceux du XVIIe siècle, étudier l’excellent ouvrage de M. André Lichtenberger, le 

Socialisme au XVIIIe siècle, 1895, complété par le Socialisme utopique du même auteur, 1898. 



HISTOIRE DES DOCTRINES ÉCONOMIQUES                        71                              

Il est d’ailleurs à remarquer que la littérature utopique n’a rien fourni de 
chrétien, excepté la Reipublicoe christianopolitanoe descriptio d’Andrese, qui ex-
pose un régime idéal basé sur la pratique la plus pure et la plus parfaite de 
la morale évangélique, et excepté encore le Royaume d’Ophir (1699), œuvre 
d’un auteur inconnu, qui est utopiste sans être socialiste. Bien plus, dans le 
Télémaque de Fénelon (1699), si c’est du socialisme qui apparaît, c’est aussi 
du socialisme païen, avec la description de Salente, où chacun ne doit pos-
séder que ce qui est nécessaire à soi et à sa famille, mais où nul de nous 
non plus ne consentirait à habiter. Encore un badinage littéraire à la façon 
de Thomas Morus.  

Quant au socialisme philanthropique, il faisait son apparition avec 
l’abbé de Saint-Pierre ; et le socialisme révolutionnaire et athée allait faire 
bientôt la sienne avec le curé Meslier.  

L’abbé de Saint-Pierre (1658-1753), rêveur d’une inépuisable fécondité, 
est resté caractérisé par son Projet de paix universelle en trois volumes. C’est 
un sceptique, qui se désintéresse de beaucoup de choses, même de l’im-
mortalité de l’âme, mais qui veut du bien au genre humain (la preuve, c’est 
que c’est lui qui a inventé le mot « bienfaisance » !). Or, pour soulager les 
pauvres, il demande un règlement qui fasse payer aux riches « leur part de 
l’aumône de justice, qui est due aux citoyens en danger de périr de mi-
sère » ; et comme ressources dans ce but il propose : 1° un impôt progres-
sif sur les loyers des maisons ; 2° un impôt de 10 % sur les successions 
collatérales dépassant 20.000 onces d’argent. N’est-ce pas que les socia-
listes contemporains trouveraient ce bon abbé bien réactionnaire et bien 
prudent dans ses projets contre les riches, quoiqu’ils ne puissent guère le 
trouver clérical ?  

Ils aiment mieux le curé Meslier. Celui-ci, qu’on avait soupçonné quel-
que peu d’être un personnage légendaire, fut curé d’Étrepigny et de But 
dans les Ardennes : ayant eu des difficultés avec le seigneur du lieu, il se 
laissa mourir de faim, en 1729 ou 1733, après avoir épanché ses rancunes 
et ses blasphèmes dans un volumineux Testament. Voltaire, d’Holbach et 
Silvain Maréchal en donnèrent des extraits : mais l’œuvre en son entier n’a 
été publiée que plus récemment. 1 C’est une virulente satire de la société 
d’alors, de la religion et aussi de la propriété. « Un abus, y est-il dit, qui est 
presque universellement reçu et autorisé dans le monde, est l’appropriation 
particulière que les hommes se font des biens et des richesses de la terre, 

                                                             

1
 Le Testament du curé Meslier existe en trois exemplaires originaux de 366 feuillets, avec la signature de 

l’auteur. Il a été publié pour la première fois à Amsterdam en 1864, par Ch. Rudolf. — Voir Hugo, Socia-

lismus in Frankreich im XVII and XVIII Iahrhundert (dans die Geschichte des Socialismus in Einzelndarstel-

lungen, VII
ler

 Abschnitt, ch. iii, p.792), et surtout Lichtenberger, Socialisme au XVIIIe siècle, pp.75 et s. — 

Anton Menger appelle le curé Meslier « le premier théoricien du socialisme révolutionnaire » (Droit au 

produit intégral du travail, tr. fr., p.85 en note). Théoricien, le mot est absolument impropre. 



72     LIVRE IV, CHAPITRE 1 : LE SOCIALISME AVANT LE XVIIIe SIÈCLE 

au lieu qu’ils devraient tous également les posséder en commun, pour en 
jouir aussi également. »  

Entre temps, tout au cours du XVIIe siècle et pendant une partie du 
XVIIIe, les fameuses missions des Jésuites chez les Indiens du Paraguay 
présentèrent un essai bien curieux et bien suggestif du régime communau-
taire, tel qu’il pouvait être conçu pour des sauvages soumis à une rigou-
reuse discipline chrétienne. Les témoignages divers que l’on en a ne per-
mettent pas de douter que les indigènes n’y aient trouvé un bonheur en 
harmonie avec leur nature et avec le point de développement économique 
où ils étaient1 ; on peut même ajouter que ce régime pouvait être momen-
tanément nécessaire, en formant une heureuse transition vers un état social 
où plus de liberté se serait alliée à une ascension régulière vers le progrès 
économique et la civilisation. Mais il est difficile de voir là un idéal perma-
nent ou de croire que cet état, artificiel en quelque sorte, fût susceptible 
d’une bien longue durée. 2 En tout cas, il est curieux aujourd’hui d’observer 
les jugements que les socialistes émettent sur les « réductions », partagés 
qu’ils sont entre le besoin de louer tout régime de communauté et le désir 
non moins ardent de dénigrer tout ce qui porte une empreinte religieuse. 3 

Signalons enfin, pour terminer le trop rapide aperçu des romans uto-
piques et socialistes, l’Histoire des Galligènes, de Tiphaigne de la Roche4, et la 
Basiliade de Morelly, poème en prose d’un cynisme éhonté. 5 Nous entrons 
avec ces derniers auteurs dans le socialisme de la seconde moitié du XVIIIe 

                                                             

1
 Laissons de côté le témoignage du P. de Charlevoix, dans l’Histoire du Paraguay, car on le trouverait 

suspect. Mais voici celui de Raynal dans l’Histoire philosophique et politique des établissements et du 

commerce des Européens dans les Deux-Indes : « Lorsque, en 1768, les missions du Paraguay sortirent des 

mains des Jésuites, elles étaient arrivées à un point de civilisation, le plus grand peut-être où l’on puisse 

conduire les nations nouvelles. » (Op. cit., éd. de 1780, t. II, p.289). — Voyez toutes les autres autorités 

citées par Vilfredo Pareto, dans ses Systèmes socialistes, 1902 (t. I, pp.194, 197, 198). La suppression des 

Jésuites par Aranda en 1767 eut « pour conséquence, dit-il, la ruine des reducciones : les malheureux 

Indiens furent pillés, dispersés, détruits ; un grand nombre mourut de faim et de privations. » Le désert 

reconquit toute la contrée. 
2
 Pourrait-on appliquer ici quelque chose de ce jugement peu suspect qu’un Jésuite, le R. P. Castelein, porte 

sur le « bon sauvage » de Rousseau ? « Il est faux de dire que l’évolution spontanée des facultés et des 

besoins de l’homme, en entraînant la différenciation des qualités individuelles et les relations sociales, soit 

un pas vers la décrépitude de l’espèce. C’est là essentiellement un principe de progrès : ce n’est qu’acciden-

tellement une occasion de fautes et de malheurs. Cette différenciation, qui accentue de plus en plus les 

inégalités naturelles, tant entre les hommes qu’entre les peuples, est l’effet d’un progrès légitime. » (R. P. 

Castelein, Socialisme et droit de propriété, pp.155-156). 
3
 À voir en ce sens Lafargue, Die Niederlassungen der Jesuiten in Paraguay, publiées dans la Geschichte 

des Socialismus in Einzelndarslellungen, 1895, t. I, pp.719 et s. ; —Vilfredo Pareto, les Systèmes socialistes, 

1902, t. 1, pp.193 et s. — M. Vilfredo Pareto pense cependant que, dans cette destruction de 1768 et années 

suivantes, le « bien-être de la race humaine » peut bien avoir été « obtenu par l’élimination des éléments de 

qualité inférieure. L’expulsion des Jésuites et la destruction, qui en a été la conséquence, des reducciones, 

peuvent avoir été utiles : car elles ont peut-être contribué à détruire une race inférieure pour la remplacer par 

une race supérieure, c’est-à-dire par des Européens. » (Op. cit., p.198). C’est cynique. 
4
 Analysé dans le Socialisme utopique de M. Lichtenberger, 1898, ch. iii. 

5
 Publié en 1753 sous le nom de Naufrage des îles flottantes, ou Basiliade du célèbre Pilpaï, traduit de 

l’indien par X... 



HISTOIRE DES DOCTRINES ÉCONOMIQUES                        73                              

siècle, socialisme « moins social que sentimental et moral », étranger à un 
programme de réformes pratiques, tout peuplé d’imaginatifs et de rêveurs, 
qui « esquissent des sociétés où il n’y aura ni malheureux, ni méchants, 
puisqu’on aura supprimé la propriété qui les divise et les rend méchants ». 1 
Nous allons revenir quelque peu en arrière pour étudier cet aspect nouveau 
de la vieille idée socialiste.  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                             

1
 Lichtenberger, Socialisme utopique, p.5. 



74     LIVRE IV, CHAPITRE 1 : LE SOCIALISME AVANT LE XVIIIe SIÈCLE 

 
CHAPITRE II 

LE SOCIALISME ET LA RÉVOLUTION 
 
 
En même temps que l’économie politique naissait, un peu après 1750, 

au sein de l’école physiocratique, le socialisme, qui jusque là avait fait 
éclore moins de thèses que de romans à la Jules Verne, prenait de son côté 
une tout autre position. 1 Il aspirait pour la première fois au rôle de législa-
teur et il ne prétendait pas à moins qu’à renouveler la société. C’est Jean-
Jacques Rousseau qui, pour l’époque où nous sommes, est l’apôtre le plus 
connu de ces dogmes nouveaux.  

Montesquieu, prisé des gens qui se piquaient d’être sérieux, Montes-
quieu, dont l’influence domina plus tard à la Constituante, mérite d’être 
« légitimement rangé parmi les partisans d’un régime socialiste, sans que 
d’ailleurs il le juge toujours praticable... L’étude de Montesquieu a un 
double intérêt : d’abord elle fait voir sous quelle forme apparaissent les 
idées nouvelles chez un penseur de sa valeur et à une date peu avancée ; 
ensuite elle nous montre en quelque sorte le socialisme de beaucoup de 
gens intelligents et modérés du XVIIIe siècle. Attaqué pour ses tendances 
politiques et religieuses, l’Esprit des Lois vit à peine relever ses idées sur les 
rapports de l’État et de la propriété. Il est permis d’en conclure, d’abord 
qu’on n’y trouvait rien de dangereux, ensuite qu’elles ne semblaient pas 
extraordinaires — car on les eût signalées — et enfin qu’on les jugeait légi-
times... Rien ne montre mieux que cet acquiescement tacite combien était 
répandue l’habitude de considérer la propriété comme une simple création 
des lois civiles. » 2  

Déjà dans les Lettres persanes, l’apologue des Troglodytes faisait entrevoir 
le bonheur parfait dans l’égalité absolue poussée jusqu’au communisme. 3 
Dans l’Esprit des Lois, qui date de 1748, tout concourt à faire accepter la 
nécessité d’une limitation des fortunes, à faire désirer leur égalité approxi-
mative et à présenter la propriété et l’hérédité comme des institutions is-
sues, non pas du droit naturel, mais seulement des lois arbitraires des 

                                                             

1
 Cette date de 1750 sert précisément à distinguer deux périodes dans le bel ouvrage de M. Lichtenberger, le 

Socialisme au XVIIIe siècle, 1895. Il en fait une ligne de démarcation entre les écrivains. 
2
 Lichtenberger, le Socialisme au XVIIIe siècle, pp.84-85, 90. — Dans le Dictionnaire d’économie politique 

de MM. Say et Joseph Chailley, M. Fernand Faure s’évertue à disculper Montesquieu du reproche de socia -

lisme. Il est regrettable qu’il n’en donne pas d’arguments. Nous le renvoyons à l’étude que M. Lichtenberger 

a faite sur ce point. 
3
 Lettres XI-XIV. 



HISTOIRE DES DOCTRINES ÉCONOMIQUES                        75                              

hommes. Il n’y aura rien de révolutionnaire dans les procédés qui assure-
ront ce régime, mais il y a beaucoup de socialisme dans le but à atteindre. 1 

Rousseau est au contraire un déclamateur et un violent, qui ne recule 
pas à l’occasion devant les formules extrêmes. Mais à ce point de vue il eut 
presque un devancier dans Morelly, que nous avons nommé déjà pour sa 
Basiliade.  

Morelly fit paraître en 1755, sans nom d’auteur, un Code de la nature, 
qu’une foule de critiques et Babeuf lui-même ont attribué à Diderot.  

L’ouvrage a deux parties bien différentes. Dans les trois premiers livres, 
Morelly y répète sous une forme dogmatique les idées de Morus et de 
Campanella, en se contentant de discuter de plus près la base morale et 
philosophique du système. La grande objection — on le sait — c’est que 
l’homme, étant naturellement égoïste, deviendra nécessairement paresseux 
avec tout régime qui ne sera pas basé sur la perspective du gain individuel 
acquis et conservé sous forme de propriété. Morelly répond à cette objec-
tion en affirmant la bonté native de l’homme lorsque celui-ci reste étranger 
aux institutions vicieuses et compressives qui le rendent pervers. Les mau-
vais penchants artificiels de l’humanité se ramènent tous à l’avarice2 : on la 
supprimerait — et tous les vices avec elle — si l’on rendait impossible la 
propriété, création arbitraire et factice des moralistes et des législateurs. 
« Là où il n’existerait aucune propriété, dit Morelly, il ne pourrait exister 
aucune de ses pernicieuses conséquences. » Sa thèse implique en même 
temps la réhabilitation générale des passions.  

Dans une autre division du livre (ou plutôt dans sa quatrième partie), 
Morelly a présenté le « Code de la nature », en 117 articles répartis en 
douze lois. De ces lois, la première ou « loi fondamentale » édicte : 1° le 
communisme absolu des biens (sauf l’usage quotidien des choses dans la 
limite des besoins de l’individu) ; 2° le droit de chaque citoyen à être nour-
ri, entretenu et occupé aux frais de la communauté ; et 3° l’obligation de 
chacun de contribuer à l’utilité publique selon ses forces. Viennent ensuite 
les lois « distributives ou économiques », instituant la gratuité des échanges 
dans les magasins publics ; puis l’obligation du mariage, avec divorce, fa-
cultatif seulement, après dix ans de vie commune ; l’éducation en commun 
des enfants à partir de l’âge de cinq ans, etc. Le « Code de la nature » a 
servi de cadre à tous les rêveurs de sociétés du commencement du XIXe 

                                                             

1
 L’espace nous manque pour reproduire les preuves innombrables que l’on peut donner à l’appui de cette 

opinion sur Montesquieu. 
2
 Est-ce la formule de saint Paul : « Radix omnium malorum est cupiditas » (I ad Timotheum, vi, 10) ? Mais 

les moralistes chrétiens, s’ils imposent la résistance aux passions, ne se flattent pas de rendre cette résistance 

inutile par la transformation radicale de la nature humaine et des milieux sociaux ; de plus, cupiditas peut 

bien être pris simplement pour synonyme d’égoïsme. 



76         LIVRE IV, CHAPITRE 2 : LE SOCIALISME ET LA RÉVOLUTION 

siècle, notamment à Fourier et à Cabet : ils ont complété, modifié, perfec-
tionné, plutôt qu’innové de fond en comble.  

L’année même où paraissait le Code de la nature (1755), J.-J. Rousseau fai-
sait imprimer à Amsterdam son Discours sur l’inégalité des conditions. Rousseau 
a exercé une immense influence sur le mouvement révolutionnaire et par 
conséquent sur l’histoire de la France et de l’Europe. On lui doit donc un 
peu plus d’attention.  

Il nous intéresse surtout par ce Discours sur l’inégalité des conditions et par le 
Contrat social. Le Discours avait été composé à propos d’un concours ouvert 
en 1753 par l’Académie de Dijon et n’avait pas été couronné. Le Contrat 
social date de 1762. Entre les deux se place l’article Économie politique, qui 
fut composé en 1756 pour l’Encyclopédie1, où Rousseau fut dès lors rem-
placé par Quesnay pour les sujets de cet ordre. Du reste, sous ce titre Éco-
nomie politique, Rousseau ne traite que du gouvernement et de l’impôt.  

Deux thèses bien distinctes se juxtaposent ou se succèdent dans l’esprit 
de Rousseau : 1° la supériorité de l’état de nature ; 2° la théorie du contrat 
social.  

I. Supériorité de l’état de nature. — J.-J. Rousseau aurait pu trouver dans 
l’Anglaise Mrs Afra Behn2 la formule du « bon sauvage », qui eut une si 
grande vogue dans le sentimentalisme idyllique des salons. 3 

Cette supériorité du sauvage, selon lui, réside dans sa « pitié ». En effet, 
d’après J.-J. Rousseau, c’est « de cette seule qualité que découlent toutes les 
vertus sociales », et cette pitié « sera d’autant plus énergique que l’animal 
spectateur s’identifiera davantage avec l’animal souffrant. Or, il est évident 
que cette identification a dû être infiniment plus étroite dans l’état de na-

                                                             

1
 Dans le Discours sur l’économie politique, Rousseau, paraissant croire d’abord que la taxe la plus équi-

table serait une taxe proportionnelle exactement mesurée sur les facultés des individus, conclut finalement 

que, « pour répartir les taxes d’une manière équitable et vraiment proportionnelle, l’imposition n’en doit pas 

être faite seulement en raison des biens des contribuables, mais en raison composée de la différence de leurs 

conditions et du superflu de leurs biens. » (Œuvres, Paris, 1852, t. I, pp.601-602). Rousseau est donc bien 

partisan de l’impôt progressif, même dans son œuvre économique la plus modérée. Comme sources 

d’impôts, il préconise les droits d’importation sur les marchandises étrangères de luxe et de jouissance et les 

droits d’exportation sur les denrées nationales utiles au pays et nécessaires à l’étranger (Ibid.) : ce dernier 

trait suffit à révéler son ignorance radicale en matière économique, car enfin, ces matières, quelles étaient-

elles ? 
2
 Mrs Afra Behn, poète et auteur dramatique (1640-1689), avait passé une partie de sa jeunesse aux Indes, 

s’y était liée d’amitié romanesque avec le prince esclave Oroonoko, et avait tiré de cette épisode de sa vie le 

roman Oroonoko, qui créa le type du bon sauvage dans la littérature (Lichtenberger, Socialisme utopique, 

1898, ch. i). 
3
 Déjà les Grecs, à en juger par Euripide (Euménides, v. 703) et par divers passages d’Ephore, disciple 

d’Isocrate, s’éprenaient d’admiration pour les Scythes, chez lesquels le vice n’avait pas pénétré. D’ailleurs, 

les plaintes contre la corruption des contemporains provoquent facilement l’éloge des sociétés primitives ou 

des civilisations moins avancées : voyez, par exemple, le De moribus Germanorum de Tacite, l’ode « Debita 

majorum immeritus lues » d’Horace, etc., etc., et toute la poésie mythologique sur l’âge d’or. 



HISTOIRE DES DOCTRINES ÉCONOMIQUES                        77                              

ture que dans l’état de raisonnement. C’est la raison qui engendre l’amour-
propre, et c’est la raison qui le fortifie. » 1 

Après cela Rousseau, comme Morelly, attribue l’origine de la cupidité à 
l’institution de la propriété personnelle ; comme Morelly encore, il accuse 
la société d’avoir dépravé l’homme primitif, qui était vertueux et sensible 
avant elle ; enfin il exhale son indignation, plus ou moins fictive, dans des 
hypotyposes qui ornent encore les manuels de rhétorique. 2 Mais en tout 
cela Rousseau ne s’élève pas encore au-dessus du déclamateur envieux ou 
bien du satiriste aigri qui ne sait que démolir ; il se borne à la critique néga-
tive et il ne propose rien pour remplacer ce qu’il renverse. Il reste donc très 
inférieur aux utopistes des XVIe et XVIIe siècles, comme s’il se bornait à 
revêtir d’imagination et d’emphase les récits que les compagnons de Cook 
et de Bougainville pouvaient avoir faits de leurs découvertes.  

Ce qu’il y ajoute de son fond n’est que pur sophisme.  
Il n’est pas démontré et il est faux que l’homme ait commencé par l’état 

sauvage, qui n’a été pour lui qu’une rétrogradation.  
Il est faux également que les sauvages soient plus développés au point 

de vue moral et soient plus vertueux que les civilisés ; il est faux, par con-
séquent, que le sentiment de la pitié soit chez eux plus vif et plus intense. 
Une telle assertion est démentie par l’observation directe ; elle est radica-
lement inconciliable avec l’ordre parallèle et harmonique que l’on constate 
dans le développement des qualités du cœur et de celles de l’esprit par les 
progrès d’une civilisation bien ordonnée.  

Il est faux enfin que l’humanité puisse trouver son perfectionnement 
dans un retour à la barbarie. « On doit nier, en effet, que l’évolution et le 
progrès des individus nuisent à la perfection de l’espèce, et que l’égalité 
dans une barbarie et une misère communes vaille mieux que les inégalités 
de talent, de mérite et de condition sociale, auxquelles le progrès mène né-
cessairement. » 3 Tout progrès d’un individu marquera une inégalité de plus 
au regard des autres qui progressent moins ou bien qui ne progressent pas ; 
et l’avènement de l’égalité impliquerait fatalement, non pas une élévation 
des infériorités, parce que cette élévation est impossible, mais un refoule-
ment des supériorités, c’est-à-dire un abaissement de la moyenne. 4  

                                                             

1
 Discours sur l’inégalité des conditions. 

2
 « Le premier qui, ayant enclos un terrain, s’avisa de dire : « Ceci est à moi », et trouva des gens assez 

simples pour le croire, fut le vrai fondateur de la société civile. Que de crimes, de guerres, de meurtres, que 

de misères et d’horreurs n’eût point épargnés au genre humain celui qui, arrachant les pieux ou comblant les 

fossés, eût crié à ses semblables : Gardez-vous d’écouter cet imposteur : vous êtes perdus si vous oubliez 

que les fruits sont à tous et que la terre n’est à personne. » (Discours sur l’inégalité des conditions). 
3
 Castelein, Socialisme et droit de propriété, p.159. 

4
 Voyez plus haut, p.53, ce que nous avons dit de Spencer sur les lois du progrès dans l’échelle des êtres et la 

série des espèces. 



78         LIVRE IV, CHAPITRE 2 : LE SOCIALISME ET LA RÉVOLUTION 

II. Théorie du contrat social. — Comme Platon corrigeant la République par 
les Lois, Rousseau corrige ou contredit dans le Contrat social quelques-unes 
des théories formulées dans le Discours sur l’inégalité des conditions. 

Dans le Discours, Rousseau avait présenté l’ordre social comme reposant 
sur la force des uns et la duperie des autres. Selon lui, toute la vertu des 
fondateurs de sociétés avait consisté à persuader au peuple que le bien de 
la paix sociale exigeait un pouvoir et des lois politiques, pour que la pro-
priété des biens et l’inégalité des conditions pussent être sanctionnées et 
maintenues : puis le système, une fois accepté, avait abouti à charger de 
nouvelles entraves les faibles, à doter au contraire de nouvelles forces les 
riches et les puissants.  

Dans le Contrat social, au contraire, Rousseau se préoccupe de chercher 
un remède aux maux qu’entraînaient après eux le droit de propriété et les 
vices des gouvernements de fait. Il en a imaginé un. « Puisqu’aucun hom-
me, dit-il, n’a une autorité naturelle sur son semblable et puisque la force 
ne produit aucun droit, restent les conventions pour base de toute auto-
rité parmi les hommes. » 1 C’était une paraphrase très explicite de Montes-
quieu : « Comme les hommes ont renoncé à leur indépendance naturelle 
pour vivre sous des lois politiques, ils ont renoncé à la communauté natu-
relle pour vivre sous des lois civiles. Les premières lois leur acquièrent la 
liberté ; les secondes, la propriété. » 2 

Ces conventions auront pour clauses essentielles : 1° la participation de 
chacun à l’exercice et aux avantages de l’autorité, ce qui sera l’essence de la 
démocratie ; 2° la cession que chaque individu fera de tous ses droits à la 
communauté, cession d’où résultera l’omnipotence du pouvoir social, se-
lon la théorie jacobine.  

Le suffrage universel, la fréquence et la multiplicité des votes, le mandat 
impératif, le référendum ou vote direct des lois par le peuple tout entier, 
tout cela rentre logiquement dans la théorie du pacte social, en même 
temps que celle-ci implique d’une manière essentielle le domaine absolu 
de l’État sur les biens et les personnes. 3 Il ne pourra donc pas y avoir de 
revendication contre l’État.  

                                                             

1
 Contrat social, l. I, ch. iv. 

2
 Esprit des lois, l. XXVI, ch. xv. 

3
 « Le droit de chaque particulier sur son propre fonds est toujours subordonné au droit que la communauté 

a sur tous... La vie du citoyen n’est pas seulement un bienfait de la nature : elle est un don conditionnel de 

l’État. » (Contrat social, l. I, ch. ix, et l. II, ch. v). 



HISTOIRE DES DOCTRINES ÉCONOMIQUES                        79                              

D’un autre côté, la propriété, bien qu’on la suppose fondée sur l’occu-
pation et le travail, ne sera légitime que dans les limites où elle n’empiétera 
pas, au profit des uns, sur ce qui est nécessaire aux autres. 1 

Enfin l’omnipotence de l’État sera renforcée par l’interdiction de toute 
association particulière ou tout au moins par un système d’équilibre mu-
tuel, qui, s’il existe des associations, les neutralisera les unes par les autres. 2 
C’était pousser l’individualisme jusqu’à ses dernières limites ; c’était nier la 
sociabilité naturelle de l’homme ou se révolter contre elle ; c’était enfin, au 
point de vue économique, annihiler ou tout au moins réduire d’une ma-
nière arbitraire les forces productives de l’individu, qui, isolé, ne peut 
presque rien et qui peut beaucoup quand il s’associe. On sait comment la 
Révolution s’inspira sur ce point là des idées de Rousseau, que ne démen-
taient point, il est vrai, les formules de Quesnay. 3 La loi du 14 juin 1791, 
défendant les associations professionnelles, et celle du 20 germinal an II, 
interdisant toutes sociétés par actions, en sont des preuves empruntées 
précisément à l’ordre économique.  

Eh bien, ici encore, tout est sophisme.  
Dans le domaine des faits, l’histoire ne présente aucune trace de pacte 

social.  
Dans le domaine de la logique et du bon sens, il est aisé de constater : 

1° que l’absolutisme d’un pouvoir qui est issu de la volonté de la majorité 
et non pas de la volonté de tous, contredit la liberté naturelle et essentielle 
de la minorité dissidente, puisque chaque membre de cette minorité devrait 
assurément posséder des droits égaux à ceux des membres de la majorité ; 
2° que l’absolutisme de ce pouvoir ne contredit pas moins la liberté des 
membres de la majorité, puisque chacun d’eux devrait pouvoir reprendre, 
si bon lui semblait, quelque chose des droits que ses pères, sinon lui, ont 
aliénés au profit de l’État pour constituer celui-ci.  

Enfin, dans le domaine des conséquences, il n’est pas possible de ne pas 
voir : 1° que les inégalités naturelles de forces et de vertus élèvent un obs-
tacle insurmontable contre l’égalité absolue que Rousseau a rêvée ; 2° que 
la logique exigerait cette égalité économique et politique, non seulement 
entre habitants d’un même pays délimité par des frontières de fait, mais 
aussi entre tous les hommes, sans distinction de nations, de races et de 
climats — grave objection à laquelle nul socialiste n’a jamais répondu, fût-

                                                             

1
 « L’état social n’est avantageux aux hommes qu’autant qu’ils ont tous quelque chose et qu’aucun d’eux n’a 

rien de trop. » (Contrat social, l. I, ch. ix). — C’était exactement sous cette même condition que Schmoller 

permettait de parler de la propriété comme d’un régime conforme à la nature humaine (voyez supra, p.39). 
2
 « Il importe, pour avoir bien l’énoncé de la volonté générale, qu’il n’y ait pas de société particulière 

dans l’État, et que le citoyen n’opine que d’après lui. S’il y a des sociétés partielles, il faut en multiplier le 

nombre et en prévenir l’inégalité. » (Contrat social, l. II, ch. v). 
3
 Voyez plus haut, t. 1, pp.158 et s. 



80         LIVRE IV, CHAPITRE 2 : LE SOCIALISME ET LA RÉVOLUTION 

ce pour empêcher les Lapons, les Fuégiens et les Sioux de venir demander 
leur part égale aux bienfaits économiques et au confortable moyen de la 
France et de l’Angleterre. Aussi bien les Utopiens eux-mêmes n’avaient-ils 
pas des esclaves, gens d’autres nations engagés à leur service ? 1 

Du reste, la thèse du contrat social n’a plus gardé de défenseurs : la 
mode est à une autre, celle du « quasi-contrat social », que M. Léon Bour-
geois a vulgarisée avec son opuscule Solidarité, paru en 1896, et dont il re-
vendique la paternité. D’où naissent les obligations ? se demande-t-il. Et il 
répond : de contrats ou de quasi-contrats. Or, si nous ne retrouvons pas ce 
contrat originaire, à coup sûr nous sommes entourés de toutes parts par les 
innombrables services que nous ont rendus non seulement nos contem-
porains, mais encore toutes les générations disparues. C’est à nous d’en 
rendre de semblables à nos contemporains, puisque notre dette envers les 
morts ne peut plus être payée ou ne peut plus l’être qu’à leurs fils. — Seu-
lement il semble bien certain que cette idée d’organisme quasi-contractuel 
ou de quasi-contrat social ne vient pas de M. Bourgeois : car M. Fouillée 
l’avait exposée dès 18832 et en tout cas le fait lui-même avait été décrit 
quelque cent fois, ne fût-ce que par Bastiat.  

— Rousseau, après les physiocrates qui avaient dominé à la Consti-
tuante, exerça une immense influence à la Convention. La Constitution de 
1793, votée, mais non mise en application, aurait été le triomphe de ses 
formules politiques. Cependant, par une heureuse concession au sens com-
mun et aux traditions, la Convention proclama à maintes reprises que la 
propriété est un droit naturel et imprescriptible.  

On abuse même un peu de ces déclarations pour répéter trop souvent 
que les hommes de 1793 ne furent point socialistes. Il faut s’entendre. Sans 
doute, comme le dit Alfred Sudre, en fait de propriété « la Révolution viola 
les grands principes et ne les nia pas »3 ; mais son ingérence constante dans 
les moindres actes de la liberté individuelle, surtout les formules d’égalité 
sociale et de tyrannie jacobine font bien partie, à plus d’un titre, du sym-
bole socialiste. Nous reviendrons d’ailleurs sur ce sujet.  

Rousseau qui, lui, est bien ouvertement socialiste, avait eu des collabo-
rateurs dans cette œuvre de destruction, entre autres Mably et Brissot.  

Bonnot de Mably, frère de Condillac, est l’auteur des Doutes sur l’ordre na-
turel et essentiel des sociétés (1768), en réponse à Mercier de la Rivière ; il a écrit 
également le Traité de la législation ou Principes des lois (1776) et les Droits et 
devoirs du citoyen. Il précède Fourier dans la fameuse théorie du « travail at-

                                                             

1
 De Utopia, l. II, éd. de 1613, p.218. 

2
 Fouillée, la Propriété sociale et la Démocratie, 1883 (nouvelle édition, 1904). 

3
 A. Sudre, Histoire du communisme, 5

e
 édition, p.310. 



HISTOIRE DES DOCTRINES ÉCONOMIQUES                        81                              

trayant ». 1 Sans condamner immédiatement la propriété, il demande le 
maximum des fortunes, la suppression du testament et celle des succes-
sions en ligne collatérale, il réclame des mesures contre le commerce et la 
finance, etc., etc. — toutes choses que nous voyons proposées aujourd’hui 
par des socialistes de toutes écoles, voire même la plupart par des démo-
crates chrétiens.  

Brissot2, dont le souvenir bénéficie de l’auréole, assez usurpée dont il 
nous plaît de nimber le front des Girondins, avait publié, en 1778 ou 1780, 
des Recherches philosophiques sur le droit de propriété et le vol, qui ont fourni beau-
coup à Proudhon et qui ont donné notamment à celui-ci sa phrase célèbre : 
« La propriété, c’est le vol ». 3 Avec plus de philosophie et non moins de 
brutalité, Brissot la définit aussi « la faculté qu’a l’animal de se servir de 
toute matière nécessaire pour conserver son mouvement vital ». De même 
encore que Proudhon, il demande qu’on ne puisse donner ni des terres à 
bail, ni des maisons à loyer : on ne serait propriétaire que pour jouir ou 
exploiter par soi-même, dans la limite de ses besoins domestiques actuels. 
La thèse du bon sauvage et de l’état de nature garde enfin sa place chez 
Brissot, matérialiste cynique, qui prêche avec la dernière impudeur l’assou-
vissement brutal des plus honteuses passions.  

Helvétius a le droit de compter parmi les fauteurs du socialisme. Dans 
son livre De l’homme et de l’éducation, après avoir inauguré le mot « prolé-
taire » avec le sens spécial que les socialistes y attachent à la suite de Sis-
mondi, de Louis Blanc4, etc., et après avoir constaté que le vol est devenu 
le vœu général, Helvétius conclut à la nécessité de multiplier le nombre des 
propriétaires, de faire un nouveau partage des terres et de supprimer la 

                                                             

1
 Traité de la législation, l. I, ch. i : « Le travail qui accable les laboureurs ne serait qu’un amusement 

délicieux, si tous les hommes le partageaient. » 
2
 Brissot (1754-1793), guillotiné le 31 octobre 1793, s’était fait appeler Brissot de Warville, du nom du 

village d’Ouarville, près de Chartres, où il était né et où son père avait quelque bien. 
3
 « La propriété exclusive, dit Brissot, est un vol dans la nature. L’atteinte portée à ce droit s’appelle vol, et 

pourtant le voleur, dans l’état naturel, est le riche, celui qui a du superflu. Dans la société, le voleur est celui 

qui dérobe ce riche. Quel bouleversement d’idées ! » — Sur la date du volume, voyez Paul Janet, Origines 

du socialisme contemporain, 1883, p.93 et s. — Brissot, qui joua dans la suite au modéré, eut intérêt, à ce 

moment là, à reculer davantage la date de composition de cette œuvre, pour qu’elle eût mieux le caractère 

d’une œuvre de jeunesse, sans aucune portée ni réflexion : aussi ne connaît-on pas sûrement cette date. 
4
 D’où vient le mot « prolétaire »? Généralement on répond aveuglément qu’il vient du latin proles (des-

cendance ou postérité), parce que les prolétaires sont ceux qui n’ont que leurs enfants pour tout bien et parce 

qu’ils en ont beaucoup. Mais la division des peuples en centuries et en classes par Servius Tullius 

reconnaissait déjà les proletarii comme dernière classe, et la loi des XII Tables disait aussi : Proletario cui 

guis volet, vindex esto. Or, en ces temps là, le phénomène d’une natalité légèrement supérieure dans les 

classes vouées aux travaux manuels ne pouvait pas avoir été remarqué : il ne pouvait pas même se présenter, 

tellement rude était la vie de toutes ces anciennes populations, y compris les assidui ou les riches (de assem 

dare). Donc, il est bien certain que le nombre moyen des enfants n’était point le critérium de la distinction 

entre les assidui et les proletarii. Il faut rattacher ce mot à quelque vieux radical ol, étrusque, osque ou latin, 

qui nous a donné abolere et d’autres mots encore. — Qu’on nous pardonne cette digression : l’erreur était 

trop universelle pour ne pas valoir la peine d’être contredite. — Voyez Sismondi, supra, t. 1, p.263. 



82         LIVRE IV, CHAPITRE 2 : LE SOCIALISME ET LA RÉVOLUTION 

monnaie, laquelle « facilite l’inégalité de la fortune ». — « Il n’est dans la 
plupart des royaumes, dit-il, que deux classes de citoyens : l’une qui 
manque de nécessaire, l’autre qui regorge de superflu. La première ne peut 
pourvoir à ses besoins que par un travail excessif, qui est un mal physique 
pour tous et un supplice pour quelques-uns ; la seconde vit dans l’abon-
dance, mais dans les angoisses de l’ennui. Que faire pour ramener le bon-
heur ? Diminuer la richesse des uns, augmenter celle des autres ; procurer à 
chacun quelque propriété ; mettre le pauvre dans un état d’aisance qui ne 
lui rende nécessaire qu’un travail de sept ou huit heures ; donner à tous 
l’éducation. »  

D’autres écrivains, sans élaborer de système, fomentaient les convoi-
tises. De ce nombre sont Necker, dont nous avons cité déjà quelques mal-
saines excitations dans sa Législation et commerce des grains (1775)1, et surtout 
l’avocat Linguet, auteur de la Théorie des lois civiles (1767), où il décrit d’un 
ton haineux les conditions sociales de son temps, et où, comparant le tra-
vailleur moderne à l’esclave antique, il conclut pour le bonheur relatif de 
l’esclave. 2 « Cette idée de Linguet — disait Alfred Sudre il y a soixante ans 
— a été reproduite et développée de nos jours par des écrivains ultradé-
mocratiques. Les communistes et les socialistes modernes se sont emparés 
des imprudentes déclarations de Necker, de Linguet et de quelques autres 
écrivains de cette époque. Ils en ont cité les passages les plus véhéments, 
en les isolant de ceux qui pouvaient leur servir de correctif. Dirigés seule-
ment contre les abus de la propriété, ces écrits sont devenus une arme  
redoutable entre les mains de ceux qui aspirent, non à perfectionner, à 
épurer le principe de la propriété, mais à le détruire. » 3  

On peut citer encore Mercier, auteur du Tableau de Paris et du roman 
utopique L’An 2440 ; l’écrivain pornographe Restif de la Bretonne ; l’abbé 
Raynal, etc. Ce dernier donna, en 1770, l’Histoire philosophique et politique des 
établissements et du commerce des Européens dans les deux Indes, ouvrage assez in-
cohérent, dont certaines pages sont inspirées par les théories des physio-
crates et dont certaines autres, écrites assez probablement par Diderot, 
sentent très franchement le socialisme. Voilà ce qu’il y eut de nettement 
socialiste parmi les précurseurs du grand mouvement de 1789 et de 1793.  

                                                             

1
 Voyez supra, t. 1, p.185. 

2
 Voir Linguet socialiste, dans le Socialisme utopique de M. Lichtenberger, pp.77 et s. 

3
 A. Sudre, Histoire du communisme, 5

e
 éd., p.258. — Schoeffle ayant copié des pages de Linguet, Mgr 

Scheicher, professeur au grand séminaire de Saint-Poelten, les a recopiées à son tour en les donnant comme 

un témoignage et une preuve de la misère des classes ouvrières contemporaines ! (Voyez le Clergé et la 

question sociale, par Mgr Scheicher, traduction française de 1897, pp.52-55). Voilà comment certains chré-

tiens sociaux se documentent sur l’état social contemporain ! Est-ce l’ignorance qu’il faut accuser, ou bien la 

mauvaise foi ? 



HISTOIRE DES DOCTRINES ÉCONOMIQUES                        83                              

Mais, à proprement parler, y eut-il un courant socialiste dans la Révolu-
tion et quel en fut le caractère ? Généralement on se hâte de donner une 
réponse négative à la première question, ce qui dispense d’examiner la se-
conde. Nous croyons, quant à nous, que M. Lichtenberger, préparé par ses 
vastes et profonds travaux sur le socialisme au XVIIIe siècle, est mieux qua-
lifié que personne pour résoudre ce problème d’histoire. Précisément il le 
fait, d’une manière beaucoup moins absolue. 1  

Les cahiers de 1789, à coup sûr, ne demandèrent ni la destruction de la 
propriété, ni une rénovation totale de la société. Même la suppression des 
droits féodaux et la confiscation des biens du clergé n’eurent point cette 
prétention : c’était en vue de l’affranchissement de la libre propriété indivi-
duelle qu’on supprimait les premiers ; c’était avec la seule volonté d’aider 
l’État et d’inaugurer un nouveau système de rapports avec l’Église, que l’on 
confisquait les seconds.  

Cependant la thèse de l’origine purement humaine de la propriété do-
minait alors sans conteste. Turgot lui-même l’avait acceptée, se séparant 
sur ce point là des physiocrates. 2 Mirabeau n’en professa point d’autre 
dans le discours qu’il avait composé sur l’égalité des successions, et que 
Talleyrand lut à sa place le 2 avril 1791, le lendemain de la mort du tribun. 
Mirabeau y avait affirmé que « le droit de propriété est une création so-
ciale » et que « les lois ne protègent pas, ne maintiennent pas seulement la 
propriété, mais qu’elles la font naître en quelque sorte. » Dangereuse théo-
rie que Montesquieu pouvait bien avoir professée, mais que Rousseau 
n’aurait certainement point démentie. La jouissance privée des biens, 
l’inégalité des patrimoines, l’hérédité et le testament, tout cela n’aurait plus 
de bases dans le droit naturel ; tout cela ne serait plus qu’affaire d’utilité 
sociale et d’opportunité ; et tout cela, issu d’une certaine convention entre 
les hommes, pourrait être renversé par une convention contraire.  

D’autre part, on ne saurait nier non plus que le spectacle du brusque 
ébranlement de la société tout entière ait allumé des convoitises, fâcheu-
sement encouragées d’ailleurs par les théoriciens politiques. « Quel serait 
— demandait Leroy de Barincourt en 1789 — quel serait le vœu positif de 
la nation réellement assemblée, ou au moins de la grande majorité ? Ce 

                                                             

1
 Socialisme utopique, pp.161 et s. — Sudre, cinquante ans plus tôt, professait au fond la même opinion dans 

son Histoire du communisme, ch. xv, 5
e
 édit., pp.279 et s. — Comparez Paul Janet, Origine du socialisme 

contemporain. — Voyez aussi Aulard, Origines du socialisme français, dans la Revue de Paris du 15 août 

1899. — M. Charles Andler, dans sa préface à la traduction française du Droit au produit intégral du travail 

d’Anton Menger (pp.xxvii et s.), cite, sur le droit à l’existence, des formules révolutionnaires de 1791 et 

années suivantes. 
2
 Voyez supra, t. 1, p.178. 



84         LIVRE IV, CHAPITRE 2 : LE SOCIALISME ET LA RÉVOLUTION 

serait qu’on réunît en masse toutes les propriétés et qu’on en fît un partage 
égal, ou que la communauté naturelle des dons du Créateur fût rétablie. » 1 

Vinrent ensuite les déceptions.  
La Révolution, à ce qu’on avait cru, devait apporter le bonheur avec 

elle : le peuple, au contraire, se débattait au milieu de souffrances qu’il 
n’avait pas connues encore et dont la cause était précisément la Révolution 
elle-même, avec le désordre, les inquiétudes et les violences qui en étaient 
le cortège. Les aspirations vers un état social plus parfait ne manquèrent 
pas. Bien plus, quand les Girondins accusèrent les Montagnards de tendre 
à la loi agraire, ce reproche, s’il était injuste dans le fond à l’égard, non pas 
certes de tous les Montagnards, mais au moins de la plupart d’entre eux, 
n’en était pas moins légitimé par les mesures violentes que la Convention 
éditait sous couleur de défense nationale et de nécessités de circonstances, 
et qui constituaient très réellement des actes de guerre contre les riches et 
des atteintes innombrables au droit strict de la propriété individuelle.  

Robespierre, en particulier, flatta les convoitises et propagea les so-
phismes.  

Déjà en juin 1792, quand il voulait défendre les Jacobins contre les  
modérés, qui les accusaient de tendre à la loi agraire et au communisme, 
Robespierre professait dans le quatrième numéro du Défenseur de la Constitu-
tion « l’obligation de la société d’assurer à ses membres le nécessaire et la 
subsistance par le travail ». Plus tard, dans son projet de « Déclaration des 
droits de l’homme », proposé le 23 avril 1793 au club des Jacobins, il rédui-
sait la propriété à n’être qu’un droit précaire de possession, en la définis-
sant « le droit qu’a chaque citoyen de jouir et de disposer de la portion de 
biens qui lui est garantie par la loi » ; il posait en principe le droit au travail 
et à l’assistance ; il exonérait de toute contribution aux dépenses publiques 
« les citoyens dont le revenu n’excède pas ce qui est nécessaire à leur sub-
sistance » et déclarait que « les autres doivent supporter ces dépenses pro-
gressivement selon l’étendue de leur fortune ». Saint-Just voulait aller plus 
vite et soutenait plus franchement qu’il « faut donner des terres à tout le 
monde..., détruire la mendicité par la distribution des biens nationaux aux 
pauvres..., et qu’il faut que tout le monde travaille ». 2 

                                                             

1
 Leroy de Barincourt, auteur du Principe fondamental du droit du souverain et de la Monarchie parfaite 

(1789). — Voir Lichtenberger, Socialisme au XVIIIe siècle, pp.426-427. 
2
 Fragments sur les institutions républicaines. — M. Henri Michel, dans l’Idée de l’État (1896), a exagéré le 

caractère individualiste de la Révolution, (notamment pp.100-101), en passant sous un silence complet les 

affirmations doctrinales les plus marquées d’étatisme et même de socialisme, et en ne voulant voir, en 

dehors du développement de l’individualité, que « des actes accomplis sous la pression des événements ». Il 

avait pareillement atténué « l’éclipse que le culte catholique subit sous la Convention » (p.69). Il est permis 

de croire que même sur le premier point M. Henri Michel a été gêné par le désir de concilier le culte de la 

Révolution avec le conservatisme bourgeois d’une philosophie très éclectique et très opportuniste.  



HISTOIRE DES DOCTRINES ÉCONOMIQUES                        85                              

Le conventionnel Rabaut-Saint-Étienne ne craignait pas davantage de 
prôner l’égalité des fortunes. « On ne peut obtenir, disait-il, cette égalité par 
la force : il faut donc tâcher de l’obtenir des lois et les charger de deux 
choses : 1° de faire le partage le plus égal des fortunes ; 2° de créer des lois 
pour le maintenir et pour prévenir les inégalités futures... Le législateur 
peut encore établir des lois précises sur le maximum de fortune qu’un 
homme peut posséder et au-delà duquel la société prend sa place et jouit 
de son droit. » 1 

« Les idées socialistes sous la Révolution française, conclut M. Lichten-
berger, sont en quelque sorte un produit spontané des événements, qui peu 
à peu suggérèrent aux esprits les plus hardis et leur montrèrent comme 
réalisables les idées qu’avaient déjà indiquées quelques philosophes spécu-
latifs. Mais elles ne furent en aucune manière le terme naturel d’une espèce 
de grand courant socialiste, qui aurait traversé tout le siècle pour s’épanouir 
sous la Révolution : l’absence presque complète de ces idées dans les ca-
hiers de 1789 est la preuve la plus évidente de cette affirmation. » 2 

Toutefois ces idées n’en avaient pas moins existé, et « quand la réaction 
qui suivit le 9 thermidor aboutit à la proclamation de la constitution de 
l’an III, regardée comme aristocratique et antijacobine, elles s’exaspérèrent 
chez les meneurs du parti babouviste. » 3 Nous touchons ici à la conjura-
tion des Égaux, qui tenta de faire passer le Code de la nature de Morelly, du 
domaine des rêveries et des livres, dans celui de l’histoire et des faits. 4 

Au commencement du Directoire, d’anciens Jacobins s’étaient ligués 
sous le nom de « groupe des Égaux », pour réaliser le programme égalitaire 
et communiste. Les principaux étaient François Babeuf (qui se fit appeler 
Gracchus) ; le Toscan Buonarotti — parent sans doute de Michel-Ange — 
qui écrivit plus tard l’histoire de la conjuration5 et ne fut jamais désabusé ; 
Antonelle, qui avait un moment polémiqué contre Babeuf, pour soutenir 
les Lois de Platon contre sa République ; et Silvain Maréchal, l’auteur du 
Dictionnaire des athées. Malgré la constitution de l’an III, qui avait dissous et 
interdit les clubs, les Égaux fondèrent la « Société du Panthéon ». Quand le 
général Bonaparte eut fait mettre les scellés sur la salle où se tenaient les 
réunions, les Égaux formèrent une conjuration pour renverser le gouver-

                                                             

1
 Chronique de Paris, n° du 19 janvier 1793. — L’Histoire du communisme de Sudre (p.288) nomme ici 

simplement Rabaut et le qualifie de Girondin. Est-ce Rabaut-Pommier, ou bien son frère Rabaut-Saint-

Étienne, qui est beaucoup plus connu et qui appartenait à la Montagne ? Paul Janet (Origines du socialisme 

contemporain, 1883, p.109) nomme Rabaut-Saint-Étienne, et effectivement c’est bien celui-ci qui était 

rédacteur de la Chronique de Paris avec Condorcet, au dire de Ch. de Monseignat (Histoire des journaux de 

France de 1789 à 1799, 1853, p.39). 
2
 Lichtenberger, Socialisme utopique, p.167. 

3
 Ibid., p.165. 

4
 Paul Janet a consacré à Babeuf et aux babouvistes le livre II de ses Origines du socialisme contemporain. 

5
 Conspiration pour l’égalité, dite de Babeuf, 1820. 



86         LIVRE IV, CHAPITRE 2 : LE SOCIALISME ET LA RÉVOLUTION 

nement et implanter le communisme. Ils comptaient sur 17 000 hommes 
habitués aux armes, mais ils furent dénoncés avant d’avoir agi, et arrêtés au 
commencement de 1797. La Haute-Cour siégeant à Vendôme condamna 
Babeuf et Darthé à mort, cinq autres conjurés à la déportation.  

Silvain Maréchal avait rédigé un « Manifeste des Égaux », dont une par-
tie était empruntée de Rousseau et dont une autre, distinguant la révolution 
politique que 1789 et 1792 avaient faite, d’avec la révolution économique, 
qui restait à faire, se retrouve de nos jours, aux termes près, sur les lèvres 
des socialistes contemporains de toutes les nuances. 1 Ce manifeste ren-
ferme, contre la propriété individuelle, tous les arguments de Platon, de 
Morus, de Morelly et de Mably, avec un programme d’organisation qui se 
rapproche surtout de l’Utopie.  

La France avait échappé à un réel danger. Mais il est permis de voir 
quelque chose de providentiel dans les inconséquences des Convention-
nels, qui, s’inspirant partout ailleurs de Rousseau, s’en écartèrent cepen-
dant, sauf les babouvistes, sur la question de la propriété.  

Après tant de ruines que la Révolution avait faites, il restait dans nos 
lois au moins un de nos vieux principes sociaux : celui-là n’en avait été 
jamais rayé, et c’était autour de lui que l’édifice du Code civil allait être éle-
vé. Les législateurs du Consulat eurent le sentiment de la force que ce prin-
cipe possédait et qu’il ne puisait pas cependant dans un pacte facultatif. Ils 
le proclamèrent en toute franchise. « Le principe du droit de propriété est 
en nous, disait Tronchet au Corps législatif en 1803 : il n’est point le résul-
tat d’une convention humaine ou d’une loi positive. Il est dans la constitu-
tion même de notre être et dans les différentes relations avec les objets qui 
nous entourent. » C’était, comme le dit justement Lichtenberger, « rompre 
avec la tradition de la plupart des philosophes du XVIIIe siècle et reprendre 
la théorie des physiocrates et d’Adam Smith ». 2 

— En Angleterre, pour cette période de la fin du XVIIIe siècle, c’était 
Godwin (1756-1836) qui avait le mieux représenté les aspirations socia-
listes, et non sans leur donner un aspect scientifique. 3 Pour lui, les biens 
peuvent être attribués selon trois principes différents : 1° à celui qui en 
retirera le plus de jouissance, c’est-à-dire qui en a besoin au degré le plus 
impérieux ; 2° à celui qui les a obtenus par son travail ; 3° à celui que le 

                                                             

1
 « La Révolution française, disait Silvain Maréchal, n’est que l’avant-courrière d’une autre révolution bien 

plus grande, bien plus solennelle, et qui sera la dernière. Nous tendons au bien commun ou à la communauté 

des biens. Plus de propriété individuelle des terres : la terre n’est à personne. Nous voulons, nous réclamons 

la jouissance communale des fruits de la terre : les fruits sont à tout le monde. » 
2
 Lichtenberger, Socialisme utopique, p.166. 

3
 Sur Godwin, dont nous avons parlé ailleurs (supra, t. 1, p.220), voyez Anton Menger, Droit au produit 

intégral du travail, ch. iii, tr. fr., pp.58 et s. ; — Denis, Histoire des systèmes économiques et soeialistes, t. 

II, pp.6-31. 



HISTOIRE DES DOCTRINES ÉCONOMIQUES                        87                              

régime légal établi a investi de la faculté d’en disposer, quoique produits 
par le travail des autres. Il s’agit de supprimer ce dernier procédé, puisque 
le droit patrimonial l’a mis partout en vigueur. Godwin cependant, pour 
faire disparaître l’injustice des revenus sans travail, ne concluait pas au 
communisme : il aurait suffi que, sans coercition de l’État et même avec 
dissolution des gouvernements et maintien d’une simple administration 
paroissiale, les riches fussent prêts à toujours abandonner cette quotité de 
leurs biens qu’il serait nécessaire de céder pour niveler l’intensité des be-
soins entre eux et les pauvres. Au reste, chimérique et même anarchiste en 
cela, Godwin n’était pas moins chimérique quand il croyait que la popula-
tion agricole peut nourrir une production industrielle vingt fois plus nom-
breuse, sans qu’elle-même s’interdise à temps perdu les travaux industriels 
susceptibles d’être effectués à la maison. La conclusion, c’est qu’un travail 
uniforme et moyen d’une heure par jour aurait suffi pour faire vivre la so-
ciété. On sait que le Principe de population de Malthus est sorti de la réfuta-
tion de Godwin.  

 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



88         LIVRE IV, CHAPITRE 2 : LE SOCIALISME ET LA RÉVOLUTION 

 
CHAPITRE III 

LE SOCIALISME UTOPIQUE AU XIXe SIÈCLE 
 

 
Après les violentes secousses de la fin du XVIIIe siècle, le socialisme   

renonce aux programmes révolutionnaires pour exercer l’attraction d’un 
mysticisme nouveau. « Chassée de l’ordre politique, dit Sudre, l’utopie se 
réfugie dans la religion et la science ; elle prend des allures pacifiques, des 
formes pastorales et innocentes. » 1 Puis, ce qui complète l’originalité de ce 
mouvement, c’est la foi absolue et désintéressée des novateurs ; c’est leur 
esprit persuasif de prosélytisme ; c’est surtout le rêve des réalisations vo-
lontaires, qui, toujours écroulées, sont toujours reprises avec les mêmes 
illusions. Voilà un spectacle que nous ne retrouverons jamais plus.  

Deux hommes issus de deux mondes bien différents, Saint-Simon et 
Fourier, ouvrent en même temps cette route nouvelle, où ils ne manque-
ront ni de rivaux, ni de disciples pendant toute la première moitié du XIXe 

siècle.  
Quoique la petite Église saint-simonienne intéresse l’histoire des erreurs 

de la philosophie et des crises de la morale plus qu’elle ne peut intéresser 
celle des doctrines économiques, nous lui devons cependant une large pla-
ce, si nous voulons suivre les origines et les phases du socialisme français. 
Ce sont, en effet, les saint-simoniens qui ont relevé les premiers le drapeau 
tombé du socialisme ; on peut trouver dans leurs écrits un bon nombre des 
idées révolutionnaires d’où la crise de 1848 est sortie ; et ils ont commencé 
les premiers à en semer les germes dans les masses.  

Seulement le comte Claude-Henri de Saint-Simon — « le dernier des 
gentilshommes et le premier des socialistes », comme a dit Michelet — ne 
se douta jamais de son vivant du rôle de Messie qu’on devait lui faire jouer 
après sa mort. 2 

Petit-neveu du duc de Saint-Simon l’auteur des Mémoires, et descendant 
prétendu de Charlemagne par les comtes de Vermandois, Saint-Simon était 
né à Paris en 1760. Capitaine dans la guerre de l’Indépendance, où il suivit 
Lafayette, puis colonel à vingt-deux ans, il se mit pendant la Révolution à 
spéculer sur les biens nationaux, avec un nommé de Rédern, qui lui laissa 
150 000 francs de bénéfice et que Saint-Simon ne cessa pas d’accuser de 

                                                             

1
 Sudre, Histoire du communisme, 5

e
 édition, p.329. 

2
 Reybaud, Saint-Simon et les saint-simoniens, écrit en 1835 (voyez Études sur les réformateurs et socia-

listes modernes, t. I, ch. ii) ; — Ferraz, Histoire de la philosophie au XIXe siècle ; — Anton Menger, Droit au 

produit intégral du travail, ch. vi, tr. fr., pp.89 et s., etc., etc. ; — Vilfredo Pareto, les Systèmes socialistes, 

t. II, pp.188 et s. ; — et particulièrement Isambert, les Idées socialistes en France de 1815 à 1848, 1905, 

I
ère

 partie, ch. ii, et II
e
 partie, ch. ii. 



HISTOIRE DES DOCTRINES ÉCONOMIQUES                        89                              

s’être fait la part du lion. Saint-Simon — marié sous le Directoire avec 
Sophie de Goury-Chamgrand, veuve de Jules de Rohan, dont il divorce en 
1801 — gaspille cette fortune en voyageant un peu partout ; et c’est dans 
ces voyages qu’il élabore dans son cerveau son plan d’une réorganisation 
intellectuelle qui aurait ramené à une théorie commune toutes les sciences 
religieuses, morales, politiques et naturelles.  

Il débute comme écrivain par sa Lettre d’un habitant de Genève à ses contem-
porains. 1 C’est sa première esquisse de réforme sociale. Saint-Simon y déve-
loppe cette idée dominante que la direction de la société doit appartenir 
aux plus capables, et il propose de partager la société en trois classes : 1° 
les savants et les artistes ; 2° les propriétaires ; 3° les non-propriétaires. 
Ensuite l’Introduction aux travaux scientifiques du XIXe siècle2, réponse à un pro-
gramme d’études que Napoléon venait d’envoyer à l’Institut, expose et 
cherche à démontrer la loi de la perfectibilité indéfinie du genre humain, 
que Turgot et Condorcet avaient cru déjà trouver. Cette idée du progrès de 
l’espèce humaine va demeurer le premier article du credo saint-simonien, 
et elle survivra longtemps au prestige du saint-simonisme. 

Tantôt copiste au mont de piété et tantôt nourri par un vieux serviteur 
de sa famille nommé Diard, Saint-Simon lutta presque toute sa vie contre 
la misère, n’ayant pas souvent de quoi se faire imprimer. De guerre lasse, il 
se tira une fois un coup de pistolet à la tête ; mais il en fut quitte pour se 
crever un œil. Il se releva cependant un peu quand il eut trouvé des dis-
ciples. En 1817-1818, en collaboration avec Augustin Thierry, un des fu-
turs rénovateurs des études historiques, il donne les quatre volumes de 
l’Industrie ou discussions politiques, morales et philosophiques. Dès lors les publica-
tions de vulgarisation et de propagande se succèdent rapidement. Toutes 
tendent au même but : l’abolition du régime militaire et féodal, et l’avène-
ment du régime industriel, dont le progrès donne la mesure du progrès 
général de l’humanité. Là, le sort du travailleur est étudié à toutes les 
époques de transformation sociale : tour à tour esclave, serf, homme libre, 
le travailleur vient enfin de réaliser un dernier progrès par l’avènement de 
l’ère industrielle ; et la substitution du travail sociétaire au travail salarié 
sera le terme suprême de cette ascension.  

Saint-Simon mourut en 1825, après avoir légué à Olinde Rodrigues tous 
ses papiers, parmi lesquels se trouvait un manuscrit intitulé le Nouveau chris-
tianisme. Saint-Simon y accusait toutes les Églises chrétiennes, quelles 
qu’elles fussent, d’avoir dénaturé les traditions du christianisme primitif et 
d’avoir renoncé à améliorer le sort des classes pauvres par l’instruction et 

                                                             

1
 Genève, 1802. 

2
 Deux volumes, 1808. 



90               LIVRE IV, CHAPITRE 3 : LE SOCIALISME UTOPIQUE 

l’industrie. Mais il n’avait ni évangile, ni credo : il voulait bien une religion, 
seulement il lui fallait que celle-ci fût mobile avec le progrès, morale et non 
dogmatique, faite surtout de fraternité humaine et de souci des intérêts ma-
tériels, « dirigeant toutes les forces sociales vers l’amélioration morale et 
physique de la classe la plus nombreuse et la plus pauvre ». À cet égard, il 
n’est pas bien démontré pour nous que notre néo-christianisme contempo-
rain, quelque effort qu’il fasse pour s’en défendre, n’ait pas une lointaine 
parenté avec le « nouveau christianisme » de Saint-Simon. 

Passablement incohérent dans ses idées et profondément immoral, à ce 
qu’il semble, dans certaines phases de sa vie, Saint-Simon avait groupé ce-
pendant autour de lui une véritable élite d’esprits distingués, dont beau-
coup sortaient de l’École polytechnique. Citons Augustin Thierry, Armand 
Carrel, Auguste Comte (qui s’en sépara en 1824), Buchez, qui fut président 
de la Constituante en 1848, Enfantin, Bazard, Talabot, Gustave d’Eichtal, 
le juif Olinde Rodrigues, l’économiste Michel Chevalier, Hippolyte Carnot, 
père du futur président de la République, Pierre Leroux, Jean Reynaud, le 
juif Émile Pereire, etc., etc., tous hommes qui se firent ensuite un nom à 
des titres divers, mais dont plusieurs n’entrèrent dans la secte qu’après la 
mort de Saint-Simon et sous la direction d’Enfantin.  

Saint-Simon n’était pas lui-même un socialiste. Il s’était contenté d’in-
troduire, avant Auguste Comte, l’idée d’une philosophie positive basée sur 
le principe d’une science universelle de coordination et sur le progrès indé-
fini de l’industrie, le tout couronné par un vaste cadre de hiérarchie sociale, 
à la fois industrielle et religieuse. Mais après sa mort les doctrines saint-
simoniennes se propagèrent en se précisant et en se complétant dans le 
sens socialiste. Ses disciples eurent un organe dans le Producteur1, dont les 
principaux rédacteurs furent Olinde Rodrigues, Bazard, Enfantin, Buchez 
et Armand Carrel ; puis ils ouvrirent en 1828, dans la rue Taranne, des 
conférences, qui furent publiées en 1832 sous le titre Exposition de la doctrine 
saint-simonienne.  

Quelle est cette doctrine ?  
C’est que nous devons à la science, et pareillement à l’industrie, une 

admiration sans réserve. Malheureusement la science manque d’unité : il 
faudrait qu’un pouvoir social la centralisât et pour ainsi dire la canalisât, en 
même temps que l’industrie, laquelle procède de la science.  

La cause de l’émiettement scientifique et industriel, c’est que nous 
avons passé d’une période organique (Comte aurait dit spontanée) à une pé-
riode critique (Comte aurait dit réfléchie). Une époque organique est celle où 
tous les éléments sociaux sont intimement unis entre eux et concourent au 

                                                             

1
 Du 1

er
 octobre 1825 au 12 décembre 1826. 



HISTOIRE DES DOCTRINES ÉCONOMIQUES                        91                              

même but, avec régularité et ensemble, comme il en fut pour l’antiquité 
grecque avant Socrate et pour tout le Moyen âge ; les époques critiques 
sont celles où chacune des parties du corps social s’isole des autres et pré-
tend avoir sa vie propre et indépendante, si bien qu’il y a dans la société 
autant de buts particuliers qu’il y a d’individus qui la composent. C’est le 
cas du monde païen après Socrate et de l’histoire moderne depuis la Ré-
forme jusqu’à nos jours. Les époques organiques sont marquées par la 
fraternité et la sociabilité ; les époques critiques, par l’égoïsme et l’indivi-
dualisme. Le saint-simonisme conclut à la nécessité d’un retour à un ré-
gime organique. Pour cela, on sacrifiera la liberté à l’unité. Ainsi le veut la 
loi du progrès : dorénavant une association universelle, une véritable Église 
embrassera toutes les manifestations de la nature humaine — science, in-
dustrie et sentiments — pour les toutes également sanctifier.  

À cette formule sociale du maître, formule encore un peu vague, les dis-
ciples ajoutèrent tout un plan d’organisation communiste. Selon eux, le 
phénomène qu’ils appelaient « l’exploitation de l’homme par l’homme » — 
néologisme qui a fait fortune— a pour cause l’institution de l’héritage, en 
vertu de laquelle les uns naissent propriétaires et les autres prolétaires. Il 
faut donc que tous les biens, au décès de leurs maîtres, reviennent à l’État, 
pour que celui-ci, après avoir classé les individus suivant leurs capacités, les 
rétribue ensuite suivant leurs œuvres. Ce sera ainsi, non pas l’égalité à la 
façon de Rousseau, mais la hiérarchie. Les biens-fonds n’auront que des 
possesseurs viagers. De la sorte on aura supprimé le scandale du riche oisif, 
en même temps que l’on aura assuré l’accroissement de tous les produits 
par cette exploitation plus féconde et mieux entendue des richesses natu-
relles. « Nous voulons, disait le Globe du 9 février 1830, un ordre social 
complètement basé sur ce principe : « À chacun selon sa capacité, à chaque 
capacité selon ses œuvres ». Nous voulons, ceci est clair, la suppression 
graduelle de tous les tributs que le travail paye à l’oisiveté sous les noms 
divers de fermage des terres, loyer des usines et des capitaux. » Finalement 
la théorie unitaire et communiste s’affirme sans ambages. 1 La totalité des 
produits annuels de l’industrie sera l’actif du budget de l’État : pour les 
répartir, l’État sera une vaste banque générale, unitaire et directrice, qui les 
distribuera entre les banques secondaires adaptées aux divers besoins.  

Pour les saint-simoniens, comme pour les socialistes cathédrants, c’est 
l’État qui est le moteur du progrès et de la vie sociale. C’est en effet à l’État 
que doivent appartenir « la détermination du but de l’activité des sociétés et 
des efforts nécessaires pour l’atteindre ; la direction à donner à ces efforts, 

                                                             

1
 Voyez surtout le manifeste de Razard et Enfantin, adressé à la Chambre des députés le 1

er
 octobre 1830 

(Reybaud, op. cit., éd. de Bruxelles, 1849, t. I, pp.113 et s.) 



92               LIVRE IV, CHAPITRE 3 : LE SOCIALISME UTOPIQUE 

soit dans leur division, soit dans leur combinaison ; le règlement de tous les 
actes collectifs et individuels ; celui enfin de toutes les relations des hom-
mes entre eux, depuis les plus générales jusqu’aux plus particulières. Bien 
loin donc d’admettre que l’on doive se proposer de réduire toujours de 
plus en plus l’action directrice dans le sein des sociétés, nous pensons, di-
saient-ils, qu’elle doit s’étendre à tout et qu’elle doit être toujours présente : 
car pour nous toute société véritable est une hiérarchie. » 1 

Enfin, au sommet de cette hiérarchie, ils plaçaient le « hiérarque » ou 
pape industriel.  

En religion et en morale, le saint-simonisme était une sorte d’épicurisme 
sentimental, dans lequel les appétits sensuels étaient mis sur la même ligne 
que les aspirations les plus pures de l’esprit. C’était la théorie de la « réhabi-
litation de la chair » ; et un des griefs des saint-simoniens contre le christia-
nisme, dont ils ne niaient pas cependant d’heureux résultats au point de 
vue social, était précisément que le christianisme avait déprimé la matière 
en exaltant l’esprit, par son éloge de la virginité, de la pauvreté volontaire et 
par sa doctrine de la mortification des sens. Ailleurs le saint-simonisme 
prétendait au moins à compléter le christianisme. Ce dernier avait éman-
cipé l’homme : mais c’était au saint-simonisme qu’il avait été réservé 
d’émanciper et de réhabiliter la femme, de produire vraiment la « femme 
libre » et d’établir entre l’un et l’autre sexes une égalité qu’il ne suffisait plus 
de faire régner séparément entre les individus de chacun des deux. Ainsi le 
féminisme, que nous retrouverons parmi les formules familières au socia-
lisme, s’il ne remonte pas jusqu’à Saint-Simon lui-même (qui n’a jamais 
abordé ce sujet), remonte sans conteste à ses premiers disciples. 2 

Le 31 décembre 1829, l’Église saint-simonienne fut fondée, avec Bazard 
et Enfantin pour chefs. En province, des Églises détachées se créèrent à 
Toulouse, Montpellier, Dijon, Lyon et Metz. Enfantin leur écrivait des 
épîtres morales derrière lesquelles il ne désespérait pas de faire oublier saint 
Paul. À Paris les chefs se faisaient appeler « pères » par leurs ouailles. La 
propagande auprès du beau sexe était fort active. À Lyon, Pierre Leroux et 
Jean Reynaud (qui devaient fonder plus tard le semi-saint-simonisme), prê-
chaient devant des assemblées où les auditeurs se comptaient par milliers. 
La famille saint-simonienne était alors installée rue Monsigny, avec le Globe 
pour organe.  

Par malheur, la nouvelle Église rencontra la « question des femmes » et 
se brisa sur cet écueil. On était bien d’accord sur la disparition du mariage, 
honteuse « exploitation de la femme par l’homme » ; mais Enfantin pous-

                                                             

1
 Exposition de la doctrine saint-simonienne, p.428. 

2
 Voyez Reybaud, op. cit., pp.115 et 126. 



HISTOIRE DES DOCTRINES ÉCONOMIQUES                        93                              

sa la logique jusqu’à une demi-promiscuité, que Bazard, vaincu, n’accepta 
point. 1 C’est être beaucoup trop indulgent que de dire avec M. Isambert : 
« La doctrine d’Enfantin sur la réhabilitation de la chair, sur la liberté des 
attractions sexuelles, inoffensive quand elle est présentée à des intellectuels 
comme l’étaient les pères saint-simoniens, pourrait offrir de grands dangers 
si elle se répandait dans le peuple. » 2 La vérité, c’est que la morale est une 
pour toutes les classes sociales, comme est une aussi la vérité.  

Enfantin, resté seul et abandonné même par Olinde Rodrigues, qui 
avait été le premier disciple de Saint-Simon, fonda alors la communauté 
saint-simonienne de Ménilmontant, dont la description humoristique n’est 
pas une des pages les moins suggestives de Jérôme Paturot. Le gendarme, 
hélas ! y pénétrait presque en même temps que la misère, et Enfantin, 
poursuivi, fut condamné par la cour d’assises avec Rodrigues, Michel Che-
valier et quelques autres, le 27 avril 1832. Quelques-uns partirent ensuite 
pour Lyon, où ils fondèrent l’association des « Compagnons de la femme », 
toujours hantés par l’idée de la « Femme Messie ». 3 

Ainsi finit l’aventure. 4 
Mais, disparu, le saint-simonisme intéresse toujours l’économie poli-

tique par le principe de la préoccupation collective que doivent inspirer les 
intérêts matériels ; par l’essor qu’il a contribué à donner aux grandes tenta-
tives de l’industrie ; enfin, par sa théorie entièrement nouvelle de l’État 
initiateur et moteur du progrès. Tout cela, sans tenir compte du caractère 
nettement socialiste que l’utopie revêtit après la mort du maître. Aussi ne 
faut-il pas s’étonner de la part que Stuart Mill a faite plus tard au saint-
simonisme dans ses Principes d’économie politique. 5 Le saint-simonisme a donc 
eu une très réelle influence sur l’élaboration des doctrines de socialisme 
d’État.  

On comprend plus difficilement que Fourier ait été pris au sérieux. Il 
l’a été cependant ; on cherche même actuellement à le réhabiliter, et M. 
Charles Gide professe une véritable admiration pour lui. Au demeurant, 

                                                             

1
 « Enfantin — dit Razard en rendant compte des motifs de sa retraite — prétendit que l’intimité entre les 

sexes, considérée aujourd’hui comme n’ayant de légitimité, de sainteté, d’élévation que dans le mariage, ne 

devait plus être exclusive entre les époux ; que le supérieur (le prêtre et la prêtresse), par exemple, pouvait et 

devait provoquer et établir cette intimité entre lui et son inférieur, soit comme moyen de satisfaction pour 

lui-même, soit dans le but d’exercer une influence plus directe et plus vive sur les sentiments des inférieurs, 

sur leurs pensées, sur leurs actes et par conséquent sur leurs progrès. » (Bazard, Discussions morales, poli-

tiques et religieuses qui ont amené la séparation effectuée au mois de novembre 1831 dans le sein de la 

société saint-simonienne). 
2
 Isambert, op. cit., p.193. 

3
 Sur la suite de la destinée d’Enfantin, voyez Isambert, op. cit., pp.189 et s. 

4
 Il faut lire, pour s’amuser, la description des derniers mois du saint-simonisme dans Reybaud, op. cit., 

Études sur les Réformateurs et socialistes modernes, éd. de Bruxelles, 1849, pp.131-152. 
5
 Principes d’économie politique, l. II, ch. i, § 4. 



94               LIVRE IV, CHAPITRE 3 : LE SOCIALISME UTOPIQUE 

Fourier n’est qu’un fou, mais un fou d’imagination, dirons-nous, et non 
pas même un « fou de génie ».  

Charles Fourier (1772-1837), né à Besançon, fut toute sa vie employé de 
commerce ou courtier, à Lyon notamment. Il débuta en 1808 par sa Théorie 
des quatre mouvements1, où tout son système se trouvait déjà en germe. 2 

Fourier distinguait dans la nature quatre mouvements, qui sont le mou-
vement social, le mouvement animal, le mouvement organique et le mouve-
ment matériel. Plus tard, il les réunit en une classe, celle des mouvements 
cardinaux, et il inventa une autre classe de mouvement, dit mouvement 
pivotal, laquelle ne renferma qu’un seul mouvement, le mouvement aromal, 
qui correspondait au magnétisme, à l’électricité, etc.  

Dans l’ordre moral et social, le but de l’homme est le bonheur, et le 
bonheur lui-même consiste à avoir beaucoup de passions et à les satisfaire. 
On peut y arriver si on les connaît. Ici, nouvelle analyse des passions. Fou-
rier en compte douze : cinq appétits des sens, c’est-à-dire le goût, le tact, la 
vue, l’ouïe et l’odorat ; quatre passions affectueuses, c’est-à-dire l’amitié, 
l’ambition (qui tend à l’esprit corporatif), l’amour et le familisme (ou senti-
ment de paternité) ; enfin, trois passions distributives ou mécanisantes, c’est-à-
dire la cabaliste (ou esprit d’intrigue), la papillonne (ou esprit de changement) 
et la composite, fougue aveugle qui consiste dans l’entraînement de l’âme et 
des sens. 3 

Eh bien, pourquoi l’homme n’est-il pas heureux en ce monde, tandis 
que les animaux, les plantes et tous les éléments accomplissent leur desti-
née sans secousses et sans désordre, au sein d’un concert harmonieux ? 
C’est qu’eux du moins obéissent à la loi de l’attraction, alors que chez les 
hommes, au contraire, législateur, prêtres et philosophes se sont opposés à 
l’envi au règne salutaire de cette loi. Il faut que l’humanité soit régie par la 
mécanique passionnelle. Il en sera ainsi dans la période de l’harmonie, et l’hu-
manité y parviendra lorsque, après avoir traversé les périodes déjà franchies 
de l’édénisme, de la sauvagerie, du patriarcat, de la barbarie et de la civi-
lisation, elle aura achevé de parcourir celle du garantisme, dans laquelle elle 
commence d’entrer. Quant à l’idée de devoir, nulle part on ne la ren-

                                                             

1
 Imprimé à Lyon, mais sous le faux nom de lieu de Leipzig. 

2
 Les autres ouvrages de Fourier sont l’Association domestique-agricole (1822), rééditée plus tard sous le 

nom de Traité de l’unité universelle ; le Phalanstère ou la réforme industrielle (1832) ; la Fausse industrie 

(1835-1836) ; des publications de polémique contre Saint-Simon et Robert Owen, parues vers 1830, etc., etc. 

— Sur Fourier, étudier Sambuc, le Socialisme de Fourier, Paris, 1899 ; — Reybaud, Études sur les Réfor-

mateurs et socialistes modernes, t. I, ch. iii (étude écrite en 1837) ; — Isambert, les Idées socialistes en 

France de 1815 à 1848, I
ère

 partie, ch. iv, et II
e
 partie, ch. ii ; — Vilfredo Pareto, Systèmes socialistes, t. II, 

pp.259 et s. — Le système de Fourier a été analysé plus anciennement par Ott, dans son Traité d’économie 

sociale, 1850. — Voyez aussi un article de M. Villey dans la Revue d’économie politique, décembre 1897, 

etc., etc. 
3
 À vrai dire, la théorie et la classification des passions, quoique complètes dans Fourier, sont présentées 

d’une manière fort obscure. 



HISTOIRE DES DOCTRINES ÉCONOMIQUES                        95                              

contre : car « l’éthique de Fourier se réduit à la satisfaction des impulsions, 
sans aucune direction intérieure de la raison. » 1 

Mieux connues dorénavant, les passions peuvent être satisfaites en équi-
libre, si l’on se met à vivre en phalanstères, de 1600 à 1800 membres envi-
ron. 2 Ces phalanstères comprendront une proportion bien réglée d’hom-
mes, de femmes et d’enfants, qui y seront répartis et organisés par groupes 
et par séries, avec vie commune et rotation continuelle des travaux. Ce sera 
le monde harmonien. On y mangera le triple de ce que l’on mange actuel-
lement, mais la production en commun aura augmenté les ressources dans 
une mesure encore plus large. Il ne semble pas, d’autre part, que la proprié-
té soit tout à fait supprimée, puisque Fourier propose encore de donner 
quatre douzièmes du produit au capital — ce qui suppose des capitalistes 
et ce qui suppose même pour ceux-ci (qui seront travailleurs en même 
temps que capitalistes) une portion supérieure à celle qu’ils touchent main-
tenant. Mais la propriété sera devenue la propriété « actionnaire », chaque 
sociétaire ayant la faculté de se faire inscrire dans plusieurs séries, pour y 
travailler d’une manière variée, mais continue. Cinq autres douzièmes iront 
au travail ; trois, au talent. Travail, capital et talent, voilà, en effet, les trois 
facteurs.  

Mais la famille sera abolie, quoique ce ne doive être qu’après des modi-
fications graduelles. 

Peu à peu, donc, le mariage sera phanérogame et il cédera bientôt la place 
à la polygamie et à la polyandrie, qui régneront enfin dans la période de 
« garantisme ». Alors un homme pourra avoir une « favorite », qui ne lui 
aura pas donné d’enfant ; une « génitrice », qui lui en aura donné un ; enfin 
une épouse qui lui en aura donné au moins deux. Réciproquement une 
femme pourra avoir un favori, un géniteur et un époux. Inutile d’ajouter 
que les enfants seront élevés en commun par le phalanstère, puisque la 
famille aura été détruite.  

Sauf la théorie de l’équilibre harmonien des passions, Fourier a repro-
duit ses devanciers : il a pris à Morus et à Campanella la production en 
commun, à Morelly la réhabilitation des passions, à Mably la théorie du 
travail attrayant. Mais, à l’inverse de Saint-Simon, Fourier condamne toute 

                                                             

1
 Isambert, op. cit., p.129. 

2
 Pourquoi ce nombre de 1800 ? C’est que les douze passions radicales, combinées entre elles, donnent selon 

Fourier un clavier général de 810 caractères. Donc 810 individus présentent tous les caractères possibles : 

cependant, soit à cause des enfants de moins de cinq ans et des vieillards de plus de cent vingt (?), soit pour 

combattre des chances d’anomalie, il est bon de doubler ce chiffre. Mais trop au-delà du double il y aurait 

« confusion dans le mécanisme ». 



96               LIVRE IV, CHAPITRE 3 : LE SOCIALISME UTOPIQUE 

hiérarchie, pour laisser ses phalanstères sans direction intérieure et sans 
autorité, ce qui est purement anarchique. 1  

Fourier a-t-il vraiment apporté quelque chose à l’économie politique ? 
On l’a dit ; et l’on a cité de lui ses observations sur les avantages de l’as-
sociation agricole et domestique. Soit : nous lui concédons sans peine 
qu’un char attelé doive apporter à la ville plus de lait que ne pourraient en 
donner cent laitières venant à pied, ou bien qu’une cuisine unique par vil-
lage, tenue par une dizaine de femmes, puisse remplacer avantageusement 
trois cents foyers. Mais tout cela n’est pas bien nouveau. 2 C’était au XVe 

siècle la combinaison des Frères Moraves ; jusqu’au siècle dernier c’était 
encore, et notamment en Auvergne, l’exemple donné par des communau-
tés villageoises ; enfin les congrégations religieuses, qui entretiennent des 
centaines d’orphelins ou de vieillards avec d’insignifiantes ressources, sont 
puissamment aidées dans leurs œuvres par de semblables économies d’ef-
forts. Parler ici d’invention n’est donc que naïveté ou parti pris.  

D’autre part, si Fourier maintient et même s’il tend à accroître la divi-
sion du travail, il en paralyse au contraire la productivité par le roulement 
alternatif et indéfini des travailleurs.  

Fourier est-il socialiste ? Il ne saurait y avoir de doutes pour nous, avec 
ce rêve de vie commune, cette neutralisation de la propriété individuelle et 
cette destruction de la famille. Cela seul, du reste, lui a valu des adhérents. 
Mais il eut peine à en trouver, et en fait de disciples il n’y a guère à citer 
que Considérant, Just Muiron et Pecqueur (qui écrivit dans le Phalanstère). 
Les fonds vinrent difficilement aussi pour l’essai d’un phalanstère, à Con-
dé-sur-Vesgres d’abord, puis à Citeaux, et enfin en Algérie à l’Union du 

                                                             

1
 Nous laissons de côté, dans l’œuvre de Fourier, les prédications fantastiques et les analogies incohérentes. 

Fourier, par exemple, croyait que la vie humaine s’allongerait jusqu’à cent quarante-quatre ans ; que le mon-

de aurait une durée de quatre-vingt mille ans, dont quarante mille d’ascendance et quarante mille de 

descendance ; que les climats changeraient ; que les raves prendraient le parfum des lilas ; que la mer, 

transformée en limonade, produirait des antibaleines qui traîneraient les navires, et des antirequins, comme 

aussi la terre des antipuces, etc., etc. Les, analogies entre l’amitié et le cercle, l’amour et l’ellipse, la pa-

ternité et la parabole, l’ambition et l’hyperbole, les quatre passions affectueuses et le cycloïde, etc., etc., ne 

sont pas moins dépourvues de sens. Assurément tout cela n’est pas de l’économie politique : mais tout cela 

écrase sous le ridicule le rêveur qui a été assez fou pour faire imprimer de pareilles billevesées. Reybaud 

reproduit (op. cit., t. I, pp.297-359) les passages les plus extravagants de Fourier. 
2
 M. Sambuc, quoiqu’il ne refuse pas tout hommage au socialisme et qu’il ait des complaisances de courtisan 

pour le féminisme, a cependant la franchise d’écrire que, « à l’exception de la fameuse classification des 

passions, il n’y a rien de bien neuf dans les conceptions de Fourier. » (Op. cit., p.10). — Reybaud, au 

contraire, lui attribue plus d’originalité. « La théorie de Fourier, dit-il, complète dès 1808, a défrayé long-

temps des théories qui le désavouaient en le dépouillant. Fourier ne copiait personne ; le saint-simonisme, 

pour ne citer que lui, s’est souvent borné à traduire Fourier. » (Op. cit., p.208). — M. Gide pousserait 

volontiers l’éloge jusqu’à l’hyperbole. « Si ceux qui le liront, dit-il, y trouvent un socialiste — et nous nous 

garderons de lui enlever ce titre : ce serait le diminuer — ils verront du moins que nul ne fut plus libéral que 

ce socialiste là et que ses doctrines diffèrent toto orbe de celles des écoles communistes... Ce qui est plus 

surprenant, ils y trouveront indiquées un plus grand nombre de réformes pratiques réalisables, déjà même en 

partie réalisées, que dans les œuvres de n’importe quel socialiste, voire même de n’importe quel écono-

miste. » (Gide, Introduction aux Œuvres choisies de Fourier, collection Guillaumin, p.vi). 



HISTOIRE DES DOCTRINES ÉCONOMIQUES                        97                              

Sig. Tous trois périrent dans une anarchie immédiate. 1 Proudhon lui-
même n’hésita pas à appeler le système phalanstérien « le dernier rêve de la 
crapule en délire ». 2 Comment se fait-il donc que Stuart Mill ait goûté Fou-
rier et qu’il tienne le fouriérisme pour réalisable ? 3 Comment se fait-il aussi 
que l’on ait osé de nos jours tenter une réhabilitation de cet homme, fût-ce 
même en jetant un voile discret sur les folies de sa « mécanique passion-
nelle », sur les lubricités de sa loi d’attraction et les impudeurs de son ma-
riage phanérogame, polygamique et polyandrique ?  

Dans ce temps là, on crut un moment que le socialisme utopique allait 
s’implanter et que le prestige des premiers résultats effectivement obtenus 
allait lui gagner toutes les faveurs. C’était avec Robert Owen (1771-1858). 4 
Owen a cela, en effet, d’unique dans l’histoire du socialisme, qu’il agit et 
réussit avant de dogmatiser, qu’il eut des millions à consacrer à ses expé-
riences et que les plus hauts personnages n’hésitèrent pas à le fréquenter et 
à le consulter. Le terme « owenisme » précéda même, avec signification 
toute pareille, le mot « socialisme ».  

D’abord employé de commerce à Londres, puis manufacturier à Man-
chester, Robert Owen avait reçu de son beau-père, David Dale, une fila-
ture de coton qui était située près de Lanark, sur les bords de la Clyde, et 
qui, tombée au point de vue moral et industriel tout ensemble, était deve-
nue un foyer de désordre et d’immoralité. Robert Owen la remonta et y 
gagna plusieurs millions, qu’il laissa philanthropiquement dans l’affaire. 
Sans faire aucun appel au sentiment religieux, ni recourir à aucun moyen 
de contrainte, par le seul prestige qu’il acquit en améliorant des conditions 
de travail qui jusque là avaient été là-bas d’une inhumanité révoltante, il 
parvint à y triompher de la débauche et de l’ivrognerie. Ce succès le grisa, 
et Owen devint un homme à système. Quel était le sien ? Il ne l’exposa 
jamais d’une manière bien complète, ni dans ses Outlines of the rational system 
— qui sont cependant l’expression la plus précise et la plus résumée de ses 
vues — ni dans sa New view of society, or essays on the formation of human charac-
ter (1812). 5 

En voici cependant les grands traits.  

                                                             

1
 Il convient cependant de citer le « familistère » de Guise, société coopérative ouvrière fondée en 1846 

suivant les idées économiques du fouriérisme par Godin (1817-1888). Les travaux de la fonte moulée ont 

permis à Godin d’amasser une fortune de deux millions et demi, qu’il laissa à ses coopérateurs ouvriers. 
2
 Système des contradictions économiques, t. II, p.355. 

3
 Principes d’économie politique, l. II, ch, i, § 4. 

4
 Sur Owen, étudier surtout Dolléans, Robert Owen, 1907 (avec une introduction, il est vrai, où fourmillent 

les idées les plus fausses sur la religion et le christianisme) ; — Denis, Histoire des systèmes économiques et 

socialistes, t. II, pp.387 et s. 
5
 Esquisses du système rationnel et Nouvelle vue de la société ou essais sur la formation du caractère 

humain. 



98               LIVRE IV, CHAPITRE 3 : LE SOCIALISME UTOPIQUE 

L’irresponsabilité humaine est posée comme un dogme absolu ; donc, 
ni blâme, ni louange. 1 L’éducation subira une réforme complète : elle sera 
dirigée de manière à ne faire éclore que des sentiments vrais et libres dans 
leur émission ; elle sera uniforme pour tous, et la propriété individuelle n’y 
sera jamais nommée. Les biens seront communs et les droits égaux. On 
n’admettra aucune supériorité, pas même celle de l’intelligence ; aucune 
hiérarchie, sinon celle de l’âge, qui déterminera à elle seule celle des fonc-
tions. L’union sera libre : les couples se feront et se déferont, à volonté, et 
le sentiment communautaire remplacera le sentiment familial. La popula-
tion sera répartie par groupes de 2 000 à 3 000 âmes, précaution prise 
contre les abus des concentrations industrielles, que le machinisme pro-
voque très facilement. Puis, entre ces groupes, les produits s’échangeront 
directement, sans commerce et sans monnaie.  

Owen — comme Saint-Simon et Fourier, et par conséquent à la diffé-
rence de Cabet, auquel nous allons arriver — Owen a donc toute une phi-
losophie sur laquelle repose son économique socialiste. Pour lui, avec 
l’exclusion complète de la religion et de tous les mobiles religieux, c’est le 
déterminisme pur ; c’est la croyance au pouvoir illimité de l’éducation ; 
c’est le despotisme légal au sens physiocratique et jacobin du mot. Pour lui, 
« la réforme sociale peut se définir la création artificielle d’un milieu exté-
rieur qui détermine l’homme à la vertu et au bonheur », et ainsi « chez 
Owen la croyance à la toute-puissance de la vérité sur l’esprit humain se 
concilie avec le fétichisme de l’État. » 2 

Or, ce « système de société et de religion rationnelles », comme disaient 
Owen et ses partisans, a joui quelque temps d’une haute faveur. Deux 
frères du roi d’Angleterre prirent publiquement la défense d’Owen et ne 
dédaignèrent pas de présider des réunions dans lesquelles il exposait ses 
idées et montrait les plans en relief de ses futures sociétés « coopératives », 
rivales des « phalanstères » de Fourier. Il compta parmi ses protecteurs lord 
Liverpool et le duc de Wellington. Il fut le correspondant ou l’hôte de plu-
sieurs souverains européens. Bien plus, même après son échec retentissant 
à New-Harmony et après tous les défis qu’il avait jetés à la religion et à la 

                                                             

1
 Thonissen appelle Owen le « Condillac du socialisme » (Histoire du socialisme, t. II, p.211). — « Nous 

croyons, dit Owen, que l’organisation de l’homme et ensuite les influences des objets extérieurs, le milieu 

dans lequel il vit et spécialement la société qui l’environne, déterminent son caractère et ses actions. Par 

conséquent il n’est responsable de rien. Les sentiments intérieurs lui viennent des objets extérieurs et de leur 

manière d’agir sur son organisation. Ses convictions lui viennent des objets extérieurs qui agissent de même 

sur son organisation. Sa volonté et les actes de cette volonté sont dus à ses convictions mêlées à ses 

sentiments, ou bien à ses convictions seules, ou bien à ses sentiments seuls... Telles sont nos maximes 

fondamentales. Elles conduisent à la charité universelle, qui considère avec une égale bienveillance les 

sentiments, les convictions et la conduite de tous les hommes. C’est là la seule religion rationnelle. » (Owen, 

Constitution de la société des religionnaires rationalistes). 
2
 Dolléans, Robert Owen, pp.85 et 98. 



HISTOIRE DES DOCTRINES ÉCONOMIQUES                        99                              

morale naturelle, il obtint encore, en 1840, une audience particulière de la 
jeune reine, Victoria.  

Mais depuis ses débuts à Lanark, il échoua toujours sur le terrain des 
expériences. Parti pour l’Amérique en 1824 et accueilli avec tous les hon-
neurs par le gouvernement de Washington, qui alla jusqu’à lui accorder une 
séance solennelle du Congrès de l’Union et le privilège d’y parler à la tri-
bune, il créa dans l’Indiana la colonie de New-Harmony au milieu des cir-
constances les plus favorables qui se puissent imaginer. D’autres sociétés 
« coopératives » se fondèrent aussi sur le même modèle. Un moment, en 
1827, on compta dans l’Union plus de trente sociétés d’après des vues qui 
tenaient de près ou de loin au même système. Mais New-Harmony et 
toutes les autres périrent en quelques mois dans l’anarchie et la promiscui-
té. 1 Owen revint d’Amérique, en 1827, ruiné, quoique non désabusé, et 
« croyant qu’il vaut mieux agir par voie de théorie sur toute l’humanité que 
par voie de pratique sur de petits centres d’expérimentation ». 2 Cependant 
les amis qu’il avait eus en Angleterre n’étaient pas désillusionnés davantage. 
Grâce à eux, les expériences furent reprises, d’abord à Orbiston dans le 
comté de Lanark3, puis à Titherley dans le Hampshire. À la fin, Owen est 
mêlé à l’insuccès du National labour equitable exchange, grande banque coopé-
rative où les créances étaient échangées, non plus contre de la monnaie, 
mais contre des bons d’heures de travail, avec des magasins coopératifs où 
ces derniers étaient finalement échangés contre de la marchandise. 4 L’en-
treprise échoua et Owen ne reparaît plus guère dans l’histoire que pour 
faire ses offres de services à notre République de 1848, comme il les avait 
déjà faites — d’ailleurs avec un réel succès d’estime — au Congrès d’Aix-
la-Chapelle de 1815.  

Le communisme oweniste ou coopératif présente — toute différence 
faite des bases philosophiques — une grande ressemblance avec le com-
munisme icarien de Cabet.  

Dans la forme, la divergence la plus sensible, c’est qu’Owen ne veut que 
de petites communautés, tandis que Cabet veut organiser le communisme 
avec de grandes villes ; c’est aussi que le communisme de Cabet laisse sub-

                                                             

1
 À lire dans Dolléans (op. cit., p.237 et s.) la description de New-Harmony, « société où régnait l’anarchie 

la plus complète » et où chacun, atteint de la maladie de la paresse, ne songeait qu’à faire travailler les autres 

à sa place.   
2
 Reybaud, op. cit., p.251. 

3
 À Orbiston, sur les conseils du plus éminent disciple d’Owen, Abram Combe, on avait formé deux classes 

dans la colonie, celle des propriétaires et celle des fermiers. Le capital ne restait donc pas proscrit systé-

matiquement. 
4
 Le Labour-exchange fonctionna à Londres de 1832 à 1836. — Voyez son histoire dans Aucuy, les 

Systèmes socialistes d’échange, 1908, pp.65 et s. 



100               LIVRE IV, CHAPITRE 3 : LE SOCIALISME UTOPIQUE 

sister le mariage et la famille, tandis que le communisme coopératif en-
seigne que la famille doit être absorbée dans la communauté. 1 

Étienne Cabet était né à Dijon en 1788. Avocat et membre très actif des 
sociétés secrètes sous la Restauration, procureur général à Bastia en 1830, 
révoqué comme démagogue en 1831, puis député de la Côte-d’Or, il finit, 
à travers plusieurs procès de presse, par être condamné à deux ans de pri-
son en 1834. Il se réfugia alors à Londres, où ses idées, déjà passablement 
révolutionnaires, reçurent de l’Utopie de Thomas Morus une tout autre 
direction. Cabet profite de l’amnistie de 1839 pour rentrer à Paris. Il pu-
blie, en 1840, une Histoire populaire de la Révolution française de 1789 à 1830 
dans un esprit tout à fait jacobin ; puis, aussitôt après, les Voyages et aven-
tures de lord William Carisdall en Icarie (1840) — qui deviennent plus briève-
ment, en 1842, le Voyage en Icarie. — Ce livre eut un immense succès. Mais 
il ne le mérite pas par l’intérêt qu’il présente, malgré l’épisode insipide des 
amours de Valmor pour Dinaïse : car je ne saurais m’empêcher d’avouer 
qu’il est écrit d’un bout à l’autre dans le genre ennuyeux. En ce genre là, 
toutefois, il n’est pas loin d’être un vrai chef-d’œuvre.  

C’est un voyage utopique à la façon de Morus, de Campanella, de Vai-
rasse et de tous les autres. Le régime de l’Icarie est un pur communisme 
quant aux biens2, avec travail obligatoire et agréable, mais avec maintien du 
mariage. Pourquoi le travail est-il agréable ? Cabet glisse sur la difficulté. 
« Cela se fait pourtant en Icarie », répond-il à l’objection, comme Hythlo-
dée avait répondu : « Que n’avez-vous été en Utopie ! » En Icarie, l’ordre 
se maintient spontanément, sans divisions intestines, sans rivalités, et, 
par conséquent, sans que les magistrats, qui sont électifs, aient besoin 
d’intervenir.  

L’illogisme qui résulte de la conservation du mariage chez les Icariens, 
fut violemment attaqué, notamment par le journal l’Humanitaire : Cabet 
répondit d’abord qu’on serait toujours à temps de supprimer la famille3, 
ensuite qu’il avait eu peur de la police et des tribunaux.  

Les deux originalités du Voyage en Icarie sont : 1° les statistiques an-
nuelles, au moyen desquelles la représentation nationale vote d’avance les 

                                                             

1
 Sur Cabet, voyez Isambert, Idées socialistes en France, II

e
 partie ch. viii. 

2
 « C’est la communauté, dit Cabet, qui nourrit les citoyens, les vêtit, les loge, les instruit et leur fournit à 

tous ce dont ils ont besoin, d’abord le nécessaire, ensuite l’utile, et enfin l’agréable, si cela est possible. » 

C’est une réminiscence de l’article 2 du Code de la nature de Morelly. 
3
 « Pourquoi donc — disait Cabet en 1841, dans sa réponse au journal l’Humanitaire, qui s’intitulait 

communiste babouviste (par opposition aux communistes icariens) — pourquoi donc la communauté (des 

biens) ne pourrait-elle pas d’abord exister, pendant un nombre d’années plus ou moins grand, avec le ma-

riage et la famille, sauf à les abroger quand on le voudrait et quand la nécessité s’en ferait impérieusement 

sentir ?... Est-ce que ce n’est pas l’idée de l’abolition de la famille qui a tué les saint-simoniens ? » 



HISTOIRE DES DOCTRINES ÉCONOMIQUES                        101                              

quantités à produire dans chaque espèce de denrées1 ; 2° l’esquisse de la 
manière dont le communisme s’est établi en Icarie. Le pays avait eu autre-
fois la propriété avec tous ses abus. En 1782 une révolution éclata. Le 
charretier Icar, nommé dictateur, établit une république démocratique qui 
devait servir de transition pour arriver au communisme, et de lui vint le 
nom d’Icarie, comme Utopus avait donné le sien à l’Utopie. Pour réaliser 
l’égalité croissante des biens, pour préparer le nivellement des fortunes et 
la communauté des jouissances, on institua l’impôt progressif, le minimum 
des salaires, le maximum du prix des marchandises, et l’on abolit tous les 
impôts sur le travail et les objets de nécessité. Icar avait prévu que la trans-
formation demanderait cinquante ans : il n’en fallut que trente. 2 

Cabet avait foi dans son utopie et il essaya de la traduire du livre dans 
les faits. Au commencement de 1848, une avant-garde de 69 Icariens partit 
pour le Texas. Lui-même les suivit au mois de décembre avec d’autres 
naïfs, et 240 Icariens remontèrent ainsi le Mississipi pour aller fonder une 
colonie à Nauvoo dans l’Illinois. L’enthousiasme soutint momentanément 
les colons ; puis la discorde se mit dans le groupe, et Cabet, chassé par les 
siens, revint mourir à Saint-Louis en 1856. 3 Ceux qui, au nombre de 200, 
l’avaient suivi dans ce dernier exode, fondèrent près de Saint-Louis la co-
lonie de Cheltenham, qui, au moment de sa dislocation, en 1864, ne com-
prenait plus que 8 hommes, 7 femmes et quelques enfants. Cependant on 
vit longtemps des colonies semblables se fonder, se scinder, émigrer, puis 
s’éteindre, sur quelques points de la vaste Amérique. 4 

                                                             

1
 La même idée se retrouvera plus tard dans Malon (Socialisme intégral, l. I, p.539). Celui-ci ne doute point 

que « des commissions de statistique, calculant pour un an la somme des besoins de la nation entière... 

peuvent déterminer la journée minima que chacun doit à la société et en même temps la part qui revient à 

chacun dans la somme des produits et qui est égale à la somme des heures de travail ». 
2
 Il est à remarquer que le Conseil de dictature qu’Icar institua le lendemain de la révolution de 1782, rendit 

un certain nombre de décrets qui présentent une frappante ressemblance avec ceux de Ledru-Rollin en 1848. 

Lequel des deux a copié l’autre ? Que l’on se souvienne que le Voyage en Icarie est de 1840. 
3
 Voyez le récit détaillé des aventures dans Bonnaud (Cadet et son œuvre, Paris, 1900, pp.87-194). L’auteur 

est un admirateur enthousiaste de Cabet. 
4
 Le groupe de Nauvoo émigra lui-même dans l’Iowa en 1857, à la suite d’une discussion révolutionnaire 

qui tint toute la nuit du 12 au 13 mai 1856 : alors on créa la colonie de Cheltenham. Vint une suite de 

fractionnements, de péripéties et de vicissitudes de tout ordre. Les socialistes (Bonnaud, op. cit., p.193) 

avouent en 1900 ne plus en avoir eu de nouvelles depuis février 1888. Le Handbuch des Socialismus (1897) 

cite finalement la Icaria-Speranza-Community, en Californie, avec 52 membres (V° Fourier) : mais Icaria-

Speranza avait disparu dès 1857. La dernière colonie icarienne fut New-Icaria, qui fut liquidée par sentence 

judiciaire du 22 octobre 1898. — Sur les colonies socialistes aux États-Unis, étudier : John-Humphrey 

Noyes, History of American socialismus, Philadelphie, 1870, ouvrage très documenté et très complet (Noyes 

avait été chef de la communauté d’Oneida, caractérisée par la pratique du mariage collectif ou complex, 

mariage entre tous les membres de la communauté, mais avec des mesures contre l’accroissement exagéré 

de la population [voyez la Viriculture de Molinari, et Menger, État socialiste, tr. fr., p.179]) ; — Kerby, le 

Socialisme aux États-Unis, Bruxelles, 1897, pp.2 et 3 ; pp.79 et s. ; — Prudhommeaux, l’Icarie et son 

fondateur Étienne Cabet, 1901. — On peut encore lire avec intérêt le naïf récit qu’un des derniers survivants 

de l’aventure de Nauvoo a publié, Voyage d’un Autunois en Icarie (sans nom d’auteur), Autun, 1898. — 

Félicien David, l’ex-saint-simonien, avait été de l’expédition icarienne. Il en revint en faisant le tour du 

monde, ce qui lui fournit l’inspiration de Lalla-Rouhk, en Tasmanie, et celle du Désert, en Égypte. 



102               LIVRE IV, CHAPITRE 3 : LE SOCIALISME UTOPIQUE 

Des essais analogues furent tentés plus récemment en Australie et en 
Nouvelle-Zélande, avec les village-settlements, et là encore on eut de lamen-
tables échecs, qui répétèrent l’histoire de toutes les Icaries. 1 

Le roman utopique avait-il disparu avec Cabet ? Pas même encore : et le 
merveilleux succès de Looking backward, de Bellamy, paru en 1887, montre 
à cet égard l’incorrigibilité radicale de la nature humaine. 2 Ici d’ailleurs ce 
n’est qu’affaire d’imagination et de curiosité. On ne se défend pas sans 
peine de la tentation d’exposer un système social sous le vêtement enchan-
teur de la fiction : témoin le Télémaque de Fénelon avec sa république de 
Salente ; témoin encore la description utopique d’Olbie, Olbie ou Essai sur la 
manière de réformer les mœurs d’une nation, par laquelle J.-B. Say, en 1800, prélu-
dait à des œuvres plus sérieuses et moins fantaisistes.  

Comme le dit von Kirchenheim, « Owen, Saint-Simon et Fourier ser-
vent de transition à la science sociale moderne. On peut encore les consi-
dérer comme des utopistes, bien que leurs œuvres ne soient pas enfantées 
par le rêve. À partir de ce moment là arrivent à leur suite les recherches 
scientifiques de Louis Blanc et de Marx. » 3 Le socialisme allait donc 
prendre une autre forme : dès lors, selon l’expression de Benoît Malon, « la 
pensée sociale dépouille l’idée nouvelle de son éclatante parure sentimen-
tale et idéaliste, et c’est de l’inspiration allemande qu’elle va relever princi-
palement. » 4 Cependant, en plein règne de Louis-Philippe, Louis Blanc et 
Proudhon, qui déjà ne sont plus des rêveurs comme Fourier ou Cabet, ne 
sont pas davantage encore de lourds et froids métaphysiciens comme il va 
en pousser en Allemagne.  

En tout cas, il n’était pas mauvais que l’impuissance des tentatives de 
reconstruction eût été bien prouvée avec Enfantin, Fourier, Owen et Ca-
bet, avant le jour où les efforts de destruction allaient être les plus redou-
tables et les mieux ordonnés. À quoi bon démolir, dirons-nous, puisqu’il a 
été prouvé qu’on ne pourrait pas rebâtir ?  

 
 
 
 

                                                             

1
 Voyez Pierre Leroy-Beaulieu, les Nouvelles sociétés anglo-saxonnes (s. d.), 1901, pp.152 et s. ; — Albert 

Métin, le Socialisme sans doctrines, 1901, p.201. Cependant M. Métin, socialiste, explique l’insuccès par les 

habitudes urbaines des nouveaux colons, et il trouve que l’échec, étant données les circonstances, aurait dû 

être encore plus complet. 
2
 La traduction française en a été faite sur le 301

e
 mille de l’original américain, sous ce titre : Coup d’œil 

rétrospectif jeté en l’an 2000 sur l’an 1887. — Sur Bellamy et son œuvre, voyez Kerby, le Socialisme aux 

États-Unis, pp.80 et s., et von Kirchenheim, l’Éternelle utopie, pp.300 et s. — Bellamy est qualifié, en 

Amérique, de socialiste nationaliste. 
3
 Kirchenheim, Éternelle utopie, p.278. 

4
 Benoit Malon, Socialisme intégral, t. I, p.173. 



HISTOIRE DES DOCTRINES ÉCONOMIQUES                        103                              

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



104               LIVRE IV, CHAPITRE 3 : LE SOCIALISME UTOPIQUE 

 
CHAPITRE IV 

LE SOCIALISME RÉVOLUTIONNAIRE  
EN FRANCE AUTOUR DE 1848 

 
 
De plus près peut-être encore que Fourier et Cabet, Louis Blanc et 

Proudhon contribuèrent au mouvement socialiste de 1848, l’un en faisant 
espérer une ère nouvelle avec une nouvelle « organisation du travail », l’au-
tre en démolissant toutes les institutions et tous les principes. Nous les 
joignons donc ici, quelque différence qu’il y ait dans leurs théories et leurs 
procédés. Saint-Simon et les autres avaient été surtout des idéalistes et des 
rêveurs, comptant surtout sur la persuasion de la parole et de l’exemple : 
avec Louis Blanc et Proudhon nous entrons franchement dans les théori-
ciens de la révolution.  

Louis Blanc, né à Madrid en 1811, fut journaliste à Paris, jusqu’à ce que 
la Révolution de février fût venue le jeter dans la vie politique. Il est alors 
membre du gouvernement provisoire de février 1848, président de la fa-
meuse Commission du travail siégeant au Luxembourg1, et député à la 
Constituante. Compromis dans les journées de mai 1848, qu’il a provo-
quées, il se réfugie à Londres. On le revoit enfin député de la Seine, puis 
sénateur du même département — depuis 1871 jusqu’à sa mort en 1886. 2 

Il avait ébauché ses idées, dès 1839, dans la Revue du progrès social. Il en 
compléta l’exposition dans l’Organisation du travail (1839) et dans le Socia-
lisme, droit au travail, réponse à M. Thiers (1849), ce dernier opuscule dirigé 
contre l’excellent volume De la propriété, par lequel Thiers était venu au se-
cours de la société menacée par la Révolution. 3 

Thiers, après avoir soutenu la thèse que le travail est le vrai fondement 
de la propriété et après avoir vivement combattu le communisme propre-
ment dit, s’était attaqué, avec une grande perspicacité, à toutes les formules 
indirectes — association, réciprocité et droit au travail — à l’aide desquel-
les les « socialistes », distingués des « communistes », n’admettaient la pro-
priété que pour mieux clamer que « le capital est un tyran, qu’il ne veut pas 
se donner au travailleur ou bien qu’il ne se donne qu’à des conditions 

                                                             

1
 Le titre exact de cette commission, instituée par le décret du 28 février 1848, était « Commission du gou -

vernement pour les travailleurs ». 
2
 Sur Louis Blanc, voyez entre autres Isambert, Idées socialistes, II

e
 partie, ch. vi. — Mais M. Isambert se 

contente de ranger Louis Blanc parmi les « socialistes d’État » (op. cit., p.274) ; nous croyons que ce 

qualificatif est beaucoup insuffisant. 
3
 La Propriété de Thiers renferme quatre livres : l. I, du droit de propriété ; — l. II du communisme ; — l. 

III, du socialisme ; — l. IV, de l’impôt. Même aujourd’hui, après toutes les transformations que le 

socialisme a subies, on peut relire ce livre avec autant de fruit que d’intérêt. 



HISTOIRE DES DOCTRINES ÉCONOMIQUES                        105                              

cruelles, de telle sorte que le travailleur ne puisse pas vivre ». 1 La théorie 
de l’impôt — impôt proportionnel et non progressif, impôt frappant les 
revenus de la propriété et les revenus du travail — était également exposée 
par M. Thiers avec autant de netteté que de bon sens.  

Mais voyons quelle était en substance la thèse de Louis Blanc, laquelle 
ne manquait du reste ni d’originalité, ni de séductions.  

Tout homme a le droit de vivre : or, le travail est la condition indispen-
sable sans laquelle les hommes ne peuvent pas vivre. Donc, tout homme a 
un droit strict, un droit proprement dit, à un travail stable et convenable-
ment rémunéré. En fait toutefois, les uns — c’est-à-dire les capitalistes — 
possèdent les instruments de travail, terres, usines, etc., sans lesquels le 
travail est impossible ou infructueux ; et les autres sont réduits à solliciter 
un emploi de leurs forces sous un régime de concurrence qui les contraint 
à vendre au rabais leur travail. 2 Louis Blanc, ennemi de cette concurrence 
et de tout ce qui paraît diminuer les quantités de main-d’œuvre demandées 
par les patrons, prend alors parti contre la liberté commerciale, contre la 
division du travail et contre l’emploi des machines, en rééditant avec une 
vigueur nouvelle les arguments déjà quelque peu vieillis de Sismondi. 3 

Pour remédier à tous ces maux, il faut empêcher cet accaparement des 
biens productifs et des instruments de travail. Précédant ou inspirant nos 
modernes coopératistes4, Louis Blanc proclame que « le remède est d’éta-
blir des institutions sociales qui tendent à généraliser de plus en plus les 
instruments du travail ; le moyen, c’est de substituer au régime actuel, fon-
dé sur l’individualisme, un régime fondé sur l’association. Plus de salariés : 
des associés. » 5 Et l’individualisme dont il est ici question, désignait préci-
sément l’institution de la propriété individuelle.  

En effet, pour transformer ainsi la société et pour assurer l’exercice du 
droit au travail et à la vie, il faut que l’État, protecteur de tous les droits, 
exproprie la classe des propriétaires et qu’il approprie à tous — c’est-à-dire 
qu’il mette à la disposition de tout le monde — les instruments de travail. 
Seulement cette transformation ne doit être ni instantanée, ni violente : 
l’État l’opérera progressivement, tout d’abord en rachetant un nombre 
croissant d’ateliers et d’usines, le tout payable par annuités gagées sur les 
bénéfices futurs, puis en employant les ateliers déjà rachetés à faire concur-

                                                             

1
 Thiers, op. cit., l. III, ch. I. — Sur l’identité finale du communisme et du socialisme, voyez encore l. III, 

ch. x. 
2
 Organisation du travail, l. I, ch. ii (9

e
 édition, 1850, pp.25 et s.). 

3
 « Chaque machine nouvelle, disait Louis Blanc, est pour qui l’emploie une source de bénéfices, mais elle 

chasse de l’atelier une foule de journaliers. » (Droit au travail). — Voyez aussi Organisation du travail, loc. 

cit. 
4
 Voyez plus haut, pp.40 et s. 

5
 Droit au travail, édition de 1849, Réponse aux objections. 



106       LIVRE IV, CHAPITRE 4 : LE SOCIALISME RÉVOLUTIONNAIRE 

rence aux ateliers non encore rachetés, toujours aux frais du Trésor public, 
de manière à précipiter les rachats à l’amiable par la perspective des faillites 
imminentes dont les propriétaires et les entrepreneurs récalcitrants seraient 
menacés.  

L’agriculture subirait un régime analogue. Il est même à remarquer que 
dans l’Organisation du travail la transformation du régime agricole tient beau-
coup plus de place que celle du régime industriel. Sans doute, eu égard au 
temps où Louis Blanc écrivait, il y a là une opportunité de propagande qui 
explique beaucoup de choses. Louis Blanc, comme s’il était l’héritier des 
physiocrates, met dans la terre la « source de la vie des peuples » ; puis, 
pour faire adopter son système d’ateliers agricoles, il professe : 1° que le 
dépérissement de l’agriculture en France vient des régimes de petite culture 
et de petite propriété ; 2° qu’il « n’y a de salut pour les campagnes que dans 
l’adoption du système de la grande culture ; 3° qu’on y arrivera, non par 
l’individualisme, mais par l’association et la propriété collective. 1 Les asso-
ciations agricoles seraient de cinquante familles, établies sur 500 hectares 
environ et « logées dans un même bâtiment ». 2 

Que deviendra donc la famille, dans le système de Louis Blanc ? Elle se-
ra maintenue, mais sans hérédité. La famille, dit en effet Louis Blanc, est 
un fait naturel qui, dans quelque hypothèse que ce soit, ne saurait être dé-
truit, tandis que l’hérédité est une convention sociale, que les progrès de la 
société peuvent faire disparaître. 3 

Dans chaque sphère de travail, il y aurait un atelier central, duquel les 
autres relèveraient comme ateliers complémentaires. Le prix de revient une 
fois déterminé, la représentation nationale fixerait, eu égard à la situation 
du monde industriel, un prix de vente qui laisserait un bénéfice, mais dont 
l’uniformité empêcherait la concurrence entre les divers groupes. Ce serait 
ce même Parlement qui fixerait aussi les salaires dans les divers ateliers, 
parce que les inégalités dans les conditions matérielles de la vie ne permet-
traient pas que ces salaires fussent égaux d’un bout de la France à l’autre. 
Les travailleurs éliraient par atelier les chefs des travaux, sauf pour la pre-
mière année, où, ne se connaissant pas encore, ils ne pourraient que laisser 
cette nomination à l’État. Louis Blanc insiste beaucoup sur la différence 
que cette pratique de l’élection met entre son système et celui de Saint-
Simon, qui faisait l’État réellement omnipotent par sa hiérarchie de fonc-
tionnaires-pontifes. 4 Les diverses industries seraient ensuite rendues soli-
daires les unes des autres, grâce à un prélèvement que l’État ferait sur les 

                                                             

1
 Organisation du travail, 9e

 éd., p.86. 
2
 Op. cit., pp.112-113 

3
 Op. cit., 9e

 éd., pp.228-229. 
4
 Organisation du travail, 9e

 éd., pp.207 et s. 



HISTOIRE DES DOCTRINES ÉCONOMIQUES                        107                              

bénéfices de celles qui auraient été plus prospères et qu’il reverserait sur 
celles que des causes accidentelles auraient mises en souffrance.  

Sur la question des salaires, Louis Blanc, au début, voulait que dans cha-
que atelier les salaires fussent égaux par tête d’ouvrier, abstraction faite des 
aptitudes ou des efforts : car il proclamait que « l’inégalité des aptitudes 
doit aboutir à l’inégalité des devoirs, mais non à l’inégalité des droits », ce 
qui ne l’empêchait point de conclure que tous les travailleurs, dans son sys-
tème, auraient été intéressés à produire vite et bien. Plus tard, dans un 
mémorable discours du 3 avril 1848 aux délégués des corporations ou-
vrières de Paris, il abandonna avec éclat la formule de l’égalité des salaires 
pour la remplacer par celle-ci : « Que chacun produise selon son aptitude 
et ses forces ; que chacun consomme selon ses besoins ». Les salaires rede-
viendraient donc inégaux, mais ce ne serait plus d’après la production du 
travailleur, ce serait d’après sa consommation. Actuellement le travailleur 
est incité à produire : avec la dernière formule de Louis Blanc, il ne serait 
incité qu’à dilater ses besoins et à consommer, tout en étant désintéressé de 
produire davantage. 1  

Bref, selon le mot de Lamartine, « l’État propriétaire et industriel serait 
substitué en tout aux citoyens dépossédés. »  

Pour les terres, la dépossession aurait été particulièrement activée par la 
suppression des successions collatérales, dont le montant aurait été attribué 
aux communes.  

L’Organisation du travail, vieille aujourd’hui de plus de soixante ans, con-
tinue à être un des très rares plans quelque peu précis d’une reconstruction 
de la société selon les idées du socialisme. Les « ateliers nationaux » de 
Louis Blanc restent donc un idéal que les rêveurs n’ont point encore sur-
passé. Le livre est d’ailleurs écrit avec beaucoup de chaleur ; on y trouve 
à chaque ligne l’appareil déclamatoire du tribun. Par contre, l’œuvre est 
faible au point de vue économique : je n’en veux comme preuve que la 
prédiction de la ruine certaine et immédiate — déjà commencée même, 
disait Louis Blanc — où l’industrialisme entraîne l’Angleterre. 2  

Tout non plus n’était pas nouveau dans ce programme. Louis Blanc fai-
sait grand éloge de Morelly et de Mably, et il leur devait bien quelque 
chose ; il devait surtout beaucoup à Babeuf, bien que l’impopularité qui 
s’attachait encore aux babouvistes ne lui eût pas permis de nommer celui-
ci. C’était à Babeuf qu’il avait emprunté, entre autres idées, celle de l’hon-
neur considéré comme un mobile suffisant de l’activité économique, une 

                                                             

1
 Dans l’édition que nous citons (postérieure à son fameux discours de 1848), Louis Blanc essaye, mais très 

obscurément, de faire disparaître la contradiction de ses deux opinions successives (Organisation du travail, 

9
e
 éd., 1850, l. I, ch. v, pp.72 et s.). 

2
 Op. cit., l. I, ch. iv. 



108       LIVRE IV, CHAPITRE 4 : LE SOCIALISME RÉVOLUTIONNAIRE 

fois anéanti le stimulant de l’intérêt personnel. Bien plus, beaucoup de dé-
tails des ateliers nationaux de Louis Blanc sont tirés du « décret écono-
mique sur l’organisation de la communauté » de Babeuf1, et l’on a pu aller 
jusqu’à dire que « ses doctrines économiques, ses idées philosophiques, 
ses détails d’exécution, tout est manifestement emprunté de la secte des 
Égaux ». 2 Cette ressemblance s’explique d’autant mieux que Louis Blanc, 
après 1830, avait été le disciple et l’ami de Buonarrotti.   

Quoi qu’il en soit, Louis Blanc est beaucoup trop oublié maintenant, ef-
facé comme il est derrière Karl Marx. Cependant le collectivisme marxiste, 
s’il devait jamais se réaliser, ne pourrait guère faire autre chose qu’appliquer 
l’Organisation du travail : et, à ce titre il y aurait de curieux rapprochements à 
faire de l’œuvre de Louis Blanc avec la Quintessence du socialisme de Schaeffle, 
c’est-à-dire encore un des très rares ouvages qui, parus depuis 1848, aient 
esquissé au moins dans ses grandes lignes l’état possible d’une société so-
cialisée.  

Mais les sophismes de Louis Blanc sont trop spécieux pour que nous ne 
nous arrêtions pas à les discuter. 3 

D’une part, avec sa tendance à déclamer, à généraliser outre mesure et 
à donner comme universellement exactes des affirmations de fait qu’il ne 
corrobore d’aucune observation, il a exagéré à dessein les maux du régime 
économique actuel4 ; d’autre part, son système tout entier repose sur une 
fausse définition et une fausse application du « droit au travail ».  

Que tout homme ait le droit de vivre, nul ne le conteste et nous en dé-
duisons très volontiers le droit à l’assistance dans le cas d’extrême misère, 
droit que J.-B. Say n’avait pas hésité à reconnaître. 5 Nous en déduisons 
aussi le droit de produire pour soi-même et pour les siens ; le droit de se 
constituer, pour soi et pour eux, un fonds de prévoyance en vue de l’avenir 
(ce qui est le fondement du droit de propriété) ; enfin le droit de n’être pas 
empêché de travailler par la coalition des travailleurs concurrents. 6 Tout 
cela constitue le « droit du travail », droit qui n’impose aux autres qu’une 

                                                             

1
 Articles 4-9 du programme babouviste. 

2
 Sudre, Histoire du communisme, 9

e
 édit., p.377. 

3
 Voyez ici pour plus de détails l’excellente discussion du R. P. Castelein, S. J., dans le Socialisme et le droit 

de propriété, pp.180 et s., et dans le Droit naturel, 1903, pp.183 et s. — Comparez Thiers, De la Propriété, 

l. III. ch. ix. 
4
 Castelein, Socialisme et droit de propriété, pp.181-209. 

5
 J.-B. Say, Traité d’économie politique, l. II, ch. iv, § 4, 2

e
 éd., t. II, p.83. — Voyez plus haut, t. 1, p.241. — 

À citer comme une anomalie parmi les économistes libéraux l’opinion brutale de M. de Molinari, que la 

société n’est tenue à secourir ses membres que lorsque leur entretien doit se traduire par une récupération 

ultérieure de leurs forces économiques (Questions économiques à l’ordre du jour, 1905, p.133), d’où 

résulterait le droit ou le devoir, pour la société, de se désintéresser des vieillards, des infirmes et des 

incurables. 
6
 Voyez sur ce dernier point l’Encyclique de Léon XIII aux évêques des États-Unis, du 28 janvier 1895 

(Encyclique Longinqua Oceani) : « Personne, y est-il dit, ne doit empêcher qui que ce soit de donner son 

travail à qui il lui plaît et quand il lui plaît ». 



HISTOIRE DES DOCTRINES ÉCONOMIQUES                        109                              

abstention et qui, vu de ce côté, est purement négatif comme les juriscon-
sultes le disent de tous les droits réels. Tout cela semble aller à l’encontre 
de Louis Blanc, plutôt que d’appuyer sa démonstration.  

Mais de ce droit du travail faut-il passer au droit au travail ? Faut-il, à 
cette forme négative, substituer une forme positive ? Faut-il, en un mot, en 
déduire une créance de l’individu contre la société, pour qu’il se fasse don-
ner du travail par elle ?  

Toute la question est là.  
Nous répondons négativement, pour un double motif, à savoir : 1° que 

l’accomplissement de cette mission, si la société s’en chargeait, serait un 
mal pire que les maux actuels à corriger ; 2° que ni la société, ni l’État ne 
sont faits pour assumer cette mission.  

D’abord et en fait « cette mission de l’État collectiviste se heurte à des 
impossibilités pratiques ; ou bien, si elle les surmonte, elle entraînerait des 
maux et des abus incomparablement plus grands que les maux et les abus 
actuels. » 1 Dans l’ordre moral et intellectuel ces maux seraient la violation 
de la dignité et de la liberté personnelles, la compression forcée des initia-
tives et des aptitudes, enfin, l’abaissement moyen et général du niveau de 
l’humanité. Dans l’ordre économique on aurait, grâce à la suppression du 
stimulant de la nécessité individuelle, une productivité moins intense et 
partant une moindre somme totale de biens, de telle sorte que l’égalité ne 
serait obtenue que par la communauté dans la misère. 2 

Or, de ce qu’un être physique ou moral est essentiellement impropre à 
accomplir une mission, on peut déjà conclure que ni la nature, ni la Provi-
dence ne la lui ont assignée.  

En second lieu et en principe, c’est pour une destinée individuelle que 
l’individu est créé, destinée individuelle qu’il atteint dans ce monde par 
l’exercice propre de ses facultés et dans l’autre par la sanction individuelle 
qui lui est réservée. L’État n’est et ne peut être qu’un des moyens pour 
aider l’individu à accomplir cette destinée ; et il n’est pas même le moyen 
unique : ce n’est même aucunement pour le second de ces buts qu’il a été 
institué. Or, puisque l’individu, en exerçant ses facultés sous sa responsabi-
lité propre et avec la jouissance de sa liberté, peut mieux atteindre sa fin au 
point de vue économique et dans l’ordre des subsistances à obtenir, il y a là 
une preuve que l’État et la société, qui ne seraient appelés qu’en qualité de 
moyens, ne peuvent avoir le droit de s’imposer, ni en cette qualité, ni en 
aucune autre.  

                                                             

1
 Castelein, Socialisme et droit de propriété, p.210. 

2
 Castelein, op. cit., pp.497 et s. (sect. II, ch. xii). — Voyez l’Encyclique Rerum novarum ou De conditione 

opificum, où Léon XIII parle précisément des « richesses taries dans leur source et de l’égalité dans le 

dénument, l’indigence et la misère ». 



110       LIVRE IV, CHAPITRE 4 : LE SOCIALISME RÉVOLUTIONNAIRE 

On insiste cependant, et l’on demande « si, dans les cas où par l’effet du 
régime social la richesse de l’un empêche la richesse de l’autre1, le pouvoir 
social ne peut pas intervenir pour lever cet obstacle (c’est-à-dire pour abo-
lir la propriété) et pour permettre à tous de participer à la richesse et à la 
prospérité publiques ». En d’autres termes, celui qui naît dans une société 
déjà riche, au milieu de propriétés déjà constituées, dans un monde où nul 
espace de terre ne reste plus à prendre, n’a-t-il pas le droit de se faire don-
ner une part de propriété, puisqu’il ne peut plus s’en créer une, comme on 
l’avait fait avant lui ?  

Non, faut-il répondre ; car « un homme, par le fait qu’il naît au sein 
d’une société civilisée et prospère, n’apporte avec lui, en naissant, aucun 
droit absolu différent de ceux de l’homme qui naît au sein d’une société 
pauvre et barbare ». 2 Or, une société pauvre et barbare, n’ayant rien pour 
ainsi dire, ne saurait être tenue de donner quoi que ce soit au nouvel arri-
vé : c’est à lui à se faire ce qu’il aura et à avoir ce qu’il aura fait. En fait, du 
reste, cet homme qui naît au sein d’une société civilisée et prospère, à la 
seule condition d’exercer ses facultés individuelles, jouira bien de la com-
munauté des inventions précédentes et de la diminution de l’utilité oné-
reuse de toutes choses selon la formule de Bastiat. 3 Donc, à cet homme 
comme à tous, la société ou l’État ne doit qu’une chose : la protection dans 
l’exercice juste et raisonnable de ses facultés quelconques, économiques ou 
autres, lorsque l’individu les emploie pour atteindre ses fins naturelles ou 
surnaturelles.  

Il n’y a pas non plus dans le monde, dirons-nous encore, l’antagonisme 
fatal que Louis Blanc voulait voir entre le capital et le travail, entre la pro-
priété des uns et la satisfaction des besoins de tous. Louis Blanc mécon-
naissait, sur ces points là, l’ordre providentiel des sociétés, sur lequel l’éco-
nomie libérale avait jeté cependant de si vives lumières. Yves Guyot a eu 
tort, sans doute, de prêcher la morale de la concurrence, en haine des mo-
rales « théologiques » et « métaphysiques » ; Bastiat lui-même a décrit 
l’harmonie des intérêts avec trop d’optimisme et avec des arguments trop 
exclusivement naturalistes : mais il n’en est pas moins vrai que la thèse 
générale des économistes classiques est exacte, à la seule condition qu’on 
fasse intervenir la notion du devoir moral et religieux pour modérer la 
compétition des intérêts, lorsque celle-ci voudrait s’exercer en dehors de la 
sphère de la justice et de la charité.  

                                                             

1
 C’était déjà l’idée sous-entendue de Robespierre, affirmant dans son projet de Déclaration des droits de 

l’homme (21 avril 1793) que « la propriété des uns ne doit préjudicier ni à la sûreté, ni à la liberté, ni à 

l’existence, ni à la propriété des autres. » (art. 9 du projet). 
2
 Castelein, op. cit., p.213. 

3
 Voyez nos Éléments d’économie politique, 2

e
 édit., pp.75 et 139, et supra, Histoire des doctrines écono-

miques, t. 1, p.308. 



HISTOIRE DES DOCTRINES ÉCONOMIQUES                        111                              

Passons maintenant à Proudhon.  
Proudhon, qui employa sa vie à contredire tout le monde, à commencer 

par lui-même, ne présente pas à beaucoup près la même unité d’opinions 
que Louis Blanc. 1 

Proudhon (1809-1865) était né à Besançon fils d’un tonnelier. D’abord 
typographe, il se fit journaliste et écrivain. Il fut député en 1848, fut con-
damné à trois ans de prison en 1849 et subit sa peine. Il se réfugia en Bel-
gique à la suite d’une nouvelle condamnation en 1858, puis revint en 
France à la faveur d’une amnistie.  

Son Mémoire sur la propriété, en 1840, contient la phrase célèbre qui pré-
para sa gloire : « La propriété, c’est le vol ». 2 Cette phrase, il est vrai, Bris-
sot de Warville l’avait dite avant lui. 3 Proudhon rééditait dans ce Mémoire 
tous les arguments communistes de Platon, de Morus et de Mably, mais 
dans un style éclatant et haché qui donnait à ce pamphlet une fausse appa-
rence de sophistique nouveauté. 4  

Alors, direz-vous, Proudhon était communiste ? Non. L’esprit humain, 
selon lui, va d’un extrême à un autre, d’une erreur à une autre erreur, sans 
voir la vérité qui est entre elles. La propriété est la thèse, le communisme 
est l’antithèse ; entre ces deux formules, l’une positive et l’autre négative, il 
faut introduire la synthèse. C’est la liberté qui sera la synthèse, placée à 
égale distance de la propriété qui spolie les uns et de la communauté qui les 
contraindrait. À la propriété il faut seulement substituer la possession indi-
viduelle, personnelle en ce sens que le possesseur ne pourra pas donner la 
chose à bail, et héréditaire pourvu que l’égalité ne soit pas violée entre pos-
sesseurs. Tout cela sous l’empire d’une constitution anarchique, caractéri-
sée par la suppression des magistratures.  

L’ouvrage De la création de l’ordre dans l’humanité (1844) n’est qu’une suite 
de blasphèmes contre Dieu et d’insultes contre la raison. Aussi nous tarde-

                                                             

1
 Sur Proudhon, étudier Arthur Desjardins, P.-J. Proudhon, sa vie, ses œuvres, sa doctrine (2 vol., 1896), 

livre très bien documenté et très bien pensé ; — voir ensuite Isambert, Idées socialistes, II
e
 partie, ch. ix. 

2
 « Il ne se dit pas en mille ans deux mots comme celui-là, s’écriait plus tard Proudhon. Je n’ai pas 

d’autre bien sur la terre que cette définition de la propriété, mais je la tiens plus précieuse que les millions 

des Rothschild, et j’ose dire qu’elle sera l’événement le plus considérable du règne de Louis-Philippe. » 

(Système des contradictions économiques, t. II, p.329). 
3
 Voyez plus haut, p.80. 

4
 On y trouve une remarque que Karl Marx a reproduite et qu’il se fait ordinairement attribuer. C’est que, si 

la division du travail augmente la production, le patron vole toute la différence dont le produit du travail 

collectif et organisé excède ce qui serait la somme des travaux individuels. Autrement dit, en payant des 

travaux simples, il jouit d’un travail composé qu’il n’a pas payé. Tel le maquignon qui vend une paire de 

chevaux pour un prix plus élevé que la somme des prix isolés de chacun d’eux. — On peut répondre que 

l’ouvrier ne fournit que des unités de travail, et que la constitution d’un ensemble, étant l’œuvre de l’en-

trepreneur, pourrait être aussi pour ce dernier le principe d’un profit légitime qui lui fût propre. Et 

cependant, en fait, l’ouvrier bénéficie bien de toute productivité du travail. L’influence de la productivité sur 

le salaire, pour être une des constatations les plus récentes de la science, n’en est pas moins un des faits les 

plus certains. Et alors cette productivité qui détermine ou qui hausse le salaire moyen, est incontestablement 

le quotient du produit total par le nombre total des producteurs. 



112       LIVRE IV, CHAPITRE 4 : LE SOCIALISME RÉVOLUTIONNAIRE 

t-il d’arriver à l’œuvre capitale de Proudhon, le Système des contradictions éco-
nomiques ou Philosophie de la misère (1846). Ici Proudhon poursuit son rêve de 
la synthèse à trouver entre la thèse et l’antithèse, entre l’économie poli-
tique, qui représente la tradition, et le socialisme, qui représente l’utopie. Il 
s’évertue à imaginer des contradictions intrinsèques, des antinomies essen-
tielles dans la division du travail, dans les machines, dans la concurrence, 
dans le crédit, l’impôt, la liberté du commerce, dans la valeur d’usage et la 
valeur d’échange, toutes choses qui, selon lui, se contredisent, qui fourmil-
lent d’absurdités, et qui effacent ou annulent par un côté les prétendus 
services économiques qu’elles sont censées rendre par un autre. Proudhon 
condamne le socialisme en général, Louis Blanc et « l’organisation du tra-
vail » en particulier ; il condamne la propriété, qu’il appelle la « religion de 
la force » et qu’il déclare « immorale par essence » ; il condamne surtout le 
louage, le fermage et l’intérêt, qui découlent de cette propriété.  

Alors que reste-t-il ? Eh bien, il reste la « banque d’échange » — encore 
une synthèse entre la propriété et la communauté ! Il ne faudra plus de 
monnaie. Tous les produits iront à une banque qui, en les recevant, déli-
vrera des bons d’échange pour d’autres produits. Ces bons seront comptés 
d’après un certain tarif, proportionnellement au nombre d’heures que re-
présentera la confection de chaque produit. 1 Cette dernière idée nous fait 
songer d’avance à Karl Marx ; quant à la « banque d’échange », on peut en 
trouver le germe dans les « magasins coopératifs » de Robert Owen. 2 
Ajoutons que les Contradictions économiques renferment aussi « l’antithéisme » 
de Proudhon, pour qui l’athéisme était devenu quelque chose de trop inco-
lore et de trop banal. Nier Dieu ne suffisait pas, il fallait le haïr : Jaurès 
aussi en est là, de nos jours.  

Proudhon data de la Conciergerie, en 1851, son Idée générale de la Révolu-
tion au XIXe siècle. Il y accuse l’association de répugner à la fois à l’économie 
du travail et à la liberté, et il propose comme synthèse la « réciprocité », 
nouvelle force économique qui consiste en ce que « les échangistes se ga-
rantissent l’un à l’autre et irrévocablement leurs produits au prix de re-
vient ». 3  

                                                             

1
 Voyez dans Aucuy, les Systèmes socialistes d’échange, un chapitre très intéressant sur la « Banque 

d’échange » et la « Banque du peuple » de Proudhon, avec le texte de leurs statuts (pp.163 et 171). L’idée 

fut appliquée, plus ou moins déformée, par la banque Bonnard, fondée à Marseille en 1849 et devenue à 

Paris le Comptoir Naud (ibid, pp.188 et s.) ; puis par une Waarenbank que Flürscheim créa en 1894 à 

Harxheim-Zell dans le Palatinat, mais qui disparut avant que les socialistes en eussent révélé l’existence. 

(ibid., pp.196 et s.). 
2
 Voyez supra, p.98. 

3
 Voyez Desjardins, Proudhon, t. I, p.176. 



HISTOIRE DES DOCTRINES ÉCONOMIQUES                        113                              

La Justice dans la Révolution et l’Église, parue en 1858, n’est qu’une longue 
diatribe qui tient du pamphlet, du blasphème et du manifeste anarchique. 
Je passe sur les autres productions de ce cerveau inquiet et malade.  

Mais au cours de l’âge les idées de Proudhon sur la propriété s’étaient 
modifiées singulièrement. Nous avons vu déjà son Mémoire sur la propriété. 
Dans l’Idée générale de la Révolution au XIXe siècle, il pose en principe que « tout 
paiement de loyer ou fermage acquiert au locataire fermier, métayer, une 
part proportionnelle dans la propriété » ; et il conclut que la propriété sera 
constituée définitive et légitime quand les fermiers et locataires l’auront fait 
passer entre leurs mains. C’est aussi révolutionnaire, mais c’est déjà moins 
communiste. Enfin, dans la Justice dans la Révolution et l’Église, Proudhon 
exprimait l’espoir que « la Révolution, appliquant à la propriété sa formule 
égalitaire, la pénétrant de justice, la soumettant à sa balance, saurait faire un 
jour de cette institution de péché, de ce principe de vol, cause de tant de 
haines et de massacres, le gage solide de la fraternité et de l’ordre ». Est-ce 
tout ? Pas même encore. Le Conseil d’État du canton de Vaud ayant ou-
vert, en 1860, un concours sur la « théorie de l’impôt », Proudhon, dans le 
mémoire qu’il présenta sur ce sujet et qui fut couronné, prit nettement 
parti pour l’impôt proportionnel contre l’impôt progressif : dans le revenu 
de la terre, il distinguait très clairement le loyer des capitaux et la rente ; et 
il proposait de répartir cette dernière un tiers à l’État à titre d’impôt fon-
cier, un tiers à l’exploitant ou cultivateur, un tiers au propriétaire ou capita-
liste. On voit par là quelle était l’incohérence de ce cerveau.  

Les groupes socialistes considèrent aujourd’hui Proudhon comme la vi-
vante antithèse de Karl Marx. Pour eux, il personnifie la fédération ou plu-
tôt l’anarchie, contre le collectivisme centralisateur et puissamment organi-
sé des nouvelles écoles. 1 

Proudhon anarchiste, nous n’y contredisons point. Mais, tel qu’il est, il 
fut bien avec Louis Blanc l’un des deux facteurs principaux du mouvement 
socialiste de 1848 et 1849. Louis Blanc faisait espérer une nouvelle organi-
sation sociale ; Proudhon brouillait les idées en attaquant tout, et le scepti-
cisme cynique qu’il semait partout ne fut pas étranger au trouble général de 
cette période. Toutefois, en ouvrant la perspective d’un nouvel ordre so-
cial, Louis Blanc collaborait plus énergiquement encore à l’œuvre de démo-
lition, s’il est vrai, comme l’a dit Auguste Comte, que « l’on ne détruit bien 
que ce que l’on remplace ».  

Peut-être, à ces deux hommes, faut-il ajouter Pierre Leroux.  

                                                             

1
 Voir l’introduction à l’Abrégé des œuvres de Proudhon (sans nom d’auteur), Paris, Flammarion, s. d. (paru 

en 1897). 



114       LIVRE IV, CHAPITRE 4 : LE SOCIALISME RÉVOLUTIONNAIRE 

Pierre Leroux (1797-1871) avait appartenu au saint-simonisme et avait 
suivi Bazard dans le schisme de 1831. Sous Louis-Philippe il versa dans le 
communisme mystique, avec du panthéisme, de la métempsycose, des doc-
trines empruntées à Pythagore et aux néoplatoniciens, de la superstition 
cabalistique sur le nombre trois et toutes sortes de rêveries orientales. 
Pierre Leroux est devenu légendaire avec sa formule du circulus, vérité qu’il 
a découverte et qu’il présente comme la solution de la question sociale, à 
savoir que l’homme rend exactement en engrais ce qu’il absorbe en nourri-
ture, et par conséquent que tout homme paie exactement en fumier et dé-
tritus de tout genre sa dette envers l’humanité qui le nourrit. Représentant 
du peuple en 1848, Pierre Leroux fut ensuite exilé, et il se réfugia à Jersey, 
d’où il ne revint qu’en 1870. 1 

Sans doute nous ne le citerions pas ici, si ce n’était pas lui qui a inventé 
le mot « socialisme » et le sens nouveau du mot « solidarité », en faisant 
sortir ce dernier terme de la langue du droit pour l’introduire dans celle 
de la vie sociale. Nous n’applaudissons point à ce néologisme, avons-nous 
déjà dit, persuadé que nous sommes que ce vague mot de solidarité a  
exercé partout une funeste influence pour affaiblir la notion du devoir  
personnel et pour acclimater peu à peu les formules mêmes du plus pur 
socialisme. Pierre Leroux, d’ailleurs, eut parfaitement conscience de la 
transformation morale qu’il voulait opérer grâce à cette conquête de dic-
tionnaire. 2 

En fait, la Révolution de 1848, qui allait éclater, fut plus franchement 
socialiste qu’aucune autre, et en cela son caractère économique est très 
nettement différent du caractère de la grande Révolution française. Même 
la Commune de 1871, faute de temps sans doute, ne montra pas un égal 
souci, soit de dogmatiser, soit de reconstituer la société.  

Or, quelle fut, en 1848, l’attitude des catholiques devant cette explosion 
de socialisme ? 3 

Il est certain que les socialistes leur firent les avances les plus expres-
sives, si intéressées et si peu sincères qu’elles pussent être. Les titres de 
plusieurs journaux socialistes en disent assez. Buchez, saint-simonien et 
carbonaro, et son collaborateur Roux-Lavergne intitulèrent le leur la Revue 
nationale, organe de la démocratie chrétienne. Une autre feuille, qui parut assez 

                                                             

1
 Ses principaux ouvrages sont : De l’Égalité, 1838 ; De l’Humanité, 1840. — Consultez Reybaud, Études 

sur les réformateurs ou socialistes modernes ; — Raillard, Pierre Leroux et ses œuvres, Châteauroux, 1899 ; 

— Isambert, Idées socialistes, pp.206 et s. 
2
 « J’ai le premier — dit-il dans la Grève de Samarez (1863) — emprunté aux légistes le mot de solidarité, 

pour l’introduire dans la philosophie, c’est-à-dire selon moi dans la religion. J’ai voulu remplacer la charité 

du christianisme par la solidarité humaine. » 
3
 Sur cette question, étudier un des chapitres les plus suggestifs du Socialisme chrétien de M. Henri Joly, 

ch. iv, pp.180 et s. 



HISTOIRE DES DOCTRINES ÉCONOMIQUES                        115                              

longtemps, s’appelait le Christ républicain, nom qu’elle remplaça bientôt par 
celui-ci : le Christ républicain démocrate socialiste. Cabet avait déclaré que le 
communisme est la même chose que le christianisme dans la pureté de ses 
origines1, et que les ordres religieux auraient probablement établi la com-
munauté sur la terre, s’ils avaient pris pour base le mélange des sexes au 
lieu de se fonder sur leur isolement. 2 Proudhon écrivait, en 1848, un opus-
cule du Christianisme et de son origine démocratique. Louis Blanc, qui dans 
l’Organisation du travail avait eu sans cesse le nom de Dieu sous sa plume, 
professait de son côté qu’il ne faut pas « confondre ce que le christianisme 
avait eu de relatif et de transitoire avec ce qu’il a de divin et d’éternel », et 
que si autrefois il avait été amené à exagérer par l’ascétisme la victoire de 
l’âme sur le corps pour réagir contre le matérialisme païen, il fallait mainte-
nant revenir à un juste équilibre, en faisant succéder l’harmonie à l’an-
tagonisme et à la victoire tour à tour exagérée du corps sur l’âme et de 
l’âme sur le corps. 3 Il n’y avait pas même jusqu’à l’antithéiste Proudhon 
qui ne crût utile de dire « qu’en matière de religion la plupart des socialistes 
sont mystiques et qu’une foule de catholiques sont socialistes ».  

Si cette dernière proposition n’était pas exacte sous sa forme générale, il 
n’en est pas moins vrai qu’un certain nombre de catholiques, alors comme 
hier encore, s’efforçaient déjà de trouver dans le socialisme un reflet et 
même une émanation de l’Évangile. 4 Mais nous reviendrons plus tard sur 
cette parenté d’origine et ces liens de filiation ou de conformité que bien 
des fois l’on a prétendus exister entre le christianisme et le socialisme.  

Le journal l’Ère nouvelle, dont le rédacteur principal était un économiste, 
M. de Coux, se distinguait dans cette dangereuse et fausse tactique. 5 Mais 
en face de lui était l’Univers, où alors Louis Veuillot n’admettait pas de tran-
saction avec l’erreur. M. de Montalembert, sur cette question là, combattait 
aux côtés de Veuillot, en déclarant que le plus grand péril social était la 
naïveté des gens religieux, qui pactisaient avec les démocrates socialistes et 

                                                             

1
 Voyage en Icarie, 4

e
 édition, 1846, p.478. 

2
 Ibid., p.567. 

3
 Introduction (juillet 1847) à une nouvelle édition de l’Organisation du travail (voyez la 9

e
 édition, pp.5-7). 

4
 Cette idée n’est spéciale ni à 1848, ni aux démocrates chrétiens de France : on la trouve ailleurs. « Il collet-

tivismo, dit M. l’abbé Umberto Benigni, è una eresia cristiana, mentre l’individualismo è puro paga-

nesimo. » (Economia sociale cristiana avanti Costanlino, 1897, p.237). 
5
 L’Ère nouvelle prenait parti pour le papier-monnaie, l’impôt progressif et le droit au travail. « Nous n’en 

sommes plus à la Terreur, disait-elle le 8 mai 1848. Maintenant qu’il s’agit du redressement des anciennes 

injustices sociales, qu’il s’agit de dépouillement volontaire, de renoncement à soi-même, de fraternité, nous 

nous retrouvons en plein christianisme ; nous reconnaissons les questions que l’Évangile avait posées. ». Et 

l’on tombait sur Malthus et Bentham. Ce même journal expliquait que la Révolution de février, quand elle 

avait proclamé qu’elle était « sociale », avait cédé à un mouvement qui était « l’impulsion même de l’esprit 

évangélique ». Un nommé Chevé, que son socialisme très authentique n’empêchait pas de se dire tout aussi 

catholique, écrivait en avril 1849 : « Le socialisme qui se propose cette sainte mission (consoler ceux qui 

pleurent et rassasier ceux qui ont faim), ne fait qu’accomplir la volonté de Dieu et préparer l’avènement de 

son règne ». 



116       LIVRE IV, CHAPITRE 4 : LE SOCIALISME RÉVOLUTIONNAIRE 

qui les encourageaient à mettre le Christ de moitié dans les prédications les 
plus incendiaires. Il y a de cela soixante ans, et nous pouvons dire que nous 
avons connu bien près de nous de ces mêmes naïfs.  

Mais pour lors les tentatives de socialisme chrétien échouèrent. Les le-
çons de choses que le socialisme osa donner en 1848 et 1849 dessillèrent 
les yeux des quelques honnêtes gens abusés, et les avertissements que Pie 
IX leur adressa dans son Encyclique du 8 décembre 1849, datée de Gaëte, 
brisèrent ce lien qu’on tentait de former entre des hommes faits pour ne 
pas s’entendre. 1 

Il fallut un intervalle de près de trente ans pour qu’on essayât de re-
nouer le fil ; car même les nouvelles leçons de choses que donna la Com-
mune ne suffirent pas à empêcher cette seconde tentative, si tant est que 
pour la France ces derniers événements ne l’aient pas précipitée.  

                                                             

1
 Le cardinal Giraud, archevêque de Cambrai, condamna publiquement aussi le journal le Christ démocrate 

socialiste. 





 
CHAPITRE V 

LE SOCIALISME SCIENTIFIQUE 
 
 

I KARL MARX 

 
C’est à Karl Marx que l’on fait revenir la gloire d’avoir fait passer le so-

cialisme du domaine de l’utopie dans celui de la science1 : c’est donc par lui 
que nous commençons, sauf à revenir ensuite sur nos pas pour étudier et 
discuter ce qu’il y a eu d’original dans le marxisme.  

Karl Marx était né à Trêves en 1818, d’une vieille famille juive. Ses    
ancêtres présentaient depuis le XVIe siècle une série ininterrompue de rab-
bins : toutefois son père, en 1814, au moment où Trêves retourna au 
royaume de Prusse, se fit protestant pour pouvoir rester avocat.  

Le jeune Karl débute comme professeur de philosophie à Bonn en hé-
gélien enthousiaste et convaincu. Il quitte sa chaire en 1841 pour faire de la 
politique révolutionnaire et socialiste. Expulsé de France, il se réfugie en 
Belgique, jusqu’à ce qu’il trempe dans le mouvement de 1848. Alors, suc-
cessivement expulsé de France, de Belgique et de Prusse, il finit par se ré-
fugier définitivement à Londres, en 1849, et il s’y fixe.  

Il avait déjà publié, en 1846, la Misère de la philosophie ou réponse à la philo-
sophie de la misère de Proudhon. 2 En 1859, il donne la Kritik der politischen 
Œkonomie. Le 24 septembre 1864, il fonde « l’Association internationale 
des travailleurs ». En 1867, il fait paraître son premier volume de Das Kapi-
tal, et il meurt à Londres en 1883. 3 Les trois autres volumes du Capital ne 
virent le jour qu’après lui, le second en 1885, par les soins d’Engels, les 
deux derniers enfin en 1894. 4 Le système est contenu presque entièrement 
dans le premier des trois : le troisième est consacré tout entier à une théo-
rie des taux du profit, déduite des définitions du capital et de la plus-value. 
Marx est un écrivain prolixe, dont l’apparente profondeur n’est souvent 
qu’une illusion de l’obscurité. Mais on ne saurait nier qu’il ait eu un cerveau 
admirablement doué pour la métaphysique.  

                                                             

1
 Engels, ami et disciple de Marx, a écrit Die Entwichelung des Socialismus von der Utopie zur Wissen-

schaft, 1882. 
2
 L’original est en français. L’ouvrage ne fut traduit en allemand qu’en 1885, par Bernstein et Kautsky, 

autres sommités du parti collectiviste. 
3
 Par ses trois filles, Marx eut trois gendres illustres dans le socialisme, Paul Lafargue, qui fut député du 

Nord, puis Aveling et Longuet. 
4
 Les volumes postumes du Capital ne sont guère que des morceaux isolés, plus ou moins soudés entre eux 

par Engels, interprète de la pensée du maître. Les redites y abondent, et la lecture en est remarquablement 

pénible. Les trois derniers volumes du Capital ont été traduits en français, en 1900, 1901 et 1902. 



HISTOIRE DES DOCTRINES ÉCONOMIQUES                        119                              

Examinons les grandes thèses économiques qu’il a développées dans 
son Capital. Nous les ramenons à cinq : 1° le travail cause de la valeur ; 2° 
la plus-value ; 3° le rôle du capital dans les procès de circulation et de pro-
duction (en langage usuel on dirait « processus », mais les traducteurs de 
Marx disent « procès ») ; 3° le matérialisme historique ; 5° la loi de l’évo-
lution vers le collectivisme.  

I. — Le travail cause de la valeur.  
La valeur de toute marchandise a pour principe et pour mesure la quan-

tité de travail qui est renfermée en elle, et cette valeur, en même temps 
qu’elle doit constituer le prix des choses, doit revenir aux travailleurs dans 
la mesure du travail qu’ils ont fourni.  

La valeur absolue, distincte de la valeur d’usage (laquelle consiste dans 
l’utilité relative au regard de chaque acheteur), n’est que du « travail humain 
cristallisé ». Autrement dit, « la valeur d’une marchandise est à la valeur de 
toute autre marchandise comme le temps de travail nécessaire pour pro-
duire l’une est au temps de travail nécessaire pour produire l’autre. » Cette 
idée avait été déjà émise plus d’une fois, notamment par Rodbertus ; à la 
rigueur même on peut la trouver dans Ricardo, bien que celui-ci constate 
un phénomène plutôt qu’il ne pose une thèse quelconque, et bien qu’il 
n’ait pas non plus la prétention de s’occuper de l’universalité des cas1 ; mais 
Marx ajoute une analyse de ce travail et une prétendue démonstration de 
cette thèse.  

Le travail que Marx fait entrer dans la composition de la valeur, c’est le 
travail abstrait, distinct du travail concret et effectivement employé ; c’est 
le travail socialement nécessaire, avec le degré moyen d’habileté des travail-
leurs, dans les conditions et avec les perfectionnements généraux qui sont 
acquis à l’industrie. En un mot, c’est du travail social.  

Et pourquoi ce travail social est-il la mesure et l’essence même de la va-
leur ? Le voici. Puisque l’on compare et que l’on estime équivalentes entre 
elles une quantité a de fer, une quantité b de soie, une quantité c de blé, une 
quantité d d’or, il faut évidemment que ces quantités aient un principe 
commun. Ce principe n’est pas la masse, la quantité matérielle, puisque ces 
diverses richesses sont de poids inégaux ; ce n’est pas la composition chi-
mique ; ce n’est pas davantage l’aspect extérieur qui est différent en elles 
toutes. Qu’y a-t-il donc de commun ? Rien, si ce n’est que toutes ont été 
obtenues avec du travail. C’est pour cela et seulement pour cela que l’or, 
obtenu avec beaucoup de travail sous un petit poids et un petit volume, 
peut servir d’équivalent et d’évaluateur dans les échanges. — Il y avait eu 
quelque chose de semblable dans Aristote. Celui-ci, dans son Éthique ou 

                                                             

1
 Voyez nos Éléments d’économie politique, 2

e
 édition, pp.33 et s. 



120            LIVRE IV, CHAPITRE 5 : LE SOCIALISME SCIENTIFIQUE 

Morale, avait cherché ce qu’il pouvait y avoir de commun dans les choses 
que nous évaluons respectivement entre elles : seulement il avait répondu 
que « cette mesure commune, c’est le besoin qu’on en a ». 1 Aristote avait 
raison : Karl Marx a tort en disant que c’est le travail.  

Mais reprenons l’argumentation de ce dernier. Son même raisonnement 
s’applique aux produits complexes exigeant indirectement du travail en 
outre de celui que leur propre confection a imposé directement. Pour le fer 
par exemple, il faut embrasser par la pensée tout le travail nécessaire pour 
l’extraction du minerai et du combustible, ainsi que pour la construction 
du haut-fourneau, des fours à puddler et des laminoirs.  

« Pendant le processus de la production, dit Marx, le travail passe sans 
cesse de la forme dynamique à la forme statique. » Et la conclusion, c’est 
que le travailleur constituant par son travail toute la valeur ou prix de la 
marchandise, cette valeur ou ce prix doit lui revenir en entier, comme l’ef-
fet à la cause.  

— Très ingénieuse et très subtilement présentée, cette première thèse 
de Marx est infirmée et contredite :  

1° Par l’observation interne. En effet, pour évaluer une chose, nous ne 
demandons jamais ce qu’elle a coûté de travail ou ce qu’elle aurait dû en 
coûter socialement à ceux qui l’ont faite. Nous jugeons cette valeur en rai-
son de la jouissance espérée, ou plus exactement en raison de la jouissance 
que la résistance à vaincre va nous faire apprécier. Ici l’école autrichienne 
et les fines analyses de la valeur par Jevons et Carl Menger ont rendu un 
réel service, en opposant à la théorie de Karl Marx une autre théorie aussi 
métaphysique et plus fouillée, surtout beaucoup plus juste et tout à fait 
exempte de conséquences dangereuses ;  

2° Par l’observation externe. L’expérience donne d’innombrables dé-
mentis à la théorie de Marx. Comment, avec cette théorie, pourriez-vous 
expliquer la perte de valeur dans les cas de consommation subjective ? 
Comment expliqueriez-vous la valeur attribuée par la caravane à l’eau de 
l’oasis ? Comment expliqueriez-vous le vin qui prend de la valeur en vieil-
lissant et qui revient ensuite à en perdre ? Même dans l’industrie usuelle, 
comment expliqueriez-vous que le fabricant, connaissant la quantité de 
travail social incorporée à ses produits et la quantité de travail social incor-
porée aux autres marchandises qu’il désire acheter ensuite, ne puisse ce-
pendant connaître ni ses prix de vente ni ses prix de rachat ou remplace-

                                                             

1
 Supra, t. 1, p.26. 



HISTOIRE DES DOCTRINES ÉCONOMIQUES                        121                              

ment ? Il faut donc dire bien haut que la thèse de Karl Marx sur le travail 
cause et mesure de la valeur n’a pas un atome de vérité en elle. 1 

II. — La plus-value.  
La plus-value — Mehrheit ou Plusmacherei — est l’excédent de la valeur 

ou force-travail — Arbeitshraft — retenue par le patron, sur la valeur ou 
force-travail payée par lui à l’ouvrier. En d’autres termes, le patron fait 
travailler l’ouvrier une journée entière ; il garde le produit de cette journée 
et donne à l’ouvrier seulement l’équivalent du produit d’une demi-journée. 
Cette plus-value, constamment reproduite et retenue, engendre le capital, 
lequel est un vol continu.  

Ici la dialectique de Karl Marx devient particulièrement prolixe et labo-
rieuse.  

Si le capitaliste, dit-il en substance, ne vendait le produit qu’à sa valeur 
d’échange en donnant à l’ouvrier l’intégralité de cette valeur, il n’aurait au-
cuns profits. Mais il en exige : pour en avoir, il prend la force de travail de 
l’ouvrier, il la paye ce qui est suffisant à l’ouvrier pour pouvoir vivre (soit 
l’équivalent de six heures de travail), et il lui fait produire le double (soit 
l’équivalent d’un travail de douze heures). C’est cet excédent ou différence 
qui constitue la plus-value.  

Un peu plus loin2, Karl Marx distingue deux sortes de plus-value :  
1° La plus-value absolue, fournie par l’allongement de la journée, c’est-à-

dire par le surtravail ou excédent du temps de travail accompli sur le temps 
de travail nécessaire à la reproduction d’une valeur égale au salaire ;  

2° La plus-value relative, résultant de méthodes qui font produire en 
moins de temps l’équivalent du travail qui serait nécessaire à cette repro-
duction. Cette plus-value relative dépend de l’intensité personnelle du tra-
vail chez l’ouvrier ; elle dépend surtout de la productivité technique de l’in-
dustrie, par l’emploi des machines et le perfectionnement des procédés. 
Enfin la division du travail accroît la plus-value relative, idée que nous 
avions signalée déjà comme étant en germe dans le Mémoire de la propriété de 
Proudhon. 3 « La production de la plus-value absolue, dit Marx, n’affecte 
que la durée du travail ; la production de la plus-value relative en trans-
forme entièrement les procédés techniques et les combinaisons sociales. 
Elle se développe avec le régime capitalistique proprement dit. » Karl Marx 
doit donc être hostile aux perfectionnements qui tendent à accroître la 
productivité.  

                                                             

1
 Voyez nos Éléments d’économie politique, 2

e
 édition, pp.34 et s. — Voyez une bonne discussion de la 

théorie marxiste de la valeur dans de Boehm-Bawerk, tr. fr., Histoire critique des théories de l’intérêt du 

capital, t. II, 1903, pp.85-114. 
2
 L. I, ch. xvi. 

3
 Voyez plus haut, p.110 en note. 



122            LIVRE IV, CHAPITRE 5 : LE SOCIALISME SCIENTIFIQUE 

Ainsi c’est la plus-value qui engendre le capital de l’entrepreneur. 1 Ici 
Karl Marx distingue deux sortes de capital : 1° le capital constant, soit cette 
partie du capital qui achète des choses, qui se transforme en matières pre-
mières ou en instruments mécaniques de travail ; 2° le capital variable, soit 
cette partie du capital qui achète du travail, celle qui se transforme en force 
de travail et qui reproduit, non pas seulement son équivalent, mais encore 
la plus-value. « Le capitaliste, dit Marx, en transformant l’argent en mar-
chandises qui servent d’éléments matériels d’un nouveau produit, et en leur 
incorporant ensuite la force du travail vivant, transforme la valeur du tra-
vail passé, travail mort, devenu chose, en capital, c’est-à-dire en valeur 
grosse de valeur, monstre animé qui se remet à travailler comme s’il avait le 
diable au corps. »  

À la distinction du capital constant et du capital variable se lie, chez 
Karl Marx, le problème de la population.  

D’abord chaque régime économique a son propre « principe (ou loi) de 
population ». Or, sous le régime capitalistique, le rapport du capital va-
riable au capital constant a une tendance irrésistible à décroître ; au lieu de 
faire moitié du capital total, le capital variable n’en fait bientôt plus qu’un 
tiers, un quart et toujours moins. En effet, toute machine ou tout perfec-
tionnement de procédés rend inutiles un certain nombre de bras. Marx 
appelle « armée de réserve de l’industrie » ou « population de surplus » 
cette partie de la population qui devient superflue par le progrès des mé-
thodes capitalistique. Or, l’existence de cette armée de réserve est indépen-
dante de l’accroissement absolu de la population. Au début du régime capi-
talistique, la proportion de l’un et de l’autre capital ne s’altérait que len-
tement, et l’accroissement du capital constant coïncidait avec un accrois-
sement encore assez rapide de la demande de travail par les patrons. Puis 
cette demande est allée en décroissant et la diminution a été activée par les 
efforts que les patrons faisaient pour obtenir de chaque travailleur un ren-
dement plus élevé, grâce au surtravail, à l’intensification de la production et 
à l’emploi des femmes et des enfants. Ainsi, dit Marx, « le surtravail de la 
partie occupée des travailleurs augmente l’armée de réserve ; et inverse-
ment aussi la pression que cette dernière exerce sur les travailleurs actifs 
par la concurrence dans l’offre du travail, condamne ces derniers au surtra-
vail, en les assujettissant toujours davantage à la dictature du capital. Mais 
condamner à l’oisiveté forcée une partie de la classe ouvrière par le surtra-
vail de l’autre partie — et inversement — est un moyen d’enrichissement 
pour le capitaliste. L’armée de réserve s’augmente donc avec une propor-

                                                             

1
 L. I, ch. viii. 



HISTOIRE DES DOCTRINES ÉCONOMIQUES                        123                              

tion et une rapidité qui correspondent au progrès de l’accumulation so-
ciale. » 1 

La théorie de la plus-value et la théorie du travail social cause de la va-
leur, mises en contact l’une avec l’autre, dégagent les deux lois suivantes2 : 
1° que la valeur (ou prix) d’une certaine quantité de travail est une quantité 
fixe et indépendante de la productivité effective et concrète (c’est la théorie 
du travail social) ; 2° que la plus-value, au contraire, augmente en raison 
directe de cette productivité concrète et en raison inverse du salaire payé à 
l’ouvrier ; ou — ce qui revient au même — qu’elle croît ou décroît néces-
sairement et toujours d’après l’écart entre le salaire effectif et le prix com-
mercial réalisé par la vente du produit du travail. 3 

Finalement le capital est un vol, instrument de domination pour le capi-
taliste et instrument d’oppression contre le travailleur. Mais c’est un vol 
objectif et matériel, non pas un vol subjectif et formel ; il est inévitable, il 
résulte de toute l’organisation sociale, il n’est pas imputable à tel ou tel 
patron ; par conséquent il ne peut pas ne pas être commis par un patron 
qui serait personnellement plus désintéressé et moins rapace que les autres. 
Marx ne rend pas « l’individu isolé responsable des conditions dont il dé-
pend socialement, comme cet individu devrait l’être s’il pouvait s’élever 
subjectivement au-dessus d’elles ». 4 

— Cette deuxième thèse de Marx — la thèse de la plus-value — est 
aussi fausse que la première. Il n’est pas vrai que le capital soit un vol, 
même simplement objectif, parce qu’il n’est pas vrai que le gain de l’entre-
preneur soit un vol sur l’ouvrier, vol accompli au moyen du surtravail.  

                                                             

1
 Sur l’opinion des divers auteurs socialistes au sujet de la population, voyez le Handbuch des Socialismus 

de Stegmann et Hugo, v° Bevoelkerungs-theorie, pp.66 et s. — « La surpopulation, dit encore Marx, pro-

vient, non pas d’un accroissement positif de la population ouvrière, qui dépasserait les limites de la richesse 

en voie d’accumulation, mais au contraire d’un accroissement accéléré du capital social, qui permet à celui-

ci de se passer d’une partie plus ou moins considérable de ses manouvriers... En produisant l’accumulation 

du capital et à mesure qu’elle y réussit, la classe salariée produit donc elle-même les instruments de sa 

métamorphose en surpopulation relative... Le mouvement d’expansion et de contraction du capital en voie 

d’accumulation produit alternativement l’insuffisance ou la surabondance relatives du travail offert : mais ce 

n’est ni un décroissement absolu ou proportionnel du chiffre de la population ouvrière qui rend le capital 

surabondant dans le premier cas, ni un accroissement absolu ou proportionnel du chiffre de la population 

ouvrière qui rend le capital insuffisant dans l’autre. » (Capital, tr. fr., t. I, pp.272-280). 
2
 Ch. xvi. — Karl Marx, subtilisant, constate trois lois. En réalité, la troisième est contenue dans la seconde. 

3
 On peut comparer avec des propositions analogues de Ricardo, moins subtiles, mais tout également fausses 

(voyez supra, t. 1, p.232). 
4
 Cette distinction du vol objectif et matériel, que l’individu commet sans en être responsable parce que ce 

sont les conditions sociales qui l’y condamnent, n’est pas spéciale à Karl Marx. Les démocrates chrétiens 

l’ont maintes fois employée, par exemple pour expliquer le prêt à intérêt, dont la pratique est due, suivant 

eux, aux vices d’une organisation capitalistique destinée à disparaître avec une transformation radicale de la 

société (en ce sens, Georges Goyau, Autour du catholicisme social, 1897, p.247 ; — R. P. Antoine, S. J., 

Économie sociale, 1
ère

 éd., p.507). Ces formules, chez les démocrates chrétiens, ont le grand avantage de leur 

permettre, d’une part, de déclamer contre la société contemporaine et le libéralisme économique, d’autre 

part, de continuer en sécurité de conscience à gérer leur fortune comme tout le monde et à payer les salaires 

de leurs ouvriers au taux de tout le monde. 



124            LIVRE IV, CHAPITRE 5 : LE SOCIALISME SCIENTIFIQUE 

D’une part, en fait, rien ne prouve que six heures de travail produisent 
une valeur égale aux besoins des travailleurs. Nombre d’entrepreneurs vé-
gètent ou se ruinent en faisant travailler le temps normal et usuel, qui est 
actuellement en France de dix à onze heures et rarement davantage, très 
souvent beaucoup moins ; nombre, aussi, de travailleurs autonomes se 
ruinent ou végètent en travaillant autant, plus même ordinairement, que les 
salariés de l’industrie. L’assertion de Marx reste donc dénuée de preuve et 
de vérité. 1 

D’autre part, en principe, le gain du patron a pour cause : 1° en tant que 
loyer ou intérêt, la productivité du capital (à supposer que le capital soit 
fourni par lui) ; 2° en tant que profit : a) le salaire implicite du travail de 
direction et de coordination ; b) la rémunération des aléas d’entreprise, 
avec compensation des mauvaises chances par les bonnes. 2 

Marx s’engage ensuite dans un long plaidoyer contre le régime industriel 
moderne, où tout est contre l’ouvrier. 3 Le machinisme pousse à l’inten-
sification du travail, c’est-à-dire à l’augmentation fatale de la plus-value 
relative. Le patron y est conduit par le désir de ne pas laisser chômer son 
capital constant et de pouvoir répartir ses frais généraux sur une produc-
tion plus abondante, à tel point que la plus-value relative peut augmenter 
par l’abréviation du temps de travail avec maintien du même salaire, si le 
patron, en réduisant le nombre d’heures de ses ouvriers, parvient à rendre 
leur travail plus intensif4 et à épargner en même temps sur les dépenses de 
combustible et d’éclairage. Marx combat également la théorie de la com-
pensation, c’est-à-dire du déplacement du travail par l’effet des machines.  

Toute cette partie du livre, sans faire le procès théorique du capitalisme, 
décrit et critique, soit l’état chaotique de la grande industrie, déjà bien cor-
rigé au temps de Marx et bien davantage depuis lors, soit le sweating system, 
où se trouvent, précisément en dehors des machines et des perfectionne-
ments économiques et techniques, les pires misères et les plus désolants 
exemples de paupérisme.  

                                                             

1
 À plus forte raison en est-il de même de cette assertion parfaitement gratuite et injustifiée de M. Ch. An-

dler : « L’obligation, dit-il, de ne pas renvoyer d’ouvriers ou simplement la résolution prise par une 

coopérative ou par une autorité constituée d’occuper tous les travailleurs sans ouvrage résoudrait la question 

sociale : 1° parce que tout travailleur produit toujours son salaire ; 2° parce que, en ne produisant jamais que 

ce qui est dans le besoin public, mais en le produisant sans bénéfice, on ne dépasserait jamais le pouvoir 

d’achat du marché. » (Ch. Andler, Préface à la traduction du Droit au produit intégral du travail d’Anton 

Menger, p.xxiv). — M. Andler devrait bien apprendre aux entrepreneurs menacés de faillite et surtout aux 

viticulteurs du Midi la manière de faire toujours produire son salaire à l’ouvrier ! On lui paierait bien cher 

son secret ! 
2
 Voyez nos Éléments d’économie politique, 2

e
 édition, pp.157, 591 et s. 

3
 L. I, ch. xv. 

4
 C’est la thèse soutenue en fait par John Rae, dans ses Eight hours of labour. Rae considère que le plus 

grave défaut de la réduction de la journée à huit heures serait d’accroître le rendement du travail et de 

provoquer par conséquent le renvoi d’un certain nombre d’ouvriers. Ce n’est pas ici le lieu de discuter cette 

assertion, que nous tenons pour fausse à beaucoup d’égards. 



HISTOIRE DES DOCTRINES ÉCONOMIQUES                        125                              

Ici Karl Marx a méconnu, exagéré ou travesti les faits. La transforma-
tion industrielle a accru la population partout où elle s’est accomplie : c’est 
au contraire dans les pays voués aux anciennes pratiques du travail que la 
population est restée stationnaire ou a décru en nombre. La théorie de la 
compensation est démontrée par l’expérience, sauf les abus et les souf-
frances des trop brusques transitions. Les excès de la « période chaotique » 
ont été heureusement combattus par l’initiative généreuse d’un bon nom-
bre de patrons, par la législation ouvrière et par le mouvement général de 
l’opinion. Ainsi le salaire réel s’est élevé considérablement, et avec lui le 
standard of life. 1 Enfin, il est faux que le Moyen âge et l’Ancien régime, anté-
rieurs à la concentration de l’industrie et à la forme dite capitalistique, 
n’aient pas connu d’âpres souffrances, non seulement les famines, mais 
aussi les déplacements de vie industrielle et commerciale, qu’attestent en 
Belgique le déclin de Bruges, d’Ypres et de Louvain, en Italie les ruines de 
Pise, de Sienne et de nombre d’autres cités.  

III. — Rôle du capital dans les procès de production et de circulation.  
Marx a décrit longuement et verbeusement le rôle du capital, non sans 

donner au capital argent, dans la production industrielle, une importance 
que celui-ci n’a pas aussi grande en réalité. Pour Marx, le mouvement cir-
culatoire s’opère en trois stades. Au premier, l’argent se convertit en mar-
chandises (matières premières) : c’est l’acte de circulation auquel l’expres-
sion A — M sert de formule. 2 Au deuxième stade, le capital passe par le 
procès de production : le résultat est une autre marchandise, d’une valeur 
plus grande que celle de ses éléments (M... P... M’) puisque la marchandise 
produite vaut tout ensemble et le capital variable et la plus-value (v + pl). 
Enfin, au troisième stade, les produits finis retournent au marché ; et là ils 
se reconvertissent en argent (M’ — A’). « La formule du mouvement circu-
latoire, dit Marx, est donc  

A — M... P... M’ — A’  
les points indiquant que le procès de circulation est interrompu » (pour 

faire place au procès de production...). « Capital-argent, capital-marchan-
dises, capital productif, dit-il ailleurs, ne désignent pas des variétés auto-
nomes de capitaux... ces mots ne désignent que des formes fonctionnelles 
différentes du capital industriel, qui les revêt toutes les trois tour à tour. » 

                                                             

1
 Sur les progrès de la condition ouvrière, voyez notamment Lavollée, les Classes ouvrières en Europe, 

1886-1896, t. I, II et III ; — von Schulze-Gaevernitz, la Grande industrie dans son rôle économique et 

social, tr. fr., 1896 ; — Paul de Rousiers, le Trade-unionisme en Angleterre, 1897 ; — Levasseur, l’Ouvrier 

américain, 1898 ; — Castelein, Socialisme et droit de propriété et l’Appendice IV (en français) de ses 

Institutiones philosophiae moralis et socialis, Bruxelles, 1899 (Op. cit., pp.597-623) ; — Cathrein, der 

Socialismus, 7
e
 édit., Fribourg-en-Brisgau, 1898, etc., etc. 

2
 Il faut se garder de lire ces formules de Marx comme des notations algébriques : s’il en était ainsi, on aurait 

du trouver bien plutôt : A = M. 



126            LIVRE IV, CHAPITRE 5 : LE SOCIALISME SCIENTIFIQUE 

La durée du cycle total est la somme des périodes de production et de cir-
culation. 1 

Quant à la monnaie, tout simplement elle « représente une quantité de 
travail social sous une forme qui lui permet de fonctionner comme instru-
ment de circulation » ; d’où cette double conséquence : 1° que l’accroisse-
ment des marchandises exige un accroissement de monnaie ; 2° que le 
renouvellement de la monnaie est une « fraction de la richesse sociale qui 
doit être sacrifiée au procès de circulation ». 2 Par contre, « le crédit, qui 
accroît l’efficacité de la monnaie et qui supprime son intervention dans 
l’accomplissement du travail et de la production sociale, augmente direc-
tement la richesse capitaliste. » 3 

On finit par s’apercevoir — mais avec quelle peine ! — que ces longs 
développements sur le procès du capital renferment une des idées maî-
tresses du marxisme : à savoir que la production n’est devenue capitaliste 
que lorsqu’elle s’est appliquée à transformer des matières premières obte-
nues par voie d’échange, pour en faire des produits destinés à leur tour à 
être échangés. D’où l’on a pu dire avec raison qu’aux yeux de Marx le capi-
tal est essentiellement constitué par de l’argent obtenu au moyen d’un 
échange précédent d’argent. Donc, logiquement, si avec 1 000 francs qui 
ne proviendraient pas d’un échange (hypothèse invraisemblable dans le 
système marxiste), j’allais au marché pour acquérir des marchandises que je 
dusse ensuite revendre 1 100 francs, ces 1 100 francs seraient du capital, 
mais non pas les 1 000 francs premiers.  

Cette dernière partie de la théorie marxiste est de pure fantaisie : quant 
à la description des stades circulatoires, du stade productif et des vitesses 
variables de rotation, il faut reconnaître que les développements ou les 
explications fournis par Marx, bien loin de jeter quelque clarté, ne font 
qu’obscurcir des phénomènes assez simples par eux-mêmes.  

IV. — Matérialisme historique.  
Par ce mot on entend, dans la doctrine de Marx, la fatalité immanente 

des systèmes sociaux et des idées. Ce seraient les situations économiques 
qui commanderaient les événements et toutes les phases successives de 
l’évolution sociale ; les hommes ne seraient rien ; les phénomènes de pro-
duction et de répartition seraient tout et livreraient en toutes choses le der-
nier mot de l’histoire. Le matérialisme historique — selon le mot du socia-
liste Anton Menger — c’est « cette conception de Marx et d’Engels, selon 
laquelle les domaines idéaux de la vie humaine — l’État, l’Église, l’art et la 

                                                             

1
 T. II, 1

ère
 partie, ch. I, tr. fr., pp.1, 33, 152, etc. 

2
 T. II, ch. iv, §§ 1 et 3. 

3
 T. II, ch. xviii, § 2. 



HISTOIRE DES DOCTRINES ÉCONOMIQUES                        127                              

science — sont simplement le produit des conditions économiques con-
comitantes ». 1  

Pas plus sur ce terrain que sur les autres, nous ne pouvons suivre Karl 
Marx. Les circonstances économiques sont loin de donner la raison de 
toute l’histoire : car si l’on voit qu’elles ont eu leur large part d’influence 
dans l’invasion des barbares et l’organisation de la féodalité, on est bien 
obligé, par contre, de ne leur en accorder aucune dans la brusque irruption 
des Arabes sous la poussée de l’islamisme et dans l’explosion de la Ré-
forme au XVIe siècle, obligé tout aussi bien de ne leur en accorder aucune 
dans l’éclosion de la Révolution française et les rapides chevauchées de 
Napoléon à travers l’Europe. Au résumé, l’économie politique n’est avec 
beaucoup d’autres qu’un des facteurs de l’histoire : et en dehors d’elle il y 
a des idées, des mœurs et des croyances qui n’en procèdent point, sans 
compter les hommes inattendus par qui marchent ces idées.  

Le matérialisme historique a trouvé jusque parmi les socialistes des ad-
versaires ardents et convaincus. Ceux-ci se sont attachés à relever dans 
l’histoire l’influence et la force de l’élément subjectif, c’est-à-dire des idées 
morales, religieuses, philosophiques et de tous les grands courants d’opi-
nions ; et ils ont insisté tout aussi justement sur l’extrême complexité des 
phénomènes et des causes de tout ordre qui amènent ou modifient ceux-ci 
— causes morales, politiques, religieuses et non point seulement écono-
miques. De ces contradicteurs, nous nous bornons à signaler ici Bernstein 
et Anton Menger. 2 

Est-ce même Marx qui a inventé le matérialisme historique ? On le lui 
conteste. « Il est maintenant prouvé jusqu’à l’évidence, et sur ce point 
l’excellent travail de Ch. Andler est lumineux, que Pecqueur a formulé 
avant Marx la conception matérialiste de l’histoire. Seulement, tandis que 
celui-ci en tirait des conséquences pessimistes et révolutionnaires, celui-là y 
voyait les conditions matérielles de l’harmonie sociale future. » 3 Du maté-
rialisme historique, qui est un principe faux, Marx avait déduit un corollaire 
qui est doublement faux, puisque sa vérité ne découle pas même de l’énon-

                                                             

1
 A. Menger, Droit au produit intégral du travail, tr. fr., p.171. — Marx professait déjà le matérialisme 

historique dans sa Misère de la philosophie de 1847, et dans son Zur Kritik der politischen Œkonomie (où 

l’on trouve d’ailleurs beaucoup moins la critique des économistes que l’exposé du propre système de Marx). 

— Engels a adopté le matérialisme historique dans l’ouvrage Die Entwickelung des Socialismus von der 

Utopie zur Wissenschaft. 
2
 Bernstein, Socialisme théorique et social-démocratie pratique, tr. fr., 1900 ; — Anton Menger, Droit au 

produit intégral du travail, pp.170 et s. — En sens inverse, pour défendre Marx en atténuant peut-être sa 

pensée et en prétendant que le matérialisme historique n’est pas une philosophie de l’histoire, voyez Labri -

ola (professeur à l’Université de Rome), Del Materialismo storico, Rome, 1896, et In memoria del manifesto 

dei Comunisti, Rome, 1895 ; — voyez aussi Benedetto Croce, Matérialisme historique et économie 

marxiste, tr. fr., Paris, 1901. 
3
 Fournière, les Théories socialistes au XIXe siècle, 1904, p.296 ; — Pecqueur, Manifeste communiste, t. II, 

commentaire, pp.84-102. 



128            LIVRE IV, CHAPITRE 5 : LE SOCIALISME SCIENTIFIQUE 

cé du principe : je veux dire qu’il en a tiré la loi de l’évolution vers le collec-
tivisme.  

V. — La loi de l’évolution vers le collectivisme.  
La fatalité d’un contraste croissant entre le capital et le travail, c’est-à-

dire la loi générale de l’accumulation capitalistique, en continuant à exercer 
son action, doit amener logiquement le collectivisme. 1 

Il y a nécessairement deux phases successives.  
Dans la première, c’est-à-dire dans celle où nous sommes, nous avons, 

à ce que dit Marx, la concentration des capitaux en un petit nombre de 
mains, la disparition des classes moyennes, l’augmentation du nombre des 
prolétaires et l’aggravation de leur misérable situation. Cette phase est ca-
ractérisée par la disparition graduelle de la propriété privée, que remplace 
l’accumulation aux mains de quelques grands capitalistes. 2 

Dans la seconde phase, la propriété, que cette accumulation capitalis-
tique a enlevée à la masse qui la possédait auparavant à titre individuel, 
retourne à cette même masse, mais de façon que celle-ci jouisse doréna-
vant d’une manière collective et non plus à titre individuel comme autre-
fois.  

« L’expropriation, dit Marx, s’accomplit par le jeu des lois immanentes 
de la production capitalistique, lesquelles aboutissent à une concentration 
des capitaux… À mesure que diminue le nombre des potentats du capital, 
qui usurpent et monopolisent tous les avantages de la première période 
d’évolution sociale, on voit s’accroître la misère, l’oppression, l’esclavage, 
la dégradation, l’exploitation, mais aussi la résistance de la classe ouvrière, 
sans cesse grossissante et de plus en plus disciplinée, unie et organisée par 
le mécanisme même de la production capitaliste... La socialisation du tra-
vail et la centralisation de ses ressorts matériels arrivent à un point où elles 
ne peuvent plus tenir dans leur enveloppe capitaliste. Cette enveloppe se 
brise en éclats... Les expropriateurs sont à leur tour expropriés... La pro-
duction capitaliste engendre elle-même sa propre négation, avec la fatalité 
qui préside aux lois de la nature3…  Elle rétablit, non la propriété privée du 
travailleur, mais sa propriété individuelle (des biens de consommation), 
basée sur la coopération commune de tous les moyens de production, y 
compris le sol. »  

                                                             

1
 L. I, ch. xxxii. 

2
 Bernstein, qui combattait le matérialisme historique, combat aussi la formule de l’appauvrissement pro-

gressif ou Verelendungstheorie (Socialisme théorique et social-démocratie pratique, tr. fr., 1900, pp.xxxvi 

et s. ; et passim. 
3
 Il y a là comme un retour involontaire aux « contradictions économiques » de Proudhon. 



HISTOIRE DES DOCTRINES ÉCONOMIQUES                        129                              

Or, cette seconde expropriation, inverse de la première, s’accomplira 
beaucoup plus vite, parce que les individus à exproprier seront moins 
nombreux cette seconde fois qu’ils n’avaient été la première.  

— Malheureusement toutes ces conjectures de Marx posent sur une 
fausse analyse de l’état social contemporain, qui, du reste, est beaucoup 
plus complexe que l’auteur du Capital ne l’a vu.  

Va-t-on, comme il le croit, à une concentration des fortunes par suite 
du régime de la grande industrie ? Va-t-on également à une disparition de 
ces classes moyennes qui se recrutaient auparavant par une lente ascension 
de certains éléments des classes inférieures ?  

Évidemment non. Nous ne contestons point que cette classe moyenne 
se transforme, en fournissant un nombre croissant d’individus qui, au lieu 
d’être industriels et négociants pour leur propre compte, sont salariés de la 
grande industrie et du grand commerce. Aussi bien les immenses sociétés 
coopératives de consommation dont l’Angleterre peut être fière, comme 
celle de Rochdale, ont-elles elles-mêmes concouru à cet amoindrissement 
relatif du commerce de détail. Mais par un autre côté la baisse du taux de 
l’intérêt et la vulgarisation croissante du crédit ont rendu proportionnelle-
ment plus de services aux petits entrepreneurs qu’aux gros ; et avec la 
quantité beaucoup plus grande des échanges, avec la dilatation automatique 
des besoins que tout homme croit ressentir, avec la création d’une foule de 
professions et de métiers nouveaux, il s’est ouvert à la classe moyenne des 
débouchés et des carrières qui lui avaient manqué auparavant. Bref, il y a 
lieu de croire qu’elle est plus nombreuse qu’autrefois, et cela d’une manière 
proportionnelle et non pas seulement absolue. En France, sans doute, 
nous souffrons du danger de voir se créer dans son sein un véritable prolé-
tariat intellectuel ; mais la menace en vient moins, selon nous, d’un réel 
encombrement des carrières de travail que de la diffusion mal comprise de 
l’enseignement, du déclassement général de la population et du prestige 
exagéré des situations officielles et des diplômes.  

L’action économique et sociale des sociétés anonymes a été encore plus 
mal comprise par Marx. Selon lui, elles servent d’une part à la concentra-
tion des capitaux ; d’un autre côté elles préparent la société à l’idée du col-
lectivisme, puis à son avènement effectif. Eh bien ! tout au contraire, elles 
ont été réellement et elles sont toujours de plus en plus des instruments de 
la division des fortunes. Grâce aux petites coupures et à la forme au por-
teur, leurs titres fournissent des emplois faciles à la petite épargne ; et c’est 



130            LIVRE IV, CHAPITRE 5 : LE SOCIALISME SCIENTIFIQUE 

par elles que la richesse va en se morcelant et en se démocratisant, avec des 
actions et obligations toujours disséminées de plus en plus. 1 

Ce n’est pas tout ; et entre les sociétés industrielles qui existent aujour-
d’hui et la société socialisée et collectiviste que Marx nous promet, il y a 
une grande différence que Marx n’a point vue : à savoir, que le collecti-
visme embrasserait l’homme tout entier et tous les hommes d’une manière 
obligatoire et irrévocable, tandis que les sociétés industrielles sont libres 
et non forcées, passagères et non perpétuelles, se nouant et se dénouant 
au gré de ceux qui y entrent et dont chacun ordinairement appartient en 
même temps à un grand nombre d’entre elles.  

Vaudrait-il donc mieux que les ouvriers fussent collectivement proprié-
taires des industries avec tout le capital fixe et circulant qu’elles exigent ? 
On peut en douter. Dans bien des cas, en effet, il semble préférable que 
leurs économies n’y soient point engagées, de manière à ne pas pouvoir y 
être compromises, ce qui aurait l’inconvénient de faire coïncider la perte de 
l’épargne avec la cessation du travail ; de plus, au point de vue d’une pros-
périté économique à laquelle l’ouvrier est tout aussi intéressé que qui que 
ce soit, il est bon que le capital et la direction d’entreprise soient séparés du 
travail manuel, afin que l’entreprise soit plus une, plus agissante et mieux 
disciplinée, toutes conditions qui facilitent le succès et qui, par conséquent, 
garantissent mieux le travail productif de l’ouvrier. Il en serait autrement 
sans doute si les procédés et les forces de l’industrie moderne étaient de-
meurés ignorés : mais il ne devait pas dépendre de l’humanité de refuser la 
révélation que la Providence lui en faisait, à une certaine heure éternelle-
ment marquée dans les desseins de Dieu.  

Tout cela, sans nier des abus de fait, puisque nulle institution humaine 
n’en est garantie. Tout cela, sans nier davantage des devoirs et des respon-
sabilités, auxquels les lois civiles n’ont pas à demeurer indifférentes.  

Quoi qu’il en soit et en résumé, dans l’état social actuel il y a une multi-
plication croissante des petits et moyens revenus. Or, c’est là exactement le 
contraire de la description que Marx avait faite : et la première phase de 
l’évolution ne se parcourant pas suivant ses prédictions, il est évident que 
la seconde, qui ne devait être d’après lui que la contrepartie de la première, 
ne saurait rien avoir de fatal ou bien que sa réalisation — passagère sans 
doute — serait due à des causes toutes différentes. Du reste, le courant 
actuel est beaucoup plus vers le socialisme réformiste que vers le socia-
lisme révolutionnaire, sous réserve de l’identité du but à atteindre.  

                                                             

1
 « La société anonyme constitue d’après nous un grand progrès. En facilitant le groupement des capitaux 

et en limitant la responsabilité au montant des actions, elle permet aux plus modestes fortunes de participer 

aux progrès et aux bénéfices de l’industrie. » (Castelein, Socialisme et droit de propriété, p.445). — Voyez 

Bernstein, Socialisme théorique et social-démocratie pratique, pp.80 et s. 



HISTOIRE DES DOCTRINES ÉCONOMIQUES                        131                              

— Sur le terrain des définitions et des principes, l’erreur fondamentale 
du marxisme, celle que nous considérons comme la plus grosse par les 
conséquences logiques qui nous paraissent en découler nécessairement, 
c’est la thèse de l’improductivité du capital. Marx, assurément, ne conteste 
point que l’ouvrier ait produit davantage s’il a été servi par des instru-
ments : mais il n’a jamais voulu reconnaître que des instruments possédés 
par un entrepreneur doivent figurer au nombre des causes économiques de 
la valeur et du produit ; il n’a donc jamais voulu reconnaître que l’entrepre-
neur ou le propriétaire est un producteur par les instruments ou le sol qui 
lui appartiennent et qu’il met à la disposition du travailleur manuel. Marx 
croyait échapper ainsi à la nécessité d’attaquer la propriété dans son prin-
cipe, pour pouvoir ne la saper que dans son organisation et ses résultats.  

Nous sommes convaincu, quant à nous, que tout système ou toute clas-
sification qui refusera de voir un agent de production dans le capital, sera 
logiquement condamné à interdire les « revenus sans travail » — l’arbeit-
sloser Eintrag des Allemands — et à admettre la thèse du « produit intégral 
au travailleur ». De quel droit, en effet, le commanditaire d’un négociant, 
l’actionnaire ou l’obligataire d’une société anonyme, même le propriétaire 
d’un bien-fonds que ses auteurs ont aménagé ou défriché, demanderaient-
ils, soit une part variable ou forfaitaire dans les bénéfices de l’industrie, soit 
un fermage ou une part des récoltes, si le commandité, si les ouvriers, si le 
fermier ou le métayer avaient le droit de lui répondre que l’instrument, une 
fois mis aux mains du travailleur, forme avec celui-ci un tout inséparable et 
que l’action de cet instrument n’est pas distincte de l’action de la main qui 
le conduit ? 1 Aussi Anton Menger et le socialiste chrétien Rudolf Meyer 
étaient-ils conséquents avec eux-mêmes, quand ils reprochaient à l’Église 
de n’avoir pas nié généralement la productivité du capital au temps où elle 
interdisait l’intérêt de l’argent. 2 

Telle est, dans ses lignes essentielles, l’œuvre du grand prophète du col-
lectivisme. Les disciples ne manquèrent pas autour de lui. Nous nous bor-
nons à citer son meilleur ami, Engels, né à Barmen, mais industriel à Man-

                                                             

1
 Dans ses Principes d’économie politique (ch. ii, art. 6, sous la rubrique : « Le capital ne doit pas, en prin-

cipe, être mis au nombre des producteurs de la richesse »), le P. Liberatore a écrit : « On ne peut pas compter 

parmi les causes d’un résultat ce qui suppose ce résultat préexistant au moins en partie... L’opinion qui fait 

du capital un producteur pourrait paraître plus fondée à l’égard des instruments : ceux-ci, apportant aux 

travailleurs le concours d’une action réelle, bien que secondaire, pourraient réclamer de près quelque droit 

au nom de producteurs. Mais, à considérer les choses, on verra qu’il n’en est rien. L’instrument, par rapport 

au travail, n’exerce pas une action distincte de celle de l’agent principal ; il forme avec lui un quid unum. ... 

Dans le nombre des vrais producteurs et producteurs absolus de la richesse, il suffit de compter la nature et 

le travail de l’homme : tout le reste vient de l’une ou de l’autre. » (op. cit., pp.61-66 de la traduction 

française, 1894). Et l’auteur croit prouver sa thèse en faisant observer que si un touriste, mis en face d’une 

toile de Raphaël, demande qui l’a faite, le cicérone doit lui répondre, non pas que c’est un pinceau, mais que 

c’est Raphaël. Après cela, si vous n’êtes pas convaincu, c’est que vous êtes bien exigeant ! 
2
 Voir plus haut, t. 1, p.57. 



132            LIVRE IV, CHAPITRE 5 : LE SOCIALISME SCIENTIFIQUE 

chester et retiré ensuite à Londres, qui continua la publication du Capital ; 
Kautsky ; puis Bebel, député au Reichstag, auteur, entre autres ouvrages, 
de Die Frau und der Socialismus, livre profondément immoral où il prêche 
l’émancipation de la femme et son égalité avec l’homme sur le terrain de 
l’union libre et passagère.  

Ce livre eut un immense succès. Bebel y traite notamment la question 
de la population : il y affirme que « ce sont les institutions sociales, c’est-à-
dire les modes actuels de production et de répartition des produits — mais 
non pas le nombre des hommes — qui engendrent la misère... Il n’y a pas 
manque de moyens de vivre ; il y en a, au contraire, un excès comme il y 
a un excès de produits industriels... Au surplus, ajoute-t-il, l’idée de Karl 
Marx, que chaque période économique de développement a sa loi particu-
lière de la population, se vérifiera pleinement sous l’empire du socialisme. » 
C’est que la félicité procurée par l’avènement de ce socialisme, jointe à l’en-
noblissement des âmes qui en sera la conséquence, aura suffi pour trans-
former les passions de l’humanité. « Le genre humain, dit Bebel, marche, 
actuellement à l’aventure, dans l’ignorance des lois naturelles, tandis que 
dans la société nouvelle il agira avec un ordre parfait et dans la pleine con-
naissance des lois de son développement. » 1 Le socialisme mènera de front 
l’affranchissement de l’ouvrier et l’affranchissement de la femme, ces deux 
victimes des préjugés et des violences du passé : et la femme attestera son 
émancipation par son acceptation — libre désormais et non plus con-
trainte — d’une « maternité consentie ».  

Quoi qu’il en soit, il est bien difficile de soutenir que l’œuvre de Marx 
n’ait été pas surfaite. Bien plus, de ceux qui font l’éloge du philosophe, 
combien y en a-t-il qui le connaissent ? Beaucoup proclament l’immortalité 
de son Kapital, qui ne l’ont jamais lu et qui peuvent d’autant moins juger sa 
pensée, qu’ils peuvent moins la reconnaître et la suivre à travers les nuages 
pédantesques de sa métaphysique. 2 

 
 

II. QU’Y A-T-IL D’ORIGINAL DANS LE MARXISME ? 

 
Reste à savoir quelle est la part d’invention qui revient à Marx. Engels 

l’a félicité d’avoir fait, en économie politique, une découverte égale à celle 
de Lavoisier dans la chimie, parce qu’il a substitué à la formule de Ricardo 
sur la valeur du travail la formule de la vente-achat de la force-travail, Ar-

                                                             

1
 Die Frau und der Socialismus, 28

e
 édition, Stuttgart, 1897, pp.457-463. 

2
 Par exemple, pourquoi M. du Maroussem, qui veut bannir les mots travail, capital et valeur, appelle-t-il le 

Capital une « œuvre immortelle » ? (Les Enquêtes, pratique et théorie, 1900, p.201). 



HISTOIRE DES DOCTRINES ÉCONOMIQUES                        133                              

beitskraft. 1 Mais Rodbertus, par contre, a accusé Marx de plagiat. 2 Qui 
donc a tort ou raison ? ou bien les idées de l’un et de l’autre, présentées 
assurément sous des formes nouvelles par tous les deux, ne se rencontre-
raient-elles pas chez divers auteurs plus anciens ?  

Sans trancher encore le débat, nous citerons ces divers auteurs, mais 
auparavant nous étudierons Rodbertus lui-même.  

Rodbertus (1805-1875), appelé souvent Rodbertus Iagetzow ou sim-
plement Iagetzow, du nom de la terre seigneuriale d’Iagetzow qu’il avait 
achetée en Poméranie3, est regardé — notamment par Wagner et par Adler 
— comme le véritable fondateur et comme le « Ricardo » du socialisme 
scientifique. 4 Parcourons rapidement ses principales théories, que nous 
ramenons aux suivantes : 1° le capital catégorie historique ; 2° le travail 
mesure de la valeur ; 3° les phases sociales ; 4° le pourcentage décroissant 
de la part du travailleur ; 5° les rapports entre le paupérisme et les crises 
économiques ou commerciales,  

I. Le capital catégorie historique. — Rodbertus distingue deux aspects dans 
le capital. En soi, considéré comme catégorie économique, le capital a tou-
jours été un auxiliaire de la production : on parle très exactement en ce 
sens de capital social ou de capital national. Mais ce capital est devenu une 
catégorie historique lorsque, sous la forme de capital privé, il a pu fournir 
des revenus à des particuliers sans aucun travail effectif de leur part. Plus 
exactement, il faut distinguer : 1° le capital économique — das Kapital an sich 
— qui possède en soi la productivité, abstraction faite de toute appropria-
tion dont il aurait été l’objet ; 2° le capital juridique — das nationale Kapital — 
qui donne la « rentabilité » sous la condition que celle-ci soit reconnue 
par les lois. Quant à la rente foncière, c’est une erreur que d’en faire une 
« branche de revenu différant par essence de la rente du capital ». 5 

On se rallie à cette manière de voir, ajouterons-nous, quand on prétend 
que la production n’est devenue capitalistique qu’en ces derniers siècles, 

                                                             

1
 Engels, Préface au t. II du Capital, tr. fr., pp.xvi-xxi. 

2
 Voyez les Sociale Briefe an von Kirchmann et, pour la discussion, Engels, Préface au t. II du Capital, 

tr. fr., pp.iv et s. ; — Item, Anton Menger, Droit au produit intégral du travail, tr. fr., p.113. 
3
 Karl Rodbertus acheta la terre d’Iagetzow en 1834, fut membre de l’Assemblée nationale de Francfort en 

1848, et un moment, en 1849, ministre de l’instruction publique et des cultes dans le royaume de Prusse. 

À la fin, il se lia avec le Social-demokrat Hasenclever, par l’intermédiaire du socialiste chrétien Rudolf 

Meyer. Il voulait constituer une social-conservative Partei (ou parti social conservateur) en face des 

démocrates-sociaux, qu’il trouvait trop avancés. On a de lui : Die Forderungen der arbeitenden Klassen 

(1837), son premier écrit, ouvrage qui contient toutes ses idées maîtresses, creusées seulement et dévelop-

pées depuis lors ; Zur Erkenntniss unserer staatswirthschaftlichen Zustaende (1842) ; et Sociale Briefe an 

von Kirchmann (1850-1851). Des lettres à von Kirchmann, une autre — la quatrième — écrite en 1852, mais 

publiée seulement en 1885, a été traduite sous le titre le Capital, en 1904. 
4
 Der Begründer des wissenschaftlichen Socialismus. 

5
 Sur ce dernier point, voyez le Capital, tr. fr. de la 4

e
 Lettre sociale, p.34. 



134            LIVRE IV, CHAPITRE 5 : LE SOCIALISME SCIENTIFIQUE 

alors cependant que pour produire il a bien fallu toujours des instruments 
et des améliorations foncières.  

Wagner a souscrit à cette distinction de Rodbertus ; et Lassalle, quand il 
définissait le capital par la simple possibilité de donner un revenu, affectait 
aussi de ne voir que le concept prétendu historique. 1 Il s’ensuivrait logi-
quement que la hache que manie le bûcheron, est ou n’est pas un capital 
selon qu’elle ne lui appartient pas ou qu’elle lui appartient.  

II. Le travail mesure de la valeur. — Cette idée sera une base essentielle du 
système de Karl Marx. Mais Rodbertus se contente de la formuler sans dé-
montrer sa proposition. Il s’étend davantage sur la portée pratique qu’il y 
donne. D’après lui, le travail ne doit pas être seulement le principe consti-
tutif de la valeur, il doit être aussi le principe distributif de la propriété. Le 
temps du travail fournira donc une mesure qui s’appliquera au droit sur les 
biens : sur cette mesure, on fondera une monnaie qui exprimera le temps 
de travail incorporé dans chaque produit, et qui donnera au travailleur un 
droit à un égal temps de travail incorporé dans un autre produit. Proudhon 
allait en dire autant avec sa « banque d’échange ». 2 

III. Les trois phases sociales. — Il y a trois stades dans l’histoire de l’hu-
manité : 1° la période servile, caractérisée par un état social où le maître, 
faisant travailler l’esclave pour plus que la stricte satisfaction de ses be-
soins, se fait constituer à lui-même un capital ; 2° la période capitalistique, 
caractérisée par le capital considéré comme une catégorie historique, et 
c’est celle où nous sommes ; enfin, 3° la période humanitaire, où régnera le 
socialisme.  

IV. Le pourcentage décroissant de la part du travailleur. — Grâce au régime 
capitalistique, le propriétaire ou patron touche rente, intérêt, fermage, pen-
dant que le salaire ouvrier est régi par la seule loi de la concurrence et n’est 
pas une fraction aliquote de la production nationale. Il peut donc arriver 
— et selon Rodbertus il arrive — qu’une productivité croissante corres-
ponde à un moindre pourcentage de l’ouvrier dans le produit : et ce serait 
la « thèse maîtresse ou le grand problème ». 3 Ici, disons-le, Rodbertus af-
firme et ne prouve rien. En fait, d’ailleurs, non seulement le salaire réel a 

                                                             

1
 « Das unbedingte Kenntzeichnen des Kapitals ist, werbend auftreten zu koennen », dit Lassalle dans 

Kapital und Arbeit. — Cette définition fantaisiste du capital est reproduite par Lafargue dans la Propriété, 

origine et évolution, pp.303 et s. « Le capital, dit Lafargue, est la forme de propriété caractéristique de la 

société moderne : il n’a existé dans aucune autre société, du moins à l’état de fait général et dominant. La 

condition essentielle de cette forme de propriété est l’exploitation du producteur libre, dépouillé quoti-

diennement d’une partie des valeurs qu’il crée. » (Op. cit., p.312). 
2
 Proudhon, Système des contradictions économiques (1846). — Voyez plus haut, p.110. 

3
 Chatelain (professeur de philosophie au lycée de Nancy), dans son introduction (pp.xxiv et s.) à la tra-

duction de la 4
e
 Lettre sociale à von Kirchmann. 



HISTOIRE DES DOCTRINES ÉCONOMIQUES                        135                              

augmenté d’une manière absolue, mais encore le pourcentage des salaires 
dans le produit total de l’industrie s’est élevé. 1 

V. Le rapport entre le paupérisme et les crises économiques. — La décroissance 
de la part relative de l’ouvrier dans le produit total est, d’après Rodbertus, 
la cause unique du paupérisme et des crises économiques ou commerciales. 
En voici la prétendue démonstration.  

L’échange, pour être possible, exige une force d’achat, Kaufkraft, en face 
de la valeur d’usage ou utilité du produit, Gebrauchswerth. Cette force d’achat 
suivrait la productivité industrielle si le travailleur avait la totalité de la va-
leur d’échange qui a été produite, c’est-à-dire s’il n’y avait ni rente, ni loyer, 
ni profit ; elle la suivrait encore si les parts des trois classes, c’est-à-dire des 
travailleurs, des propriétaires et des capitalistes ou entrepreneurs gardaient 
entre elles les mêmes relations. Mais aucune de ces deux hypothèses n’est 
réalisée. Donc la valeur d’usage n’est pas une valeur d’échange, le Tausch-
werth descend en-dessous du Gebrauchswerth, et le marché est encombré, 
encore que les besoins du plus grand nombre des hommes ne soient pas 
satisfaits. 2 

Mais, dira-t-on, le pouvoir d’achat qui manque à la classe des travailleurs 
doit bien avoir passé aux autres classes, à celles dont le pourcentage a aug-
menté dans la répartition du total de la valeur produite. Donc, poursuivra-
t-on, ces classes achèteront, et les prix ne baisseront pas. — Eh bien, non, 
réplique Rodbertus, parce que les classes qui pourraient acheter n’éprou-
veront pas le besoin des produits, et que cependant la valeur ne s’attache à 
des marchandises qu’à raison des besoins de ceux qui les peuvent acquérir. 
C’est donc à tort que l’on parle de crises de production ou de surproduc-

                                                             

1
 Voyez la discussion contre Louis Blanc, avec chiffres à l’appui, dans Castelein, Socialisme et droit de 

propriété. C’était la thèse de Bastiat, ainsi que nous l’avons exposé plus haut (supra, t. 1, p.326). 
2
 Le Dictionnaire d’économie politique de Léon Say et Chailley (v° Rodbertus, t. II, p.754) s’exprime ainsi : 

« Cette théorie serait vraie en moyenne, si chaque nation productive était enfermée dans ses propres 

frontières et devait consommer tout ce qu’elle produit. Le danger du protectionnisme, c’est justement de 

nous conduire là, tandis que, tous les marchés du monde restant ouverts, les crises locales tendent à se com-

penser comme se compensent les famines. » — Nous devons dire que la difficulté est mal comprise et que 

l’explication ne vaut rien. En effet, d’après J.-B. Say lui-même, la sortie des marchandises implique, en 

vertu de la théorie des débouchés, une entrée correspondante de marchandises. Or, à ces dernières, d’après le 

système de Rodbertus, la force d’achat ou Kaufkraft fera tout également défaut. Donc le pays encombré ne 

vendra rien, parce qu’il n’achètera rien, et ainsi dans tous les pays. Rodbertus supposait une crise sociale et 

par conséquent universelle : le Dictionnaire d’économie politique, au lieu d’un excédent d’offre dans tous 

les pays et pour toutes les marchandises, suppose, en un certain pays et pour une certaine marchandise, un 

excédent d’offre qui va se compenser en un autre pays avec un déficit d’offre de la même marchandise. — 

Les collaborateurs de MM. Say et Chailley-Bert ont donc été emportés par leur enthousiasme pour le libre-

échange, et ils l’ont été jusqu’au point de croire que celui-ci réponde à tout, même aux objections les plus 

spécieuses du socialisme : car celle-ci de Rodbertus en était une. Le Dictionnaire est du reste une com-

pilation d’assez faible valeur. 



136            LIVRE IV, CHAPITRE 5 : LE SOCIALISME SCIENTIFIQUE 

tion : car ce sont en réalité et toujours des « crises par sous-consom-
mation ». 1 

À cela que répondre ? Il faut dire que toute cette théorie d’Iagetzow est 
basée sur son affirmation du pourcentage décroissant de l’ouvrier. Or, 
cette affirmation étant fausse, il n’y a pas lieu d’en discuter les consé-
quences, à moins qu’on n’arrive à prouver directement celles-ci en tant que 
faits absolument indépendants de la thèse de Rodbertus.  

Comme transition au socialisme, Rodbertus demande progressivement : 
1° la fixation légale de la durée du travail et d’un salaire calculé sur le 
temps ; 2° une révision périodique de ce salaire, afin qu’il suive la hausse 
de la productivité ; 3° la création d’établissements publics où le salaire, 
Lohn, serait échangé contre des denrées et produits quelconques, Lohngüter ; 
enfin, 4° la création de bons de salaires, Lohngeld, que l’État délivrerait aux 
entrepreneurs d’après le chiffre de leur personnel et avec lesquels les ou-
vriers achèteraient aux magasins publics.  

Sur la question fondamentale de la propriété et de l’hérédité, Rodbertus 
est flottant et indéterminé ; plus exactement il se contredit. En effet, dans 
la troisième lettre, malgré la tarification des salaires et l’établissement du 
Lohngeld, Rodbertus, tout en attribuant aux ouvriers la valeur de trois mil-
lions d’heures de travail et à l’État la valeur d’un million, en laisse cepen-
dant trois autres au capital et trois autres enfin à la rente foncière, c’est-à-
dire 60 % en tout aux divers capitaux industriels et fonciers. Mais Rodber-
tus avait-il seulement calculé ou prévu que de nos jours, et malgré la liberté 
économique, les salaires ont plus de 30 % et l’État plus de 10%, mais que 
par contre les propriétaires et capitalistes ont beaucoup moins que ce que 
lui-même proposait de leur laisser ? Au contraire, dans la quatrième Lettre 
sociale à von Kirchmann, Rodbertus se prononce très nettement pour la 
« communauté du sol et du capital ». 2 C’est une vraie formule de collecti-
visme, au sens actuel du mot, bien qu’il croie maintenir encore la liberté et 
la propriété. 3 Cependant il n’a pas toutes les haines révolutionnaires de 

                                                             

1
 Voyez la Consommation et les crises économiques de Pierre Vialles, 1903. — M. Vialles, dont les théories 

aussi sont empreintes de socialisme, ramène également toutes les crises à la sous-consommation. Les crises 

déficitaires ou par sous-production, dit-il, ont disparu ; les crises dites de surproduction « ne tirent qu’acces-

soirement leur origine des actes des producteurs eux-mêmes » (op. cit., p.151) ; et il tente de démontrer que 

toutes lescrises du XIXe siècle peuvent recevoir de la théorie de Rodbertus les raisons de leurs dates, de leur 

étendue, de leur durée et de tous les phénomènes divers qu’on y a constatés. 
2
 Pour la contradiction entre la troisième et la quatrième (postume) des Sociale Briefe an von Kirchmann, 

voyez A. Menger, Droit au produit intégral du travail, tr. fr., pp.118-119. 
3
 « Il est vrai que le sol et le produit social, jusqu’au moment où celui-ci se répartit en qualité de revenu, 

demeurent la propriété de la communauté, de l’État... La propriété privée est conservée pour la valeur entière 

du produit du travail individuel ; les personnes et la volonté sont aussi libres que cela est possible au sein 

d’une société... Je soutiens que la propriété est mieux garantie, la liberté plus grande, l’égalité des droits plus 

générale dans cet état social où existe la communauté du sol et du capital que dans notre état social actuel, 

ou même dans l’état social le plus libre que l’on puisse concevoir avec la propriété privée du sol et du 

capital. » (4
e
 Lettre sociale, tr. fr., pp.174-177). Comprenne qui pourra ! 



HISTOIRE DES DOCTRINES ÉCONOMIQUES                        137                              

son émule Marx : et cela, joint à la facilité de sa lecture, est déjà une supé-
riorité qu’il faut lui reconnaître.  

Schaeffle, que nous rencontrerons plus tard, a attiré l’attention sur un 
autre précurseur plus timide du socialisme dit scientifique. C’est Karl-
Georg Winkelblech (1810-1865), plus connu sous le pseudonyme de Ma-
rio, qu’il prit pour publier ses Recherches sur l’organisation du travail ou système 
d’économie universelle. 1 Marlo préconise une sorte de socialisme fédératif, 
dans lequel l’État aurait les mines, les chemins de fer et les transports, les 
banques et le grand commerce et dans lequel les autres industries reste-
raient aux particuliers. Des précautions seraient prises contre la concentra-
tion des fortunes et les monopoles. Très effrayé de l’accroissement pos-
sible de la population, Marlo demande que l’État ne permette le mariage 
que contre justification de la possession d’un capital, qui serait déclaré  
inaliénable et assuré aux enfants. C’est donc une transaction malheureuse 
entre l’étatisme et l’économie politique ricardienne ou malthusienne. Som-
me toute, Marlo, outre qu’il ne se doute pas de « l’étrangeté d’une concep-
tion qui, destinée à faire vivre les hommes, les empêche de naître »2, a don-
né à son œuvre un titre plus vaste qu’elle ne méritait : car le côté qu’il y a 
laissé le plus obscur, c’est précisément celui d’une organisation concrète et 
pratique.  

Dans cette genèse de la philosophie socialiste, il faut aussi faire une part 
au philosophe Fichte. 3 

Fichte, qui venait d’être expulsé d’Iéna comme athée, quittait cette fois 
là les régions de la philosophie pour faire en passant de l’économie poli-
tique avec son livre Der geschlossene Handelsstaat4, paru en 1800.  

On assigne ordinairement à l’État la mission de maintenir et de protéger 
chacun dans sa propriété. Erreur, dit Fichte. Avant de maintenir quelqu’un 
dans sa propriété, il faut d’abord l’y mettre, et voilà le rôle de l’État. Or, les 
hommes ont un droit primitif égal à jouir des biens naturels ; et la proprié-
té, qui est issue d’un contrat sur le partage de ces biens, a bien pu donner 
un droit à leur usage, mais non pas un droit sur leur substance même. C’est 
à l’État à remettre toutes choses en leur place.  

                                                             

1
 Untersuchungen über die Organisation der Arbeit oder System der Weltoekonomie , 1850-1851. — Sur 

Marlo, étudier Edgar Allix, l’Œuvre  économique de Karl Marlo, Paris, 1898 ; — A. Menger, op. cit., pp.53 

et s. ; — de Laveleye, le Socialisme contemporain, 1888, ch. ii. 
2
 Edgard Allix, op. cit., p.264. — Marlo fait penser à Ugolin, qui mangeait, dit-on, ses enfants pour leur con-

server un père. 
3
 Fichte (1752-1814), professeur à l’Université d’Iéna, expulsé de la ville sous accusation d’athéisme en 

1799, professeur à l’Université de Berlin de 1810 jusqu’à sa mort. — Voyez E. de Laveleye, le Socialisme 

contemporain, ch. ii. 
4
 L’État commercial fermé. — Voyez le Handbuch des Socialismus, v° Fichte, et A. Menger, Droit au 

produit intégral du travail, tr. fr., pp.50 et s. 



138            LIVRE IV, CHAPITRE 5 : LE SOCIALISME SCIENTIFIQUE 

Pour y réussir, il faut connaître comment les classes se répartissent dans 
une société. Il y faut : 1° des producteurs de denrées alimentaires et de 
matières premières ; 2° des artisans pour ouvrer les matières premières ; 
3° des marchands. Il faut même une quatrième classe, le Beamtenstand ou 
classe des fonctionnaires. Eh bien, l’État fixera la proportion numérique de 
chaque classe conformément aux besoins ; et il déterminera les prix des 
produits en prenant pour mesure de la valeur et pour base du tarif des prix 
les quantités de travail nécessaires à la production des marchandises à éva-
luer, sous la règle essentielle que ces prix soient assez élevés pour qu’ils 
assurent l’entretien des producteurs. Les « intellectuels » ou Idealproduzenten 
seront mieux nourris et mieux habillés que les autres citoyens. On aura une 
liberté complète pour la consommation des richesses : mais la monnaie 
d’or et d’argent sera interdite et remplacée par une monnaie nationale faite 
d’une matière vile. L’État seul pourra faire le commerce avec l’extérieur, et 
de là le titre de geschlossener Handelsstaat. 1 

Mais revenons au débat principal.  
À tout prendre, on peut bien admettre que Marx et Rodbertus — dont 

les conclusions pratiques sont au fond si différentes — ne se sont rien dé-
robé l’un à l’autre. Tous deux aussi ont puisé à des sources communes, 
anglaises par Godwin et surtout Thompson, françaises également et parti-
culièrement fécondes par le saint-simonisme et par Sismondi.  

Nous ne reviendrons pas sur Godwin. 2 
Marx cite fréquemment l’Irlandais William Thompson (1785-1833), dis-

ciple de Bentham et partisan d’Owen, auteur d’une Inquiry into the principles 
of the distribution of wealth most conducive to human happiness. 3 Dans ce livre, 
paru en 1824, Thompson pose très nettement les trois principes — appa-
remment très orthodoxes — de la liberté du travail, de la propriété des 
produits garantie aux producteurs et de la liberté des échanges. 4 Mais 
notre régime actuel de propriété empêche l’application de ces principes ; en 
effet, bien que la valeur ait tout entière pour cause le travail, ainsi que le 
voulait Ricardo, la loi autorise cependant les propriétaires de bâtiments et 
de machines à percevoir une rente et des profits, qu’ils prélèvent sur le 

                                                             

1
 C’est pour ce motif que Fichte est parfois envisagé simplement comme un promoteur du protectionnisme 

national (voyez en ce sens le Dictionnaire d’économie politique de Léon Say et Chailley-Bert, v° Fichte). 

Or, là ne réside aucunement l’originalité de Fichte. 
2
 Voyez supra, t. 1, p.185 et t. 2, p.85. 

3
 Recherches sur les principes de la distribution des richesses les plus propres à conduire au bonheur 

humain. — On a encore de lui : Labour rewarded : the claims of labour and capital conciliated, or how to 

secure to labour the whole product of its exertions (1827), etc. — Voyez A. Menger, op. cit., pp.72 et s. — 

Thompson est longuement étudié dans Denis, Histoire des systèmes économiques et socialistes, t. II, pp.483-

541. 
4
 « Natural laws of distribution : 1° all labour ought to be free and voluntary, as to its direction and continu-

ance ; 2° all the products of labour oughs to be secured to the producers of them ; 3° all exchanges of these 

products, ought to be free and voluntary. » (Thompson, op. cit.). 



HISTOIRE DES DOCTRINES ÉCONOMIQUES                        139                              

travail même des ouvriers. Les capitalistes et les propriétaires s’adjugent ce 
prélèvement comme s’il était une plus-value — surplus value, additional value, 
dit Thompson — que le capital ou la terre, et non pas le travail, aurait pro-
duite. La part des capitalistes et propriétaires ne devrait pas excéder l’usure 
des terres, bâtiments et machines. 1 Quant au remède, il est dans la vulgari-
sation des communautés coopératives d’Owen. « C’est dans les travaux de 
Thompson, dit Antoine Menger, que les socialistes postérieurs, les saint-
simoniens, Proudhon, mais surtout Marx et Rodbertus ont puisé directe-
ment ou indirectement leurs doctrines. » 2 

Les emprunts faits au saint-simonisme et à Sismondi ont été plus re-
marqués. Nous signalons les suivants : 1° pour Rodbertus, la théorie des 
crises, reproduite de Sismondi, quoique Rodbertus les attribue à la sous-
consommation, tandis que Sismondi en accusait la surproduction3 ; 2° 
pour Marx, l’idée de la plus-value, tirée du même auteur4, en même temps, 
il est vrai, que de Thompson5 ; 3° pour Marx et généralement tous les so-
cialistes réformateurs, la condamnation des revenus sans travail, telle que 
celle-ci avait été formulée par les saint-simoniens. 6 

De plus, en dehors de la genèse proprement dite des systèmes et des 
théories, il y avait toute une influence également efficace, quoique moins 
logique, que des jugements sommaires et de simples aspirations exerçaient 
sur les esprits. Sous ce dernier aspect, l’économiste le plus écouté et le plus 
puissant, celui qui contribua le plus à acclimater le socialisme après 1850, 
fut certainement Stuart Mill. 7 Ce n’était donc pas sans raison que nous 
voulions ranger celui-ci parmi les précurseurs du socialisme scientifique.  

Nous avons signalé plus haut les concessions nombreuses et toujours 
plus accentuées qu’il avait faites aux doctrines socialistes. L’assertion avait 
pu surprendre, et c’est une raison de plus pour nous de la justifier ici. On 
sera certainement obligé de reconnaître, après examen des textes, que les 
traces et même les formules du pur socialisme démocratique abondent 
chez lui. Ses Prinpipes d’économie politique les présentent tout particulièrement 

                                                             

1
 On retrouve la même thèse chez des démocrates chrétiens. Voyez les Aphorismes de politique sociale, 

1891, pp.42-43 (cités dans nos Éléments d’économie politique, 2
e
 édition, p.467 en note). 

2
 A. Menger, Droit au produit intégral, tr. fr., pp.72 et s. 

3
 Voyez supra, t. 1, pp.259 et s. — Aftalion, Œuvre économique de Sismondi (pp.99 et s. et particulièrement 

p.108 ; item, pp.254 et s. 
4
 Supra, t. 1, p.264. — Aftalion. op. cit., p.118 et s. ; item, p.257 et s. 

5
 Voyez à cet égard Denis, op. cit., p.504 et s. 

6
 Supra, p.652. — Voyez A. Menger, Droit au produit intégral du travail, tr. fr., p.114 et s. 

7
 Verhaegen, Socialistes anglais, 1898, p.35 et s. « L’économiste anglais, dit Verhaegen, qui contribua le 

plus à préparer les esprits au socialisme pendant la période qui suivit l’agitation de 1848, fut assurément 

Stuart Mill. » (Loc. cit.) 



140            LIVRE IV, CHAPITRE 5 : LE SOCIALISME SCIENTIFIQUE 

au chapitre « De l’avenir probable des classes laborieuses »1 et au chapitre 
« De la propriété ». 2 

Stuart Mill, dans le premier des deux, attise déjà l’esprit d’orgueil et d’in-
dépendance qui est au fond de tout socialisme, quoiqu’il n’y préconise en-
core ni l’usurpation de l’État sur les facultés naturelles de l’individu, ni la 
suppression de la propriété particulière. J’y signale cependant :  

1° La suppression des rapports de patronage entre employeur et em-
ployé et même des rapports de protection entre le mari et la femme. 3 Se-
lon lui, le régime patriarcal ou paternel est condamné à disparaître, par la 
diffusion de l’instruction et des journaux, par la facilité des déplacements, 
et par l’extension universelle de l’électoral. 4 Le féminisme de Stuart Mill se 
se relie à cette conception de l’état futur de la société. On sait que, d’après 
lui, si l’instinct animal s’est développé dans l’espèce humaine, c’est parce 
que les femmes se sont vouées à la maternité. 5 Mais il faut qu’elles se dé-
gagent de ce rôle et conquièrent leur pleine indépendance ;  

2° La suppression du salariat, par « l’association, en certains cas, des  
ouvriers avec l’entrepreneur, et à la fin, dans tous, des travailleurs entre 
eux ». 6 Mill se trouve ici d’accord avec Saint-Simon, qui l’avait précédé 
historiquement. 7  

Du reste, d’après lui, il faut condamner comme n’étant « ni juste, ni 
bon, un état de société dans lequel il existe une classe qui ne travaille pas, 
un état dans lequel il y a des êtres humains qui, sans être incapables de 
travail et sans avoir acheté le repos au prix d’un travail antérieur, sont 
exempts de participer aux travaux qui incombent à l’espèce humaine ». 8 Ici 
Ici l’attaque au principe de la propriété héréditaire est visible, ainsi que la 
condamnation des revenus sans travail. — Seulement Stuart Mill se trompe 
sur la nature et la forme de cette « exemption » de la loi du travail. Les lois 
humaines et l’organisation économique de la société en affranchissent bien 
certains hommes : toutefois la morale ne les y soustrait point ; et Mill, qui 
n’en appelle pas au devoir moral, Mill, qui ne peut pas l’invoquer puisqu’il 
est lui-même un utilitaire de l’école de Bentham, serait fort embarrassé 
d’indiquer pour ce mal un autre remède que la contrainte socialiste et la 
suppression de l’hérédité.  

                                                             

1
 Principes d’économie politique, l. IV, ch. vii. 

2
 Ibid., l. II, ch. i. 

3
 « Tout individu de l’un ou de l’autre sexe qui possède ou qui gagne de quoi vivre sans le secours d’autrui, 

n’a pas besoin d’une autre protection que celle que la loi lui donne ou devrait lui donner. » (l. IV, ch. vii, 

édit. Guillaumin, t. II, p.312). 
4
 Ibid., p.313. 

5
 Ibid., § 3, p.317. 

6
 Ibid., § 4, t. II, p.320. 

7
 Voyez plus haut, p.90. 

8
 Principes d’économie politique, l. II, ch. i, § 2, t. I., p.235. 



HISTOIRE DES DOCTRINES ÉCONOMIQUES                        141                              

Le chapitre « De la propriété » est encore bien plus probant et plus ca-
ractéristique sur le socialisme de Stuart Mill.  

Quel est le principe de la propriété ? demande Mill. Est-ce l’utilité so-
ciale ? Non, quoique celle-ci plaide pour le maintien de la propriété là où 
l’institution en existe déjà. C’est que la propriété a sa source dans la consé-
cration du droit de la force et dans l’intérêt de la paix1 ; et il y aurait ici de 
curieux rapprochements à faire avec la théorie de Rousseau dans le Discours 
sur l’inégalité des conditions.  

Après cela, Mill doit être peu sévère pour les imaginations des adver-
saires de la propriété. Il examine successivement le communisme2, le saint-
saint-simonisme et le fouriérisme3. Au communisme il fait bien le reproche 
proche d’être : 1° stérile, par le défaut d’intérêt personnel ; 2° difficile à 
pratiquer, à cause de la difficulté qu’il y aurait à appliquer la justice dans la 
répartition : il conclut cependant que, « s’il fallait opter entre le commu-
nisme avec toutes ses chances et l’état actuel de la société avec toutes ses 
souffrances et ses injustices, toutes les difficultés du communisme, grandes 
ou petites, ne seraient qu’un grain de poussière dans la balance. » 4 Le mé-
rite d’Owen et du socialisme en général, c’est « d’assigner aux femmes des 
droits égaux à tous égards à ceux des hommes ». 5 Le saint-simonisme 
sacrifie trop la liberté, qui est « le besoin le plus impérieux des êtres hu-
mains ». 6 Quant au fouriérisme, il n’y a que des éloges à lui décerner. « Ce 
système, dit Mill, ne fait violence à aucune des lois générales qui exercent 
leur influence sur l’activité humaine... Il y aurait une extrême témérité à 
prononcer qu’il ne peut pas réussir ou qu’il est impropre à réaliser la plu-
part des espérances que ses partisans fondent sur lui. » 7 

Dans son Autobiographie, Stuart Mill s’exprime plus nettement s’il est 
possible. Il explique que ses vues se sont modifiées et qu’on doit voir en lui 
un socialiste résolu. Jadis, dit-il, il se contentait de demander qu’on atténuât 
les inégalités, en supprimant (dans la législation anglaise) le droit d’aînesse 
et les fidéicommis. Mais cela ne lui suffit plus maintenant, et il rêve d’un 
temps où il n’y aura plus d’oisifs et où la répartition des produits du travail 
ne dépendra plus du hasard de la naissance. Le problème social que l’avenir 
doit résoudre sera d’unir la plus grande liberté individuelle du commerce 

                                                             

1
 Ibid., §2. 

2
 Ibid., § 3. 

3
 Ibid., §4. 

4
 Loc. cit., p.243. 

5
 Ibid., p.246. 

6
 Ibid., p.245. 

7
 Ibid., p.252. 



142            LIVRE IV, CHAPITRE 5 : LE SOCIALISME SCIENTIFIQUE 

avec la propriété commune de la matière première et avec la participation 
égale de tous aux fruits du travail combiné. 1  

À la fin, Stuart Mill entreprit une croisade pour faire donner à l’État 
l’unearned increment (la plus-value non gagnée de la terre) ou du moins les ac-
croissements qui devaient s’en produire à l’avenir. 2 Or, il ne doutait point 
de ces accroissements, étant donnée l’importance qu’il avait accordée à la 
loi du rendement non proportionnel en agriculture. D’ailleurs, en tout cela, 
il ne faisait que reproduire les propositions de son père James Mill. 3 

Ce qui manquait pourtant à Stuart Mill pour être l’initiateur du socia-
lisme scientifique, c’était une théorie quelconque. Chose étonnante pour 
un logicien comme lui, il y allait surtout de sentiment et d’instinct, mais il 
n’y allait encore que par accident. Ce n’était donc pas Stuart Mill qui, mal-
gré son esprit sèchement logicien, aurait pu disputer à Marx la triste gloire 
d’avoir vraiment fondé le socialisme prétendu scientifique : et si elle ne 
revient pas au père de l’Internationale, on ne voit bien que Thompson, 
longtemps et beaucoup oublié, puis Rodbertus qui la lui puissent disputer.  

 
 

III. LE SOCIALISME SCIENTIFIQUE DEPUIS KARL MARX 

 
Depuis quarante ans, la littérature socialiste est devenue d’une effrayan-

te prolixité. L’espace nous manque pour la faire connaître en détail : nous 
fixerons plus particulièrement notre attention sur Lassalle et Schaeffle, à 
raison de la déviation particulière qu’ils ont tenté de donner au mouvement 
tout à fait philosophique dont Marx avait été l’initiateur.  

Karl Marx faisait de la métaphysique par le livre : Lassalle — juif et Al-
lemand comme Marx — a fait surtout de l’agitation par le pamphlet et le 
discours. 4 

Ferdinand Lassalle, né à Breslau en 1825, fut d’abord destiné au com-
merce, puis se tourna presque aussitôt vers le barreau et la politique. Dans 
cette première partie de sa carrière, il se consacra tout entier à la défense de 
la comtesse de Hatzfeld, qui, malheureuse en ménage, soutenait contre son 
mari d’interminables procès, dans lesquels elle avait à lutter contre le gou-
vernement et l’aristocratie. Compromis dans les événements de 1848, Las-
salle a six mois de prison. Il se lie ensuite avec Marx et Engels et collabore 
de loin à leur œuvre, mais toujours plus en tribun, en pamphlétaire et en 
orateur qu’en philosophe et en économiste.  

                                                             

1
 Sur le socialisme de Stuart Mill dans l’Autobiographie, voyez le Handbuch des Socialismus de Stegmann 

et Hugo, v° Mill, p.516. 
2
 Voyez nos Éléments d’économie politique, 2

e
 édit., p.496. 

3
 Voyez plus bas, p.151. 

4
 Voyez de Laveleye, le Socialisme contemporain, ch. v. 



HISTOIRE DES DOCTRINES ÉCONOMIQUES                        143                              

Sa carrière vraiment active commence en 1861 et ne dure que trois ans.  
Cette même année là il publie le Système des droits acquis1, où il critique  

vivement la propriété individuelle et l’hérédité ; puis, en 1863, la Réponse 
ouverte au comité central pour la convocation d’un congrès général des travailleurs à 
Leipzig2, œuvre bientôt suivie de Bastiat Schulze-Delitsch ou Capital et travail. 3 
Mais Lassalle était surtout l’homme de la parole. Il avait tout ce qu’il faut 
pour plaire : aristocrate de goûts et de manières, habile à manier l’ironie et 
l’apostrophe, il séduisait son auditoire. Un rôle considérable paraissait donc 
lui être réservé, si sa carrière avait pu durer plus longtemps.  

Elle fut courte et se termina tragiquement. En 1862, quoique appro-
chant de la quarantaine, il sut inspirer une vive passion à une jeune fille de 
quinze ans, presque une enfant, Hélène de Doenniges, fille d’un ambassa-
deur de Bavière, qu’il voyait pour la première fois dans un bal à Berlin. Le 
projet de mariage souleva une vive opposition de la part des parents de la 
jeune fille. Après quelques entrevues habilement ménagées, Lassalle ren-
contre par hasard Hélène au Kaltbad sur le sommet du Righi, et cette fois 
il lui propose de se laisser enlever. La jeune fille hésite malgré sa passion. 
Un duel s’ensuit entre Lassalle et Ianko de Rakowitz, à qui Hélène était 
fiancée, et Lassalle, mortellement blessé à Genève, y meurt trois jours 
après, le 31 août 1864. 4 La comtesse de Hatzfeld recueillit le corps  et lui 
organisa un cortège triomphal, qui traversa l’Allemagne aux acclamations 
de la foule.  

On doit à Lassalle la formule de la loi d’airain — das eiserne ou das geherne 
Gesetz — loi du salaire nécessaire, déduite d’un rapprochement entre la loi 
de l’offre et de la demande, appliquée au salaire, et la loi qui pousse la po-
pulation à augmenter jusqu’à la limite extrême de la faculté de vivre. 5 — 
Cependant Lassalle contredisait quelque peu sa thèse lorsqu’il reconnais-
sait, dans l’Offenes Antwortschreiben lui-même, qu’il y avait eu depuis un 
siècle, parmi les travailleurs, une amélioration absolue des conditions de 
l’existence. Or, bien que cette amélioration, à l’en croire, eût été relative-
ment moins considérable pour eux que pour les autres classes de la société 
(ce qui est faux ou pour le moins très douteux), le simple énoncé du chan-
gement indiquait assez que la loi du salaire nécessaire ne s’était pas vérifiée. 
Donc elle était fausse. Même le monde socialiste renonce à la défendre6, 

                                                             

1
 System der enworbenen Rechte. 

2
 Offenes Antwortschreiben an das Centralcomitee zur Berufung eines allgemeinen Arbeiterkongresses zu 

Leipzig. 
3
 Traduit en français par Benoit Malon. 

4
 L’autobiographie de Mlle de Doenniges (Meine Beziehungen zu Ferdinand Lassalle, par Hélène de Rako-

witza, née de Doenniges) a tout l’intérêt d’un roman. 
5
 Voyez nos Éléments d’économie politique, 2

e
 édit., p.520. 

6
 « Lassalle, plus agitateur qu’économiste, dit Lafargue, la formule pour les besoins de sa propagande. » 

(Note de Paul Lafargue sur le Capital de Marx, reproduite dans le Capital de la petite édition Guillaumin, 



144            LIVRE IV, CHAPITRE 5 : LE SOCIALISME SCIENTIFIQUE 

entre autres motifs, d’ailleurs, parce que, si elle était exacte, elle serait fatale 
et que la lutte contre elle ne devrait pas aboutir, ce qui rendrait inutiles les 
grèves et toute l’agitation des syndicats ouvriers.  

Lassalle avait sur la valeur et sur la richesse des idées qui se rattachaient 
de près à celles que Karl Marx avait émises dans sa Critique de l’économie 
politique. Quant à son procédé de transformation sociale, celui-ci consistait 
dans la création progressive d’associations coopératives de production, 
Produktivassociationen, que l’État subventionnerait et qui prépareraient les 
voies à un régime collectiviste. La constitution de ces sociétés n’est pas 
le terme, elle n’est qu’un procédé pour y parvenir. Lassalle lui-même la 
présente comme « le moyen transitoire le plus modéré, le plus facile », 
comme le « grain organique de sénevé dont la vitalité irrésistible se déve-
loppe d’elle-même ». 1 C’était donc, au moins pour la période de transition, 
du socialisme sociétaire à la manière de Louis Blanc. 2 Lassalle calculait 
qu’une centaine de millions de thalers (375 millions de francs) aurait suffi 
pour la transformation ouvrière de l’Allemagne, puisque chaque société 
coopérative devait se suffire et même prospérer, une fois franchies les dif-
ficultés du début. 3 

Tel est le remède, et il ne faut voir que des palliatifs insuffisants, éterni-
sant peut-être le mal, dans toutes les institutions qui ont été imaginées pour 
remédier à ce mal. Les caisses d’épargne, de secours ou de retraites, même 
les banques populaires Schulze-Delitsch, à supposer qu’elles puissent amé-
liorer le sort de quelques individus, ne peuvent pas améliorer la condition 
générale ; les banques Schulze-Delitsch, en particulier, rendent moins de 
services aux ouvriers proprement dits qu’aux petits négociants et aux arti-
sans autonomes. Quant à la société coopérative de consommation, elle 
permet plutôt aux patrons d’abaisser les salaires, puisqu’elle abaisse pour 
les ouvriers le coût de la vie. Il n’y a donc d’espoir que dans la société  
coopérative de production, subventionnée par l’État, et c’est aux ouvriers 
d’y arriver, au moyen d’une campagne activement conduite en faveur de 
l’établissement du suffrage universel direct.  

Lassalle avait su inspirer une réelle sympathie à l’évêque de Mayence, 
Mgr de Ketteler. Dans son opuscule Die Arbeiterfrage und das Christenthum, 
paru l’année de la mort de Lassalle, Mgr de Ketteler, rallié sans réserve à la 
thèse économique du salaire nécessaire, préconisait également les sociétés 
coopératives de production, mais en demandant aux catholiques, et non 

                                                                                                                                                   

pp.172-173). — Voyez aussi Deville, Principes socialistes, Paris, 1896, pp.128-129 ; — Jaurès, Revue 

socialiste, mars 1900, pp.263-264. 
1
 Capital et travail, tr. fr., p.257. 

2
 En ce sens, voyez A. Menger, Droit au produit intégral du travail, tr. fr., pp.166 et s. — Voyez supra, 

p.105. 
3
 Arbeiterlesebuch (ou Livre de lecture des ouvriers), 1863. 



HISTOIRE DES DOCTRINES ÉCONOMIQUES                        145                              

pas à l’État, de les subventionner à titre d’œuvres pies. Plus tard, il est vrai, 
Mgr de Ketteler, convaincu de l’inutilité de ses efforts en ce point, laissa 
tomber l’idée qu’il avait émise. 1 

Schaeffle est d’un socialisme moins violent. Non seulement ses opi-
nions socialistes présentent un flux et un reflux successifs, mais encore il a 
quelque chose de notre possibilisme français, en cherchant moins à bâtir 
de toutes pièces un système nouveau, qu’à faire dévier nos institutions 
actuelles vers le socialisme. 2 

Né en Wurtemberg, il fut professeur d’économie politique à Tübingen 
en 1861, puis à Vienne en 1868, et ministre du commerce en 1871 dans le 
cabinet autrichien Hohenwart. Il s’est retiré depuis lors à Stuttgart.  

Il expose, dans la Quintessence du socialisme, que la question capitale est de 
savoir si le socialisme, qui supprime le stimulant de l’intérêt privé, pourra le 
remplacer par un autre au moins équivalent : sinon, la production diminue-
ra et avec elle les moyens de vivre. Le socialisme, sans doute, n’a encore ni 
donné une réponse, ni fourni une preuve : cependant on ne peut pas af-
firmer qu’il n’y réussisse pas quelque jour. Mais pour s’implanter il faut 
qu’il sache mettre à profit la centralisation administrative de l’État mo-
derne, la concentration actuelle du commerce et la tendance à la grande 
industrie, non moins que le penchant des ouvriers vers l’association pro-
fessionnelle et leur esprit d’indiscipline à l’égard du patronat. 3 Surtout il 
faut rayer de la théorie démocrate-socialiste la thèse du travail cause de la 
valeur et la thèse du produit intégral au travailleur : en effet, si chacun se 
voyait attribuer individuellement la valeur qu’il a produite et s’il se la voyait 
attribuer d’après la quantité de travail social qui y est contenue, on aurait 
bien, sans aucun doute, un régime qui serait tout différent du régime éco-
nomique présent et passé, mais on en aurait un qui resterait encore indivi-

                                                             

1
 Mgr de Ketteler (1811-1877), évêque de Mayence en 1850. — Voir sur lui Nitti, Socialisme catholique, 

ch. v et vi, et E. de Girard, Ketteler et la question ouvrière, 1896. — « Aujourd’hui, dit Mgr de Ketteler, le 

salaire se détermine d’après le strict nécessaire dans le sens le plus étroit, c’est-à-dire d’après ce qui est 

indispensable à l’homme sous le rapport de la nourriture, du vêtement et du logement, pour conserver son 

existence physique. Les discussions entre Lassalle et ses contradicteurs ont mis ce fait en telle évidence qu’il 

est impossible de le contester sans tromper le peuple. » (Die Arbeiterfrage und das Christentum, 1864). 

« Ketteler, dit M, de Girard (op. cit., p.156), admet cette loi d’airain sans la discuter. C’est évidemment une 

faiblesse. » On ne saurait accuser cependant M. de Girard d’aucune prévention contre Mgr de Ketteler, dont 

il est un des plus grands admirateurs. Sur la sympathie que Mgr de Ketteler éprouvait pour Lassalle, voir en 

particulier sa lettre du 25 mai 1866, An drei Mitglieder des Lassalle’schen Arbeitervereins in Dunwald, 

reproduite par de Girard, op. cit., pp.242 et s. 
2
 Son Kapitalismus und Socialismus, de 1869, est peu sympathique (« feindlich-wohlvollend », dit le 

Handbuch des Socialismus de Stegmann et Hugo). L’affinité augmente avec la Quintessenz des Socialismus, 

de 1874. Elle est complète avec Bau und Leben des socialen Koerpers, de 1875-1878. Enfin l’hostilité arrive 

avec Aussichtslosigkeit der Socialdemokratie, de 1885. 
3
 Quintessenz des Socialismus, § 3, pp.32-34 de la 8

e
 édition allemande. La traduction française est de Benoît 

Malon, ancien membre de la Commune. 



146            LIVRE IV, CHAPITRE 5 : LE SOCIALISME SCIENTIFIQUE 

dualiste et qui ne serait ni social, ni égalitaire, ni communautaire. 1 Donc, 
théoriquement, le marxisme a tort à bien des égards. 

Schaeffle explique aussi que le socialisme n’exige pas la suppression gé-
nérale de la propriété. Ce seraient seulement les moyens de production, 
autrement dit le capital, qui seraient mis en commun — plutôt même le 
capital dans son ensemble que dans le détail des richesses qui le consti-
tuent. Ainsi les objets de consommation et une certaine proportion de 
capitaux resteraient l’objet d’une attibution privative, en attendant que la 
logique, comme nous allons le voir, pousse Schaeffle à une solution plus 
radicale.  

Pratiquement, au dire de Schaeffle, le socialisme a rendu déjà de grands 
services par le mouvement de réformes qu’il a déterminé. On arrivera ainsi, 
progressivement, à satisfaire le vœu des démocrates-sociaux, sans avoir 
besoin de la grande révolution économique et sociale que Marx avait pré-
dite comme devant être amenée fatalement par les lois de l’accumulation 
capitalistique. 2 

Mais Schaeffle va plus loin dans son troisième volume de Bau und Leben 
des socialen Koerpers, en même temps qu’il y dessine plus nettement les ba-
ses de la future société socialisée. Cette fois ci, tout en laissant subsister la 
propriété privée des objets de consommation, il demande la socialisation 
intégrale des moyens de production. Voilà donc le collectivisme bien nette-
ment constitué, théorie nouvelle que les précurseurs, au XVIIIe siècle, 
n’avaient pas pu imaginer et qui ne pouvait naître qu’après que l’économie 
politique devait avoir nettement assis son concept du capital.  

Or, cette socialisation des moyens de production, d’après Schaeffle, 
exige une réglementation publique de la production par des corporations 
professionnelles locales, sous l’autorité de directeurs élus par elles. Ces 
corporations seront des organes fédératifs indépendants de l’État : aussi la 
régularisation de la production économique sera-t-elle indépendante des 
pouvoirs politiques nationaux. Les corps professionnels tariferont aussi 
leurs produits, eu égard à la valeur d’usage et aux frais de production. Les 
prix de ce tarif commanderont, d’une part, la demande du public, et d’autre 
part l’offre, c’est-à-dire la production par la corporation. Les instruments 

                                                             

1
 C’est la discussion que nous trouverons plus loin, entre la répartition d’après les œuvres et la répartition 

d’après les besoins (infra, pp.149 et s.). 
2
 Ce vœu des démocrates-sociaux, c’est « que l’on procure au prolétariat industriel, dans le travail, une situ-

ation vraiment humaine, et dans l’ensemble du produit national, une part supérieure à la stricte satisfaction 

des besoins ; que l’on évite les abus de la tyrannie capitaliste et du crédit ; que l’on rende vive et agissante la 

solidarité pour la misère et le malheur ; que l’on introduise un régime d’économie publique partout où le 

régime d’économie capitalistique est défectueux : tout cela avec des réformes positives et proportionnées 

aux circonstances, sans que la propriété privée du capital soit supprimée et pourvu qu’elle soit beaucoup 

plus généralisée. » (Quintessenz des Socialismus, § 9, pp.66-68). Schaeffle, comme Malon son traducteur, 

est donc bien un possibiliste. 



HISTOIRE DES DOCTRINES ÉCONOMIQUES                        147                              

de paiement seront des bons de travail, qui vaudront assignation sur une 
partie du produit de la communauté. Ce système, vu dans son ensemble, 
maintiendrait le mariage, la liberté des consommations, la variété et le 
choix des carrières, l’inégalité des revenus et les différences correspondant 
aux inégalités de force et de talent.  

Finalement le socialisme de Schaeffle nous paraît beaucoup plus dange-
reux que celui de Marx. Grâce à l’apparente modération de ses résultats et 
à la savante gradation de ses réformes, il épouvante moins et il attire da-
vantage.  

Aussi sont-ce les grandes lignes de ce programme qui ont été adoptées 
par les organes avancés de la démocratie chrétienne. 1 Il est certain que 
Schaeffle ne peut pas être classé parmi les disciples de Marx ; il est bien 
certain, néanmoins, qu’on peut être socialiste tout en professant comme 
Schaeffle une aversion très sincère pour la démocratie sociale. Schaeffle 
finit d’ailleurs en combattant celle-ci à visage découvert dans son Aussich-
tslosigkeit der Social-demokratie, et nous avouons avoir trouvé contre elle peu 
d’arguments aussi forts que ceux par lesquels il montre que, si elle pouvait 
se constituer, elle serait fatalement une oligarchie despotique et non pas 
une démocratie égalitaire. 2 

Pour la France, un des principaux écrivains socialistes récents a été Be-
noît Malon (1841-1893)3, « l’homme, dit M. Viliey, dont les théories parais-
sent avoir exercé le plus d’influence sur le développement du socialisme 
contemporain ». 4 Il a écrit le Socialisme intégral, une volumineuse Histoire du 
socialisme et nombre d’autres publications. C’est lui qui a fondé la Revue socia-
liste. Il n’a rien démenti ni atténué de la haine que le socialisme actuel a 
vouée au christianisme ; il a fait beaucoup au contraire pour l’attiser.  

                                                             

1
 Voir diverses citations dans nos Éléments d’économie politique, 2

e
 éd., p.101, note 2, et p.184. — Ainsi 

encore nous trouvons dans une revue religieuse allemande qui exerce une grande autorité, les Stimmen aus 

Maria Laach, la formule suivante, qui est recommandée par le R. P. Pachtler : « À notre avis, dit-il, il 

faudrait dès maintenant subordonner les grandioses produits de la machine, sa mise en mouvement et son 

activité à l’exploitation collective d’une corporation industrielle. En tout cas les corps de métier devraient 

perdre tout caractère local et au besoin s’étendre sur des cercles et des provinces entières. Chaque cor-

poration devrait avoir son magasin de matières premières, ses machines, ses fabriques, c’est-à-dire les 

moyens de production les plus importants. La production elle-même serait placée sous la surveillance des 

patrons ouvriers, auxquels seraient subordonnés les compagnons et les apprentis. Bref, la corporation 

deviendrait société de production. Avec cette organisation le socialisme ne serait jamais né : en effet, le bon 

socialisme (non le socialisme démocratique, mais le socialisme corporatif) (sic) aurait été là, et le « fonds 

d’or » de l’industrie aurait servi au bien commun, supposé d’ailleurs que la société fût restée chrétienne. 

Mais que dis-je ? Tout cela n’est qu’hérésie aux yeux des libéraux. » (R. P. Pachtler, le But du socialisme et 

les idées libérales, trad. fr. du docteur Fritsch, 1893, pp.50-51). — Hérésie aux yeux des libéraux ? dit-il. 

C’est parfaitement mon avis. 
2
 Op. cit., 2e

 lettre, 2
e
 éd., pp.23 et s. 

3
 Benoît Malon, né à Prétieux près de Feurs (Loire), d’abord berger, n’apprit à lire qu’un peu avant vingt 

ans, alla à Paris, fut membre zélé de l’Internationale, député de la Seine en février 1871, membre de la 

Commune, puis se réfugia à Genève, d’où il ne revint qu’après l’amnistie. 
4
 Viliey, le Socialisme contemporain, 1895, p.78. 



148            LIVRE IV, CHAPITRE 5 : LE SOCIALISME SCIENTIFIQUE 

Mais entre temps l’astre de Karl Marx avait bien pâli, depuis la Critique 
de l’économie politique et le premier volume du Capital. Aux yeux de Bernstein 
par exemple, rien ne doit subsister de l’édifice si péniblement échafaudé 
par le fondateur de l’Internationale. Adversaire des théories de la valeur 
et de la plus-value, qu’il tient pour réfractaires à toute démonstration, 
Bernstein est sans pitié pour celle de l’évolution économique. La concen-
tration des fortunes, l’action centralisatrice des sociétés anonymes, l’in-
vasion irrésistible de la grande industrie, la théorie des crises expliquées par 
la « sous-consommation » des classes ouvrières, Bernstein renverse tout et 
cependant Bernstein est aussi socialiste et aussi révolutionnaire que Marx 
pourrait se faire gloire de l’avoir été. 1 

Anton Menger, lui aussi, considère le marxisme comme une « sociologie 
imbue de métaphysique indémontrable ». 2 C’est dans cet esprit qu’il es-
quisse son plan de « l’État populaire du travail », en passant en revue les 
idées fondamentales de tous les pontifes du socialisme et en groupant 
toutes leurs solutions autour de certains types bien arrêtés, puis en discer-
nant ce qui lui paraît à laisser ou à prendre et en traçant à la fin tout un 
programme de transition pour l’avènement du régime nouveau. 3 On ne 
fera pas de la persuasion par l’exemple, comme avec les phalanstères ; et 
l’on n’attendra pas davantage la solution catastrophique de Karl Marx4 ; 
mais on transformera la société par la « juxtaposition du régime socialiste 
et du régime du droit privé », pendant que ce droit privé lui-même mar-
chera vers le socialisme au moyen du rachat de la grande propriété, de la 
Constitution des communes socialistes et de l’extension progressive du 
domaine commun. 5 « Une fois le premier pas fait par le rachat de la gran-
de propriété, dit Menger, le conflit sera bien plus vite tranché qu’il ne le fut 
entre le paganisme et le christianisme. » 6 Comme régime final, on aura la 
mise en commun de tous les biens productifs et la possession privative des 
biens consomptibles au sein de communes grandes ou petites comme 
maintenant, où chacun aura son domicile forcé de travail et d’assistance et 
où tout le monde sera réparti administrativement, suivant ses aptitudes 
héréditaires ou acquises, entre les divers groupes de travailleurs. La famille, 
cependant, ne sera pas complètement abolie. À la vérité, « un régime tel 
que l’amour libre ou le mariage collectif ne peut en aucune façon être con-

                                                             

1
 Bernstein, Socialisme théorique et social-démocratie pratique, tr. fr., 1900, pp.64 et s., 80 et s., 117 et s., 

etc., etc. 
2
 Andler, dans son Introduction à la traduction de l’État socialiste de Menger, p.iv. 

3
 Menger, État socialiste, tr. fr., 1904. 

4
 Menger ne s’arrête pas cependant par la crainte d’une « violation du droit » ; ce qui le détourne de croire à 

« l’établissement de l’État populaire du travail par la voie de la révolution », c’est son « inopportunité et 

même son impossibilité. » (op. cit., p.339) 
5
 Op. cit., l. IV, ch.iv et v. 

6
 Op. cit., p.356. 



HISTOIRE DES DOCTRINES ÉCONOMIQUES                        149                              

sidéré comme immoral »1 : cependant il vaudra mieux conserver le mariage 
actuel, sous cette réserve qu’il devienne dissoluble. « L’amour libre, en effet 
— dit Menger — doit être comparé à la libre concurrence, à la liberté de 
contrat et à d’autres institutions économiques semblables, qui, sous le cou-
vert d’une liberté trompeuse, assurent la domination des riches et des puis-
sants. » Ce sera seulement lorsque « l’État populaire du travail aura entraîné 
la régénération juridique et morale de l’humanité, mais alors seulement, 
qu’il sera possible de songer à réformer la vie sexuelle ». 2 Pareillement 
« l’État populaire du travail devra bien longtemps faire une place, dans son 
système juridique, au devoir alimentaire et au devoir éducatif des parents », 
ce qui aura l’avantage « d’opposer à la surpopulation une barrière sociale 
aussi efficace que le régime juridique actuel ». 3 

Au résumé, ce qu’il y a de particulièrement intéressant dans ces pages de 
Menger, c’est la description des procédés de transition. Notre socialisme 
réformiste contemporain, avec les lois qu’il élabore, surtout en France, et 
avec les concepts juridiques nouveaux qu’il cherche à introduire, ne paraît 
guère imaginer autre chose, si ce n’est qu’il ne parle pas de la commune 
obligatoire, ni du domicile et du métier forcés qu’elle imposerait, et si ce 
n’est aussi qu’il a pris, pour levier, dans son dessein de soulever le monde, 
la force des syndicats ouvriers, auxquels Menger ne pensait pas. Le mar-
xisme, en un mot, a fait place au syndicalisme, et la théorie à la pratique, 
mais toujours avec la même ébauche de plan social.  

Il faudrait cependant et tout d’abord que les socialistes se missent bien 
nettement d’accord sur le but à atteindre. Puisqu’il y a contradiction entre 
le principe du droit du travailleur au produit intégral et le principe du droit 
de tout homme à l’existence, c’est-à-dire à la satisfaction de ses besoins, il 
faudrait qu’ils optassent bien franchement pour l’une ou l’autre de ces 
formules. Or, ils ne l’ont pas fait. 4 

C’est cette antinomie que nous voulons exposer ici.  

                                                             

1
 Op. cit., p.185. 

2
 Op. cit., pp.184-187. 

3
 Op. cit., pp.196-197. — Au risque de faire sourire, je citerai ce procédé de moralisation : « L’État popu-

laire du travail, dit Menger, chargera des personnes entièrement indépendantes de publier des journaux 

officiels d’un caractère local ; chaque citoyen pourrait les utiliser quand il s’agirait de stigmatiser les actions 

immorales qui iraient contre le bien public ; en ce qui concerne les autres, leurs colonnes ne seraient 

ouvertes qu’à l’individu lésé. On se bornerait, ainsi qu’il est conforme à l’essence de la moralité proprement 

dite, à rendre public l’acte immoral ; nulle autre peine ne pourrait être suspendue sur son auteur... Je crois 

qu’un pareil système de publicité protège plus efficacement la moralité que notre religiosité tiède, rongée de 

mille doutes. » (Op. cit., p.83). Décidément Menger habite en Utopie ! Quel pays de Cocagne pour les 

mauvais sujets de tous les genres ! — On peut voir dans d’Eichtal (la Formation des richesses et ses 

conditions sociales actuelles, 1906) une discussion contre Menger qui ne manque pas d’intérêt (Op. cit., 

p.408 et s., p.417 et s.). 
4
 Sur cette question voyez le chapitre que M. Maisonabe y consacre en entier, Doctrine socialiste, 1900, II

e
 

partie, ch. iii, pp.198-219. 



150            LIVRE IV, CHAPITRE 5 : LE SOCIALISME SCIENTIFIQUE 

Dans la théorie socialiste, le droit au produit intégral et le droit à l’exis-
tence, joints au droit au travail, forment avec celui-ci les droits innés, par 
opposition aux droits acquis. Ces derniers ne sont que le produit postérieur 
et plus ou moins arbitraire des lois positives ; ils se sont constitués par une 
coutume qui, « faite de la domination accapareuse des uns et de l’asservis-
sement résigné des autres, est la forme spontanée du droit ». 1 À ce titre 
donc, il importe de refaire la philosophie du droit plus encore peut-être 
que l’économie politique : car « la philosophie du droit doit être considérée 
comme l’essence même du socialisme, malgré ce coloris économique qui 
prend une si grande extension, notamment chez les socialistes allemands 
(Rodbertus, Marx, Lassalle) ». 2 

Mais revenons aux droits innés.  
Le premier de ces droits, je veux dire le droit au travail, n’est encore 

qu’un prolégomène et n’est point une solution. À qui appartiendra la    
richesse que le travailleur aura produite ? Assurément — répondent à 
l’unanimité tous les socialistes — elle ne doit pas appartenir aux non-
travailleurs. Voilà déjà la condamnation de tous les revenus sans travail ; 
voilà par conséquent la condamnation de la rente et des profits, en prenant 
ce dernier mot au sens le plus large, mais aussi le plus inexact, que les an-
ciens économistes anglais y aient donné.  

C’est là ce qu’on appelle la partie négative de la formule du « droit au 
produit intégral du travail ». Jusque là, aussi, l’accord est parfait entre les 
socialistes, unanimes à professer que « le montant des revenus oisifs donne 
la mesure exacte de la spoliation des travailleurs ». 3 

Mais, dès qu’on sort de cette lutte des classes entre elles, dès que, après 
avoir écarté tous les bénéficiaires actuels des revenus sans travail, on abor-
de la partie positive de la formule du droit au produit intégral, on ren-
contre les divergences et les contradictions.  

Le travailleur jouira-t-il isolément de tout ce qu’il aura produit, mais de 
cela seulement et de rien autre ? Alors la misère absolue continuera de pe-
ser sur quiconque aura été empêché naturellement de travailler, et une 
pauvreté relative continuera de peser sur quiconque aura produit moins 
que les autres, soit qu’il fût moins habile, soit qu’il fût moins diligent.  

Ou bien, au contraire, en vertu du seul droit à l’existence, chacun jouira-
t-il en proportion de ses besoins ? Si oui, la misère et même la pauvreté 
relative devront théoriquement disparaître : mais on aura émoussé le sti-
mulant de l’activité au travail, et la misère, que l’on aura évitée dans la ré-

                                                             

1
 Ch. Andler, résumant A. Menger, Introduction au Droit au produit intégral, p.iv. — Item, A. Menger, op. 

cit., tr. fr., pp.14 et s. 
2
 A. Menger, op. cit., p.57. 

3
 Andler, loc. cit., p.xxxi. 



HISTOIRE DES DOCTRINES ÉCONOMIQUES                        151                              

partition, nous envahira par le terrain de la production, en n’y laissant plus 
croître assez de biens qui puissent être répartis.  

Dans la première de ces deux solutions (droit au produit intégral pro-
prement dit), l’individualisme subsistera entre les travailleurs. Dans la se-
conde (droit à l’existence), on aura trouvé du premier coup le commu-
nisme le plus absolu.  

On conçoit donc que les socialistes se soient divisés et surtout qu’ils 
aient équivoqué. Les saint-simoniens étaient pour le droit à l’existence, 
puisqu’ils donnaient « à chacun selon ses besoins » ; Louis Blanc avait tenu 
successivement pour les deux opinions1 ; quant à Rodbertus et à Marx, ils 
n’ont pas laissé leurs commentateurs d’accord sur la manière de les inter-
préter sur ce point. 2 « Les partis socialistes actuels — dit un de ces inter-
prètes, partisan, quant à lui, du produit intégral — ne sont pas encore arri-
vés à se mettre d’accord d’une façon nette sur le principe fondamental du 
socialisme, à savoir si la base de l’organisation sociale future doit être le 
droit au produit intégral du travail ou le droit à l’existence. On n’est pas 
non plus d’accord sur la personne qui doit être le sujet de cette propriété 
commune... Sur toutes ces questions, les ouvrages socialistes ne donnent 
que des réponses vagues, souvent contradictoires. » 3 

De là cette obstination avec laquelle les socialistes se refusent presque 
toujours à nous laisser connaître le régime futur de la société socialisée. 
Comment donc nous en décriraient-ils les détails, puisqu’ils ne savent pas 
même suivant quels principes ils essaieraient de la rebâtir ? Ainsi le socia-
lisme peut bien être une grande force de destruction, et la partie négative 
de sa critique peut inspirer les plus justes inquiétudes : mais sa partie posi-
tive n’existe pas et il n’a jamais consenti à la développer. « Nous n’avons 
d’autre guide, disait Georges Renard, que l’idée du possible et le sentiment 
du juste, tels qu’ils se dégagent pour nous de l’étude des faits et de leur 
comparaison avec l’idéal conçu par notre raison. » 4 On conviendra bien 
que rien ne saurait être aussi peu scientifique.  

— À coup sûr, aux nouvelles formes de production correspondraient 
de nouvelles formes d’échange. Nous avons vu, en effet, que Proudhon, 
Owen et Rodbertus, pour ne parler encore que de ceux-là, entendaient 
bien remplacer la monnaie. La réciproque est vraie sans doute, et l’on doit 
pouvoir dire que tout régime qui veut se passer de monnaie doit exiger le 
collectivisme pour pouvoir fonctionner. 5 C’est là ce qui donne de l’intérêt 

                                                             

1
 Supra, p.106. 

2
 Voyez Menger et Andler, op. cit., p.xxxii et s. ; p.16 et s., etc.   

3
 Menger, op. cit., pp.146-147 ; p.212 et s. 

4
 Revue socialiste de décembre 1897. 

5
 En ce sens Aucuy, les Systèmes socialistes d’échange, 1908, p.51 et s. 



152            LIVRE IV, CHAPITRE 5 : LE SOCIALISME SCIENTIFIQUE 

au comptabilisme social de M. Solvay et ce qui nous amène à en dire ici quel-
ques mots, quoique M. Solvay ne se propose aucunement de faire suppri-
mer la propriété en faisant disparaître la monnaie.  

Qu’est-ce donc ? Il s’agirait tout simplement de la retenir par les bu-
reaux de poste des comptes courants individuels, que chacun pourrait se 
faire ouvrir, soit en se faisant d’abord créditer du montant de la monnaie 
qu’il verserait, soit en apportant comme gage la valeur de ses immeubles et 
fonds d’État nationaux. Le client n’aurait plus ensuite qu’à se faire débiter 
ou créditer du montant des chèques qu’il délivrerait ou recevrait sur tous 
les autres clients de cette nouvelle banque universelle. Le procédé ne serait 
que facultatif : mais quand tout le monde l’aurait adopté, il n’y aurait plus 
de monnaie en circulation, et l’État n’aurait plus qu’à réaliser, soit comme 
marchandises, soit à l’étranger comme monnaie, tout l’or et l’argent qu’il 
aurait retirés ainsi de la circulation,  

Le procédé est purement chimérique, à tel point que les bons d’échange 
et tous les types de Lohngeld peuvent être au moins aussi sérieux.  

M. Solvay, en effet, à qui ses précieuses découvertes en chimie indus-
trielle, son immense fortune et les fondations qu’il a érigées, peuvent faire 
quelque illusion, n’a pas vu qu’il n’y a plus d’unités abstraites de valeur 
quand il n’y a pas en même temps sous une forme concrète une monnaie-
marchandise ou quelque autre chose très réelle à laquelle on puisse rappor-
ter des taux d’échange. Son système serait d’autant plus faux qu’il serait 
appliqué davantage, de même qu’en tout pays les billets de banque ne vau-
draient plus rien le jour où une monnaie matérielle et tangible cesserait 
d’exister à côté d’eux pour en quelque sorte les porter. Nous croyons aussi 
que Marx avait raison : c’est que la production sera nécessairement socia-
liste le jour où l’échange le deviendra. 1 

 
 

IV. LA NATIONALISATION DU SOL 

 
Certaines écoles socialistes ont demandé d’une manière particulière la 

mise en commun du sol, la suppression de la propriété foncière indivi-
duelle et son transfert à l’État ou aux communes, chargés d’en rétrocéder 
la simple jouissance aux individus. C’est ce que nous nous proposons 
d’examiner, sous le nom de « nationalisation du sol ».  

Or, pour qu’une différence aussi profonde entre la propriété du sol et 
celle de tous les autres biens fût rationnelle, il faudrait une différence non 
moins profonde dans les principes sur lesquels reposent, d’une part la pro-

                                                             

1
 Voir l’exposé et la critique dans Aucuy, op. cit., p.315 et s. — M. de Foville (la Monnaie, 1907, p.234 et s.) 

raille spirituellement M. Solvay. — Voyez aussi Vilfredo Pareto, Systèmes socialistes, t. II, p.280 et s. 



HISTOIRE DES DOCTRINES ÉCONOMIQUES                        153                              

priété de la terre, d’autre part la propriété des autres biens. Cette diffé-
rence, d’ailleurs, a été faite : à la suite notamment de Mirabeau1, on a cher-
ché à établir une démarcation radicale entre la propriété des produits, qui 
aurait eu sa cause dans le travail, et la propriété de la terre, qui n’aurait eu la 
sienne que dans la loi. 2 Jusqu’à présent, dirait-on, le législateur a cru servir 
l’intérêt général par cette institution de la propriété foncière : mais il pour-
rait bien à l’avenir se flatter de le servir davantage par son renversement.  

En faveur de la nationalisation du sol deux ordres d’arguments ont été 
particulièrement invoqués, à savoir : 1° que le droit de vivre qui compète à 
tout homme, ne peut pas être exercé sans une part au moins indivise de la 
propriété de la terre ; 2° que l’unearned increment (ou accroissement non ga-
gné), étant causé par la société, doit lui revenir à elle-même et à elle seule 
(théorie de la rente).  

I. — La nationalisation du sol basée sur le droit de vivre.  
Cet argument a été surtout développé et exploité par de Colins.  
De Colins (1783-1859), originaire de Bruxelles, longtemps médecin à la 

Havane et établi ensuite en France, publia, après son retour de Cuba, le 
Pacte social (1835) et d’autres œuvres, qui lui valurent d’être appelé le « fon-
dateur du socialisme rationnel ».  

Voici les grandes lignes des thèses de Colins. L’homme ne peut travail-
ler qu’en travaillant sur la matière. Tout ce que nous appelons bien, sort de 
la terre par ce travail de transformation. L’homme ne peut donc travailler 
que là où la terre lui appartient. Or, pour que tout homme ait une part de 
cette terre, il faut que, au lieu d’appartenir privativement à quelques-uns, 
elle appartienne collectivement à tous. Toutefois cette nécessité de la pro-
priété sociale de la terre n’empêche pas une jouissance privative ; ainsi les 
fonds peuvent être loués, mais en ce cas la rente payée par le fermier va à 
la société et retourne par elle à l’usage commun.  

                                                             

1
 Discours de Mirabeau lu à la Constituante le 2 avril 1791. 

2
 Ce système est soutenu en France par Ch. Gide. On est étonné de le trouver aussi dans Viliey (Principes 

d’économie politique, 2
e
 édit., 1894, pp.67, 170, 177), ce qui n’empêche pas M. Viliey de défendre la pro-

priété en la regardant comme une institution légitimée par son utilité sociale. « Je ne crois pas, dit-il ailleurs, 

que la propriété individuelle du sol soit une institution commandée par le droit naturel, parce que l’homme 

ne peut revendiquer à ce titre que la propriété des produits de son travail. » (Socialisme contemporain, p.99) 

Voyez la discussion dans nos Éléments d’économie politique, pp.43 et s. — Faut-il dire que la propriété du 

sol est de droit naturel ou bien qu’elle est conforme au droit naturel (ce qui permettrait une simple 

conformité négative, résultant de l’absence de non-conformité) ? En ce dernier cas, il faudrait admettre que 

la loi civile pourrait très légitimement interdire l’institution de la propriété privée sur un sol encore vierge de 

tous droits humains ; et il faudrait peut-être ajouter qu’on pourrait très légitimement ailleurs souhaiter un 

régime de nationalisation du sol. Sur cette grave question, nous nous bornons à faire remarquer que Léon 

XIII, dans l’Encyclique Rerum novarum, emploie les expressions : « La propriété privée est pour l’homme 

de droit naturel. L’exercice de ce droit est chose, non seulement permise, surtout à qui vit en société, mais 

encore absolument nécessaire », et ce texte se prête certainement beaucoup mieux à une conformité positive 

qu’à une conformité simplement négative. 



154            LIVRE IV, CHAPITRE 5 : LE SOCIALISME SCIENTIFIQUE 

De Colins tirait de ces prémisses une remarquable conséquence au 
point de vue du salaire. Si la terre était commune, disait-il, personne n’of-
frirait et ne louerait son travail, sinon à des conditions plus avantageuses 
que celles qu’il se ferait à lui-même en cultivant la terre : donc le salaire 
s’établirait normalement à son niveau maximum. Au contraire, l’institution 
de la propriété privée le fait descendre à son niveau minimum, parce que 
l’ouvrier qui offre du travail n’a pas le choix de travailler sur une parcelle 
de terre lui appartenant.  

À titre de programme pratique, de Colins demande que chaque individu 
reçoive d’abord comme mise de fonds une partie des économies collectives 
faites avant lui : cet individu aura ensuite le choix, ou bien de gagner un 
salaire en se plaçant chez les fermiers des domaines nationaux, ou bien de 
travailler pour son propre compte, soit seul, soit associé avec d’autres tra-
vailleurs sur les domaines ou avec les capitaux que l’État aura mis à la dis-
position du public. Les associations seront défendues entre capitalistes.  

C’est Colins qui a inauguré le mot « collectivisme », et cela dès 1850.  
Le principal disciple de Colins fut François Huet (1814-1869), Français, 

professeur de philosophie à l’Université de Gand de 1836 à 1850, et retiré 
ensuite à Paris. On a de lui le Règne social du christianisme (1853), dans lequel 
il s’efforce de démontrer que le christianisme et le socialisme, au lieu d’être 
deux puissances inconciliables, comme on se l’imagine d’ordinaire, ont le 
même idéal de fraternité et d’égalité, puisque l’un et l’autre veulent une 
jouissance de la terre commune entre tous les hommes. 1 Huet considère 
comme essentielle la distinction qu’il introduit entre les biens patrimoniaux 
et les biens acquis, c’est-à-dire les produits du travail personnel de leur pro-
priétaire actuel. Ce propriétaire pourra disposer de ces derniers par dona-
tion ou testament : mais l’héritier ou donataire qui les recueillera ne les aura 
plus alors que comme « biens patrimoniaux », et le droit d’en disposer ne 
lui sera pas reconnu. Chaque année on répartira les biens devenus vacants, 
à raison d’un tiers à partager entre les individus qui atteindront cette année 
là leur quatorzième année, et deux tiers pour ceux qui atteindront leur 
vingt-cinquième. 2 Là, du reste, n’est pas la grande originalité de Huet ; 
nous le retrouverons tout à l’heure à propos de socialisme chrétien. 3 

Nous devons citer dans ce même groupe Agathon de Potter (1786-
1859) et Émile de Laveleye. Dans son livre la Propriété et ses formes primitives, 

                                                             

1
 En sens contraire, Léon XIII dans l’Encyclique Rerum novarum : « Qu’on n’oppose pas à la légitimité de 

la propriété privée le fait que Dieu a donné la terre en jouissance au genre humain tout entier, car Dieu ne l’a 

pas livrée aux hommes pour qu’ils la dominassent confusément tous ensemble. Tel n’est point le sens de 

cette vérité. Elle signifie que Dieu n’a assigné de part à aucun homme en particulier, mais a voulu aban-

donner la délimitation des propriétés à l’industrie humaine et aux institutions des peuples. » 
2
 Huet, Règne social du christianisme, l. III, ch. vi et vii. 

3
 Infra, p.172 et s. 



HISTOIRE DES DOCTRINES ÉCONOMIQUES                        155                              

M. de Laveleye préconise le retour aux anciennes communautés de village, 
et spécialement au régime de l’Allmend, qui s’est conservé dans certains 
cantons de la Suisse pour la jouissance des terres et des pâturages de mon-
tagne. 1 

Spencer, dans son traité de Social Statics, a fourni des arguments à ces 
formes de socialisme agraire.  

II. — La nationalisation du sol fondée sur la théorie de la rente.  
Cette thèse, qui se base sur les déductions économiques de Ricardo, a 

tenu une place beaucoup plus considérable que la précédente. Une telle 
faveur se comprend : l’idée, en effet, est assez simple en elle-même et elle 
offre l’avantage de reposer sur une démonstration qui, supposée irréfu-
table, est due à une des plus hautes sommités de l’école dite orthodoxe et 
classique. S’il est vrai, en effet, que les denrées alimentaires renchérissent et 
que le revenu des propriétaires fonciers augmente fatalement par l’augmen-
tation de la population ou plus généralement par le progrès économique et 
industriel, n’y a-t-il pas là une monstruosité qui appelle un remède, ce re-
mède dût-il être la nationalisation de la terre ?  

James Mill, le premier, proposa que les accroissements de la rente fon-
cière fussent dévolus en entier à l’État. Prendre, à titre d’impôt, la totalité 
des tranches ultérieures de revenu, lui paraissait au moins aussi juste que de 
prendre une partie des tranches précédentes de ce même revenu. 2 Stuart 
Mill, en fondant sa Landnationalization society3, ne faisait donc que suivre les 
traces de son père. Toutefois, il faut bien retenir que les deux Mill parlaient 
seulement d’attribuer à l’État la rente future, en laissant la propriété et la 
rente actuelle aux propriétaires qui avaient acheté la jouissance de cette 
dernière ou qui en avaient hérité. Et ici cependant les deux Mill se trom-
paient : car les chances futures de plus-values de rendement qu’ils vou-
laient enlever sans indemnité, font bien partie de la propriété actuelle qu’ils 
voulaient respecter ; ils en font partie à tel point que la valeur d’échange 
d’un immeuble quelconque renferme essentiellement en soi toute la valeur 

                                                             

1
 Voyez pour Laveleye et les Allmenden la discussion dans le Collectivisme de P. Leroy-Beaulieu, ch. ix, 

3
e
 édit., p.126 et s. 

2
 « Il est certain, dit James Mill, que, à mesure que la population augmente et que le capital est appliqué à la 

terre d’une manière de moins en moins productive, une portion de plus en plus grande du produit net des 

terres d’un pays entre dans ce qui constitue la rente foncière, tandis que les profits du capital décroissent 

proportionnellement. Cette augmentation continuelle de la rente foncière, provenant de circonstances qui 

sont le fait de la communauté et non le fait particulier des propriétaires, semble former un fonds non moins 

propre à être appliqué d’une manière spéciale aux besoins de l’État, que le revenu de la terre dans un pays 

où elle n’a jamais été propriété privée. Lorsque la rente primitive du propriétaire foncier est garantie contre 

toute charge particulière, il n’a pas le droit de se plaindre de ce qu’une nouvelle source de revenu, qui ne lui 

coûte rien, soit appropriée au service de l’État. » (James Mill, Éléments d’économie politique, trad. fr. de 

1823, ch. iv, sect. v, « De la taxe sur les rentes foncières »). 
3
 Voyez nos Éléments d’économie politique, 2

e
 édit., p.496 et ici plus haut, Histoire des doctrines écono-

miques, p.140. 



156            LIVRE IV, CHAPITRE 5 : LE SOCIALISME SCIENTIFIQUE 

présente des plus-values futures. Voilà pourquoi dans le même temps et la 
même ville il ne sera pas rare de voir le taux de capitalisation des im-
meubles varier de : 1% à 10%, selon qu’ils sont situés dans les quartiers qui 
paraissent destinés à « gagner » ou dans les quartiers que l’on juge con-
damnés au contraire à « perdre ».  

Mais James Mill avait une telle foi dans les théories ricardiennes, qu’il 
croyait sérieusement que « les revenus de la terre (au-dessus de la plus-
value déjà acquise et consolidée) excéderaient, dans un pays d’une certaine 
étendue et passablement peuplé, le montant de ce que le gouvernement 
aurait besoin de dépenser ». On se tirerait alors d’embarras en abandon-
nant aux propriétaires quelque chose de cet unearned increment postérieur à 
l’établissement du nouveau régime.  

La proposition prend une autre forme avec l’Allemand Gossen, que 
nous avons rencontré déjà dans l’école mathématique1, mais dont le livre, 
« un des plus beaux livres d’économie politique qui aient été écrits, est en-
core presque complètement ignoré en Allemagne », à ce que disent ses 
admirateurs. 2 

Gossen, qui est un pur utilitaire en morale et qui ne voit pas de droit en 
dehors de l’utile, demande que l’État rachète de gré à gré toutes les terres 
pour les affermer ensuite aux enchères. Les vendeurs seraient payés au 
moyen d’emprunts, dont le revenu des terres ferait les intérêts et dont 
les accroissements progressifs des fermages feraient l’amortissement. Il va 
plus loin que James Mill en ce qu’il propose la dépossession du fonds en-
tier ; mais il va moins loin en ce qu’il inclut implicitement dans le prix 
d’achat traité de gré à gré la valeur actuelle de la rente future.  

S’il en est ainsi, comment l’État pourra-t-il jamais rembourser les em-
prunts ? Il le pourra cependant, dit Gossen, parce que, capable d’em-
prunter actuellement à un taux très bas de capitalisation, il pourra aussi, 
mieux que les particuliers, conclure des baux à longue durée dans lesquels 
le fermier escomptera les accroissements éloignés de revenu. Gossen, se 
basant sur les hausses des fermages des domaines de l’État en Prusse, sup-
posait que les baux à consentir par adjudication pouvaient et devaient ren-
fermer la clause d’une augmentation de 1% par an dans le prix de fermage. 
Donc l’État, quand même il aurait eu supporté au début un léger excédent 
de l’intérêt des emprunts sur le loyer des fermes, serait remonté assez vite à 
l’égalité et ensuite à la supériorité des fermages sur les intérêts. Suivaient 

                                                             

1
 Voyez plus haut, t. 1, p.341. — Hermann Gossen, assesseur au gouvernement de Cologne, auteur de Ent-

wickelung der Gesetze des menschlichen Verkehrs und der daraus fliessenden Regeln für menschliches 

Handeln, 1854. 
2
 Léon Walras, Études d’économie sociale, p.270. 



HISTOIRE DES DOCTRINES ÉCONOMIQUES                        157                              

des formules mathématiques, construites d’après les variations possibles de 
ces divers éléments.  

M. Walras a mis en lumière, repris et complété les théories de Gossen. 1 
Il faut savoir que Walras est un socialiste matérialiste, pour qui « l’impôt est 
un fait anormal et transitoire, qui s’est substitué accidentellement au fait 
normal et définitif de la propriété collective du sol », et pour qui « la 
science des finances est une sorte de droit fiscal destiné à figurer, à côté du 
droit canon, dans les futurs musées d’archéologie sociale ». 2 

Cependant M. Walras a bien vu certain point faible de l’argumentation 
de Gossen. C’est que, dans une société progressive — je veux dire, selon 
lui, dans une société où le capital s’accroît et où la population augmente — 
on doit avoir tout à la fois une élévation des fermages et une baisse des 
taux de capitalisation, double phénomène qui se résoudra en un accroisse-
ment de la valeur d’échange des terres plus que proportionnel à l’accrois-
sement des prix de ferme. Le prix des terres montera de 2 % par exemple 
en capital, quand leurs fermages monteront de 1% : la terre qui valait ori-
ginairement 20 000 fr., ira se vendant 20 400 fr., 20 800 fr., 24 000 fr., 
40 000 fr., pendant que le fermage de 1 000 fr. montera à 1 010 fr., à 1 020 
fr., à 1 100 fr., à 1 500 fr., soit par exemple à la fin la substitution d’un taux 
de 3,75 % au taux primitif de 5 %. Donc l’État rachètera de plus en plus 
cher : et les faibles taux de capitalisation de ses rachats suivront tout au 
plus les faibles taux de capitalisation de ses emprunts. Il ne pourra donc 
pas amortir et verra les charges de sa dette croître au moins aussi vite que 
les fermages de ses terres.  

De plus, comme nous l’avons déjà dit, les propriétaires et vendeurs 
quelconques ne tiennent pas seulement compte des revenus actuels d’un 
fonds, ils tiennent aussi compte de la valeur actuelle des revenus futurs.  

Bref, « la plus-value de la rente une fois déterminée, il doit en résulter 
mathématiquement pour les terres un prix normal tel qu’il ne puisse y avoir 
avantage à arbitrer des capitaux mobiliers contre des capitaux fonciers. Et 
s’il en est ainsi, de deux choses l’une : ou l’État paiera les terres au prix 
normal, de façon à ne faire aucun tort aux propriétaires, et en ce cas il 
n’amortira pas ; ou bien il paiera les terres un prix inférieur au prix normal, 
de manière à amortir, et alors il fera tort aux propriétaires. » 3 

Ce n’est pas tout, ajouterons-nous, et sur un marché libre il serait cer-
tain que les terres, beaucoup demandées par l’État et peu offertes par leurs 
propriétaires, hausseraient de prix, tandis qu’on verrait baisser les titres de 
rente, peu demandés par les propriétaires et beaucoup offerts par l’État. 

                                                             

1
 Réalisation de l’idéal social et Impôt, dans les Études d’économie sociale de Walras, 1896. 

2
 Walras, Études d’économie sociale, 1896, p.442. 

3
 Ibid., pp.277-279. 



158            LIVRE IV, CHAPITRE 5 : LE SOCIALISME SCIENTIFIQUE 

Des rachats aux taux de 2% et 3%, des émissions d’emprunts à 5% et 6% 
seraient donc quelque chose d’absolument normal ; tout au moins l’écart, 
nul ou faible au début, irait-il en s’accroissant à mesure qu’il y aurait plus 
de terres déjà rachetées et plus d’emprunts déjà émis. Par conséquent, ce 
ne serait que la force qui ferait conclure ces prétendus marchés de gré à 
gré, à moins que l’État ne les souscrivît.  

Mais revenons à la discussion de M. Walras. Puisqu’il a vu l’égalité défi-
nitive des taux de rachat des terres et des taux d’émission des emprunts et 
par conséquent l’impossibilité pour l’État d’amortir par un excédent des 
revenus actifs sur les intérêts passifs, comment répond-il à l’objection qu’il 
s’est faite à lui-même ? Il y répond en soutenant que l’accroissement de la 
rente n’est pas entièrement fatal et automatique, qu’il dépend pour partie 
de faits économiques libres et que l’État posera ces faits « en faisant con-
courir toutes ses mesures à l’installation du régime industriel et commercial 
et au progrès économique qui doit s’ensuivre ». 1 Ainsi l’État aurait racheté 
les terres, non seulement sans se grever d’une dette perpétuelle ou de du-
rée indéfinie, mais encore en enrichissant la société, puisque « la rente la     
plus élevée correspond à l’emploi le plus utile », suivant un « principe que 
Gossen a établi mathématiquement dans sa théorie de l’équilibre écono-
mique ». 2 

Après cela, Walras critique vivement M. Gide, qui proposait le « rachat 
des terres, payables comptant par l’État et livrables dans quatre-vingt-dix-
neuf ans », ce qui permettrait actuellement à l’État de les racheter à un prix 
infime. 3 D’après Walras, ce système, entre autres défauts, encourt le re-
proche d’immoralité, « en spéculant sur l’imprévoyance des pères pour 
dépouiller les enfants ». 4 

Toute question de droit et de justice mise de côté, le système de Gossen 
et de Walras repose sur une erreur économique. Cette erreur, c’est la 
croyance à la hausse régulière et automatique de la rente foncière. À cela 
nous avons répondu ailleurs, en discutant la théorie de la rente et les cruels 
démentis que l’expérience s’est chargée d’infliger à Ricardo, surtout depuis 
bientôt trente ans en France et en Angleterre. 5 De plus, sans parler de ce 
fait incontestable, que les propriétaires fonciers ne gardent un revenu quel-
conque qu’au prix d’une incorporation ininterrompue de travail et de capi-
taux, il faut bien savoir : 1° que les accroissements de revenu exprimés en 
monnaie ont besoin d’être corrigés par l’observation des variations du 

                                                             

1
 Walras, Théorie mathématique du prix des terres et de leur rachat par l’État, 1880, dans les Études 

d’économie sociale, 1896, pp.447-448. 
2
 Walras, Études d’économie sociale, p.271. 

3
 Gide, Journal des Économistes, mai 1883, et Principes d’économie politique, 4

e
 édition, p.495 en note. 

4
 Walras, Études d’économie sociale, p.451. 

5
 Voyez nos Éléments d’économie politique, 2

e
 éd., pp.499-501. 



HISTOIRE DES DOCTRINES ÉCONOMIQUES                        159                              

pouvoir général de la monnaie ; 2° que les accroissements de valeur vénale 
ont besoin d’être corrigés par l’observation des variations des taux de capi-
talisation. Ricardo, avec son hypothèse de démonstration qui « dans le but 
d’être plus clair » lui faisait « considérer l’argent ou la monnaie comme 
invariable dans sa valeur », peut bien avoir contribué à ces graves erreurs 
économiques des deux Mill, de Gossen et de Walras. 1 

Mais à ces premières erreurs Walras en ajoute personnellement une 
autre : c’est de croire que l’État puisse mieux assurer le progrès écono-
mique et par conséquent l’accroissement de la rente, une fois les terres 
rachetées, qu’il ne le peut et qu’il ne le fait avant ce rachat et sous un ré-
gime de propriété perpétuelle et privative. Cette thèse est absolument con-
traire à tout ce que nous pouvons déduire de la connaissance de la nature 
humaine. Bien plus, sous un régime de démocratie et de suffrage populaire 
(qui est incontestablement dans la pensée et les vœux de M. Walras), cette 
thèse est particulièrement fausse, puisque l’État n’est alors que l’organe et 
la résultante des volontés des électeurs, lesquels n’auront aucun motif 
d’être plus raisonnables, plus éclairés, plus conscients de leurs intérêts col-
lectifs, après le rachat des terres, qu’ils ne l’étaient auparavant pour leurs 
intérêts individuels. Tout le monde sait bien que les Français pris en bloc, 
avec le suffrage universel, administrent fort mal leurs finances nationales, 
tandis que pris en détail ils gèrent très bien leurs patrimoines particuliers.  

Le grand apôtre de la nationalité du sol, effaçant Colins et Gossen et ri-
valisant presque de gloire avec Karl Marx, c’est l’Américain Henri George 
(1839-1897), auteur de Progress and Poverty. Henri George fut alternative-
ment typographe et matelot, puis journaliste et homme politique, et il faillit 
être maire de New-York. 2 

Voici les grandes idées du fameux ouvrage Progrès et pauvreté, paru en 
1879.  

Partout, malgré le développement colossal de l’industrie, la plus grande 
misère règne dans les masses populaires. À un phénomène aussi général il 
faut une cause générale : elle est dans la rente, conséquence nécessaire de la 
propriété privative du sol. La rente a cela de monstrueux, qu’elle grandit 
aux dépens de la part du capital et de la part du travail, par le seul effet de 
l’accroissement de la population et de l’industrie. Rente foncière, loyer 
pour les capitaux industriels et salaire pour les travailleurs, voilà, en effet, 
les trois titres entre lesquels se répartit le produit total d’une nation. Or, le 
perfectionnement de l’industrie diminue tout naturellement le loyer des 
capitaux, par la concurrence qu’ils se font entre eux ; l’augmentation de la 

                                                             

1
 Voyez plus haut, t. 1, p.231, note 3. 

2
 Sur Henri George, étudier W.-J. Kerby, le Socialisme aux États-Unis, 1897, p.175 et s. ; — Verhaegen, 

Socialistes anglais, 1898, p.299 et s. ; — Albert Métin, le Socialisme en Angleterre, 1898, p.157 et s. 



160            LIVRE IV, CHAPITRE 5 : LE SOCIALISME SCIENTIFIQUE 

population diminue également les salaires ; seule la rente augmente quand 
augmente la population. La spéculation s’ajoute à ces causes perturba-
trices ; alors le prix des terres monte indéfiniment, parce que les spécula-
teurs escomptent trop rapidement l’accroissement de la rente et la plus-
value des fonds. Mais leur revenu se refuse momentanément à suivre ces 
hausses trop rapides de leurs prix de vente, et la crise éclate, en faisant 
brusquement monter le loyer de l’argent et brusquement tomber les sa-
laires. Telle est la théorie des crises, théorie que les socialistes eux-mêmes 
ont abandonnée. 1 

Quel est le remède à ces maux ?  
C’est la suppression de la propriété foncière ; et cette mesure ne serait 

pas seulement utile, elle serait juste aussi, parce qu’il n’y a que le travail qui 
puisse donner un titre au propriétaire. Au moins faudrait-il attribuer la 
rente à l’État, au moyen de la single-tax, impôt qui suffirait à tous les be-
soins publics aux lieu et place de tous les autres impôts.  

On voit que George n’a rien pris à la critique marxiste, qu’il ignore ou 
qu’il dédaigne ; c’est à la théorie seulement de Ricardo que la sienne peut se 
rattacher. 2 

Henri George, au surplus, reconnaît fort bien la légitimité de la proprié-
té du capital, et il tient pour juste le revenu sans travail qui en découle sous 
le nom d’intérêt. 3 Il n’en veut qu’à la propriété foncière et à la rente fon-
cière : ce sont elles et elles seules qu’il rend responsables du paupérisme, 
des crises et de la loi d’airain. 4 

Il faut répondre : 1° théoriquement, que la rente, si elle existe, ne con-
damne pas la propriété5 ; 2° pratiquement, qu’elle n’existe presque jamais. 6 
Comme le dit M. Paul Leroy-Beaulieu, « si l’on déduisait de la valeur de la 
terre tout ce qui représente l’intérêt, au taux normal des capitaux qui y ont 
été incorporés, il ne resterait en général aucun résidu »7 ; et M. Gide lui-
même, si partisan qu’il soit de la nationalisation du sol, a été obligé d’en 
convenir. 8 

Il est vrai que les exemples des plus-values brusques et considérables se 
rencontrent beaucoup mieux dans les pays neufs, où les villes se consti-

                                                             

1
 Voyez l’article Bodenbesitzreform dans le Handbuch des Socialismus de Stegmann et Hugo. 

2
 Albert Métin, le Socialisme en Angleterre, 1891, p.169. — M. Villey dit cependant de George : « C’est un 

penseur très supérieur, à mon sens, à Karl Marx, et c’est un écrivain aussi facile à lire que l’autre est rebu -

tant. » (Socialisme contemporain, p.98). Tout le monde est d’accord avec M. Villey sur l’ennui qui distille 

de Karl Marx : on ne l’est pas sur le charme de George. 
3
 Progress and poverty, l. V, ch. i et ii ; l. VIII, ch. vi. 

4
 Op. cit., l. III, ch. i et iii. 

5
 Voyez nos Éléments d’économie politique, 2

e
 édit., p.502. 

6
 Ibid., p.505. 

7
 Paul Leroy-Beaulieu, Collectivisme, l. I, ch. iv, 3

e
 édit., p.38. 

8
 Gide, Journal des Économistes, mai 1883, p.184, article cité plus haut. 



HISTOIRE DES DOCTRINES ÉCONOMIQUES                        161                              

tuent rapidement, et dans ceux où la terre, naturellement riche et non en-
core épuisée, peut donner des récoltes abondantes avec un moindre travail. 
C’était le cas qu’Henri George avait sous les yeux aux États-Unis.  

Il est vrai encore que la propriété et les inégalités qu’elle consacre cho-
quent bien davantage les sentiments, lorsque cette propriété est immobili-
sée et lorsque ces inégalités sont éternisées et accrues par des régimes suc-
cessoraux de majorats et de substitutions. Tel est le cas pour l’Angleterre, 
Sismondi s’y est longtemps arrêté, et il y a là une excuse circonstantielle en 
faveur de Stuart Mill. 1 Ici toutefois le remède n’est pas dans la spoliation : 
il serait dans le retour à un régime de liberté tout à la fois juridique et mo-
rale, au milieu duquel la propriété foncière irait aujourd’hui en s’émiettant 
comme toutes les autres et où elle deviendrait naturellement accessible, par 
fractions quelconques, aux familles laborieuses et rangées qui s’élèveraient 
par leur travail. Seulement on nous dira qu’il est un peu tard pour un re-
mède de ce genre, avec la situation profondément misérable des popula-
tions agricoles du Royaume-Uni.  

En tout cas, cette situation particulière de la propriété rurale dans les 
Iles Britanniques explique fort bien que le mouvement en faveur de la na-
tionalisation du sol y ait pris naissance, et cela dès la fin du XVIIIe siècle. 
Les premiers champions en avaient été Thomas Spence (1760-1814), qui la 
préconisa en 1785 dans une célèbre conférence faite devant la Société phi-
losophique de Newcastle2, et William Ogilvie (1737-1819), professeur à 
l’Université d’Aberdeen, auteur de An essay on the right of property on land 
(1781). 3 Dans cet ouvrage Ogilvie distinguait trois espèces de valeurs dans 
la terre : 1° la valeur originelle ; 2° la valeur potentielle ; 3° la valeur 
d’amélioration. Les deux premières auraient été prises par l’État moyen-
nant indemnité ; les landlords auraient gardé seulement la troisième, que les 
paysans auraient été facilités à acquérir.  

                                                             

1
 Il faut lire dans les Études sociales de Sismondi (t. I, pp.203-239) l’expulsion des cultivateurs en Écosse. 

Dans le comté de Sutherland vivaient 45 000 paysans, dont les ancêtres avaient possédé le sol en com-

munauté au temps des clans. Puis le chef du clan avait confisqué cette propriété à son profit exclusif, en 

concédant d’abord la terre à ses vassaux, ensuite en la leur louant à bail. Finalement la marquise de Stafford, 

pour augmenter ses revenus, décida de consacrer le comté de Sutherland à l’élevage du bétail. Elle fit donc 

procéder au nettoiement du domaine, « the clearing of the estate ». Elle obligea la population à s’expatrier ; 

elle fit raser les villages et les maisons ; et en 1820 les trois mille familles qui avaient formé auparavant un 

ensemble de 15 000 habitants, étaient remplacées par vingt-neuf familles seulement, qui faisaient paître 

130 000 moutons. — On comprend que de tels abus, qui sont énergiquement condamnés par la morale et qui 

devraient l’être par le droit, abus, il faut bien le dire, dont la France n’a jamais présenté d’exemples, sont 

admirablement faits pour exciter l’opinion contre l’institution même de la propriété foncière. — Karl Marx, 

dans son Capital (t. I), a fait allusion à ces expulsions impossibles à justifier. 
2
 Thonissen (le Socialisme depuis l’antiquité, t. II, p.193 et s.) a un curieux chapitre sur Spence et les 

« philanthropes spencéens ». 
3
 Essai sur le droit de propriété sur la terre. 



162            LIVRE IV, CHAPITRE 5 : LE SOCIALISME SCIENTIFIQUE 

Au moment où parut Progress and Poverty d’Henri George, des systèmes 
analogues à ceux de Spence et d’Ogilvie étaient proposés en Angleterre par 
Russel Wallace. 1 

En Amérique Henri George forma le « parti George », dont un des 
membres les plus en vue fut le prêtre catholique irlandais Mac-Glynn. À 
eux deux ils fondèrent l’Anti-Poverty society. Mac-Glynn, mandé à Rome, ne 
s’y rendit pas et fut interdit, et le parti George finit par se perdre dans le 
parti démocrate-socialiste.  

Aussi bien tous les systèmes de nationalisation du sol se heurtent-ils 
maintenant à une grande objection, qui fait penser que Colins, Henri 
George et tous les autres sont venus au monde bien près d’un siècle trop 
tard. C’est que la propriété foncière est de moins en moins une forme né-
cessaire de la fortune, et qu’elle est une fraction de moins en moins consi-
dérable de l’avoir national. Karl Marx et le collectivisme, s’attaquant au 
capital en général et surtout au capital industriel, ont montré une intelli-
gence bien plus profonde des conditions économiques de leur temps. 
Notre siècle est caractérisé par le développement de la grande industrie et 
la création des valeurs mobilières, mais ne l’est point, tant s’en faut, par la 
croissance des fortunes constituées en immeubles ruraux. Alors, si socia-
liste qu’on soit, pourquoi s’en prendre à ceux-ci et rien qu’à eux ?  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                             

1
 Wallace, Landnationalization : its necessity and its aims, 1882. 



HISTOIRE DES DOCTRINES ÉCONOMIQUES                        163                              

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 



164            LIVRE IV, CHAPITRE 5 : LE SOCIALISME SCIENTIFIQUE 

 
CHAPITRE VI 

LE SOCIALISME EN FACE DU CHRISTIANISME 
 

 
I. LE SOCIALISME A-T-IL UNE AFFINITÉ AVEC LE CHRISTIANISME ? 

 
Une dernière question, ou mieux encore tout un ordre de questions 

nous reste à examiner : quels sont les rapports du socialisme avec le chris-
tianisme ?  

En tant que science, l’économie politique ne se heurtait point aux véri-
tés religieuses ; bien plus — si ce n’est dans leur philosophie sur Dieu, 
l’homme et le monde — elle ne les rencontrait pas sur sa route pour leur 
demander le secret de son origine ou pour appuyer sur elles ses déduc-
tions, et pas davantage non plus pour travailler à les déraciner dans les es-
prits. Mais le socialisme a-t-il pu garder cette attitude ? Tout au moins a-t-il 
tenté de l’observer ?  

La vérité, c’est qu’il a essayé par intervalles de se donner une origine 
chrétienne ; mais la vérité aussi, comme nous le disions ailleurs, c’est qu’il 
est impossible de croire à un rapport quelconque, soit de filiation, soit 
même tout simplement de conformité, entre le christianisme et lui.  

Nous avons vu déjà que des considérations d’opportutnité et de milieu 
historique lui avaient cependant inspiré cette tactique dans la période de 
1848, et cela parfois sous la plume de quelques-uns des hommes les plus 
irreligieux et les plus familiarisés avec le blasphème comme fut Proudhon. 1 
Bien plus, divers auteurs plus récents et s’inspirant de motifs très divers 
ont persisté à affirmer ces relations, bien que pour le faire il leur ait fallu, 
de la façon la plus complète, nier ou ignorer tout ce qui a constitué l’es-
sence du christianisme, soit à son origine, soit dans le long cours de son 
développement à travers les âges.  

« Les origines du christianisme sont communistes », a dit par exemple 
Nitti2 ; et Loria, professeur à l’Université de Padoue, a enseigné que           
« Jésus, tout le long de sa vie trop tôt fauchée, demeure un socialiste fer-
vent, dont les doctrines communistes ne furent pas étrangères à sa fin tra-
gique ». 3 Émile de Laveleye a professé les mêmes opinions. « Le socia-
lisme, a-t-il dit, sort du christianisme comme le chêne du gland. Dans tout 
chrétien il y a un socialiste en germe, et dans tout socialiste un chrétien 

                                                             

1
 Supra, p.113. 

2
 Nitti, le Socialisme catholique, tr. fr., p.88. 

3
 Loria, Problèmes sociaux contemporains, tr. fr., 1897, p.100 et passim (ce sont ses cours professés à 

l’Université de Padoue en 1894). 



HISTOIRE DES DOCTRINES ÉCONOMIQUES                        165                              

inconscient1 ... Le christianisme a gravé profondément dans nos cœurs et 
dans nos esprits les sentiments et les idées qui donnent naissance au socia-
lisme... En tout cas, ce que l’on peut affirmer, c’est que la religion qui nous 
a tous formés — adeptes comme adversaires — a formulé dans les termes 
les plus nets les principes du socialisme, et que c’est précisément dans les 
pays chrétiens que les doctrines socialistes ont pris le plus grand essor. » 2 
Et en annonçant le règne futur du socialisme, le même auteur prédisait que 
« le socialisme se réalisera de lui-même dans un délai d’un à cinq siècles, 
à mesure que les classes aisées se pénétreront des sentiments du socialisme 
chrétien ou — si vous aimez mieux — des idées de solidarité humani-
taire ; à mesure aussi que d’un autre côté le peuple arrivera peu à peu à se 
gouverner lui-même sur le terrain politique et dans le domaine de l’in-
dustrie. » 3 

Il est donc parfaitement vrai que certains écrivains socialistes, qui ne re-
connaissent aucunement l’autorité de l’Église et qui ne partagent point nos 
croyances, ont tenté d’attribuer à leurs thèses une origine toute chrétienne. 
Tout au moins ils se sont plu à supposer une profonde influence du « prin-
cipe socialiste » de l’Évangile. 4 M. de Laveleye a même dit que, « si l’on 
veut extirper le socialisme, il faut l’atteindre dans sa source et dans ses 
moyens de diffusion : proscrire le christianisme et brûler la Bible ». 5 

Nous ne saurions souscrire à aucun de ces jugements. Les générosités 
de la charité chrétienne n’ont rien à voir avec les théories d’égalité forcée, 
de contrainte et de spoliation ; le respect de la propriété inscrit dans le Dé-
calogue et également imposé par le Nouveau Testament est inconciliable 
avec les tendances ou les revendications du socialisme ; enfin, entre le so-
cialisme d’une part et le christianisme pur ou catholicisme de l’autre, il y a 
cette différence irréductible, que tous les initiateurs du socialisme ont favo-
risé les passions et réhabilité la chair, tandis que l’Évangile a pour trait dis-
tinctif de sa morale la mortification des sens et la lutte contre les passions. 6 

                                                             

1
 E. de Laveleye, Essais et études, t. III, 1897, p.41. 

2
 E. de Laveleye, le Socialisme contemporain, 10

e
 édition, 1896, introd., pp.xiii-xix. 

3
 E. de Laveleye, Essais et études, t. III, pp.40-41. 

4
 « Quiconque, dit Nitti, examine avec impartialité les œuvres des premiers écrivains du socialisme, voit 

immédiatement quelle influence considérable a exercée sur eux le principe socialiste du christianisme et 

dans quelle mesure ce même principe a partout préparé le terrain aux revendications actuelles. Ceux mêmes 

qui, comme Saint-Simon, Cabet et plusieurs autres, firent preuve d’une hostilité plus marquée à l’égard du 

christianisme, en ont ressenti l’influence au-delà de ce que l’on croit communément. » (Nitti, Socialisme 

catholique, tr. fr., p.85). 
5
 E. de Laveleye, le Socialisme contemporain, 10

e
 édition, 1896, p.xli. — À étudier particulièrement toute 

l’Introduction et les ch. vi, vii et viii. 
6
 Cette antithèse est loyalement reconnue par Louis Blanc, Introduction à l’Organisation du travail, 1850, 

voyez plus haut, p.71. Seulement Louis Blanc, au lieu d’y voir un des traits essentiels du christianisme, n’y 

voyait qu’une déviation du sens chrétien par réaction contre le paganisme. — Nous devons rappeler aussi les 

théories saint-simoniennes contre la mortification des sens (supra, p.91). 



166           LIVRE IV, CHAPITRE 6 : SOCIALISME ET CHRISTIANNISME 

Ce n’est pas tout : et si le socialisme était chrétien d’origine, comme le 
disait M. de Laveleye, ou au moins chrétien d’esprit, comment expliquerait-
on qu’il lui eût fallu dix-neuf siècles pour éclore de cette religion qui le 
portait en germe, et que précisément alors il eût apparu chez des hommes 
dont aucun n’acceptait les dogmes du christianisme, dont aucun ne prati-
quait ses observances et qui tous ou presque tous vivaient notoirement 
dans la violation de sa morale domestique et conjugale ?  

On se refuse trop à voir ce qui est le fond essentiel du Christianisme et 
ce qui lui donne son nom, c’est-à-dire son caractère de religion révélée, 
avec la foi au Christ et le dogme de la Rédemption1 ; on affecte d’ignorer 
qu’à ses yeux les dons les plus généreux et les plus sublimes sacrifices à 
l’amour de l’humanité n’ont aucune valeur pour la fin chrétienne de l’hom-
me, si ce n’est pas l’amour de Dieu qui les inspire pour les sanctifier et les 
surnaturaliser. 2 

Par ailleurs aussi, on altère radicalement la notion chrétienne de la mo-
rale en dépouillant cette morale, non seulement de son principe, mais en-
core de sa forme rigoureusement personnelle et de ses sanctions non 
moins personnelles dans l’éternel au-delà de la vie. Bien plus, si la morale 
socialiste avait des devoirs proprement dits, non contente de les avoir 
autres dans leur fondement et leurs principes, elle les aurait autres aussi 
dans leurs objets. Ainsi les notions de droit, d’égalité et de jouissance y 
remplacent celles de devoir, de hiérarchie et d’abnégation ; les dévoue-
ments sans gloire et sans profit n’y apparaissent point dans l’assistance des 
pauvres et dans le soin des malades ; le socialisme n’obtient point de ser-
vices qu’il ne soit obligé de salarier. On y fait sans doute de l’altruisme dans 
les mots et les institutions : mais ce n’est jamais que pour pouvoir se per-
mettre individuellement à soi-même plus d’égoïsme dans les actes.  

Jamais non plus le respect de la femme, au sens chrétien et au sens de 
Le Play, n’a existé dans le socialisme. On ne peut pas-même l’y concevoir, 
une fois admises les théories de la réhabilitation de la chair et de l’affran-
chissement des passions. Platon, celui que l’on appelle le divin Platon, 
n’avait pas pu faire du socialisme sans y mêler la promiscuité des sexes ; 
Campanella ne s’est pas soustrait à cette tyrannie de la logique ; Mably en-
fin, Morelly et tous les modernes, à finir par Bebel et par Malon3, ont rêvé 

                                                             

1
 Saint Jean : « Hic est antichristus, qui negat Patrem et Filium... Omnis spiritus qui confitetur Jesum Chris-

tum in carne venisse, ex Deo est ; et omnis spiritus qui solvit Jesum, ex Deo non est, et hic est antichristus. » 

(Epist. I, ii, 22, et iv, 2-3). 
2
 Saint Paul : « Si distribuero in cibos pauperum omnes facultates meas, et si tradidero corpus meum ita ut 

ardeam, charitatem autem non habuero, nihil mihi prodest. » (I ad Corinthios, xiii, 3). 
3
 « Lorsque l’amour et l’estime présideront seuls à l’union des sexes, ce qu’on est convenu d’appeler la 

débauche disparaîtra rapidement. » (Benoît Malon, Morale sociale, 1885, p.375). 



HISTOIRE DES DOCTRINES ÉCONOMIQUES                        167                              

d’associer le plus immonde dévergondage avec la jouissance égalitaire ou 
commune des biens.  

Le féminisme lui-même n’a rien à voir avec le christianisme. Le chris-
tianisme a relevé la femme ; il a proclamé l’égalité de sa dignité : mais il a 
maintenu la différence de ses fonctions. Vouloir faire du féminisme avec 
saint Paul, parce qu’il a déclaré que devant Dieu il n’y a plus ni Juif ni 
Grec, ni libre ni esclave, ni homme ni femme1, ce ne serait pas plus fondé 
que de vouloir faire de l’internationalisme avec ce même texte. 2 Le fémi-
nisme socialiste — et tous les vrais socialistes sont féministes — n’est pas 
autre chose qu’un procédé pour attaquer l’institution chrétienne du ma-
riage. « Toutes les questions féministes — disent ensemble deux sommités 
du socialisme en Belgique — convergent vers une transformation du ma-
riage »3 : et c’était bien cette même notion du féminisme que l’on trouvait 
déjà dans Saint-Simon et Stuart Mill. Les pays où le socialisme s’implante 
avec le plus de force et le plus de liberté, ne sont-ils pas de ceux aussi où la 
stérilité volontaire du néo-malthusianisme, par la corruption de l’idée natu-
relle et chrétienne du mariage, fait le plus de progrès ? Témoin la France, 
l’Australie et la Nouvelle-Zélande. 4 

Le socialisme est si peu chrétien d’origine et d’instincts que, parmi les 
innombrables utopies que nous pourrions énumérer, il ne s’en trouve 
qu’une qui soit chrétienne — et encore est-elle protestante — c’est celle du 
pasteur de Souabe, Andreae5 : car nous ne parlons ici ni du badinage my-
thologique du grand Fénelon, ni de cet exemple unique au monde par  
lequel les missionnaires du Paraguay montrèrent que l’Évangile, s’il est 
importé chez des tribus sauvages, ne les oblige point à répudier ce qu’il y a 
encore de naïf et d’inculte dans leurs mœurs.  

Nous ne revenons pas sur l’esprit de communauté qui a régné d’une 
manière très passagère dans la primitive Église de Jérusalem. On ne saurait 
y voir le moins du monde un régime économique : ce n’était que la réalisa-
tion des biens et la consommation du capital par les œuvres de charité, 
ainsi qu’il s’est toujours pratiqué et se pratique encore au sein des commu-

                                                             

1
 « Non est Judaeus, neque Groecus ; non est servus, neque liber ; non est masculus, neque femina : omnes 

enim vos unum estis in Christo Jesu. » (S. Paul, ad Galatas, iii, 28). — Voici des textes qui empêchent 

suffisamment qu’on ne se méprenne : « Non vir ex muliere .... sed mulier propter virum. » (I ad Corinthios, 

xi, 8 et 9) ; — « Mulieres in Ecclesiis taceant : non enim permittitur eis loqui, sed subditas esse, sicut et lex 

dicit. » (I ad Corinthios, xiv, 34) ; — « Mulier in silentio discat cum omni subjectione. Docere autem 

mulieri non permitto, neque dominari in virum, sed esse in silentio. » (I ad Timotheum, ii, 11) 
2
 M. l’abbé Gayraud, député de Brest, l’a cependant essayé. Apparemment il mettait dans le mot « fémi-

nisme » autre chose que ce que d’ordinaire on y trouve. — Voyez le R. P. Cathrein, die Frauenfrage, 

Freiburg, 1901. 
3
 Destrée et Vandervelde, le Socialisme en Belgique, 2

e
 éd., 1903, pp.350-356 et en particulier p.351. 

4
 Voyez à cet égard Pierre Leroy-Beaulieu, les Nouvelles sociétés anglosaxonnes, s. d. (1902), et Albert 

Métin, le Socialisme sans doctrines : Australie et Nouvelle-Zélande, 1901. 
5
 Voyez plus haut, p.70. 



168           LIVRE IV, CHAPITRE 6 : SOCIALISME ET CHRISTIANNISME 

nautés religieuses. 1 Il fallait, pour l’exemple des siècles à venir, que la per-
fection évangélique qui venait d’être révélée à titre de conseil — Si vis per-
fecius esse, vende quoe habes et da pauperibus2 — fût montrée tout de 
suite en action, sans que rien pourtant l’appelât jamais à se généraliser et à 
tarir, par cette généralisation même, les sources nécessaires de la produc-
tion. 3 

Aussi, entre chrétiens, ce n’est qu’en dehors du grand courant de 
l’Église catholique qu’il faut aller chercher des ébauches de socialisme : et 
on ne les trouve alors que mêlées à l’immoralité, chez les gnostiques et les 
carpocratiens des premiers siècles, chez les Fraticelles et les Begghards du 
Moyen âge et chez les anabaptistes de la Réforme.  

Il n’y a pas davantage une grande théorie socialiste qui soit d’origine 
chrétienne. Ce n’est pas le fondement humain et arbitraire de la propriété, 
tel que Rousseau le soutenait dans le Contrat social, puisque la loi même du 
Sinaï d’abord et ensuite l’Évangile nous montrent la propriété comme vou-
lue de Dieu4 ; ce n’est pas la thèse du produit intégral au travailleur, puis-
que ni la pratique traditionnelle de l’Église, ni la théologie scolastique ne 
l’avaient jamais proposée ni soupçonnée ; ce n’est pas davantage la thèse 
de la valeur causée par le travail ou celle de la rente aboutissant à la natio-
nalisation de la terre, puisque l’Église n’est jamais entrée dans l’explication 
économique des faits et qu’elle a librement abandonné à la science pro-
fane la constatation des lois de ce même ordre, en tant du moins qu’on 
n’en fera point découler des formules ou des pratiques qu’elle devra con-
damner.  

L’économie politique libérale s’accorde donc infiniment mieux avec la 
morale chrétienne. Sans doute elle se contente d’expliquer et de décrire au 
lieu de commander ; mais au moins les leçons pratiques que l’on peut tirer 
des inductions auxquelles elle conduit aident à pratiquer les vertus natu-
relles de travail, de prudence et de tempérance, avec lesquelles l’enseigne-
ment chrétien est en un accord aussi facile que nécessaire. 5 Bien plus aussi, 
si, quelques-uns des économistes les plus illustres, notamment Bastiat et 
Carey, ont trouvé dans l’harmonie des lois qu’ils approfondissaient une 

                                                             

1
 « Nec quisquam eorum quae possidebat, aliquid suum esse dicebat : sed erant illis omnia communia... 

neque enim quisquam egens erat inter illos : quotquot autem possessores domorum aut agrorum erant, 

vendentes afferebant pretia eorum quae vendebant et ponebantante pedes apostolorum : dividebatur autem 

singulis prout cuique opus erat. » (Actes des Apôtres, iv, 32-35). 
2
 S. Mathieu, xix, 21. 

3
 Voyez dans Religions et sociétés, 1905, une conférence d’un député radical, M. Puech, à l’École des hautes 

études sociales, avec cette conclusion loyalement donnée : « Le christianisme primitif a été un mouvement 

purement religieux, nullement social. » (Op. cit., p.107). 
4
 S. Mathieu, xix, 18 : « non facies furtum ». 

5
 Voyez sur ce point de Champagny, la Bible et l’économie politique, 1879. 



HISTOIRE DES DOCTRINES ÉCONOMIQUES                        169                              

démonstration saisissante de l’ordre que Dieu créateur a mis dans le 
monde et que sa Providence y maintient.  

Il convient cependant, après ces idées générales, de donner un instant 
d’attention à quelques écrivains.  

De tous les socialistes, si nous exceptons Huet, dont l’œuvre est beau-
coup plus philosophique et religieuse qu’économique, celui qui rêva le plus 
de l’alliance du socialisme et de la religion fut Pecqueur (1801-1887). Pec-
queur passa d’abord par les saint-simoniens, puis par les fouriéristes, avant 
de se trouver une voie originale ; il eut l’honneur d’être rapporteur général 
de la fameuse Commission du travail, siégeant au Luxembourg en 1848. 
Son œuvre capitale est la Théorie nouvelle d’économie sociale et politique ou études 
sur l’organisation des sociétés, publiée en 18421 ; et d’autres, telles que la Répu-
blique de Dieu, union religieuse pour la pratique immédiate de l’égalité et de la fraternité 
universelles (1844), accentuent bien la tournure mystique de ses pensées. Il y 
a, selon lui, une justice sociale et une morale sociale, comme il y a une jus-
tice et une morale individuelles ; l’homme doit s’y sacrifier ; les institutions 
historiques, comme la propriété et l’hérédité, doivent s’y plier ; et la jouis-
sance commune, qui est dans la volonté de Dieu, guérira tous les vices et 
toutes les misères de la société moderne. Pecqueur se défend cependant 
d’être communiste. Il suffira de « socialiser » les individus par la lutte 
contre l’égoïsme et l’ignorance, et de « socialiser » le sol et les moyens de 
production, lesquels seront « régis, exploités, employés sous la suprême 
direction des pouvoirs représentatifs » avec « un seul entrepreneur, un seul 
capitaliste prêteur, une seule institution de crédit, à savoir l’État, le peuple 
dans ses représentants ». 2 — C’était donc du pur collectivisme, et l’on a 
parfaitement raison de faire remonter la chose, mais non pas encore le 
nom, à Pecqueur et à son Économie sociale des intérêts du commerce et de l’industrie 
et de la civilisation en général, sous les applications de la vapeur, œuvre parue en 
1888. 3 

Le nom de Pecqueur est inséparable de celui de Vidal (1812-1872), qui 
appartient aux mêmes groupes et qui, après avoir collaboré sous Louis-
Philippe à des revues fouriéristes, fut secrétaire de la Commission du 
Luxembourg et rapporteur de cette commission avec Pecqueur.  

Mais il est bien inutile de revenir sur les hommages suspects et plus or-
dinairement blasphématoires que Saint-Simon, par exemple, puis Pierre 

                                                             

1
 Voyez l’analyse de la Théorie nouvelle de Pecqueur dans le Handbuch des Socialismus, p.600 ; — Henri 

Michel, Idée de l’État, p.243 et s. ; — Maisonneuve, Pecqueur et Vidal, 1898. 
2
 Théorie nouvelle de l’économie sociale et politique, pp.267-268, 357, 432, 445, 565. — C’est donc 

Pecqueur qui a inventé, dès 1842, le mot « socialiser les personnes », dont M. Léon Bourgeois (Solidarité, 

1896, p. 86) fait gloire à M. Izoulet comme d’une « formule très intéressante ». En 1842, c’était plus nou-

veau et plus intéressant. 
3
 Voyez à cet égard Villey, Socialisme contemporain, p.92. 



170           LIVRE IV, CHAPITRE 6 : SOCIALISME ET CHRISTIANNISME 

Leroux, entre autres novateurs de la première moitié de notre siècle, affec-
taient de rendre au christianisme. Cette allure du socialisme correspondait 
à un état d’esprit qui n’existe plus : les collectivistes modernes sont fran-
chement évolutionnistes, matérialistes ou athées. Il n’y a donc plus avec 
eux de socialisme chrétien, ou, pour parler plus exactement, il n’y a plus de 
christianisme dans le socialisme : mais nous ne pouvons que leur savoir gré 
de le reconnaître très crûment. 1 

Par contre, il a surgi une idée assez nouvelle, véritable défi au bon sens 
comme au dictionnaire. Très souvent on appelle ce socialisme là une « reli-
gion ». Il paraît que même la grève générale en serait une ; car religion, à ce 
que l’on dit, ne signifierait pas autre chose que n’importe quoi que l’on fait 
avec enthousiasme, comme si l’idée de la Divinité et d’un culte à lui rendre 
avait cessé d’être ce qui fait par essence une religion. 2  

 
 

II. LES ESSAIS DE SOCIALISME CHRÉTIEN 

 
La pensée socialiste, quoi qu’on ait dit, n’a donc pas jailli de la pensée 

chrétienne. Mais la pensée chrétienne ne s’y serait-elle pas adaptée ? 
N’aurait-elle pas cherché à l’absorber en la soudant avec elle-même ? N’y 
aurait-elle pas fait tout au moins de très larges emprunts, de manière à 
constituer après coup quelque chose que l’on puisse appeler le socialisme 
chrétien ?  

C’est ce que nous allons voir maintenant, en distinguant avec soin le 
mouvement protestant et le mouvement catholique. 3 

Il est d’abord très vrai qu’en Angleterre on a essayé d’un socialisme  
nettement appuyé sur la religion ; mais avec le principe protestant du libre 
examen il faut bien reconnaître que pour cette genèse du socialisme chré-
tien nos voisins avaient des facilités dont les catholiques, très heureuse-

                                                             

1
 À étudier, entre autres, une longue étude de M. Vandervelde, la Religion, dans ses Essais socialistes, 1906. 

M. Vandervelde proclame très correctement l’inconciliabilité du socialisme démocratique avec le 

« catholicisme et même le protestantisme constitué en Églises » (Op. cit., p.138). Selon lui, le désaccord 

irréductible pourrait bien reposer sur le dogme du péché originel (Ibid., pp.145 et 154). Nous n’y 

contredisons pas, tant s’en faut. 
2
 Vilfredo Pareto : « Tous ou presque tous les systèmes socialistes sont des systèmes religieux » (Systèmes 

socialistes, p.267) ; — Fournière : le socialisme est une religion, puisque l’essence d’une religion est d’être 

le « ciment indispensable d’une société » (Théories socialistes au XIXe siècle, p.45) ; — Fidao, le Droit des 

humbles, 1904 : « À cela près qu’Enfantin resta impuissant à concevoir ou à reconnaître le surnaturel, il 

avait le sens catholique. » (Op. cit., pp.143, 145, 113, etc.) ; — Lebon, Psychologie des foules, p.61. — 

Voyez surtout l’Introduction que M. Dolléans a mise à son Robert Owen : « Le socialisme, dit-il, est la 

religion de l’humanité ou encore la religion du prolétariat déifié »... Il est une « doctrine religieuse » (Op. 

cit., p.8). Toute cette thèse y est longuement exposée ou discutée. 
3
 Nous recommandons tout particulièrement le Socialisme chrétien, de M. Henri Joly, 1892. — On peut 

consulter beaucoup des autres auteurs cités précédemment et de plus Weill, Histoire du mouvement social en 

France, 1842-1902, Paris, 1905, pp.343 et s. 



HISTOIRE DES DOCTRINES ÉCONOMIQUES                        171                              

ment, ont été toujours dépourvus. D’Angleterre le socialisme chrétien pro-
testant passa en Amérique, et il suscita aussi de la part de l’Allemagne une 
émulation toute momentanée.  

En Angleterre, ce socialisme chrétien suivit de près le chartisme. Ce fut 
Carlyle qui fit le trait d’union entre eux deux. 1 

On donnait le nom de chartisme au mouvement ouvrier qui avait éclaté 
après le reform-bill de 1832. 2 Les mécontents s’étaient laissé persuader que 
le bill avait été fait dans le seul intérêt de la classe aisée. En 1836, leurs 
représentants à la Chambre des communes élaborèrent un programme de 
réformes électorales, que l’un d’eux qualifia du nom de « charte » en la 
présentant à ses amis. Ce fut cet incident qui fit donner au mouvement 
tout entier le nom de chartism.  

La parenté du socialisme et du chartisme ne saurait être niée. Les char-
tistes voyaient dans les réformes politiques un instrument de réformes 
économiques ; ils considéraient le régime actuel comme incompatible avec 
toute amélioration dans la condition des travailleurs ; et ils rêvaient 
« d’organiser la société d’après un idéal social nouveau », où les produc-
teurs manuels de la richesse auraient eu droit les premiers à sa jouissance. 3 
Le chartisme aboutit en 1839 à un essai de grève générale et de panique 
financière et à de longues émeutes qui furent très sévèrement réprimées.  

En 1839, Carlyle publia On Chartism, plaidoyer en faveur du chartisme : 
il y préconisait un changement dans la morale, la régénération par le travail, 
le remplacement du mammonisme par l’idéalisme, de l’égoïsme par le sa-
crifice et de l’individualisme par l’esprit social.  

Charles Kingsley et Frédérick Denison Maurice, tous deux membres du 
clergé anglican, furent les premiers à prendre, vers 1848, le nom de « socia-
listes chrétiens ». Ils formèrent alors avec quelques amis un petit groupe 
qui avait pour but « d’amener toutes les classes de la société à la connais-
sance de leurs devoirs et de leurs intérêts, et de remplacer autant que pos-
sible le régime de la concurrence illimitée par un système de coopération 
universelle ». Hors cela, ils n’avaient pas de programme trop circonscrit. 
« Quiconque — disait en effet Maurice — reconnaît le principe de la coo-
pération comme un principe plus fort et plus vrai que la concurrence, a 
droit à l’honneur ou à la disgrâce d’être appelé socialiste. » 4 Ce groupe 

                                                             

1
 Verhaegen, Socialistes anglais, 1898, p.22 et s. ; ch. ix, p.261 et s. ; — Métin, le Socialisme en Angleterre, 

1897, pp.59, 71 et ch. iv, « Christianisme et socialisme » ; — et Rév. Kerby, le Socialisme aux États-Unis, 

ch. iii, sect. i. — Voyez aussi Nitti, Socialisme catholique, pp.90-91 ; — le Socialisme en Angleterre, par 

Goddard H. Orpen, traduit en appendice dans la 10
e
 édition du Socialisme contemporain d’E. de Laveleye, 

p.334 et s. 
2
 Sur le chartisme en particulier, Stegmann et Hugo, Handbuch des Socialismus, p.107 et s. 

3
 Verhaegen, Socialistes anglais, p.24. 

4
 Rév. Maurice, Christian socialism, p.4. 



172           LIVRE IV, CHAPITRE 6 : SOCIALISME ET CHRISTIANNISME 

fonda, en 1848, la Christian socialist Society, qui eut pour organe le journal The 
Christian socialist.  

Ni le programme, ni le choix des procédés à prendre n’étaient alors bien 
subversifs. Mais cette modération du début fut assez vite répudiée, et 
nombre des successeurs de Maurice, de Kingsley et de Ludlow ont ajouté 
aux théories chrétiennes sociales de ceux-ci des vues économiques qu’ils 
ont empruntées à Karl Marx, à Lassalle et à Henri George. Ils se sont frac-
tionnés en trois groupes, dont le plus avancé en radicalisme a été la Guild 
of  St-Mathew. Fondée en 1877 par le Rév. Headlam, la Guilde de Saint-
Mathieu réunit autour de son programme nettement socialiste plusieurs 
centaines de membres, dont un bon nombre appartenaient au clergé    
anglican. 1 

Le socialisme chrétien d’Angleterre a pénétré en Amérique, où il a eu 
pour principal apôtre le Rév. Bliss, socialiste déclaré. Il s’y est incarné dans 
la Church social Union. Cependant, à tout prendre, le programme de la 
Church social Union est moins avancé que n’a été celui d’un bon nombre 
de nos catholiques sociaux d’Europe. 2 

En Allemagne, le pasteur Stoecker, prédicateur de la cour de Berlin et 
membre du Reichstag en 1881, essaya aussi, en 1878, de créer un parti 
« chrétien social » dans l’Église protestante évangélique. Un temps fut 
même où les plus illustres encouragements lui furent donnés. À une réu-
nion fameuse que Stoecker tenait à Waldersee le 28 novembre 1887, le 
prince impérial d’alors — aujourd’hui l’empereur Guillaume II — prit la 
parole pour déclarer qu’il fallait « mettre en valeur la pensée sociale chré-
tienne plus qu’on ne l’a fait jusqu’ici ». Mais bientôt la disgrâce commença. 
Elle fut complète quand le pasteur Stoecker eut été compromis, en 1895, 
par la chute financière et morale de son ami et collaborateur, M. de Ham-
merstein. Alors Guillaume II, qui, depuis la conférence internationale te-
nue à Berlin en 1890 sur la législation du travail, avait perdu de plus en plus 
ses illusions et qui avait renoncé finalement à l’espoir de désarmer les dé-
mocrates-sociaux par des procédés empruntés au socialisme d’État, exécu-
ta publiquement Stoecker au commencement de 1896. 3  

Chez les catholiques, le mouvement qu’on appelle mouvement « chré-
tien social » ou « catholicisme social », remonte à l’école de Lamennais. Au 
lendemain de 1830, ce groupe avait pour organe le fameux journal l’Avenir : 
c’était particulièrement de Coux qui y faisait les articles d’économie poli-

                                                             

1
 Sur la Guilde de Saint-Mathieu et les très curieux sermons du Révérend Headlam, voir Verhaegen, op. cit., 

p.274 et s. 
2
 Kerby, Socialisme aux États-Unis, p.93. 

3
 Voyez Georges Goyau, l’Allemagne religieuse, 1898, le Protestantisme, ch. iv ; — E. de Laveleye, le 

Socialisme contemporain, ch. ix (10
e
 édit., pp.112-133). 



HISTOIRE DES DOCTRINES ÉCONOMIQUES                        173                              

tique, en reprochant aux économistes de n’avoir envisagé que le problème 
de la production des richesses et d’avoir négligé celui de la répartition. 1 On 
connaît la condamnation dont cette école fut l’objet, par la célèbre Ency-
clique Mirari vos de Grégoire XVI, du 15 août 1832. L’Avenir disparut, 
l’école se dispersa, et les hommes brillants qui lui avaient donné son éclat, 
comme de Lamennais, Lacordaire et de Montalembert, poursuivirent la 
route de leur vie par les chemins les plus opposés. Tous cependant ne mo-
difièrent pas leurs sentiments, et nous avons déjà signalé la persistance de 
ces opinions dans le mouvement socialiste chrétien de 1848. 2 

C’est dans le Règne social du Christianisme de Huet que le courant d’opi-
nion se manifesta avec le plus de clarté et d’énergie.  

Huet est un croyant et parle en convaincu ; il possède d’une manière 
remarquable les textes de l’Écriture et ceux-ci se pressent à chaque instant 
sous sa plume ; il a foi dans la divinité du Christ et dans l’efficacité de la 
Rédemption ; bien plus, quoique épris de l’idéal de 1789 et des principes de 
liberté, d’égalité et de fraternité, il n’a pas même pour la conception théo-
cratique de la société du Moyen âge tout le mépris ou toute l’hostilité qu’on 
se serait cru fondé à attendre de lui. Son œuvre veut être une vaste syn-
thèse du monde, tel qu’un christianisme nouveau et mieux compris doit 
arriver à le façonner. 3 Pour cela, il divise son livre en quatre parties, consa-
crées : 1 ° à la société générale ; 2° à la société spirituelle, c’est-à-dire à 
l’Église ; 3° à la société matérielle, c’est-à-dire à l’économie politique ; en-
fin, 4° à la société politique, et là c’est encore au nom de l’Évangile qu’il 
professe la supériorité nécessaire du régime démocratique républicain.  

Nous savons déjà que Huet voulait voir disparaître la propriété hérédi-
taire et perpétuelle : mais, cette opinion une fois écartée, il est impossible 

                                                             

1
 R. P. Lecanuet, Montalembert, sa jeunesse, 1895, ch. viii, p.176 et s. — « Lamennais, dit M. de Girard, fut, 

à proprement parler le premier préoccupé de rasseoir la domination de l’Église sur la société... C’est un pré-

curseur, parce qu’il a appelé l’intervenlion de l’Église sur le terrain économique à une époque où personne 

ou presque personne n’avait encore parlé ce langage... Il inscrivit les revendications ouvrières au programme 

de l’Avenir et demanda au Pape de se faire le porte-voix de ces revendications. » (De Girard, Introduction 

historique sur le mouvement social catholique, dans Kelteler et la question ouvrière, pp.20 et 117). 
2
 Le R. P. Maumus, O. P. (l’Église et la France moderne, 1897, p.78) : « L’idée fondamentale et singulière-

ment féconde du célèbre journal, c’est-à-dire l’alliance de l’Église et des peuples, l’accord entre le catho-

licisme et la démocratie, est triomphante aujourd’hui : car les catholiques s’efforcent de réaliser ce qui fut le 

rêve des rédacteurs de l’Avenir. » 
3
 « J’ai médité à la lumière des temps nouveaux, dit-il, sur la mission du Sauveur du monde ; j’ai puisé aux 

sources sacrées l’enseignement social du christianisme : et en écartant ce qui vient des hommes pour m’en 

tenir à ce qui vient de Dieu, je trouvai manifestement que la rédemption chrétienne consiste, non seulement 

à enfanter par l’Église des citoyens au ciel, mais encore à ériger ici-bas une libre et fraternelle société civile, 

celle même dont la Révolution, purifiée de ses excès, doit assurer la victoire. J’ai, avec une impartiale 

ardeur, interrogé aussi les doctrines diverses qui, sous le nom de socialisme, ont si profondément remué 

notre âge... et, en écartant ce qui vient des passions ou de l’ignorance pour m’en tenir à ce qui ressort du 

mouvement général des esprits et qu’adopte l’instinct du peuple, il me fut non moins manifeste que ces idées 

d’affranchissement qu’on prêche comme une révélation nouvelle, ou reproduisent fidèlement l’Évangile ou 

sont les conséquences nécessaires de ses dogmes. » (Op. cit., pp.3-4) 



174           LIVRE IV, CHAPITRE 6 : SOCIALISME ET CHRISTIANNISME 

de ne pas être frappé de la ressemblance continue qui rapproche le Règne 
social du Christianisme et toutes les idées maîtresses que les démocrates chré-
tiens et les américanistes ont professées parmi nous depuis quinze ans. Lui 
aussi trouve qu’à force de parler de l’âme on a trop oublié qu’un corps lui 
est uni ; lui aussi relève que le Sauveur guérissait les malades, et que par 
conséquent le plan divin doit comprendre un sacerdoce qui aide l’humanité 
à conquérir les biens matériels1 ; et lui aussi enfin, comme les américa-
nistes, croit à un « esprit nouveau qui, après avoir passé de la religion dans 
l’ordre social, va se reporter de l’ordre social dans la religion », jusqu’au 
jour « où le clergé se convertira enfin au catholicisme social ; où, dans une 
société faite par elle et pour elle, l’Église trouvera son existence complète, 
dont elle n’a encore joui nulle part ; et où brillera d’un éclat incomparable 
la gloire de Jésus-Christ instituteur du genre humain. » 2 Tout cela, quand 
récemment nous l’avons lu dans la biographie du Père Hecker, dans les 
discours de Mgr Ireland et dans les organes de la démocratie chrétienne, 
nous l’avons cru nouveau : nous n’avons eu que le tort d’ignorer que Huet 
l’avait dit quarante ans avant eux.  

Pourquoi donc fut-il oublié ainsi ?  
C’est que son livre avait paru trop tard et trop tôt. Écrit en 1850 et 

1851, il ne vit le jour qu’à la fin de 1852. Or, déjà à ce moment, les catho-
liques s’étaient ressaisis à la voix de Pie IX ; surtout ils s’étaient instruits 
par les événements de France, d’Allemagne, d’Italie et d’Autriche, et en 
1852 la démocratie socialiste était mal fondée à leur demander leur adhé-
sion. La voix de Huet se perdit donc dans le désert : les derniers échos en 
étaient endormis quand le socialisme chrétien retrouva son heure de vogue 
et de popularité. Ce ne fut que bien plus tard, en effet, que des idées ana-
logues furent émises de nouveau. On commence à les rencontrer en Alle-
magne vers 1860, en France seulement après 1870, chez des hommes dont 
les convictions sincèrement chrétiennes ne sauraient être mises en doute, 
et que le désir de soulager les souffrances et de faire disparaître les abus 
nés de la liberté, de la concurrence et des inégalités sociales poussait à ima-
giner tout un système économique opposé au libéralisme classique.  

Mais, s’ils s’entendaient généralement avec Huet sur le sens de la Ré-
demption et sur la forme démocratique de l’État, ce n’est point à ses ré-
formes économiques qu’ils voulaient nous ramener. Dans l’intervalle, en 
effet, les procédés de l’Organisation du travail de Louis Blanc — c’est-à-dire 
le socialisme sociétaire — avaient été d’une part repris et complétés par 
Lassalle et par Schaeffle ; et d’autre part le progrès des études historiques 

                                                             

1
 Op. cit., pp.230-232. 

2
 Op. cit., p.104. 



HISTOIRE DES DOCTRINES ÉCONOMIQUES                        175                              

avait en quelque sorte ressuscité le culte du Moyen âge, en faisant revivre 
devant l’esprit les corporations du XIIIe siècle. À celles-ci l’imagination prê-
ta volontiers des proportions que certainement elles n’eurent point et une 
influence qu’elles n’exercèrent pas non plus à un degré aussi accentué. 
Pourquoi donc, se dit-on, un régime corporatif copié sur les institutions du 
XIIIe siècle n’aurait-il pas été le remède au malaise social du XIXe ? Et Car-
lyle, de l’autre côtê du détroit, n’avait-il pas déjà aidé à cette réhabilitation 
de la vie économique du passé ?  

Pour l’Allemagne, nous avons cité l’adhésion que Mgr de Ketteler avait 
donnée à la prétendue loi économique du salaire nécessaire1, sur laquelle 
Lassalle insistait alors avec tant de force. C’étaient les sociétés coopératives 
de production qui devaient être l’arme pour combattre cette loi. Le cha-
noine de Moufang, ami intime de l’évêque de Mayence, appuya le même 
mouvement. Un des membres les plus influents de ce groupe, l’abbé Hitze, 
tout en se refusant à conclure avec Marx à la nationalisation de l’industrie, 
concluait au moins, dans la Quintessenz der socialen Frage (1880), à la nécessité 
de « l’organisation sociale des professions et des États », selon des for-
mules répétées de la Quintessenz des Socialismus de Schaeffle. Cette dernière 
thèse, diversement atténuée ou présentée, est celle qui domine aujourd’hui 
parmi les catholiques sociaux, dont certains ont demandé la corporation 
obligatoire, avec interdiction du travail pour les non-associés. 2 

Mais la grande difficulté qui surgit ici, c’est celle de la direction à donner 
aux ouvriers que le régime corporatif ainsi ressuscité écarterait du travail 
industriel. Sans doute la difficulté n’existerait pas si l’on supposait que 
l’entrée dans la corporation fût un droit pour quiconque la solliciterait ; elle 
n’existerait pas davantage, si l’on était sûr qu’aucune cause, soit involon-
taire comme l’accroissement de la population, soit purement libre, comme 
la trop grande affluence d’apprentis et de compagnons, ne pût jamais trou-

                                                             

1
 Voyez plus haut, p.143. 

2
 Nous avons cité sur ce point là diverses autorités dans nos Éléments d’économie politique, 2

e
 éd, p.184. 

Nous y avons invoqué, avec textes à l’appui, les Questions sociales et ouvrières (1883) publiées par le 

conseil des études de l’œuvre des cercles catholiques ; le programme de M. l’abbé Oberdorffer, contresigné 

par les PP. Lehmkühl, Meyer, Weiss, Léon, Mathias, etc. ; le congrès des catholiques à Cologne en août 

1894, etc. — Léon Grégoire (Georges Goyau) disait en 1895, dans le Pape, les catholiques et la question 

sociale : « Pour que ces avantages (économiques) se réalisent à coup sûr, et pour que l’organisation corpo-

rative amène le prompt dénouement de la question sociale, il faut que, de gré ou de force, on fasse rentrer 

dans ses cadres l’industrie tout entière... Il n’y a pour la corporation qu’une alternative : être tout ou n’être 

rien, devenir en droit maîtresse absolue du marché ou devenir impuissante en fait... Du rétablissement de la 

corporation facultative, on ne peut pas même espérer une réforme : du rétablissement de la corpora-

tion obligatoire, on peut attendre une révolution. » (Op. cit., 2e
 éd., 1895, pp.137 et 143). — Voyez aussi les 

Aphorismes de politique sociale : extraits du XXe Siècle. — Consulter pour certains textes M. Max Turmann 

(Développement du catholicisme social, Paris, 1901), quoique M. Turmann, évitant les discussions et les 

exposés de doctrines et faisant le silence sur les formules qui pourraient le gêner, soit loin de présenter, au 

point de vue des principes, le même intérêt que Goyau, beaucoup plus complet et plus énergique d’ex-

pressions. 



176           LIVRE IV, CHAPITRE 6 : SOCIALISME ET CHRISTIANNISME 

bler l’équilibre. Mais la difficulté est au contraire insurmontable en dehors 
de ces deux hypothèses, dont là première n’est pas acceptée et dont la se-
conde n’est pas démontrée. Or, le trouble sera d’autant plus grand dans la 
société moderne, que les professions ne présentent plus le caractère hérédi-
taire qu’elles avaient au Moyen âge ; d’autant plus grand surtout que le tra-
vail manufacturier absorbe actuellement, sur l’ensemble de la population, 
un pourcentage de dix à vingt fois supérieur à celui d’autrefois ; d’autant 
plus grand, enfin, que le progrès non encore arrêté des découvertes et de 
leurs applications industrielles enlève à l’industrie l’immobilité relative que 
celle-ci avait eue au Moyen âge.  

Cependant nous avouons n’avoir jamais vu ni une solution plausible, ni 
même une discussion de ces difficultés.  

Condamnerait-on au chômage et à la misère les aspirants éconduits et 
les compagnons éliminés, au risque de rendre plus intense dans un « cin-
quième état » la misère que l’on aurait tenté d’atténuer dans le « quatrième » 
par une hausse des salaires et par une plus grande régularité du travail, arti-
ficielles l’une et l’autre ? 1 Prendrait-on plutôt le moyen que M. l’abbé 
Naudet propose et qui consiste à renvoyer à l’agriculture, ou à y faire rester 
malgré eux, ceux des travailleurs auxquels on veut fermer de propos déli-
béré les portes des corporations ? Eh bien, en ce cas, n’est-il pas par trop 
puéril de répéter avec lui que l’agriculture manque de bras et que la France 
mieux cultivée nourrirait 300 millions d’habitants au lieu de ses 39 mil-
lions ? Car personne, heureusement, ne demande les mesures restrictives 
de la population que Sismondi et Stuart Mill avaient préconisées jadis.  

En outre de cela, certains écrivains de ce groupe des chrétiens sociaux 
ont apporté des définitions et des formules de doctrine imbues du plus pur 
collectivisme, par exemple la formule du droit du travailleur au produit 
intégral. 

Le comte de Loesewitz, protestant converti, a obtenu que cette dernière 
doctrine trouvât une tribune dans la revue française l’Association catholique, 
que des liens intimes unissaient à l’œuvre des cercles catholiques d’ou-
vriers. Pour Loesewitz, « les fruits combinés du travail humain et du capital 
ne doivent revenir qu’à celui qui a mis personnellement en œuvre l’ins-
trument du travail » ; la pratique contraire, que les capitalistes ont intro-
duite à leur profit, constitue « la grande iniquité des sociétés païennes et, au 

                                                             

1
 « On devrait exiger une capacité professionnelle pour entrer dans un métier, demander au moins de l’hono-

rabilité... D’ailleurs on écarterait ainsi des professions honnêtes les incapables dont la concurrence fait 

baisser les salaires et produit les chômages, et que la loi de l’offre et de la demande contente suffisamment, 

parce qu’ils n’en méritent pas une autre. » (M. l’abbé Troncy, les Corporations, 1894, p.73). 



HISTOIRE DES DOCTRINES ÉCONOMIQUES                        177                              

point de vue économique, la dernière cause de toutes les souffrances ». 1 
Karl Marx pouvait être fier de se voir si bien compris et si bien secondé.  

D’autres condamnaient comme usuraire tout ce qui, dans le loyer des 
maisons ou le fermage des terres, excédait tout ensemble le paiement des 
impôts et l’appauvrissement des champs par la culture ou bien la détériora-
tion des maisons par la vétusté. 2 C’était là une sorte d’excommunication 
lancée contre toute espèce de revenus sans travail. 3 L’idée que le salaire 
représente, non pas le prix du travail, mais bien la renonciation de l’ouvrier 
à la propriété de l’ouvrage, procédait de la même conception du droit au 
produit intégral. 4 Rudolf Meyer, Allemand émigré en Autriche, puis en 
France, adoptait dans leurs grandes lignes les idées de Rodbertus : il de-
mandait à l’État d’être le régulateur de la production et le distributeur de la 
richesse.  

Le christianisme social apportait toutefois une idée nouvelle, qui, toute 
sophistique qu’elle soit, n’en demande pas moins ou n’en demande que 
davantage notre attention : c’est la thèse de la propriété fonction sociale.  

Seul autrefois, dit-on, ce caractère de fonction sociale a légitimé la pro-
priété, et ce rôle social n’étant plus rempli par suite des nouvelles formes 
politiques, il doit en résulter la suppression ou la transformation de la pro-
priété elle-même.  

Que répondre ? Il est vrai, en effet, que le propriétaire féodal était un 
administrateur et que le propriétaire foncier moderne est légalement dé-
pourvu de toute attribution politique. Mais si cet argument a été produit de 
nos jours par des chrétiens sociaux d’Autriche5, il faut bien se souvenir que 
la philosophie scolastique n’avait pas argué de cette confusion des rôles de 
propriétaire et de souverain. Nulle trace ne s’en rencontre, par exemple, 
dans saint Thomas. 6 Aussi bien saint Thomas, qui plane dans les sommets 

                                                             

1
 Association catholique, n° du 15 janvier 1886. 

2
 « La théologie chrétienne — a dit Gabriel Ardant (auteur de Papes et paysans) — déclare que le travail 

seul est productif et que le capital isolé ne doit pas l’être. L’Église, par la voix de ses Pères et de ses doc-

teurs, par les écrits de ses théologiens, propage cette doctrine, qui est en même temps une déclaration des 

droits exclusifs du travail et la déchéance du capital isolé. » — « Le fermage a moins ce caractère (celui 

d’un impôt pour des services sociaux selon l’idée féodale) que celui d’usure... Il n’y a lieu à indemnité au 

bailleur qu’en cas de détérioration. » (De l’Usure, Marseille, 1893, p.37, édité par la revue socialiste 

chrétienne le XXe Siècle. — Item, Aphorismes de politique sociale, publiés par la même revue, 1891, pp.42-

43). — « Si, ayant construit une maison et fait le calcul que le capital que vous y avez employé ne sera plus 

représenté par une valeur équivalente au bout de tant d’années..., vous la louez de manière à rentrer dans vos 

déboursés dans la période sur laquelle portent vos calculs, vous ne faites pas l’usure ; mais elle commen-

cerait au-delà. » (Aphorismes, loc. cit.) — Voyez pour ces textes plus détaillés nos Éléments d’économie 

politique, 2
e
 édition, pp.161 et 467 en note. 

3
 Voyez plus haut, t. 1, p.57. 

4
 Voyez le discours de Mgr Freppel au congrès des jurisconsultes catholiques à Angers en 1890 (cité dans 

nos Éléments d’économie politique, 2
e
 édition, p.51). 

5
 Baron de Vogelsang, cité par Nitti, Socialisme catholique, tr. fr., p.226 ; — Léon Grégoire, le Pape, les 

catholiques et la question sociale, 2
e
 édition, 1895, p.20 ; — etc., etc. 

6
 Voyez plus haut, t. 1, p.44. 



178           LIVRE IV, CHAPITRE 6 : SOCIALISME ET CHRISTIANNISME 

de l’abstraction et qui ne fait jamais allusion à quelque circonstance con-
crète de son temps et de son milieu, avait-il surtout défendu la propriété 
avec les arguments généraux et permanents d’Aristote ; et cette position 
qu’il prenait est d’autant plus remarquable qu’il vivait dans tout l’épanouis-
sement du régime féodal, au temps où la propriété privée et la souveraineté 
politique étaient intimement unies depuis plusieurs siècles. 1 

Seulement c’est une tendance de tout le groupe actuel des chrétiens so-
ciaux de voir partout des fonctions sociales. Non contents de donner ici 
cette qualification à la propriété, ailleurs ils l’ont donnée également au tra-
vail : et certes, comme nous l’avons dit déjà, « si le travail des individus est 
une fonction sociale, parce qu’il intéresse la société, que faudra-il dire de 
l’éducation des enfants, de laquelle dépend l’esprit de cette société ? que 
faudra-t-il dire surtout de leur procréation, de laquelle dépend jusqu’à 
l’existence de cette société par le nombre plus ou moins élevé de ses 
membres ? 2 Que deviennent alors les libertés les plus sacrées des pères de 
famille ? Que deviennent les droits et les devoirs les plus intimes de la vie 
domestique et conjugale ? Fonctions sociales aussi ! » 3 Défions-nous donc 
de ce mot, dont l’impitoyable logique ne peut aboutir qu’à la ruine de 
toutes les libertés individuelles et qu’à la pire tyrannie de l’État, seul man-
dataire visible de la société.  

Cette propension à voir partout des fonctions repose sur une équivoque 
que nous devons dissiper. Il est très vrai, dirons-nous, que toute fonction 
confère des pouvoirs et des facultés à celui qui en est revêtu ; il est très vrai 
aussi que quiconque a des pouvoirs et des facultés, doit en user pour le 
bien de ses semblables et est responsable devant sa conscience et devant 
Dieu de l’usage qu’il en fait. Jusqu’ici nous sommes d’accord avec les ca-
tholiques même sociaux. Mais si toute fonction se résout en une faculté qui 
procède d’elle, s’ensuit-il inversement que toute faculté implique aussi une 
fonction qui l’engendre ? Pas le moins du monde, et c’est ici que se trouve 
le sophisme. Ainsi le talent est une faculté, chacun de nous est responsable 

                                                             

1
 Ashley cependant, après Roscher, produit une opinion de Langenstein qui serait favorable à cette expli-

cation. « The idea of class duties and class standard of confort, dit-il, is either explicitly or implicitly re-

ferred to as the final test in every question of distribution or exchange. Thus Langenstein... tells the lords of 

land that their only just claim to their rents is founded on their fulfiling the duties of their class, and rightly 

governing and protecting those subject to them. » (Introduction to English economic history and theory, 

§ 64, 3
e
 édition, t. II, p. 391). Mais on sait que le souverain féodal avait des charges et ne percevait pas 

d’impôts qui n’eussent pas le caractère de revenu patrimonial, à tel point qu’au XIIIe siècle on doutait encore 

de la légitimité des recettes fiscales du prince (voyez plus haut, t. 1, p.73). 
2
 « La maternité — dit Charles Albert — au sens le plus complet et le plus vaste de ce mot, doit être comptée 

à la femme dans une large mesure, comme une véritable fonction sociale ». (Albert, l’Amour libre, 1899, 

p.289). Telle est l’opinion courante chez les philosophes du socialisme, c’est d’ailleurs très logique. Voyez 

entre autres Durkheim, qui, dans son ouvrage très nettement socialiste la Division du travail social (2
e
 

édition, 1902), affirme que le mariage est une fonction sociale (Op. cit., p.33). 
3
 Voyez nos Éléments d’économie politique, 2

e
 édit., p.536 ; — cf. ibid., p.58. 



HISTOIRE DES DOCTRINES ÉCONOMIQUES                        179                              

de l’usage des siens, mais le talent n’est point une fonction. Il en est de 
même de la propriété — ou plutôt de la richesse, si nous ne nous atta-
chons pas à parler le langage juridiquement inexact que les philosophes 
chrétiens emploient à tort sur la propriété. Aussi bien l’Évangile, les Pères 
de l’Église, les scolastiques et les derniers documents pontificaux ont-ils 
enseigné le devoir d’un usage chrétien et charitable des richesses : cepen-
dant nulle part n’était apparue, par confusion entre les deux notions de 
fonction et de faculté, cette idée que la propriété soit une fonction. Au 
contraire l’aptitude à être propriétaire était regardée comme de droit natu-
rel et comme logiquement antérieure à la société elle-même.  

Parfois aussi c’était à la possession du capital que l’on s’en prenait,     
par des appels à une confiscation plus ou moins directe. Il a été écrit par 
exemple que « l’extrême richesse est mauvaise et que, fût-elle légalement 
acquise, la société aurait encore le droit de s’affranchir et de sévir contre 
elle » ; puis, comme « il faut tomber d’accord sur quelques réformes radi-
cales (car les demi-mesures ne sauveront pas) », il est nécessaire de « pour-
suivre la ploutocratie jusque dans sa source… en assignant même un ma-
ximum à la fortune individuelle, par le moyen de l’impôt progressif, etc. 
C’est avec de pareilles réformes — est-il ajouté — que les candidats catho-
liques devront se présenter devant le peuple. » 1 Or, dans le domaine de la 
pratique, les envies égalitaires et démocratiques travailleront avec succès à 
élargir ces portes que l’on ouvre aux confiscations discrétionnaires ; mais 
déjà, dans le domaine de la théorie, nous trouvons, quant à nous, un sens 
tout différent au passage de l’Encyclique Rerum novarum du 15 mai 1891 par 
lequel Léon XIII, posant en principe que « le droit de propriété privée 
émane de la nature et non pas des lois humaines », déclarait à la même 
ligne que « tout ce que peut l’autorité publique, c’est de tempérer l’usage de 
cette propriété et de le concilier avec le bien commun », et que cette autori-
té « agit contre la justice et l’humanité quand, sous le nom d’impôts, elle 
grève outre mesure les biens des particuliers ». C’était pourtant à ce même 
moment qu’un groupe de socialistes chrétiens de France affirmait — ce qui 
était parfaitement faux — que si la théologie catholique regardait comme 
naturelle la propriété des biens mobiliers, elle n’en prenait pas moins parti, 

                                                             

1
 M. le chanoine Élie Blanc, Études sociales, Lyon, 1897, pp.330 et 337. — Le conventionnel Rabaut-Saint-

Étienne disait pareillement dans les Révolutions de Paris, n° du 19 janvier 1793 : « Le législateur devra 

marcher à son but par des institutions morales et par des lois précises sur la quantité de richesses que les 

citoyens peuvent posséder, ou par des lois qui en règlent l’usage, de manière : 1° à rendre le superflu inutile 

à celui qui le possède ; 2° à le faire tourner à l’avantage de celui qui en manque ; 3° à le faire tourner au 

profit de la société » (Voyez plus haut, p.84). On aimerait à voir nettement où est la différence. 



180           LIVRE IV, CHAPITRE 6 : SOCIALISME ET CHRISTIANNISME 

à la majorité de ses auteurs, pour la thèse de l’origine humaine et arbitraire 
de la propriété du sol. 1  

Plus près de nous encore M. l’abbé Sertillanges, dans une série de con-
férences publiées en 1907 sous le titre Socialisme et Christianisme, a répété des 
assertions aussi hardies. Selon lui, si le socialisme renferme un anticlérica-
lisme qui est accessoire et qu’il aurait dû répudier, il comprend surtout des 
formules économiques que les catholiques feraient bien de lui emprunter, 
au lieu de s’attarder dans l’étroitesse d’un conservatisme routinier. Entre le 
socialisme donc et le catholicisme, « l’entente est de droit », dit-il, et seules 
« ce sont les superfétations socialistes qui nous séparent. Lorsque la vérité 
chrétienne décide dans les matières économiques, c’est fort souvent dans 
le sens socialiste ». 2 L’auteur essaie d’appliquer ses théories aux diverses 
questions de la propriété, de l’hérédité et des impôts, en partant de la for-
mule que « le droit de propriété est autre chose qu’un droit : c’est un ser-
vice fondé sur une utilité sociale ». 3 Mieux que cela : la société pourrait très 
justement étendre le principe de la communauté de toutes choses, bien que 
l’Église le restreigne au seul cas d’extrême nécessité. 4 

En Autriche ce parti, auquel ont adhéré des personnalités telles que le 
prince de Lichtenstein et le baron de Vogelsang, a pris une réelle influence, 
en même temps qu’il y a été plus osé que nulle part ailleurs. Il faut dire, il 
est vrai, que les progrès de l’élément juif dans la plus grande partie de la 
monarchie austro-hongroise devaient provoquer assez naturellement une 
réaction, et que cette réaction, comme toutes les autres, était exposée à ne 
pas se renfermer dans de justes limites. C’est cependant un fait bien connu 
et bien explicable, que les sociétés économiquement les plus éclairées et les 
plus fortes sont celles qui résistent le mieux à l’infiltration sémitique, selon 

                                                             

1
 XXe Siècle, mai 1891, pp.234-235, reproduisant un passage de l’Économie sociale d’Ott, 1850. — Le P. 

Liberatore a combattu et réfuté une revue catholique irlandaise (il ne la nomme pas) qui avait soutenu en 

1887, sous le titre de The theology of landnationalization : 1° que « la propriété en commun de toutes les 

choses matérielles peut être prescrite par l’État, si elle doit tourner au bien général » ; 2° que « la propriété 

de l’État sur la terre, du moment qu’elle est jugée opportune pour le bien général et qu’elle est décrétée par 

une autorité législative compétente, est en parfaite harmonie avec les principes traditionnels de la théologie 

catholique. » (Principes d’économie politique, 2
e
 partie, ch. ii, art. 1 et 2). — Voyez nos Éléments d’éco-

nomie politique, 2
e
 édition, p.44. — On voit donc combien il est téméraire et inexact d’affirmer qu’il n’y ait 

pas un socialisme chrétien et qu’il n’ait pas eu besoin d’être réprouvé. 
2
 Sertillanges, Socialisme et Christianisme, pp. 271, 292. 

3
 Op. cit., p.173. 

4
 Op. cit., pp.176-177. — Il est vrai que M. l’abbé Sertillanges est profondément étranger aux sujets éco-

nomiques qu’il côtoie. Ainsi, en matière de prêt à intérêt, non seulement il en est resté à l’argumentation 

surannée de la scolastique, comme si tout ce qui s’est dit depuis lors lui était inconnu : mais, pour expliquer 

la conduite actuelle de l’Église, il en est réduit à déclarer que « la complexité croissante des affaires a fait 

passer le problème de sa forme élémentaire à des formes tellement compliquées que les hommes religieux ne 

le peuvent plus résoudre d’eux-mêmes » (Op. cit., pp.163-164). M. l’abbé Sertillanges n’y comprend rien, 

c’est entendu : mais ce n’est pas une raison, ce nous semble, de faire aux autres le reproche bien immérité de 

n’y pas comprendre davantage. 



HISTOIRE DES DOCTRINES ÉCONOMIQUES                        181                              

la judicieuse remarque que M. Claudio Jannet en a faite. 1 Donc la meil-
leure défense contre les juifs n’est point dans l’emploi des moyens violents 
et bien moins encore dans l’adoption des formules fausses du socialisme, 
auquel l’antisémitisme confine par tant de côtés2 : elle est bien plutôt dans 
la connaissance impartiale et éclairée des lois économiques et dans les pro-
cédés intelligents que la connaissance de ces lois peut inspirer.  

En France, les idées catholiques sociales n’ont été généralement qu’un 
reflet un peu pâli des idées émises par les groupes d’Allemagne et d’Au-
triche. 3 De plus, leurs progrès y ont été singulièrement entravés, soit par le 
mouvement très marqué de retraite que M. le comte de Mun, regardé long-
temps comme le chef de cette école en France, a dessiné dans toutes ces 
dernières années, soit par l’attitude au moins très réservée de l’épiscopat 
français, dont aucun membre n’a appuyé ces théories et dont plusieurs au 
contraire, comme Mgr Freppel, évêque d’Angers, et Mgr Turinaz, évêque 
de Nancy, les ont démasquées et combattues.  

En Belgique le parti socialiste chrétien a été plus osé et plus agissant. 4 Il 
comptait parmi ses principaux promoteurs, quoique avec d’heureuses dif-
férences entre eux, M. l’abbé Pottier, directeur du grand séminaire de 
Liège, et M. l’abbé Daëns, qui fut député d’Alost.  

                                                             

1
 Claudio Jannet, Capital, spéculation et finance au XIXe siècle, p.547. « Même financièrement parlant, dit-il, 

les juifs sont d’autant moins malfaisants que la société est plus chrétienne et que l’état économique est plus 

sain. » (Loc. cit.). 
2
 « Le mouvement antisémitique, dit Claudio Jannet, est exploité fort habilement par les socialistes. Ils y ont 

trouvé un excellent terrain pour engager la lutte contre le capital et la propriété. L’histoire se répète. Les 

grands tumultes qui se produisirent au Moyen âge contre les juifs après la peste de 1348, furent la préface de 

violences contre les propriétés de l’Église et de la noblesse. De même aujourd’hui les excitations à l’ins-

titution de chambres de justice populaires et au pillage des maisons de banque juives ne peuvent que 

conduire à une nouvelle Commune. » (Claudio Jannet, le Capital, la spéculation et la finance au XIXe siècle, 

p.545). 
3
 M. de Girard, qui appartient à cette école, convient qu’on ne peut pas « prédire en France, avec quelque 

vraisemblance, l’avenir du mouvement social catholique ». Mais il attribue — bien à tort — nos idées 

économiques libérales et conservatrices aux « discussions politiques » et aux « énervantes discussions sur la 

question du ralliement à la République ». (Introduction historique sur le mouvement social catholique, dans 

Ketteler et la question ouvrière, Berne, 1896, p.79). 
4
 Ainsi, dans Charité, justice, propriété (Paris, 1899), M. de Ponthière, qui est un des chefs du groupe belge, 

demande avec Henri George la confiscation totale ou partielle de l’unearned increment (Op. cit., p.52). Sa 

thèse principale, c’est que, tout devoir impliquant un droit corrélatif et une faculté d’exercer ce droit, le 

devoir de charité des uns entraîne au profit, soit de l’État, soit des intéressés, le droit de prendre ce qui aurait 

dû être donné. « Nous nous faisons volontiers, dit-il, à cette pensée qu’il faut, pour être obligé, avoir un 

créancier porteur d’un titre... Or, la justice naturelle, après avoir formulé comme un devoir la compensation 

du superflu des uns avec le nécessaire des autres, n’y fait pas, au cours normal des choses, correspondre un 

droit... Et si personne n’est constitué en titre, ni pour apprécier, ni pour exiger la compensation, c’est que 

tous les intéressés ont cette autorité et ce pouvoir » (Op. cit., pp.28-29). Logiquement, comme le superflu 

des uns ne sera compensé avec le nécessaire des autres qu’après l’égalisation des jouissances, il s’ensuivrait 

que la masse intéressée à cette égalisation pourrait l’effectuer. M. de Ponthière conclut : « Le principe de la 

propriété, qui est d’ordre naturel, n’en reste pas moins sauf. Les conclusions disparaissent dans la mesure où 

elles s’enlèvent à elles-mêmes la justification dont elles ont besoin » (p.45). Autrement dit, le titre reste : 

mais tout le monde a le droit d’en prendre l’émolument pour en jouir soi-même. C’est l’appel à l’anarchie. 



182           LIVRE IV, CHAPITRE 6 : SOCIALISME ET CHRISTIANNISME 

Soit l’autorité personnelle de M. l’abbé Pottier, soit les congrès tenus à 
Liège en 1887 et 1890, firent donner, même hors de Belgique, le nom 
d’école de Liège au groupe qui acceptait ces doctrines, tandis que le groupe 
catholique conservateur et libéral recevait le nom d’école d’Angers, à raison 
de l’influence directrice de l’évêque de cette ville, Mgr Freppel, et à cause 
du congrès des jurisconsultes catholiques qui s’y était réuni en 1890 sous la 
présidence de M. Lucien-Brun.  

L’appellation « démocratie chrétienne » est plus récente : il serait diffi-
cile de la faire remonter au-delà de 1896. 1 Elle implique aussi certaines 
idées qui lui sont propres, notamment en politique. Ainsi, en soutenant 
qu’une république démocratique est essentiellement la forme de gouver-
nement la plus chrétienne, en excluant l’action du patronat, en excitant la 
défiance contre lui et en éliminant le plus possible l’intervention des 
« classes dirigeantes », la « démocratie chrétienne » s’est mise en un certain 
antagonisme avec l’œuvre des cercles catholiques d’ouvriers, où prévalaient 
en général, sur ces deux points là, des opinions sociales et politiques très 
opposées.  

Parfois, entre les deux écoles de Liège et d’Angers, on a introduit la dif-
férence d’interventionnistes et non-interventionnistes. Mais ici la diver-
gence entre elles ne porte pas tant sur l’intervention même de l’État dans le 
régime du travail, que sur la mesure opportune et nécessaire de cette inter-
vention et sur le principe qui la justifie. Les libéraux croient que cette   
intervention n’est qu’une application particulière du devoir général de   
police qui incombe à l’État : maintes fois, au contraire, et notamment à la 
Chambre, par l’organe de M. de Mun, les chrétiens sociaux ont rattaché 
cette intervention à leur thèse du travail fonction sociale. 2 

Néanmoins ce mouvement plus ou moins imbu de socialisme qu’on 
appelle « école de Liège, démocratie chrétienne ou catholicisme social » — 
ne s’est pas acquis pour tout cela, sinon comme un allié de rencontre, les 
sympathies du socialisme proprement dit. Ce n’est pas seulement en Eu-
rope que l’on constate l’impopularité des chrétiens sociaux parmi les mi-
lieux socialistes démocratiques ; cette impopularité est aussi profonde aux 

                                                             

1
 Nous avons vu cependant plus haut (p.113) que les socialistes de 1848 avaient l’appellation « démocratie 

chrétienne ». Mais après eux elle tomba en désuétude, et d’autant mieux que les catholiques, après 1850, se 

piquèrent moins d’être démocrates ou socialistes. Le R. P. Vermeersch (la Nouvelle Encyclique sociale, 

Bruxelles, 1901, pp.7-9) rattache, pour la Belgique, l’appellation « démocratie chrétienne » aux débuts de la 

« Ligue démocratique belge » et au congrès catholique de Malines de 1891. « Elle est, dit-il, belge de 

naissance... Les démocrates chrétiens de France datent leurs origines du congrès de Reims, tenu en 1896 

(congrès des prêtres, convoqué par M. l’abbé Lemire)... C’est aussi vers 1896 que des journaux italiens se 

mettent à parler de démocratie chrétienne » (Vermeersch, loc. cit.). 
2
 Discours à la Chambre, 11 juin 1888. Le prince Aloys de Lichtenstein avait professé les mêmes formules 

au Reichsrath. — Voyez nos Éléments d’économie politique, 2
e
 éd., p.534. 



HISTOIRE DES DOCTRINES ÉCONOMIQUES                        183                              

États-Unis, en face du socialisme chrétien protestant1, qu’elle peut l’être et 
qu’elle l’est en Europe ; et partout elle s’explique par le contraste des mo-
biles et par la divergence des vues, spiritualistes d’un côté et matérialistes 
de l’autre.  

Au résumé, nous reconnaissons très bien, sans aucun doute, qu’un fossé 
profond sépare et a toujours séparé le socialisme chrétien ou démocratie 
chrétienne d’avec le socialisme proprement dit. Mais c’est encore beaucoup 
trop, croyons-nous, que dans ces attaques dirigées contre la propriété et 
dans l’explication des lois et des phénomènes économiques il puisse y avoir 
et qu’il y ait eu un accord sur des formules volontairement équivoques et 
scientifiquement fausses. Les uns, il est vrai — les catholiques sociaux — 
mettaient tout leur programme dans ces formules et auraient voulu s’ar-
rêter après les avoir fait accepter ; les autres, au contraire, comptaient sur 
ces mêmes formules pour s’entendre momentanément avec des alliés de 
passage et pour commencer avec eux une démolition qu’ils se chargeront 
très volontiers de terminer tout seuls.  

C’est beaucoup trop, par exemple, que M. Nitti puisse dire que « Meyer, 
Loesewitz, Decurtins, catholiques convaincus, admettent et soutiennent les 
théories du plus pur socialisme »2 ; c’est beaucoup trop que M. de Laveleye, 
à propos des doctrines professées par les chrétiens sociaux d’Allemagne 
dans les Christlich-sociale Bloetter, puisse y trouver « simplement les idées de 
Marx et de Lassalle recouvertes d’un léger vernis catholique et rattachées, 
par quelque citation, aux enseignements des Pères de l’Église »3 ; c’est 
beaucoup trop que, malgré les différences de fond et de principes, Nitti 
puisse dire et ait dit avec juste raison qu’il « importe bien plus à l’écon-
omiste et au sociologue d’étudier la tendance novatrice commune aux so-
cialistes démocrates et aux socialistes catholiques, que d’étudier la diver-
gence qui existe entre eux au sujet de la foi religieuse ». 4 Nous voudrions 
pouvoir démontrer qu’on ait eu tort de parler ainsi ; mais nous sommes 
tout simplement réduit à regretter que l’occasion de le faire ait été donnée 
si légèrement. 5 Maintes fois les écrivains socialistes se sont félicités qu’on 
amenât des recrues au marxisme, bien loin d’en emmener du marxisme au 
christianisme : nous pensons qu’ils ont eu parfaitement raison. 6 

                                                             

1
 « Le socialisme chrétien, dit le Rév. Kerby, ne trouve aucune indulgence. » Commentant l’assertion du 

Railway Times de Terre-Haute (Indiana), que le Christ était socialiste, le People (organe du Socialist Labour 

Party) dit que cela est impossible. « Maintenir que Jésus était socialiste, c’est ignorer pourquoi le socialisme 

est aujourd’hui nécessaire » (Kerby, Socialisme aux États-Unis, p.24 ; comparez, ch. iii, sect. i). 
2
 Nitti, Socialisme catholique, tr. fr., p.116. 

3
 E. de Laveleye, le Socialisme contemporain, ch. viii, « les socialistes catholiques » (10

e
 éd., p.154). 

4
 Nitti, Socialisme catholique, tr. fr., p.279. 

5
 Voyez aussi Schatz, l’Individualisme économique et social, p.373. 

6
 Nous pourrions multiplier ici les citations. Nous nous bornons à la suivante : « Le socialisme chrétien, a -t-

il été dit, peut servir au progrès en certains pays, en ôtant aux ouvriers chrétiens leur respect pour les patrons 



184           LIVRE IV, CHAPITRE 6 : SOCIALISME ET CHRISTIANNISME 

On dit bien, il est vrai, que si ces théories sont récentes, ce n’est que 
parce qu’elles ont été provoquées par les abus tout aussi récents de l’indus-
trialisme et du régime capitalistique. Mais il y a là, croyons-nous, une erreur 
de dates. Il est parfaitement vrai que ce « catholicisme social » est jeune : 
pourtant il y a un siècle ces abus, qui semblent l’avoir fait éclore d’hier seu-
lement, étaient bien autrement intenses en Angleterre ; ils l’étaient bien 
davantage aussi sur le continent il y a deux ou trois générations, au temps 
où régnait ce que M. Paul Leroy-Beaulieu a qualifié d’un mot heureux 
« l’état chaotique » de la grande industrie. Il faudrait donc s’excuser d’un 
retard, bien plutôt que s’applaudir d’une coïncidence saisie avec un em-
pressement tout opportun. 1  

Les membres de cette école et même parfois les plus avancés2 ont pré-
tendu s’appuyer sur l’autorité du Saint-Siège pour professer les théories 
que nous venons de résumer. Qu’y avait-il d’exact dans cette assertion ?  

Ce qui est vrai, c’est que Léon XIII, soit dans une allocution du 17 oc-
tobre 1887, soit dans l’Encyclique Rerum novarum du 15 mai 1891, a affirmé 
la nécessité éventuelle d’une intervention de l’État dans le régime du tra-
vail, d’ailleurs sans préciser le principe de cette intervention et en prenant 
soin de déterminer, que « les lois ne doivent pas s’avancer, ni rien entre-
prendre, au-delà de ce qui est nécessaire pour réprimer les abus et écarter 
les dangers ». Ce qui est vrai encore, c’est que la même Encyclique du 15 
mai 1891 a fait un grand éloge des associations professionnelles, au point 
de vue tout au moins des services mutuels d’assistance que les associés 
peuvent s’y rendre, et au point de vue des ressources de préservation mo-
rale et religieuse que l’association peut leur procurer. Ce qui est vrai enfin, 
c’est que cette même Encyclique a déclaré que « le salaire ne doit pas être 
insuffisant pour faire subsister l’ouvrier sobre et honnête » : et cela, d’ail-
leurs, en laissant de côté le rapport quelconque qui peut exister entre le 

                                                                                                                                                   

et en les soulevant contre les capitalistes, qui sont aujourd’hui le grand appui du parti des prêtres ; il peut 

préparer aussi l’établissement du socialisme laïque ou du collectivisme dans les pays où l’attachement à la 

religion empêcherait d’accepter d’emblée le socialisme collectiviste ou laïque. » (Catéchisme de l’ouvrier, 

3
e
 éd., Carvin, 1899, p.34, cité par M. l’abbé Millot, Que faut-il faire pour le peuple ?, Paris, 1901, p.351 en 

note). 
1
 Parfois aussi, dans cette école, l’attention a été comme distraite du dogme pour être concentrée d’une 

manière exclusive sur la morale et sur cette face de la morale que l’on appelle la morale « sociale ». Voilà 

pourquoi le néo-christianisme, qui efface tout le côté dogmatique de l’Évangile et qui ne voit dans le Christ 

que le prédicateur d’une morale plus parfaite, a de si faciles sympathies pour la démocratie chrétienne. Dans 

l’Évangile il ne regarde que les règles de conduite, en perdant de vue celles de croyance ; et dans les règles 

de conduite il ne regarde que celles qui déterminent les devoirs envers le prochain. Un écrivain des plus 

avancés parmi les catholiques sociaux a même entrepris de prouver que « toutes les fautes se ramènent aux 

fautes contre le prochain » (Paul Lapeyre, Catholicisme social, t. II, ch. x) et que « toute l’œuvre de la 

Rédemption se trouve concentrée dans la question du prêt à intérêt » (Ibid., p.134). Ailleurs « l’orthodoxie 

lui avait toujours paru être, au fond, un prix de vertu » (Ibid., p.357). 
2
 « Ce système, disait par exemple le Comité du XXe Siècle dans ses Aphorismes de politique sociale, doit 

s’appeler simplement le christianisme ; et jusqu’ici, en effet, cette doctrine n’a rencontré à Rome que des 

encouragements. » (Op. cit., p.36). — Voyez aussi Max Turmann, Développement du catholicisme social. 



HISTOIRE DES DOCTRINES ÉCONOMIQUES                        185                              

salaire et la productivité du travail, c’est-à-dire entre le salaire et le gain 
procuré au patron par le travail de l’ouvrier.  

Par contre, les catholiques sociaux ont peu cité toute la première partie 
de cette Encyclique Rerum novarum, où le socialisme était condamné par 
Léon XIII avec la même énergie qu’il l’avait été par Pie IX1, et où la pro-
priété, même foncière, que Léon XIII y présentait fondée sur le travail, 
était proclamée de droit naturel.  

Surtout les controverses, souvent passionnées, des commentateurs de 
cette Encyclique ont obligé après coup le Saint-Siège à circonscrire nette-
ment la portée de ce dernier document.  

Nous ne nous arrêtons pas à la « Lettre collective au clergé et aux fi-
dèles » que les évêques de Belgique ont écrite le 8 septembre 1895 et dans 
laquelle, convaincus par les explications des patrons catholiques de leur 
pays, ils ont reconnu que l’Encyclique du 15 mai 1891, en dépeignant 
l’usura vorax, l’accaparement des commercia2 et la misère imméritée des 
classes ouvrières, « a eu en vue la Belgique moins peut-être que certaines 
autres contrées » — sans doute une manière délicate de dire que ces condi-
tions là ne s’y réalisent point. Or, au point de vue économique et social, la 
situation de la France est fort semblable à celle de la Belgique. Nous no-
tons de préférence, parmi les actes émanant de Léon XIII ou revêtus de 
son autorisation : 1° la consultation officielle du cardinal Zigliara d’août 
1891, déclarant que la justice n’oblige pas le maître à payer l’ouvrier au-delà 
du rendement effectif en travail3 ; 2° le discours de Léon XIII du 19 sep-
tembre 1891, suivant lequel « la parfaite justice réclame que le salaire ré-
ponde adéquatement au travail » ; 3° l’Encyclique Longinqua Oceani du 28 
janvier 1895, adressée aux évêques des États-Unis, dans laquelle Léon 
XIII, contredisant les rêves de corporations obligatoires maîtresses abso-
lues du travail, déclare que « personne ne doit empêcher qui que ce soit de 
donner son travail à qui il lui plaît et quand il lui plaît » ; 4° enfin et surtout 
l’Encyclique Graves de communi du 18 janvier 1901, qui restera l’un des textes 
les plus précis et les plus complets dirigés contre le socialisme chrétien.  

« Il importe peu », dit ce dernier document, qu’on se serve du mot 
« démocratie chrétienne », Pourtant ce n’est que sous la condition absolue 
que ceux qui le prennent se conformeront fidèlement aux règles de cette 

                                                             

1
 Encycliques des 8 décembre 1849 et 8 décembre 1862 (pour cette dernière, la condamnation du socialisme 

est dans le Syllabus). 
2
 On a beaucoup discuté sur le sens exact de cette expression. 

3
 Cette proposition est nettement rejetée par les catholiques sociaux d’alors. Notons Goyau (le Pape, les 

catholiques et la question sociale, 2
e
 édit., 1895, p 77) ; — M. de Kuefstein au congrès de Liège de 1890 ; 

— la Sociologie catholique d’Arras, n° de mai 1894, etc. — Voyez nos Éléments d’économie politique, 

2
e
 éd., p.542 en note, et toute la discussion sur la valeur courante du travail, considérée comme la mesure 

pratique de la détermination du juste salaire, pp.542 et s. 



186           LIVRE IV, CHAPITRE 6 : SOCIALISME ET CHRISTIANNISME 

même Encyclique. Or, là, non seulement la propriété est défendue à nou-
veau contre toutes les attaques, mais encore la question sociale est envisa-
gée sous l’aspect d’une question morale ; la forme démocratique de la so-
ciété et du gouvernement est présentée comme entièrement indifférente 
pour le bien ; les institutions anciennes sont exaltées à l’égal des nouvelles ; 
les classes riches et instruites sont montrées nécessaires à l’équilibre social 
et à la prospérité des œuvres ; la charité est célébrée comme une vertu de 
tous les temps et de tous les milieux ; et l’aumône même doit garder dans 
une société chrétienne toute la place que les générations passées lui avaient 
faite. 1 

Après cela rien ne subsiste plus, ni des formules, ni des tendances que 
nous avons critiquées — rien, disons-le, sinon le mot « démocratie chré-
tienne », pourvu que celui-ci, dépouillant à la fois son sens précédent et 
son sens étymologique, se résigne à ne plus désigner que l’action bienfai-
sante du christianisme se manifestant comme elle l’a fait dans tous les 
siècles, c’est-à-dire par des institutions et des dévouements qui correspon-
dent à la variété de tous les besoins successifs des sociétés. Alors le mot 
même devient inutile à ce qu’il nous semble ; et, conservé dans l’usage, 
mais conservé avec un sens nouveau, nous craignons qu’il ne se prête en-
core à des équivoques, préludes de polémiques toujours nouvelles et tou-
jours ravivées. 2 

Deux événements se sont produits depuis lors, qui ont encore affaibli 
davantage le prestige déjà bien ébranlé de ces doctrines : d’une part, le Mo-
tu proprio de Pie X, du 22 décembre 1903 ; d’une autre, la condamnation 
des erreurs modernistes, qui, préparée par divers actes de son pontificat, 
fut solennellement consommée par son Encyclique Pascendi, du 8 sep-
tembre 1907.  

Le premier de ces documents insiste sur l’inégalité naturelle et néces-
saire des membres de la société ; sur la propriété privée, qui, « fruit du tra-
vail et de l’industrie ou bien d’une cession ou donation faite par autrui, est 
un droit indiscutable de la nature » ; sur la justice, qui « doit être distinguée 
de la charité » et qui « seule, lorsqu’elle est lésée, donne le droit de revendi-
cation » ; sur le « devoir de charité des riches », qui « est de secourir les 
pauvres », et sur le devoir des pauvres, de « ne pas rougir de leur indigence 

                                                             

1
 Voyez pour plus de détails sur cette analyse l’article que nous avons publié sous le titre l’Encyclique du 18 

janvier 1904 et la démocratie chrétienne, dans la Revue catholique des Institutions et du Droit, n° de mai 

1901. 
2
 Les démocrates chrétiens les plus avancés n’ont pas pardonné à Léon XIII les derniers actes de son pon-

tificat. « Les dix dernières années, dit M. l’abbé Murri, n’ajoutent guère à sa gloire : elles révèlent une 

lassitude d’âge et de pensée avec une succession de mesures qui, destinées à expliquer, à limiter, à retenir, 

aigrirent les disputes au lieu de les faire cesser. » (Murri, Un Papa, un secolo ed il cattolicismo sociale, 

Turin, 1904, p.93). 



HISTOIRE DES DOCTRINES ÉCONOMIQUES                        187                              

et de ne pas dédaigner la charité des riches » ; il déclare enfin que « l’action 
populaire chrétienne ou démocratie chrétienne... surtout ne doit léser en 
aucune façon le droit inviolable de la propriété privée, ni jamais s’immiscer 
dans la politique »..., et que « les écrivains catholiques... ne doivent pas em-
ployer un langage qui puisse inspirer au peuple l’aversion des classes supé-
rieures de la société, ni parler de revendications et de justice quand il ne 
s’agit que de charité. » Notons aussi — et si en ce point l’autorité de l’Ég-
lise obtenait l’obéissance à laquelle elle a droit ici comme en d’autres sujets, 
ce ne serait pas le moindre service que ses enseignements et sa morale au-
raient rendu au monde économique — notons, dis-je, une réprobation 
expresse du « sabotage », mot par lequel on désigne les lenteurs calculées et 
les malfaçons volontaires dans l’exécution du travail. 1 

La condamnation du modernisme a atteint, elle aussi, par contre-coup, 
tous les essais qui étaient tentés pour rapprocher socialistes et catholiques. 
Comment cela ? C’est que les hommes qui avaient manifesté des sympa-
thies pour le socialisme chrétien ne s’étaient guère abstenus d’en laisser 
voir également pour les théories modernistes, lorsqu’il leur était arrivé de 
pénétrer dans le domaine des questions religieuses. On sentait que, sur ce 
terrain comme sur l’autre, ils apportaient le même esprit de complaisance 
et de transaction, en cherchant cette fois ci à concilier les formes tradition-
nelles du dogme et de l’exégèse avec les objections qui les troublaient eux-
mêmes ou bien leurs amis à côté d’eux. Aussi bien les deux mouvements 
pouvaient-ils procéder d’un même désir de ramener à l’Église, ici les mas-
ses que le socialisme en avait détournées, là les intellectuels qui croyaient 
avoir trouvé autre chose et mieux que les définitions trop simplistes de la 
vieille foi. Aux uns comme aux autres, par conséquent, il y avait à montrer 
que l’abîme n’est point infranchissable, ni la distance aussi grande qu’on 
l’avait cru. Pour cela, semblait-il, il n’y avait qu’à abaisser quelque peu les 
vieux dogmes devant l’orgueil de la critique, comme ailleurs il n’y aurait eu 
qu’à abaisser quelque peu la vieille morale et les vieux principes sociaux 
devant l’envie, la paresse et les convoitises du socialisme. Ainsi les tradi-
tionnalistes se donnaient la main les uns aux autres dans les divers do-
maines de la pensée, comme aussi les novateurs en matière religieuse et les 
novateurs en matière sociale se la donnaient également de l’autre côté. La 
logique commandait ce rapprochement, et il était particulièrement remar-
quable, soit autour de M. Fonsegrive à la rédaction de la revue la Quinzaine, 
aujourd’hui disparue, soit dans un bon nombre de groupes ou cercles dits 
« d’études sociales ».  

                                                             

1
 « Les obligations de justice... consistent à fournir entièrement et fidèlement le travail qui a été convenu 

librement et selon l’équité, à ne pas endommager les choses, ni offenser les personnes des patrons... » (Motu 

proprio, § 7). 



188           LIVRE IV, CHAPITRE 6 : SOCIALISME ET CHRISTIANNISME 

Cette fois, c’était dans l’ordre des croyances que Pie X déchirait résolu-
ment toutes les illusions. Mais le discrédit qui atteignait ainsi, aux yeux des 
catholiques, les théories religieuses de tel ou tel penseur, ne pouvait pas ne 
pas rejaillir sur ses théories sociales, très vivement discutées déjà dans le 
monde catholique.  

Voilà ce qu’il reste du socialisme chrétien à l’heure où nous écrivons ces 
lignes. Il n’est, croyons-nous, qu’un souvenir historique destiné à bientôt 
s’effacer dans le tourbillon des idées et des événements. Dans le domaine 
des croyances religieuses, les rameaux qui se détacheraient de l’arbre de vie 
et qui ne se nourriraient plus de sa sève, arriveraient vite à s’étioler et à se 
flétrir ; dans le domaine des idées sociales, les bouleversements qui nous 
menacent et les ruines que nous prépare la Confédération générale du tra-
vail, risquent aussi de nous montrer que les sociétés ne peuvent pas se flat-
ter de jouir de leurs richesses dans une sécurité indéfinie, lorsqu’elles rom-
pent avec les vérités et les principes de la loi naturelle et divine.  

Parvenu à ce terme de la route que nous nous étions tracée et que nous 
avons été obligé de parcourir à grands pas, nous nous arrêterons sur le 
conseil que le Rev. Kerby, professeur à l’Université catholique de Washing-
ton, donne à la jeunesse en terminant son étude sur le « socialisme aux 
États-Unis ». Il lui demande d’aborder la vie avec la pleine connaissance de 
« la vérité sociale » et des « lois économiques ». 1 C’est, en effet, pour avoir 
ignoré ces lois ou pour avoir cru qu’elles n’existent point dans l’œuvre 
harmonique et providentielle du monde, que trop d’âmes généreuses se 
laissent entraîner à l’utopie socialiste, drapée dans quelque manteau de 
religion qu’elle usurpe. Les bonnes volontés et les enthousiasmes font sans 
doute les grands cœurs ; mais un grand cœur ne garantit jamais contre de 
grandes illusions et pas même toujours contre de grandes chutes, quand il 
n’est pas doublé et soutenu par un grand esprit que le travail a formé et 
que la science a pénétré.  

Puissent donc les pages qui précèdent aider à la diffusion de la vérité ! 
Une fois de plus nous répèterons que cette vérité est une, et que, trouvée 
dans l’ordre scientifique par la maison et l’expérience, elle ne s’y contredit 
point avec ce qu’elle est elle-même dans un autre ordre, quand elle est ré-
vélée dans celui-ci par la foi.  

Et cependant ni la science, ni l’art de l’économie politique ne suffisent à 
assurer la richesse et la prospérité des peuples, bien loin de pouvoir donner 
aux individus le bonheur qui résulte du juste sentiment que l’on a d’être 
heureux. Pourquoi cela ? C’est que, si l’économie politique s’adresse à 
l’intelligence pour l’éclairer, sur la manière d’atteindre un but, elle n’a rien 

                                                             

1
 Kerby, Socialisme aux États-Unis, p.239. 



HISTOIRE DES DOCTRINES ÉCONOMIQUES                        189                              

cependant de l’impératif qui peut s’adresser à la volonté pour mouvoir 
celle-ci ; c’est qu’elle laisse l’homme en proie à ses passions et à ses vices ; 
c’est que, enfin, ces passions et ces vices peuvent être plus forts que tous 
les conseils de la science, et toutes les lumières de la raison, pour détourner 
les populations du travail et de l’épargne, et pour leur arracher les vertus 
naturelles de la tempérance et de la prudence. Nos masses ouvrières sont 
prêtes à se ruer dans la Révolution ; et devant le progrès que la paresse et 
l’envie ont fait faire aux doctrines les plus subversives du socialisme, nous 
nous demandons avec tristesse si la France, malgré toutes les gloires de son 
passé, malgré tout l’éclat de son intelligence et de son génie, n’est pas des-
tinée à descendre la pente du déclin économique sur laquelle l’histoire nous 
a montré bien d’autres nations qui avaient glissé avant elle. Et puis ce ne 
sont pas les lois économiques qu’il importe le plus de connaître : ce sont 
bien davantage les lois morales qu’il importe de pratiquer. La connaissance 
des premières est insuffisante sans la pratique des secondes : au contraire, 
c’est tout ensemble du respect intelligent des lois économiques et de la 
fidèle observation des lois morales, sous l’autorité de l’Église, qui en a la 
garde et l’interprétation, que la prospérité matérielle des peuples découle-
rait le plus sûrement.  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



190           LIVRE IV, CHAPITRE 6 : SOCIALISME ET CHRISTIANNISME 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



HISTOIRE DES DOCTRINES ÉCONOMIQUES                        191                              

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



192           LIVRE IV, CHAPITRE 6 : SOCIALISME ET CHRISTIANNISME 

 
 
 

TABLE ALPHABÉTIQUE  
DES CITATIONS D’AUTEURS 

 
(Les passages spécialement consacrés à un auteur  

sont marqués en chiffres gras). 
 
 
 
 

A 
 
Abeille, I, 131.  
Adler, II, 132.  
Afanassiev, I, 127-129 ; 132-134 ; 
149 ; 157 ; 169-171. 
Aftalion, I, 258 ; II, 138. 
Agricola (Georges), I, 78.  
Aikin, I, 242. 
Albert, II, 177.  
Albert le Grand, I, 60.  
Alengry, II, 7.  
Allix, II, 136.  
S. Alphonse de Liguori, I, 63.  
S. Ambroise, I, 43.  
Ammon, II, 52.  
Anderson, I, 230.  
Andler, I, 257 ; II, 82 ; 123 ; 126 ; 
147 ; 149-150. 
Andreae, II, 69 ; 166.   
Annie Besant (voyez Besant). 
Ansiaux, I, 121.  
Antoine (R. P.), I, 58 ; 76 ; 225 ; 
266 ; 380 ; II, 26 ; 41-42 ; 122.         
Antonelle, II, 84.  
S. Antonin de Florence, I, 51 ; 60. 
Ardant, II, 176.  
D’Argenson, I, 140.  
Aristophane, I, 24 ; 67. 
Aristote, I, 23 ; 25-31 ; 34 ; 47-48 ; 
51 ; 53 ; 55 ; 57 ; 60 ; 65 ; 68 ; 71-72 ; 
145 ; 219 ; 351 ; 376 ; 379 ; II, 49 ; 
56 ; 58 ; 60 ; 118-119 ; 177. 

Ashley, I, 42-43 ; 50 ; 53-57 ; 59-60 ; 
62-64 ; 68-69 ; 79-80 ; 357 ; II, 17-
18 ; 25 ; 65 ; 177. 
Auburtin, I, 383.  
Aucuy, II, 98 ; 111 ; 150-151.  
S. Augustin, I, 48 ; 51 ; II, 62. 
Aulard, II, 82.  
D’Avenel, I, 55 ; 68-69 ; 91. 
 
 

B 
 
Babeuf, II, 74 ; 84-85 ; 106-107.   
Bacalan, I, 137 et s. ; 154 ; 184 ; 
217.  
Bagehot, I, 251 ; 291 ; 357.  
Bandini, I, 196.  
Bastable, I, 109 ; 206 ; 273 ; 295 ; 
300-303 ; 308. 
Bastiat, I, 18 ; 123 ; 136 ; 141 ; 185 ; 
216 ; 242 ; 273 et s. ; 289 ; 296 ; 
301 ; 321 ; 323 et s. ; 347 ; 350 ; 
352 ; 353 ; 377 ; II, 8 ; 13 ; 79 ; 109 ; 
134 ; 167. 
Baudeau, I, 124 ; 131 ; 134-135 ; 
146 ; 153 ; 159 ; 164 et s. ; 170 ; 
187 ; 214. 
Baudin, II, 56-57.  
Baudrillart, I, 23 ; 81 ; 86 ; 352 ; II, 
41 ; 59. 
Bauer, I, 146.  
Bayard, I, 372.  
Bazard, II, 89 et s.  



HISTOIRE DES DOCTRINES ÉCONOMIQUES                        193                              

Bebel, II, 131 ; 165.  
Beccaria, I, 196.  
Behn (Mrs Afra), II, 75.  
Bellamy, II, 101. 
Benigni, II, 114.  
Benoît XIV, I, 58 ; 62-64 ; 81 ; 249.  
Bentham, I, 218 ; 250 ; 269 et s. ; 
279 ; 317 ; 347 ; 349 ; 358 ; II, 11 ; 
114 ; 137 ; 139. 
Berkeley, I, 193-194.  
St Bernardin de Sienne, I, 60.  
Bernouilli, I, 337.  
Bernstein, II, 117 ; 126-127 ; 129 ; 
147.  
Bertin, I, 131-133 ; 169.  
Besant (Mrs Annie), I, 226.  
Besold, I, 86.  
Biel, I, 50-51 ; 76-77.  
Bigot de Sainte-Croix, I, 174.  
Biollay, I, 132 ; 134.  
Blanc (Élie), II, 178.  
Blanc (Louis), II, 63 ; 80 ; 120 ; 
103 et s. ; 134 ; 143 ; 150 ; 164 ; 173.  
Blanqui (Adolphe), I, 17 ; 94 ; 96 ; 
111 ; 180 ; 247 ; 249 ; 266 ; 275. 
Bliss, II, 171.  
Block (Maurice), I, 18 ; 204-206 ; 
230 ; 236 ; 251 ; 257 ; 280-281 ; 295 ; 
311 ; 337 ; 341 ; 345 ; 352 ; 373 ; 
375 ; 378-379 ; II, 17 ; 21 ; 40 ; 57. 
Blondel, I, 389.  
Bodin, I, 23 ; 74 ; 81 et s. ; 90 ; 96 ; 
II, 58-59 ; 68.  
Boehm-Bawerk, I, 56 ; 373 ; 375 et 
s. ; II, 120.   
Boileau, I, 69.  
De Boisgelin, I, 131 ; 168 ; 170.  
Boisguilbert, I, 100 ; 109 et s. ; 
130 ; 157 ; 230 ; 256 ; 317 ; 389.  
De Bonald, I, 383.  
Bonnaud, II, 100.  
Bord, I, 134.  
Botero, I, 86 ; 91 ; 219.  
Bouglé, II, 10 ; 16 ; 31 ; 53. 
Bourgeois, II, 23 ; 34 ; 79 ; 168. 
Bourguin, I, 359 ; II, 38.  

Brants, I, 42 ; 49 ; 54 ; 61 ; 65 ; 219 ; 
II, 63. 
Braun, I, 356.  
Brawne, I, 364.  
Bright, I, 271 ; 273.  
Brissot, II, 79-80.  
Brocard, I, 161-162.  
Buchanan, I, 340. 
Bücher, II, 17 ; 24.  
Buchez, II, 89 ; 113.  
Buonarotti, II, 84 ; 107.  
Buret, I, 265.  
Buridan, I, 49 ; 65-66.  
Burns, I, 240.  
 
 

C 
 
Cabet, I, 41 ; 266 ; II, 63 ; 75 ; 97-
98 ; 99 et s. ; 103 ; 114 ; 164. 
Cairnes, I, 225 ; 231 ; 267 ; 291 et 
s. ; 295-298 ; 300 ; 304 ; 306 ; 307 ; 
323 ;  
Calixte III, I, 60.  
Calmes (R. P.), II, 51.  
Calvin, I, 63, 79 ; 81 ; 247.  
Du Camp, I, 134.  
Campanella, II, 56-57 ; 68 et s. ; 
74 ; 94 ; 99 ; 165. 
Canard, I, 341.  
Cannan (Edwin), I, 180 ; 198.  
Cantillon, I, 84 ; 125 et s. ; 145 ; 
194.  
Carey (Henri-Charles). I, 123 ; 227 ; 
242 ; 284 ; 286 ; 311 ; 321 ; 323 ; 328 
et s. ; 363. 
Carey (Mathieu), I, 311-312 ; 328. 
Carlyle, I, 267 ; 358 ; II, 40 ; 170. 
Carnot (Hippolyte), II, 89.  
Carrel (Armand), II, 89.  
Castelein (R. P.), I, 56 ; 64 ; II, 26 ; 
32 ; 51 ; 59-60 ; 71 ; 76 ; 107-109 ; 
124 ; 129 ; 134.  
Castelot, I, 121.  
Cathrein (R. P.), II, 124 ; 166. 
Caton, I, 34.  



194                       TABLE ALPHABÉTIQUE DES AUTEURS 

Cauderlier, I, 368.  
Caudron (R. P.), II, 35.  
Cauwès, I, 321 ; 347 ; 378 ; II, 40. 
Chabin (R. P.), II, 26.  
Challemel-Lacour, I, 275. 
De Chambrun, I, 389.  
De Champagny, II, 167.  
Charles-Frédéric, I, 144.  
De Charlevoix (R. P.), II, 71.  
Chatelain, II, 133.  
Cherbuliez, I, 295 ; 347.  
Chevalier (Michel), I, 122 ; 248 ; 
274 et s. ; II, 89.  
Child, I, 106 et s. ; 155 ; 166 ; 191-
192 ; 205.  
Cibrario, I, 42 ; 196.  
De Cicé, I, 131 ; 168.  
Cicéron, I, 35-36. 
Des Cilleuls, I, 69 ; 74 ; 95 ; 97-98 ; 
129 ; 174.  
Clément (Pierre), I, 94 ; 96-97 ; 129.  
Clément V, II, 63.  
Clément VII, I, 61.  
Clicquot-Blervache, I, 131 ; 167.  
Cliffe-Leslie, I, 200, II, 19.  
Cobbett, I, 227.  
Cobden, I, 272 et s. ; 321. 
Colbert, I, 86 ; 90-92 ; 94 et s. ; 
119 ; 129-130 ; 145 ; 150 ; 154 ; 187. 
De Colins, II, 152-153.  
Colson, I, 352 ; 368.  
Combe, II, 98. 
Comte (Auguste), I, 71 ; 280 ; II, 6 
et s. ; 18-19 ; 23 ; 40 ; 44-46 ; 89 ; 
112.  
Comte (Charles), I, 248. 
Condillac, I, 163 ; 184 et s. ; 221 ; 
245 ; II, 79 ; 97. 
Condorcet, I, 187 et s. ; 220 ; 222 ; 
II, 8 ; 48 ; 84 88. 
Conring, I, 337.  
Considérant, I, 41 ; II, 95.  
Copernic, I, 77-78.  
Cossa (Louis), I, 17 ; 19 ; 91 ; 103 ; 
110 ; 196 ; 311 ; 358 ; II, 20.  
Cossa (Émile), I, 233 ; II, 17.   

Courcelle-Seneuil, I, 347-348 ; 378.  
De Courçon, I, 54.  
Cournot, I, 23 ; 295 ; 341. 
De Coux, II, 114 ; 171.  
Croce, II, 68 ; 126.  
Culpeper, I, 107 ; 155 ; 166.  
De Curzon, I, 381.  
 
 

D 
 
Daire, I, 110-111 ; 114 ; 120 ; 131 ; 
146 ; 154 ; 176.  
Dalberg, I, 276.  
Dallarbe, I, 188.  
Dan (Michel), I, 53.  
Dangeuil, I, 131.  
Darwin, I, 365 ; II, 6 ; 44 ; 51 et s.  
Davanzati, I, 86.  
Davenant, I, 106.  
Decurtins, II, 182.  
Demolins, I, 388.  
Denis (Hector), I, 17 ; 146 ; 175-
176 ; 178 ; 184 ; 194 ; 226-227 ; 258 ; 
II, 32 ; 85 ; 96 ; 137.   
Denison (Maurice), II, 170.  
Deschanel, I, 242.  
Desjardins, II, 110-111.  
Desmars, I, 181 ; 183-184.  
Destrée, II, 166.  
Destutt de Tracy, I, 182 ; 246.  
Deville, II, 57 ; 143.  
Diderot, I, 225.  
Dolléans, I, 344 ; II, 96-98 ; 169. 
De Doenniges (Mlle Hélène), II, 
142. 
Donoso Cortès, I, 353.  
Doubleday, I, 362 et s.  
Droz, I, 248.  
Dubois, I, 17 ; 28 ; 37 ; 42 ; 52 ; 64 ; 
81 ; 84 ; 89-90 ; 103 ; 106 ; 110 ; 
120 ; 192.  
Dudley North, I, 191-192.  
Dumont (Arsène), I, 368.  
Dumont (Étienne), I, 269.  
Dumoulin, I, 63 ; 81.  



HISTOIRE DES DOCTRINES ÉCONOMIQUES                        195                              

Dunoyer, I, 245 et s.  
Duns Scott, I, 49 ; 53.  
Dupont de Nemours, I, 110 ; 116 ; 
121 ; 124 ; 131 ; 165 et s. ; 178. 
Dupont-White, I, 280 ; II, 36.  
Dupré de Saint-Maur, I, 122 ; 172. 
Durand de Saint Pourçain, I, 62. 
Durkheim, II, 22 ; 40 ; 50 ; 177.  
Dutot, 120.  
 

 
E 

 
Eck, I, 63.  
Effertz, II, 53.  
Eheberg, I, 309-310 ; 313-314.   
D’Eichtal (Eugène), II, 34 ; 43 ; 
148.  
D’Eichtal (Gustave), II, 89. 
Endemann, I, 63.  
Enfantin, II, 89 et s., 101 ; 169.  
Engels, II, 117 ; 125-126 ; 130-132 ; 
141.  
Espinas, I, 17 ; 42 ; 110-111 ; 125 ; 
179 ; 192 ; 228 ; 311 ; II, 21 ; 47.  
Euripide, II, 75.  
Ézéchiel, I, 80.  
 
 

F 
 
Fagniez, I, 173.  
Faure (Fernand), I, 280 ; II, 73.  
Fawcett, I, 358.  
Fénelon, II, 70 ; 101 ; 166.  
Ferguson, I, 195.  
Ferraz, I, 280 ; II, 87.  
Ferri, II, 51-52.  
Ferrier, I, 245.  
Fichte, II, 136-137.  
Fidao, II, 169.  
Fonsegrive, II, 186.  
Fontana-Russo, I, 295-296 ; 298 ; 
301-304 ; 307.  
Forbonnais, I, 98 ; 120 ; 121 et s. ; 
124 ; 135 ; 155 ; 181.  

Fortrey, I, 106.  
Fouillée, I, 371 ; II, 40 ; 46 ; 48 ; 79.   
Fourier, I, 264 ; 266 ; II, 34 ; 40 ; 
69 ; 75 ; 79 ; 87 ; 92 ; 93 et s. ; 97 ; 
100-101 ; 103 ; 140 ; 168.  
Fournier de Flaix, I, 111-112.  
De Foville, I, 86 ; 344 ; II, 151. 
Fournière, II, 23 ; 50 ; 57-58 ; 126 ; 
169.    
Franck, I, 81 ; 219.  
François de Mayronis, I, 53 ; 60.  
Francotte, I, 37.  
Mgr Freppel, II, 176 ; 180.  
Fromenteau, I, 86.  
Funck, I, 60 ; 63.  
Funck-Brentano, I, 92-93 ; II, 40.  
Fustel de Coulanges, I, 55 ; 385.  
 
 

G 
 
Galiani, I, 91 ; 170-171 ; 196.   
Ganilh, I, 245.  
Garnier (comte), I, 209 ; 245 ;   
Garnier (Joseph), I, 274-275 ; 348.  
Garraud, I, 369.  
Garriguet, I, 45. 
Gaudemet, I, 170.  
Gayraud, II, 166.  
Geddes, I, 365.  
Gee, I, 106.  
Genovesi, I, 196.  
George, I, 19 ; 350 ; II, 6 ; 158 et 
s. ; 171 ; 180. 
Gerson, I, 50.  
Giddings, I, 280 ; II, 46-47.  
Gide, I, 17 ; 223 ; 304-305 ; 346 ; 
365 ; 383 ; II, 20-21 ; 30 ; 39-40 ; 
92 ; 95 ; 152 ; 157 ; 159.  
De Girard, I, 42 ; 44-45 ; 58 ; 69-
70 ; 76 ; 79-81 ; II, 144 ; 172 ; 180.   
Giraud (cardinal), II, 115.  
Giron de Buzareignes, I, 366. 
Godart, I, 90.  
Godin, II, 96.  



196                       TABLE ALPHABÉTIQUE DES AUTEURS 

Godwin, I, 220 ; 223 ; II, 85-86 ; 
137.  
Goschen, I, 348.  
Gossen, I, 341-342 ; II, 155 et s. 
De Gournay, I, 107 ; 131 ; 137 ; 
154 ; 166 et s. ; 176.   
Goyau (Georges), I, 45 ; II, 122 ; 
171 ; 174 ; 184.   
Grabon, II, 64.  
Graslin, I,  181 et s. ; 221.  
De Greef, II, 48.  
S. Grégoire le Grand, I, 72.  
Grégoire (voy. Goyau).  
Gresham, I, 24 ; 67 ; 303 ; II, 27.  
Guillaumin, I, 348.  
Gumplowicz, II, 7 ; 48-49.   
Guyot (Yves), I, 154 ; 344 ; 348 ; II, 
109. 
 
 

H 
 
Haeckel, II, 51.  
Hales, I, 90.  
Haller, I, 252.  
Hamilton, I, 310 et s.  
Hardenberg, I, 253.  
Hauser, I, 173 ; II, 46. 
D’Haussonville, I, 354 ; II, 30.  
Headlam, II, 171.  
Hecker (R. P.), II, 173.  
Hegel, II, 6 ; 18.  
Helvétius, I, 198 ; 269 ; II, 80.  
Henri de Gand, I, 50 ; 53 ; 60. 
Henry, I, 339.  
Herbert, I, 131-132.  
Hermann, I, 253 ; 376.  
Herrenschwand, I, 220.  
Hildebrand, I, 233 et s. ; II, 6 ; 13 
et s. ; 17-18. 
Hitze, I, 174.  
Hobbes, I, 139.  
Hohoff, I, 50 ; 53 ; 57.  
D’Holbach, II, 70.  
Honorius IV, II, 63.  
Hopkins, I, 251.  

Horn, I, 100 ; 110 ; 113.  
Hubert-Valleroux, I, 173 ; 354.  
Huet, II, 153 ; 168 ; 172 et s.  
Humboldt, I, 275 et s.  
Hume, I, 21-22 ; 106 ; 184 ; 191 ; 
194 ; 198 ; 206 ; 220 ; 267 ; 363 ; 
377. 
Huskisson, 271-272.  
Hutcheson, 191 ; 194-195.  
 
 

I 
 
Iagetzow (voyez Rodbertus).  
Ibn-Khaldoun, I, 230.  
Ihering, II, 10 ; 22 ; 39.  
Ingram, I, 17 ; 22 ; 29 ; 111 ; 162 ; 
200 ; 247 ; 251 ; 286 ; 291 ; 293 ; 
309-311 ; 323 ; 325 ; 345-346 ; II, 
36.  
Innocent III, I, 56 ; 59.  
Ireland (Mgr), II, 173.  
Isambert, I, 258 ; II, 87 ; 92-94 ; 
99 ; 103 ; 110 ; 113.  
Izoulet, II, 48-49 ; 168.  
 
 

J 
  
Jacob, I, 253.  
Janet (Paul), II, 80 ; 82 ; 84.  
Jannet (Claudio), I, 28 ; 50 ; 55 ; 62 ; 
230 ; 352-354 ; 377 ; 389 ; II, 41 ; 
180. 
Janssen, I, 73.  
Jaurès, II, 57 ; 111 ; 143.  
S. Jean, II, 165. 
S. Jean Chrysostôme, I, 48 ; 57 ; 
80.  
Jevons, I, 23 ; 342 et s. ; 373 ; II, 
119. 
Joly (Henri), I, 41 ; 44 ; II, 61 ; 113 ; 
169. 
Jones, I, 251.  
Jourdain, I, 42 ; 53 ; 60.  
Jourdan, I, 351-352.  



HISTOIRE DES DOCTRINES ÉCONOMIQUES                        197                              

Juglar, I, 343.  
Justi, I, 197.  
 
 

K 
 
Kareiew, I, 131.  
Kautsky, II, 37 ; 65-66 ; 117 ; 131.  
Kerby, II, 100-101 ; 158 ; 170-171 ; 
182 ; 187. 
De Ketteler (Mgr), I, 41 ; II, 143-
144 ; 174.  
Kidd, II, 11.  
King, I, 106.  
Kingsley, I, 358 ; II, 170-171.  
Kirchenheim, II, 65 ; 68-69 ; 101. 
Knies, II, 6 ; 13-14 ; 18-20.  
Kraus, I, 252.  
Kuefstein, II, 184.  
 
 

L 
 
Labriola, II, 126.  
La Bruyère, I, 100.  
Lacordaire. II, 172.  
Lactance, I, 37.  
Lafargue, I, 348 ; II, 68 ; 71 ; 117 ; 
133 ; 142.  
Laffémas de Humont, I, 90 ; 95.  
Lamarck, II, 45 ; 53.  
Lamartine, I, 291 ; II, 55 ; 106.  
De Lamennais, I, 266 ; II, 171-172.  
Landmann, I, 78.  
Landry, I, 23.  
Langenstein, I, 49 ; II, 177.  
Lapeyre, II, 61 ; 183. 
Lassalle, I, 55 ; 175 ; 230 ; 378 ; II, 
37 ; 56 ; 133 ; 141 et s. ; 149 ; 171 ; 
173-174. 
Lauderdale, I, 310-311 ; 376.  
De Laveleye, I, 280 ; 303 ; 350 ; II, 
19-20 ; 52-53 ; 61 ; 136 ; 141 ; 153-
154 ; 163-165 ; 170-171 ; 182.   
L’Averdy, I, 132-134 ; 165 ; 169 ; 
173.  

Lavoisier, I, 337.  
Lavollée, I, 326 ; 389 ; II, 124.  
Law, I, 117 et s. ; 125 ; 145 ; 204. 
Lazarus, II, 47.  
Lebon, II, 169.  
Lecanuet, II, 172.  
Le Chapelier, I, 188.  
Legrand (Robert), I, 125.  
Lehmkühl (R. P.), II, 41 ; 174.  
Léon I, I, 51.  
Léon X, I, 62.  
Léon XIII, I, 139 ; 142 ; II, 42 ; 
107-108 ; 152-153 ; 178 ; 183-185. 
Léon (R. P.), II, 174.  
Lepelletier, I, 311 ; 321.  
Le Play, I, 162 ; 381 et s. ;  II, 21 ; 
25 ; 165. 
Leroux, II, 30-31 ; 40 ; 55 ; 89 ; 91 ; 
112-113 ; 169. 
Leroy de Barincourt, II, 82-83.  
Leroy-Beaulieu (Paul), I, 195 ; 
208 ; 226 ; 231 ; 290 ; 317 ; 331 ; 
345 ; 349 et s. ; 359 ; 363 ; 367 et s. ; 
375 ; II, 20 ; 34 ; 154 ; 159 ; 183. 
Leroy-Beaulieu (Pierre), II, 101 ; 
166. 
Mlle de Lespinasse, I, 168 ; 179.  
Lessius, I, 63.  
Le Trosne, I, 97-98 ; 131 ; 153 ; 
155-157 ; 163 ; 165 ; 185-186 ; 214 ; 
221.  
Levasseur, I, 21 ; 173 ; 326 ; 350 ; 
363 ; 368-369 ; 389 ; II, 124. 
De L’Hôpital, I, 99 ; 127.  
Liberatore (R. P.), I, 225 ; II, 26 ; 
130 ; 179. 
Lichtenberger, I, 125 ; 183 ; II, 69-
73 ; 75 ; 81-85. 
De Lichtenstein, II, 179 ; 181.  
Liebknecht, II, 56.  
Liesse, I, 100 ; 110 ; 112.  
Lilienfeld, II, 47.  
Linguet, II, 81.  
List, I, 123 ; 199 ; 204 ; 209 ; 223 ; 
237 ; 242 ; 283 ; 286 ; 309 et s. ; 
327 ; II, 5. 



198                       TABLE ALPHABÉTIQUE DES AUTEURS 

Locke, I, 191 et s. ; 204 ; 324.  
Loehmann, I, 110 ; 112.  
Loesewitz, II, 175 ; 182.  
Loria, II, 163.  
Lotz, I, 253.  
Louis (Paul), II, 31.  
S. Luc, I, 80 ; II, 167.  
Ludlow, I, 358 ; II, 171.  
Lujo-Brentano, I, 234 ; II, 14 ; 17.  
Luther, I, 76 ; 79.  
 
 

M 
 
Mabilleau, II, 31.  
Mably, I, 163 ; 196 ; II, 79 ; 85 ; 94 ; 
106 ; 110 ; 165. 
Mac Culloch, I, 106 ; 192 ; 195 ; 
197 ; 222 ; 250 ; 283 ; 378. 
Mac-Glynn, II, 161.  
Mac-Leod, I, 67.  
Machault, I, 131-132.  
Maconochie, I, 180.  
Maffei, I, 62 ; 64.  
Maisonabe, II, 37 ; 56-57 ; 148. 
Maisonneuve, II, 168.  
De Maistre (Joseph), I, 225 ; II, 30.  
Major, I, 63.  
Malesherbes, I, 131.  
De Malestroit, I, 82-83.  
Mallet du Pan, II, 55.  
Malon, II, 20 ; 100-101 ; 142 ; 144-
146 ; 165.  
Malthus, I, 86 ; 123 ; 188 ; 197 ; 
211 ; 215 ; 219 et s. ;  230-232 ; 234 ; 
236-237 ; 241-242 ; 245-246 ; 251 ; 
259-260 ; 262 ; 266-267 ; 283-285 ; 
323 et s. ; 353 ; 356-357 ; 361-362 ; 
364 ; 367-368 ; 370 ; II, 8 ; 13 ; 19 ; 
48 ; 86 ; 114.  
Malynes (Gérard), I, 104  
Mangoldt, I, 253 ; 258.  
Manley, I, 106.  
Marcet (Mrs), I, 251.  
Marcus, I, 226.  
Marlo, II, 136.  

Marquardt, I, 36.  
Du Maroussem, II, 22, 131.  
Marshall, I, 357-358.  
Martin V, I, 60 ; II, 64.  
Martin (Germain), I, 94 ; 96-97 ; 
122 ; 173-174 ; 178 ; 188.  
Martin (Henri), I, 134.  
Martin-Saint-Léon, I, 173.  
Marx, I, 27 ; 49-50 ; 143 ; 153 ; 201 ; 
264 ; 290 ; 350 ; 378 ; II, 57 ; 60 ; 
101 ; 107 ; 110 ; 111-112 ; 117 et s. ; 
141-143 ; 145-146 ; 158-161 ; 171 ; 
174 ; 176 ; 182. 
Mathias (R. P.), II, 174.  
S. Mathieu, II, 167.  
Maumus (R. P.), II, 172.  
Maynon d’Invau, I, 131-132 ; 135 ; 
169.  
Mélanchthon, I, 79-80.  
Melon, I, 21-22 ; 69 ; 120 ; 337.  
Menger (Anton), I, 57 ; II, 39 ; 55 ; 
70 ; 82 ; 85 ; 87 ; 100 ; 123 ; 125 ; 
126 ; 130 ; 132 ; 135-138 ; 143 ; 147-
150.  
Menger (Carl), I, 338 ; 342 ; 373 et 
s. ; II, 29 ; 119 ;  
Mercier, II, 81.  
Mercier de la Rivière, I, 131 ; 135 ; 
137-139 ; 140 ; 143 ; 149-150 ; 152 ; 
156-158 ; 162 ; 164-165 ; 171 ; 183 ; 
186 ; 207 ; 234 ; II, 8 ; 79. 
Merlin, I, 97.  
Meslier, II, 70.  
Métin, I, 358 ; II, 101 ; 158-159 ; 
166 ; 170. 
De Metz-Noblat, I, 62 ; 226 ; 352-
353. 
Meyer (Rudolf), I, 49 ; 56-57 ; 65 ; 
130 ; 132 ; 176. 
Meyer (R. P.), II, 50-51 ; 174 ; 182. 
Michaelis, I, 356.  
Michel de Cèsène, II, 63.  
Michel (Henri), II, 47 ; 49 ; 83 ; 
168.  
Michel (Georges), I, 100 ; 110 ; 112  
Michelet, II, 87. 



HISTOIRE DES DOCTRINES ÉCONOMIQUES                        199                              

Mill (James), I, 197 ; 222 ; 250 ; 
280 ; 296 ; 298 ; 378 ; II, 141 ; 154-
155 ; 158.  
Mill (Stuart), I, 18 ; 197 ; 231-232 ; 
242 ; 250-251 ; 267 ; 276 ; 280 et s. ; 
296-298 ; 300-302 ; 305 et s. ; 309 ; 
318 ; 321 ; 326 ; 334 ; 345 ; 351 ; 
357 ; II, 8 ; 17 ; 23 ; 92 ; 96 ; 138 et 
s. ; 154 ; 158 ; 160 ; 166 ; 175. 
Millerand, II, 56-57.   
Millot, II, 183. 
Milne-Edwards, II, 53.  
Mirabeau (père), I, 125 ; 131 ; 135 ; 
139 ; 146 ; 150 ; 161-162 ; 164-165 ; 
219. 
Mirabeau (fils), II, 82 ; 152.  
Moch, II, 23.  
Modeste, I, 249.  
Moeser, I, 197.  
De Molinari, I, 23 ; 348 ; 368 ; 371 ; 
II, 100 ; 107. 
Mommsen, I, 36.  
De Monseignat, II, 84.  
Montaigne, I, 85.  
De Montalembert, II, 114 ; 172.  
Montchrétien de Watteville, I, 92 ; 
107. 
Montesquieu, I, 53 ; 124-125 ; 
225 ; II, 35 ; 73-74 ; 82. 
Montyon, I, 169.  
Morellet, I, 131 ; 135 ; 159 ; 170-
171 ; 185 ; 187. 
Morelly, II, 71 ; 74 ; 84-85 ; 94 ; 99 ; 
106 ; 165.  
Morus, I, 82 ; II, 65 et s. ; 70 ; 74 ; 
85 ; 94 ; 99 ; 110. 
Moufang, II, 174.  
Muiron, II, 95.  
Muller, I, 252 ; 310.  
Mun, I, 103-104 ; 216-217.  
De Mun, II, 180-181.  
Murri, II, 185. 
 
  
 
 

N 
 
Naudet, II, 175.  
Nebenius, I, 253.  
Necker, I, 186-187 ; 258 ; II, 81.  
Neil, I, 311 ; 314 ; 317.  
Newmarch, I, 343  
Neymark, I, 94.  
Nicolas II, I, 80. 
Nicolas IV, II, 63.  
Nifo, I, 54.  
Nitti, I, 45 ; 82 ; 365 ; II, 144 ; 163-
164 ;  170 ; 176 ; 182. 
Nordau, II, 7.  
Novicow, I, 46 ; 48.  
Noyes, II, 100.  
 
 

O 
 
Oberdorffer, II, 174.  
Ockam, II, 64  
Ogilvie, II, 160-161.  
Olinde Rodrigues, II, 88-89 ; 92.  
Oncken, I, 124 ; 136 ; 140 ; 150 ; 
160-161 ; 199 ; 207. 
Oppenheim, II, 38. 
Oresme, 66 et s. ; I, 76-77 ; 81 ; 99.   
Orpen, II, 170.  
Ortès, I, 197.  
Ott, II, 93 ; 179.  
Owen, I, 264 ; II, 93 ; 96 et s. ; 
101 ; 111 ; 137-138 ; 140 ; 150.   
 
 

P 
 
Pachtler (R. P.), II, 41 ; 146.  
Pagès, I, 63 ; 81 ; 249.  
Palante, II, 43.  
Pantaleoni, I, 346.  
Pareto (Vilfredo), I, 295 ; II, 71 ; 
87 ; 93 ; 151 ; 169. 
Patten, I, 320-321.  
Paul, jurisc., I, 33 ; 65. 



200                       TABLE ALPHABÉTIQUE DES AUTEURS 

S. Paul, I, 41 ; 57 ;  223 ; 226 ; 285 ; 
II, 61-62 ; 74 ; 91 ; 165-166. 
Paul-Boncour, I, 359-360.  
Pecqueur, II, 95 ; 126 ; 168.  
Peel, I, 271-273.  
Pélage, II, 62.  
Penjon, II, 49.  
Pereire, II, 89.  
Perkheimer, I, 77.  
Périn (Charles), I, 62 ; 138 ; 226 ; 
354 et s. 
Permezel, I, 154 ; 176.  
Pervinquière, I, 147 ; 164 ; 177.  
Pesch (R. P.), I, 144 ; 199 ; 210 ; II, 
29. 
Peshine-Smith, I, 335.  
Petty, I, 191 et s. ; 337 ; 370.   
Philippe de Maizières, I, 62 ; 219.  
Pie VIII, I, 249.  
Pie IX, I, 115 ; 173 ; 184.  
Pie X, II, 185 ; 187.  
S. Pierre, II, 70.  
Pierre du Bois, I, 65 ; 70.  
Pirenne, II, 17 ; 24.  
Platon, I, 23 et s. ; 82 ; 219 ; 279 ; 
II, 49 ; 57 et s. ; 77 ; 84-85 ; 110 ; 
165.  
Platon (G.), II, 60.  
Pomponius, I, 35.  
De Ponthière, II, 180.  
Pothier, I, 58 ; 61 ; 63 ; 80 ; 163 ; 
176. 
Potter, II, 153.  
Price, I, 251 ; 291 ; 293 ; 342 ; 357-
358.  
Prince-Smith, I, 356.  
Proudhon, I, 65 ; 159 ; 266 ; 327 ; 
II, 80 ; 96 ; 101 ; 103 ; 110 et s. ; 
114 ; 117 ; 120 ; 127 ; 133 ; 138 ; 
150 ; 163. 
Prudhommeaux, II, 100.  
Puech, II, 167.  
 
 
 
 

Q 
  
Quesnay, I, 19 ; 111 ; 114-115 ; 
121-122 ; 124 ; 131 et s. ; 168 ; 175 
et s. ; 185-186 ; 198 ; 206-207 ; 210-
211 ; 219 ; 276 ; 314 ; 339 et s. ; II, 
8 ; 75 ; 78.   
Quetelet, I, 337 et s. ; 363 ; 366 ; 
371 ; II, 8. 
 
 

R 
 
Rabaut-St Étienne, II, 84 ; 178.  
Rae (John), I, 320 ; 379. 
Rae (John), I, 320 ; II, 123. 
Raiffeisen, I, 356.  
Raillard, II, 55 ; 113.  
Raleigh, I, 106.  
Raoul de Prelles, I, 219.  
Rau, I, 253-254 ; 258 ; 320.  
Raymond, I, 209 ; 237 ; 310 et s. ; 
327.  
Raymond de Pennafort, I, 52.  
Raynal, II, 71 ; 81.  
Raynaud, I, 382.  
Rebière, I, 120.  
Renard (Georges), II, 150.  
Restif de la Bretonne, II, 81.  
Reybaud, I, 82 ; II, 55 ; 68-69 ; 87 ; 
90-93 ; 95 ; 98 ; 113.  
Reynaud, II, 89 ; 91. 
De Ribbe, I, 381 ; 389.  
Ricardo, I, 15 ; 19 ; 123 ; 125 ; 182 ; 
201 ; 203 ; 210 ; 217 ; 221 ; 227 et 
s. ; 245 ; 249-251 ; 254 ; 257 ; 267 ; 
279 ; 281 ; 284 ; 286 ; 289 ; 295 et 
s. ; 321 ; 323-325 ; 329 et s. ; 347 ; 
353 ; 357 ; II, 8 ; 13 ; 19 ; 118 ; 122 ; 
131-132 ; 137 ; 154 ; 157-159.  
Richelieu, I, 95 ; 101.  
Rickards, I, 225.  
Rignano, II, 11.  
De Roberty, II, 47.  
Robespierre, II, 83 ; 109.  
Robin, I, 216.  



HISTOIRE DES DOCTRINES ÉCONOMIQUES                        201                              

Rodbertus, I, 55 ; 65 ; II, 37 ; 118 ; 
132 et s. ; 149-150 ; 176. 
Roessler, II, 14. 
Rogers, I, 68 ; 106 ; 351 ; 357 ; II, 
17 ; 25-26.  
Roscher, I, 66 ; 91 ; 197 ; 226 ; 251 ; 
258 ; 363 ; 376 ; II, 14 ; 17-18 ; 177.  
Rossi, I, 226 ; 247 ; 274.  
Roubaud, I, 131 ; 171.  
De Rousiers, I, 389 ; II, 124.  
Rousseau, I, 71 ; 137 ; 139-140 ; 
158 ; 163 ; 196 ; 220 ; 276 ; II, 71 ; 
73 et s. ; 82 ; 85 ; 90 ; 140 ; 167.  
Roux-Lavergne, II, 113.  
Rudolf, II, 70.  
 
 

S 
 
De Saint-Chamans, I, 245.  
Saint Just, II, 83.  
De Saint-Péravy, I, 131 ; 181.  
Saint-Hilaire (Barthélemy), I, 26 ; 
29.  
De Saint-Pierre, II, 70.  
Saint-Simon. I, 264 ; 274 ; II, 7-8 ; 
40 ; 69 ; 87 et s. ; 97 ; 101 ; 103 ; 
105 ; 139 ; 164 ; 166 ; 168. 
Sambuc, II, 93 ; 95.  
Sanz y Escartin, I, 42 ; 326.  
Sartorius, I, 252.  
Saumaise, I, 63.  
Sauvaire-Jourdan, I, 137 ; 140 ; 
154 ; 184 ; 217 ; 295 ; 302-303 ; 358. 
De Savigny, I, 252 ; II, 9.  
Savonarole, II, 64.  
Sax, I, 373.  
Say (Jean-Baptiste), I, 85 ; 123 ; 
136 ; 147 ; 182-183 ; 186 ; 199 ; 201 ; 
204 ; 210 et s. ; 220-222 ; 224 ; 228-
230 ; 232 ; 234 ; 236-237 ; 241-242 ; 
245-248 ; 251 ; 253-253 ; 260 ; 262 ; 
283 ; 295-296 ; 302 ; 307 ; 314 ; 317 ; 
328 ; 341 ; 347-348 ; 357 ; 376 ; II, 
8 ; 101 ; 107 ; 134. 
Say (Louis), I, 210. 

Say (Horace), I, 348. 
Say (Léon), I, 112 ; 348. 
Say et Chailley-Bert, I, 162 ; 251 ; 
280 ; 311 ; II, 73 ; 134 ; 137. 
Scaruffi, I, 86.  
Schaeffle, I, 350 ; 373 ; II, 39 ; 47 ; 
107 ; 136 ; 141 ; 144-146 ; 173-174. 
Schatz, I, 17 ; 89-90 ; 106 ; 110 ; 
191-192 ; 210 ; 225 ; 239 ; 323 ; 326 ; 
355 ; 383 ; II, 34 ; 48 ; 182.  
Scheicher, II, 81.  
Schelle, I, 154 ; 165-166 ; 176.  
Schmoller. I, 37 ; 64 ; 234 ; 236 ; 
284 ; 15-16 ; 36 ; 38-39 ; 78. 
Schuhmacher, I, 256.  
Schüller, I, 209 ; 233 ; 240 ; 251 ; II, 
9 ; 15.  
Schulze-Delitsch, I, 356 ; II, 143.  
Schulze-Gaevernitz, I, 389 ; II, 
124.  
Seckendorf, I, 337.  
De Seilhac, II, 57.  
Sénèque, I, 34.  
Senior, I, 250 ; 328 ; 378.  
Serra, I, 91.  
Sertillanges, II, 179.  
Shaw, I, 65 ; 102.  
Sherwood, I, 251 ; 312-313 ; 335.  
Sidgwick, I, 298, 358.  
Silvain Maréchal, II, 70 ; 84-85.  
Simmel, II, 22.  
Sismondi, I, 225-226 ; 239 ; 241 ; 
249 ; 258 et s. ; 285 ; 314 ; 334 ; 
364 ; II, 80 ; 104 ; 137-138 ; 160 ; 
175. 
Sixte V, I, 63.  
Smith (Adam), I, 19 ; 26 ; 32 ; 55 ; 
81 ; 89 ; 106 ; 109 ; 145 ; 153 ; 164 ; 
179-180 ; 185 ; 191 ; 194-195 ; 198 
et s. ; 212 ; 215 ; 219-221 ; 224 ; 
227 ; 229-230 ; 232 et s. ; 245 ; 247 ; 
249 ; 251-253 ; 256 ; 258 ; 267 ; 269-
270 ; 273 ; 279 ; 295 ; 308 ; 309 et 
s. ; 325-326 ; 334 ; 340 ; 341 ; 350-
351 ; 357 ; 363 ; II, 8 ; 15 ; 18-19 ; 
25 ; 32 ; 85.  



202                       TABLE ALPHABÉTIQUE DES AUTEURS 

Socrate, I, 23-25.  
Soden, I, 252.  
Soetbeer, I, 356.  
Solvay, II, 151. 
Sonnenfels, I, 197.  
Souben (dom), I, 121.  
Souchon, I, 24-26 ; 29-31 ; 35 ; 48 ; 
II, 49 ; 58 ; 60. 
Spence, II, 160-161.  
Spencer, I, 71 ; 365 ; 367 ; 369 ; II, 
6 ; 18 ; 44 et s. ; 73 ; 76 ; 154 
Stafford, I, 90.  
Stegmann et Hugo, I, 226 ; II, 37 ; 
56 ; 122 ; 141 ; 144 ; 159 ; 170. 
Stein, I, 253 ; II, 14-15.  
Steuart, I, 191 ; 195 ; 208 ; 220 ; II, 
6.  
Stoecker, II, 171.  
Storch, I, 218 ; 254-255.  
Struve, I, 337.  
Sudre, I, 82 ; II, 58 ; 63 ; 65 ; 68 ; 
79 ; 81-82 ; 84 ; 87 ; 107.  
Suétone, I, 36 ; 83.  
Sully, I, 90 ; 92 et s. ; 129 ; 145.   
Süssmilch, I, 337.  
 
 

T 
 
Tacite, I, 363 ; II, 75.  
Talabot, II, 89.  
Tammeo, II, 337.  
Taparelli d’Azeglio (R. P.), I, 225.  
Tarde, II, 34 ; 46-48.  
Taylor (Mme), I, 279 ; 285 ; 291.  
Temple, I, 106.  
Terray, I, 132 ; 134 et s.  
Théodoret, I, 41.  
Thierry (Augustin), II, 88-89.  
Thiers, II, 56 ; 103-104 ; 107.  
S. Thomas d’Aquin, I, 28 ; 43 et 
s. ; 48 et s. ; 54 et s. ; 71-73 ; 91 ; 
176 ; 219 ; 379 ; II, 51 ; 60-61 ; 176.  
Thomas (Paul), I, 32-33.  
Thompson, I, 226 ; 264 ; 137 et s. 

Thonissen, I, 41-43 ; 226 ; II, 58 ; 
61-64 ; 97 ; 160.  
Thucydide, I, 23.  
Thünen, I, 255 et s. ; 341 ; II, 21.  
Tooke, I, 251 ; 343.  
Torrens, I, 250 ; 298 ; 300.  
Toynbee, I, 358.  
Tronchet, II, 85.  
Troncy, II, 175.  
Troplong, I, 63 ; 81.  
Truchy, I, 140.  
Trudaine père, I, 131-132 ; 167 ; 
180. 
Trudaine de Montigny, I, 134 ; 
180. 
Tucker, I, 179 ; 191 ; 195.  
Turgot, I, 58 ; 81 ; 92 ; 98 ; 124 ; 
126 ; 131-135 ; 142 ; 149 ; 154 ; 155 ; 
161 ; 164-166 ; 167 et s. ;  181 ; 184 ; 
186-188 ; 195 ; 198 ; 202 ; 206-207 ; 
213-221 ; 240 ; 284 ; 357 ; 377 ; 379 ; 
II, 8 ; 82 ; 88.  
Turinaz (Mgr), II, 180.  
Turmann, II, 174 ; 183.  
 
 

U 
 
Ulloa, I, 121.  
Ustaritz, I, 121.  
 
 

V 
 
Vaccaro, II, 7.  
Vacher de Lapouge, II, 22-23.  
Vaillant, II, 57.  
Vairasse d’Alais, II, 69.  
Vandervelde, II, 166 ; 169.  
Vauban, I, 95 ; 100 ; 109 et s. ; 151 ; 
219.  
Vauvilliers, I, 131.  
Verhaegen, I, 358 ; II, 138 ; 158 ; 
170-171. 
Vermeersch (R. P. ), II, 181.  
Vernet, I, 61.  



HISTOIRE DES DOCTRINES ÉCONOMIQUES                        203                              

Verri, I, 196-197. 
Veuillot, II, 114.  
Vialles, I, 215 ; II, 135.  
Vidal, II, 168.  
Vigne, I, 84.  
Vignes, I, 381.  
Villegardelle, II, 56 ; 63.  
De Villeneuve-Bargemont, I, 18 ; 
91 ; 226 ; 249 ; 265-266.  
Villermé, I, 247.  
Villey, I, 245 ; II, 93 ; 159 ; 168.  
Vincent de Beauvais, I, 43.  
Virchow, II, 51.  
Viviani, II, 56-57.  
De Vogelsang, I, 45 ; II, 176 ; 179.  
Voltaire, I, 85 ; 114 ; 120 ; 135 ; 
163 ; 1710-171 ; 215.  
Vührer, I, 132.  
Vuitry, I, 66.  
 
 

W 
 
Wagner, I, 339 ; II, 14 ; 15 et s. ; 
38-39 ; 132-133. 
Wakefield, I, 251.  
Waldeck-Rousseau, I, 359.  
Wallace, I, 222 ; II, 161.  
Walras (Auguste), I, 344. 
Walras (Léon), I, 23 ; 342 ; 344 ; 
346 ; II, 155 et s.  
Waltzing, I, 37.  
Weill, II, 169.  
Weinhold, I, 226.  
Weiss (R. P.), II, 174.  
Werner Sombart, I, 358.  
Westermarck, II, 22.  
Winkelblech, voyez Marlo.  
Winterer, I, 266.  
Wirth, I, 356.  
Wolowski, I, 66 ; 77 ; 196 ; 274-275. 
Wood, I, 106.  
Worms (Émile), I, 74-75.   
Worms (René), II, 47-48. 

XYZ 
 
Xénophon, I, 23-24 ; 28.  
Young (Arthur), I, 282.  
Zigliara (cardinal), II, 184.  
Zwingle, I, 79. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



204                       TABLE ALPHABÉTIQUE DES AUTEURS 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



HISTOIRE DES DOCTRINES ÉCONOMIQUES                        205                              

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



206                       TABLE ALPHABÉTIQUE DES AUTEURS 

 
 

 
TABLE ALPHABÉTIQUE  

DE QUELQUES SUJETS TRAITÉS 
 

 
 

A 
 
Acquisition : méthodes d’acquisition d’après Aristote, I, 27 ; — d’après 
les scolastiques, ibid.  
Acte de navigation de Cromwell et de Charles II, I, 108 s. ; — comment 
il est apprécié par Adam Smith, I, 109, 315 ; — par Child, I, 109.  
Agriculture : son état en France sous Louis XV, I, 130 et s. ; — sa pro-
ductivité exclusive d’après les physiocrates, I, 145 et s. ; — cette opinion 
est-elle partagée par Turgot ? I, 176 et s. ; — le libre-échange favorise-t-il 
les pays agricoles plus ou moins que les pays manufacturiers ? I, 301.  
Annonaire (système) à Rome, I, 36 ; — à la fin du Moyen âge, I, 54 ; — 
accepté par Vauban, I, 111 ; — condamné par Boisguilbert, I, 115 ; — aux 
XVIIIe et XVIIIe siècles, I, 127 et s. ; — à Lyon et à Marseille sous l’Ancien 
régime, I, 133 en note ; — sous Terray, I, 169 et s.  
Anticornlawleague, I, 272 et s.  
Antisémitisme, II, 180.  
Armée de réserve de l’industrie, II, 121.  
Artes acquisitivae, artes pecuniativae, I, 27 ; 51.  
Associations : mal vues par Quesnay, I, 158 ; — condamnées par la loi Le 
Chapelier, I, 188 et s. ; — associations coopératives de Lassalle, II, 98 et s.  
Aumône : jugement de Malthus et de Gide, I, 223.  
Avances : théories des avances selon les physiocrates, I, 146 — les avances 
souveraines de Baudeau, I, 164.  
 
 

B 
 
Balance des contrats, I, 102 et s.  
Balance du commerce : apparition de la théorie au XVIIe siècle, I, 103 et 
s. ; — comment elle est formulée par Mun, I, 105 ; — par Child, I, 105-
106 ; — jugement de Quesnay et des physiocrates, I, 155 et s. ; — acceptée 
par Denham Steuart, I, 196 ; — interprétation de ses résultats par J.-B. Say, 
I, 216 et s. ; — comment il faut la lire avec la théorie de la valeur interna-
tionale, I, 302.  



HISTOIRE DES DOCTRINES ÉCONOMIQUES                        207                              

Balance internationale des comptes : les mouvements de capitaux n’y 
sont compris ni par J.-B. Say, I, 215 et s. ; — ni par Stuart Mill, I, 307.  
Banque de Law, I, 117 et s.  
Banque d’échange d’Owen, II, 98 ; — de Proudhon, II, 111 ; — de 
Rodbertus, II, 135.  
Biens économiques : leur gradation, I, 373-374.  
Biens complémentaires, I, 374.  
Bienfaisance : d’après Smith et Malthus, I, 325 et s. ; — est opposée à la 
solidarité, II, 31 et s. ; — origine du mot, II, 31 ; 113.  
Blés : commerce des blés sous l’édit de 1577 et la déclaration de 1690, I, 
128 et s. ; — d’après la déclaration de 1763, I, 132-133 ; — leur exporta-
tion au XVIIIe siècle, I, 133-134 ; — leurs prix en France, sous Louis XV, I, 
149 ; — restrictions au commerce des blés sous Terray, I, 169 ; — com-
merce des blés d’après Galiani, I, 170 ; — d’après Morellet, I, 171 ; — édit 
de 1774, I, 172 ; — législation en Angleterre, I, 238 et s. ; — suppression 
des droits en Angleterre au XIXe siècle, I, 272 et s.  
Bons de salaires et de denrées d’après Owen, II, 98 ; — d’après Rodber-
tus, II, 135 ; — d’après Schaeffle, II, 145.  
 
 

C 
 
Caméralistique, I, 73.  
Capillarité sociale, I, 368-369.  
Capital : est-il soupçonné par Aristote ? I, 30-31 — le capital au Moyen 
âge, I, 54 et s. ; — emploi du mot par Le Trosne, I, 153 ; — par Turgot, I, 
177 ; — théorie d’Adam Smith, I, 203 et s. ; — différence des taux de ren-
dement, I, 331 ; — capital constant et capital variable de Marx, II, 121 ; — 
le capital est engendré par la plus-value, II, 122 ; — est un vol objectif et 
formel, ibid ; — idée finale que Marx se fait du capital, II, 123-124 ; — sa 
prétendue improductivité, II, 130-131; — le capital catégorie historique, II, 
132 ; — le capital économique et le capital juridique de Rodbertus, ibid ; — 
idée du capital selon Lafargue, II, 133.  
Capitalisme : critique du capitalisme ou régime capitalistique par Marx, II, 
123 et s.  
Catholicisme social : ses antécédents avec Lamennais, II, 171-172 ; — 
apparition du mot, II, 173. 
Catholiques sociaux : leur théorie sur la propriété, I, 44 n. ; — sur la 
valeur, I, 50 n. ; — sur les revenus sans travail, I, 56 ; — sur la monnaie au 
Moyen âge, I, 57 n. ; 65 n. ; — partisans de la théorie de l’organisme social, 
II, 50 et s. ; — principales thèses économiques qu’ils ont soutenues, II, 173 
et s.  



208                        TABLE ALPHABÉTIQUE DES SUJETS 

Change : idée de la réglementation des cours du change au XVIIe siècle, I, 
95 ; 104 ; — le change expliqué par la théorie de la valeur internationale, I, 
304 et s.  
Chartisme, II, 170.  
Christianisme : sa position en face de l’économie politique, I, 38 ; 352 ; 
— en face du socialisme, II, 61, 113, 163 et s.  
Classes ouvrières : dispositions des économistes classiques, I, 239 et s. ; 
— protection des enfants dans les manufactures, I, 247 ; —- avenir des 
classes ouvrières d’après Stuart Mill, I, 289 ; II, 139 et s.  
Collectivisme : origine du mot, II, 153 ; — Pecqueur et la première idée 
du collectivisme, II, 168-169 ; — est-ce la même chose que le commu-
nisme ?, II, 57 ; — le collectivisme rationnel de Schaeffle, II, 144 et s.  
Commandite : permise au Moyen âge, I, 56.  
Commerce : mal vu par les scolastiques et saint Thomas, I, 51 ; — appré-
ciation des physiocrates et de Mercier de la Rivière sur le commerce exté-
rieur, I, 152 et s. ; —- productivité du commerce d’après Condillac, I, 184 ; 
— distinction du commerce intérieur et du commerce extérieur, dans la 
théorie de la valeur internationale, I, 297 et s ;  
Communauté des biens dans l’Église primitive, II, 61 et s. ; 166.  
Communautés religieuses : conditions économiques de leur renou-
vellement, I, 355-356 ; — pourraient-elles être laïques et l’a-t-on essayé ?, 
II, 64 n.  
Communisme : chez Platon, II, 57 et s. ; — dans les hérésies des pre-
miers siècles, II, 61 ;— dans celles du Moyen âge, II, 63 ; — communisme 
babouviste, II, 84 ; — fouriériste, II, 94 ; — owéniste, II, 98 ; — icarien, 
II, 99 et s. ; — sympathies de Stuart Mill pour le communisme, II, 140 et s.  
Compagnies de colonisation, I, 101 et s.  
Compagnonnage : ses abus au XVIIIe siècle, I, 188.  
Comptabilisme de Solvay, II, 151.  
Concentration des biens : y va-t-on ? II, 128.  
Consommation : définie par J.-B. Say, I, 213 ; — est-elle une partie de 
l’économie politique ? I, 211-212.  
Contrat social, II, 77 et s.   
Corporations : leur place et leur importance au Moyen âge, I, 69 ; — leur 
suppression par Turgot, I, 173 et s. ; — par la Constituante, I, 188 ; — 
indifférence de Sismondi à leur égard, I, 262 ; — suivant Sismondi elles 
prévenaient la surpopulation, I, 263 ; — les chrétiens sociaux demandent 
leur rétablissement avec caractère obligatoire, II, 173 et s.  
Coût absolu et coût relatif, I, 297 et s.  
Crises : théorie des crises d’après Sismondi, I, 259 et s. ; — leur périodici-
té, I, 342-343 ; — théorie de Rodbertus, II, 134 et s. ; — d’Henri George, 
II, 158-159.  



HISTOIRE DES DOCTRINES ÉCONOMIQUES                        209                              

D 
 
Darwinisme : son influence sur l’idée de société, II, 44 et s. ; — est-il fa-
vorable ou contraire au développement du socialisme ? II, 51 et s.  
Débouchés : théorie des débouchés dans Bodin, I, 85 ; — développée par 
J.-B. Say, I, 214 et s.  
Degré final d’utilité, I, 373.  
Démocratie chrétienne : origine du mot, II, 181 ; — principales idées, II, 
173 ; 182 et s. ; — attitude du Saint-Siège à son égard, II, 183 et s. ; — 
contraste entre elle et le système de la réforme sociale de Le Play, I, 387.  
Despotisme légal, I, 158 et s.  
Diminishing returns — voyez Revenus décroissants.  
Division des fonctions d’après Platon, I, 25 ; — d’après Théodoret, I, 41-
42 ; — division du travail entrevue par Fergusson, I, 195 n. ; — dévelop-
pée par Adam Smith, I, 200 ; — interprétée par List, I, 319 ; — elle est le 
fondement de la morale d’après Durkheim, II, 50 n.  
Droit au produit intégral : origine de ce droit, II, 118 et s. ; — il est dis-
cuté entre socialistes, II, 148-149.  
Droit au travail : théorie de Louis Blanc, II, 104 et s. ; — sa réfutation, II, 
107 et s. 
Dynamique : impropriété de ce terme dans Stuart Mill, I, 280.  
 
 

E 
 
École orthodoxe ou classique, I, 332-333 ; — de la réforme sociale, I, 381 
et s ; — historique, II, 5 et s. ; — coopératiste ou solidariste, II, 40 ; — 
école organique et école ethnographique, II, 46 et s. ; — école de Liège et 
école d’Angers, II, 181.  
Économie : sens du mot au Moyen âge, I, 42.  
Économie naturelle, monétaire ou fiduciaire, II, 13.  
Économie politique : raisons de son apparition tardive, I, 21 ; — ignorée 
des jurisconsultes romains, I, 31 ; — sa situation en face du christianisme, 
I, 39 ; — origine du mot, I, 92 ; — sa définition par Adam Smith, I, 205 ; 
— par Sismondi, I, 262 ; — son concept d’après Cairnes, I, 293 ; — dis-
tinction de l’économie politique et de l’économie privée d’après Raymond, 
I, 311 ; — d’après List, I, 315 ; — en quel sens elle est une science morale, 
II, 26 et s.  
Économie sociale : son origine avec Sismondi, I, 264 ; — son dévelop-
pement avec l’école de Le Play, I, 389.  
Économistes, nom que se donnaient les physiocrates, I, 124.  



210                        TABLE ALPHABÉTIQUE DES SUJETS 

Égoïsme : les économistes classiques le regardent-ils comme le moteur 
unique ? I, 235-236.  
Empirisme économique, II, 22.  
Entrepreneur : découvert par J.-B. Say, I, 213 ; — aperçu déjà par Turgot, 
ibid. en note.  
Épargne : sa différence d’avec le renoncement, I, 354 et s.  
Équation des demandes entre nations dans la théorie de la valeur interna-
tionale, I, 302.  
Esclavage justifié par Aristote, I, 25 ; 29 ; 30 ; — par saint Thomas, I, 43 ; 
72 ; — comment l’Église s’est comportée avec lui, I, 40 ; — discussion 
économique sur l’esclavage par Cairnes, I, 292.  
Esclave comparé au salarié, II, 81.  
État : son rôle d’après Quesnay, I, 141 ; — d’après Adam Smith, I, 207 ; 
— d’après Bastiat, I, 327 ; — chargé de la protection des intérêts futurs et 
perpétuels, I, 315 et s.  
État isolé de Thünen, I, 255 et s.  
État populaire du travail, sa description par Anton Menger, II, 147.  
État stationnaire de Stuart Mill, I, 290 et s. ; — statique ou dynamique 
des sociétés d’après Patten, I, 321 ; — la loi des trois états de Comte, II, 8.   
Évolutionnisme : dans le droit, II, 9 et s. ; — dans la morale, II, 10 et s. ; 
16 et s. ; — dans l’économie politique, II, 17 et s. ; — l’évolutionnisme et 
l’origine de la société, II, 45 et s.  
 
 

F 
 
Familles : leurs types d’après Le Play, I, 385-386.  
Féminisme : appuyé par Stuart Mill, I, 280 ; II, 139 ; — se rattache au 
saint-simonisme, II, 91-92 ; — par son but et son essence, est d’origine 
socialiste et inconciliable avec le christianisme, II, 165-166.  
Femme : d’après Bebel, II, 131.  
Fonctions sociales : comment les chrétiens sociaux en ont vu dans la 
propriété, I, 44 ; II, 176 ; — dans le travail, II, 181.  
Fondations : condamnées par Turgot, I, 168 n.  
Fonds des salaires — voyez Wage-fund.  
Fouriérisme : son exposition, II, 93 ; — adhésion de Stuart Mill au fourié-
risme, II, 140.  
Fugger (famille des), I, 76.  
 
 
 
 



HISTOIRE DES DOCTRINES ÉCONOMIQUES                        211                              

G 
 
Garantie professionnelle de Sismondi, I, 261.  
Groupes non concurrents de Cairnes, I, 292 ; — les nations sont compo-
sées de groupes non concurrents, I, 306.  
 
 

H 
 
Hanse, I, 74 et s.  
Hégélianisme : son influence sur l’économie politique, II, 6.  
Historisme : ce que c’est, II, 5 ; — ses origines philosophiques, II, 6 et s. ; 
— sa formule d’après Ashley, II, 18 ; — sa critique, II, 24 et s.  
Homo oeconomicus, I, 233 et s.  
 
 

I 
 
Icarie, II, 99 et s.  
Impôt : principe de l’impôt au Moyen âge, I, 73 ; — bases de l’impôt 
d’après Vauban, I, 110 ; — sa répercussion d’après les physiocrates, I, 150 
et s. ; — impôt direct selon Turgot, I, 176-177 ; — idées de Graslin, I, 
183 ; — maximes d’Adam Smith, I, 208 ; — les chrétiens sociaux deman-
dent l’impôt progressif, II, 178.  
Index-numbers, I, 343.  
Individualisme : vrai sens du mot, I, 383 ; II, 31 ; — la morale chrétienne 
est-elle individualiste ? I, 31 ; 43 et s.  
Industrie : appréciation de Quesnay et des physiocrates, I, 145 et s. ; 148 
et s. ; — de Gournay et de Turgot, I, 177 et s. ; — sa productivité d’après 
Condillac, I, 185 n. ; — classification des industries par J.-B. Say, I, 214 ; 
— par Dunoyer, I, 246.  
Interesse : sa théorie chez les scolastiques à propos du mutuum, I, 61. 
Intérêt : fixation du taux par la loi, I, 107 ; — opinion de Quesnay sur le 
taux maximum de l’intérêt, I, 160 ; — de Turgot sur sa légitimité, I, 168 ; 
176 ; 379 ; — justifications possibles de l’intérêt, I, 376 et s. ; — comment 
selon Boehm-Bawerk le temps le justifie, I, 378 et s. (voyez aussi Prêt à 
intérêt).  
Intérêt général en harmonie ou en conflit avec les intérêts privés, I, 236 et 
s., 316 ; — l’intérêt général chez Bastiat, I, 325 et s.  
Interventionnistes et non interventionnistes, II, 181.  
 
 



212                        TABLE ALPHABÉTIQUE DES SUJETS 

J 
 
Jouissance : théorie de la moindre jouissance, I, 373.  
Jus abutendi : saint Thomas l’admet-il ? I, 45.  
 
 

L 
 
Leges frumentariae à Rome, I, 36.  
Libéralisme : accusé d’avoir introduit le socialisme, I, 353 n. ; II, 41 n.  
Liberté défendue par les physiocrates, I, 140 et s. ; — exagérée par Ben-
tham, I, 270 ; — ligue de Manchester, I, 273 et s. ; — sa nécessité démon-
trée à nouveau par Humboldt, I, 375 et s. ; — menacée par les théories 
d’organisme social, II, 48 et s. ; — inconciliable avec le saint-simonisme, II, 
90 ; — la liberté du travail est-elle conciliable avec le syndicalisme ? I, 359-
360 n.  
Liberté testamentaire : son importance pour la réforme sociale, I, 385. 
Libre arbitre : en face de la statistique prévisionnelle, I, 339 ; — difficultés 
que soulèvent les lois économiques, II, 27 et s.  
Libre-échange : attitude des physiocrates sur la question du libre-échange, 
I, 154 et s. ; — opinion de Mercier de la Rivière, I, 156 ; — de Le Trosne, 
I, 157 ; — sympathies de Turgot, I, 179 ; — tempéraments acceptés par 
Smith, I, 205-206 ; 237 ; — par J.-B. Say, I, 237 ; — il est professé par la 
ligue de Manchester, I, 273 ; — par Bastiat, I, 273-274 ; — peut entraîner 
des déplacements de population et de capitaux, I, 297 ; 307-308.  
Loi de Gresham : aperçue par Aristophane, I, 24 ; — introduite en réalité 
par Oresme, I, 67. 
Loi de King, I, 106.  
Loi de compensation, I, 350.  
Loi de l’évolution vers le collectivisme selon Marx, II, 127 ; — elle est 
condamnée par Bernstein, II, 147.  
Loi de substitution, I, 345.  
Loi d’indifférence : formulée par Graslin, I, 182.  
Loi des grands nombres selon Quetelet, I, 338.  
Loi des trois états d’Auguste Comte, II, 8 et s.  
Lois d’évolution et lois de mouvement d’après Wagner, II, 15.  
Lois naturelles des sociétés selon Quesnay et les physiocrates, I, 137 et s.  
Lois économiques : posées en principe par les physiocrates, I, 123 et s. ; 
— pressenties par Montesquieu, I, 124 ; — divisées en deux classes par 
Stuart Mill, I, 281 et s. ; — leur nature et leurs rapports avec la morale, II, 
26 et s. ; — impliquent-elles le déterminisme ? II, 28 et s. ; — changent-
elles avec les siècles ? II, 24 et s.  



HISTOIRE DES DOCTRINES ÉCONOMIQUES                        213                              

Loyer du capital : admis par l’Église au Moyen âge, I, 55 ; — explications 
qui sont données communément pour le loyer, I, 376 et s. ; — expliqué 
par le temps, I, 378 et s. ; — condamné par les socialistes chrétiens, ainsi 
que le loyer des maisons, II, 176 et s. 
 
  

M 
 
Maîtrises supprimées par Turgot, I, 174.  
Manchestérianisme, I, 273 et s.  
Manufactures royales, I, 96.  
Matérialisme historique de Marx, II, 125 et s.  
Maximum : lois de Dioclétien, I, 36-37.  
Mercantilisme : chez les Romains, I, 35 ; — à la Renaissance, I, 89 ; — 
pourquoi les mercantilistes favorisaient de préférence l’agriculture, I, 91 ; 
— opinions françaises sur le mercantilisme aux XVIe et XVIIe siècles, I, 95 ; 
— théories mercantilistes de Colbert, I, 95 et s. ; 98 et s. ; — idées de Mun, 
I, 103 et s. ; — de Child, I, 106 ; — professé par Vauban, I, 111 ; — com-
ment il est apprécié par les physiocrates, I, 154 et s. ; — opinion de Baca-
lan, I, 184 ; — combattu par Smith, I, 205. 
Méthode : chez Aristote, I, 29 ; — chez Adam Smith, I, 208 ; — chez les 
grands économistes classiques, I, 242 ; — d’après Cairnes, I, 292 et s. ; — 
méthode mathématique, I, 341 et s. ; — raisons de son impuissance, I, 344 
et s. ; — la méthode chez Le Play, I, 382.  
Mieux-value de Sismondi, I, 264.  
Mines : les physiocrates les regardaient-ils comme productives ? I, 164 n ; 
— opinion de Turgot, I, 177.  
Misère en France sous Louis XIV, I, 100.  
Modernisme : influence que sa condamnation a eue sur le socialisme 
chrétien, II, 186.  
Monnaie : valeur respective des deux métaux d’après Xénophon, I, 24 ; — 
nature de la monnaie d’après Aristote, I, 27-28 ; — idées des jurisconsultes 
romains, I, 32 ; — écrivains monétaires du Moyen âge, I, 65 et s. ; — en 
Allemagne à la Renaissance, I, 77 ; — Bodin et Malestroit sur la monnaie, 
I, 82 et s. ; — les physiocrates ne se préoccupent pas assez des variations 
du pouvoir général ou particulier de la monnaie, I, 182 ; — assimilation de 
la monnaie aux marchandises, dans les échanges internationaux, d’après 
Mun, I, 105 ; — d’après Bacalan, I, 217 ; — d’après J.-B. Say, I, 216-217 ; 
— adaptation des existences aux besoins, I, 303 et s. ; — proscrite par 
Thomas Morus, II, 67 ; — par Fichte, II, 137 ; — son rôle dans le procès 
de production d’après Marx, II, 124.  



214                        TABLE ALPHABÉTIQUE DES SUJETS 

Morale : les physiocrates la subordonnent à l’économie, I, 143 et s. ; — 
morale de la concurrence, I, 348 ; — l’évolution de la morale, II, 9 et s. ; 21 
et s. ; — la morale en face des lois économiques, II, 26 et s.  
Mutuum : voyez Prêt à intérêt.  
 
 

N 
 
Nation : le concept économique de la nation dans Raymond, I, 311 ; — 
dans List, I, 314 et s. ; — comment il engendre une économie politique 
nationale, I, 315.  
Nationalisation du sol, II, 151 et s.  
Nouveau christianisme, II, 88.  
 
 

O 
 
Organisation du travail de Louis Blanc, II, 104 et s.  
 
 

P 
 
Pacte de famine, I, 134.  
Partage forcé : ses conséquences sociales suivant Le Play, I, 385.  
Phases sociales de Rodbertus, II, 133.  
Physiocrates : précédés par Boisguilbert, I, 115 ; — historique général de 
leur école, I, 131 et s. ; — leurs journaux, I, 134 ; — ensemble de leurs 
doctrines, I, 136 et s. ; — mal connus et mal jugés par Adam Smith, I, 206.  
Physiocratie, origine du mot, I, 123.  
Plus-value de Marx, II, 120 et s. ; — plus-value absolue et plus-value rela-
tive, ibid ; — discussion de la plus-value, II, 123 et s. ; — origine de l’idée 
dans William Thompson, II, 137-138 ; — dans Sismondi, I, 264.  
Population : idées de Mirabeau, I, 161 ; 219 ; — lois de la population 
d’après Malthus, I, 222 et s. ; — d’après Cauderlier, I, 368 ; — d’après 
Doubleday, I, 362 et s. ; — théorie de Spencer, I, 364 et s. ; — causes ac-
tuelles de la dépopulation en France, I, 368 et s. ; — opinion de Leroy-
Beaulieu, I, 368 ; 371 ; —influence de la civilisation sur la population, I, 
365 et s. ; — opinion de Ricardo sur la population, I, 230-231 ; — restric-
tions demandées par Sismondi, I, 262 et s. ; — par Stuart Mill, I, 285 et s. ; 
— par Marlo, II, 136 ; — observations de Carey, I, 333 et s. ; — théorie de 
la surpopulation de Marx, II, 121 ; — harmonie nécessaire et naturelle sous 
le régime socialiste, II, 131.  



HISTOIRE DES DOCTRINES ÉCONOMIQUES                        215                              

Pourcentage croissant ou décroissant de la part des travailleurs, selon 
Bastiat, I, 326 ; — d’après Rodbertus, II, 135.  
Principe économique : sa formule par Quesnay, I, 136 ; — implique-t-il 
l’utilitarianisme de Bentham ? I, 270 ; — est-il en opposition avec le re-
noncement chrétien ? I, 354 et s.  
Prêt à intérêt : théorie du mutuum en droit romain, I, 34 ; — condamné 
par saint Thomas et par l’Église, I, 55 et s. ; — théorie de Calvin, I, 80 ; — 
opinion des réformateurs, ibid ; — explications de Turgot, I, 176 ; — 
l’Église le reconnaît au XIXe siècle, I, 249 ; — mal vu par les chrétiens so-
ciaux contemporains, I, 249 ; II, 176 ; 179.  
Prix : juste prix, I, 49-50 ; — prix légaux au Moyen âge, I, 51 et s. ; — 
vœux pour leur rétablissement, II, 41 en note.  
Procès de production et de circulation d’après Marx, II, 124 et s.  
Production : est-elle admise par Aristote ? I, 30 ; — en quoi elle consiste 
selon Cantillon, I, 125 ; — selon les physiocrates, I, 145 et s. ; — Adam 
Smith la met dans le travail, I, 199 ; — sa définition par J.-B. Say, I, 213 ; 
— comment elle est analysée par Verri, I, 196.  
Productivité du capital : est-elle un fait nouveau en matière de prêt à 
intérêt ? I, 379 en note ; — elle est niée par les socialistes, II, 130 ; — dan-
gers de cette négation, ibid. en note.  
Productivité du travail : son effet sur les salaires, I, 349 ; — formule 
complexe de Thünen, I, 257.  
Profit : Turgot le distingue du loyer ou intérêt du capital, I, 177 ; — Smith 
le confond avec eux, I, 201-202 ; — cause unique de la hausse des profits 
selon Ricardo, I, 232 ; — tendance à leur abaissement d’après Stuart Mill, 
I, 290.  
Progressivité de l’impôt : chez Graslin, I, 183 ; — J.-B. Say l’admet-il ? 
I, 218 ; — on la retrouve chez les socialistes chrétiens, II, 178.  
Prolétaires : origine et véritable étymologie du mot, II, 80 n.  
Propriété : d’après le droit romain, I, 32 ; — d’après les Pères de l’Église, 
I, 41 ; 45 ; — d’après saint Thomas, I, 44 et s. ; — son origine d’après les 
physiocrates, I, 138 et s. ; — d’après Turgot, I, 178 ; II, 82 ; — d’après 
Rousseau, I, 139 ; II, 76 ; — sa nature et son fondement d’après Léon 
XIII, I, 139 n. ; II, 152 n. ; 153 n. ; — d’après Doubleday, I, 364 ; — 
d’après Mirabeau, II, 82 ; — d’après Tronchet, II, 85 ; — sa définition et 
sa limite d’après Robespierre, II, 83 ; — elle est attaquée par Brissot, II, 
80 ; — diversement jugée par Proudhon, II, 110 ; 112 ; — est-elle une 
fonction sociale ? I, 44 ; II, 176 ; — son origine et ses titres sont-ils diffé-
rents selon qu’elle est mobilière ou foncière ? II, 152 ; 178-179 ; — Le Play 
en fait un des fondements des sociétés, I, 384 ; — opinions de Stuart Mill 
sur la propriété, II, 140 et s.  
Protectionnisme : d’après List, I, 318 et s. ; — d’après Patten, I, 321.  



216                        TABLE ALPHABÉTIQUE DES SUJETS 

R 
 
Rachat des terres par l’État, II, 155 et s.  
Réductions du Paraguay, II, 71 ; 161.  
Réforme : son esprit économique, I, 79 ; — le socialisme au début de la 
Réforme, II, 64.  
Réforme sociale : comment elle est envisagée par Le Play, I, 382 et s.  
Religion : fondement des sociétés, suivant Le Play, I, 383-384 ; — le so-
cialisme en est-il une ? II, 169.  
Renoncement : considéré comme principe de civilisatioa et de progrès, 
I, 354.  
Rente : le contrat de rente au Moyen âge et à la Renaissance, I, 60 ; 79 n. ; 
— la rente volante, 79 n.  
Rente foncière : Smith la confond avec le fermage, I, 201-202 ; — théorie 
de Ricardo, I, 229 ; — idées de Storch, I, 254 ; — discussion de la rente 
foncière par Carey, I, 329 et s. ; — a engendré une théorie de la natio-
nalisation du sol, II, 154 et s. ; — n’a rien de régulier, II, 157 ; — ni 
d’automatique, II, 156 ; — suivant George la rente foncière est la cause 
essentielle de la misère, II, 158.  
Retraites pour la vieillesse : imaginées par Condorcet, I, 187 ; — créées 
obligatoiremeat par l’État, elles impliquent la solidarité sociale, II, 41.  
Revenus sans travail : les revenus sans travail ont-ils été condamnés par 
l’Église ?, I, 55 ; 57 ; — leur condamnation par les saint-simoniens, II, 90 ; 
— par les socialistes modernes, II, 130 ; — sont actuellement rejetés par 
des chrétiens sociaux, II, 175 et s.  
Revenus décroissants en agriculture, d’après Stuart Mill, I, 284 et s. ; 287-
288 ; — contestés par Carey, I, 329 et s.  
Richesse : d’après Vauban, I, 112 ; — d’après Boisguilbert, I, 114 ; — 
d’après Cantillon, I, 126 ; — essai de calcul de la richesse nationale par 
Turgot, I, 175 ; — Graslin confond les richesses et les valeurs, I, 183 ; — 
richesses immatérielles chez J.-B. Say, I, 212 ; — chez Dunoyer, I, 246 ; — 
en quoi consiste la richesse nationale d’après Lauderdale, I, 310 ; — 
d’après Raymond, I, 311 ; — énigme insoluble posée par J.-B. Say sur la 
richesse nationale, I, 317.  
Romans utopiques, II, 65 et s. ; 68 et s. ; 81 ; 99 et s.  
 
 

S 
 
Sabotage condamné par Pie X, II, 186.  



HISTOIRE DES DOCTRINES ÉCONOMIQUES                        217                              

Salaire nécessaire : opinion de Turgot, I, 175 ; — de Ricardo, I, 230-231 ; 
— il devient la loi d’airain de Lassalle, II, 142 ; — elle est acceptée par Ket-
teler, II, 143-144.  
Salaires : théorie des salaires par Smith, I, 201 ; — ils doivent assurer le 
renouvellement de la classe ouvrière d’après Storch, I, 254 ; — d’après 
Thünen, I, 257.  
Salariat : sa disparition future d’après Saint-Simon, II, 88 ; — d’après 
Stuart Mill, II, 139 ; — d’après Gide, II, 39.  
Satisfaction des besoins : n’est plus individuelle ou familiale comme au-
trefois, I, 360 et s.  
Sexes, altération actuelle dans leur proportion, I, 370 et s.  
Socialisme : origine du mot, II, 55 ; — son sens d’après Pierre Leroux, 
ibid ; — son sens actuel, II, 56 et s. ; — ses diverses sortes, II, 57 ; — y a-
t’il une différence entre socialisme et collectivisme ? ibid ; — le socialisme 
chez les Grecs, II, 57 et s. ; — ses rapports avec le christianisme en 1848, 
II, 113 et s. ; — y a-t’il quelque chose de chrétien chez les socialistes mo-
dernes ? II, 163 et s. ; — le socialisme scientifique marxiste, II, 117 et s. ; 
— le socialisme contemporain en dehors du marxisme, II, 141 et s. ; — le 
socialisme chez Stuart Mill, II, 138 et s.  
Socialisme chrétien : son apparition en 1848, II, 114 et s. ; — sa position 
en face du socialisme proprement dit, II, 182 et s. ; — ses principales doc-
trines actuelles, II, 175 et s. ; — combattu par Claudio Jannet, I, 353 ; — et 
par Périn, I, 356 ; — socialisme chrétien en Angleterre, II, 169.  
Socialisme évangélique, I, 171.  
Socialisme d’État : ce qu’il est, II, 37 et s. ; — il respecte théoriquement 
la propriété, II, 38 ; — sa pénétration en France, II, 39 et s.  
Socialisme de la chaire : origine du mot, II, 38 ; — est-ce la même chose 
que le socialisme d’État ? ibid.  
Sociétés : ordre naturel des sociétés d’après les physiocrates, I, 137 et s. ; 
— ce que c’est essentiellement qu’une société, II, 5 ; — y a-t-il un orga-
nisme social ? II, 43 et s.  
Sociétés anonymes : mal comprises par Marx, II, 128.  
Sociologie : y en avait-il une au Moyen âge ? I, 71 et s. ; — comment la 
sociologie est inaugurée par Auguste Comte, II, 7.  
Solidarité des industries d’après J.-B. Say, I, 215 ; — solidarité des ou-
vriers entre eux d’après Sismondi, I, 261 ; — origine du mot solidarité, II, 
113 ; — substitution de la solidarité à la charité ou à la bienfaisance, II, 30 ; 
— leurs différences, II, 30 et s. ; — influence de l’idée de solidarité dans 
nos lois nouvelles, II, 32 et s.  
Spéculation : existait-elle au Moyen âge ? I, 53.  
Standard of life : son élévation dans les classes ouvrières, II, 124 ; 142.  



218                        TABLE ALPHABÉTIQUE DES SUJETS 

Statistique : n’existait pas au XVIIIe siècle, I, 21 ; — ses origines et ses 
progrès, I, 337.  
Successions : influence économique des régimes successoraux, I, 384.  
Surproduction : discutée par J.-B. Say, I, 215 ; — par Sismondi, I, 259 et 
s. ; — s’agit-il de surproduction absolue ou de défaut d’équilibre ? I, 260 ; 
— la surproduction d’après Rodbertus, II, 133 et s.  
 
 

T 
 
Tableau économique de Quesnay, I, 146 ; — discuté par Graslin, I, 181.  
Temps : facteur de l’idée de capital, II, 47 ; — son rôle pour expliquer le 
loyer ou intérêt, I, 378 et s.  
Théorie quantitative : apparaît avec Bodin, I, 83 ; — sensiblement modi-
fiée par Cantillon, I, 126.  
Travail : méprisé dans l’antiquité, I, 23 ; 28 ; — division du travail, I, 24-
25 ; 41 ; — le droit de travailler était-il un droit régalien au XVIIe siècle ? I, 
97 ; — le travail source de la richesse selon Graslin, I, 181 ; — agent par 
excellence de la production d’après Locke, I, 192-193 ; — d’après Smith, 
I, 199 ; — étalon de la valeur, I, 200 ; — travail improductif de Stuart Mill, 
I, 283 ; — travail permanent de Raymond, I, 312 ; — le travail épargné, 
mesure de la valeur selon Bastiat, I, 324 ; — le travail attrayant de Mably, 
II, 79-80 ; — de Fourier, II, 93 ; — le travail, principe de la valeur d’après 
Ricardo, I, 229 ; — d’après Marx, II, 118 et s. ; — d’après Rodbertus, II, 
133 ; — travail social de Marx, II, 118.  
Trinus contractus, I, 63.  
Truck-system au XVe siècle, I, 51.  
Types d’après Carl Menger, I, 375.  
 
 

U 
 
Unearned increment : condamné par Stuart Mill, II, 141 ; — James Mill 
en demande l’attribution à l’État ; II, 154 ; — comment il serait atteint par 
la single-tax d’Henri George, II, 159.  
Universités populaires, I, 358.  
Utilité gratuite et utilité onéreuse, I, 326.  
Utilitarianisme de Bentham, I, 269-270 ; — il est accepté par Stuart Mill, 
I, 279 ; — il l’avait été par J.-B. Say, I, 218.  
Utopie de Morus, I, 65 et s.  
 
 



HISTOIRE DES DOCTRINES ÉCONOMIQUES                        219                              

V 
 
Valeur : d’après Aristote, I, 26 ; — d’après les jurisconsultes romains, I, 
32 ; — d’après les scolastiques, I, 48 et s. ; — définitions et distinctions 
données par Graslin, I, 182 ; — Graslin confond la somme des valeurs 
avec la richesse, I, 183 ; — caractère subjectif de la valeur selon Condillac, 
I, 185 en note ; — Le Trosne la croit essentiellement objective, I, 185-186 ; 
— elle est fondée sur le travail d’après Ricardo, I, 229 ; — d’après Marx, 
II, 118 et s. ; — d’après Rodbertus, II, 133 ; — bonne analyse de la valeur 
par Storch, I, 254 en note ; — les services et non les choses ont une valeur 
selon Bastiat, I, 324-325 ; — Influence du progrès sur l’abaissement des 
valeurs, selon Carey, I, 329 ; — théorie analytique de la valeur d’après Je-
vons, I, 342 ; — d’après Carl Menger, I, 373 et s. ; — valeur d’usage et 
valeur d’échange d’après Aristote et Adam Smith, I, 26 ; — d’après Paul 
Leroy-Beaulieu, I, 350 ; — rapports entre la valeur d’usage et la force 
d’achat selon Rodbertus, II, 134.  
Valeur internationale : vue par Ricardo, I, 231 ; — par Torrens, I, 250 ; 
— par Stuart Mill, I, 286 ; — exposé et discussion de la théorie de la valeur 
internationale, I, 395 et s.  
 
 

W 
 
Wage-fund : sa théorie apparaît dans Smith, I, 201-202 ; — acceptée, puis 
démentie par Stuart Mill, I, 286 ; — combattue par Cliffe-Leslie, II, 19.  
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



220                        TABLE ALPHABÉTIQUE DES SUJETS 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



HISTOIRE DES DOCTRINES ÉCONOMIQUES                        221                              

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



222                        TABLE ALPHABÉTIQUE DES SUJETS 

 

 

TABLE COMPLÈTE  

 

 

 

VOLUME 1 
 
Notice sur Joseph Rambaud      7 
Introduction à la nouvelle édition     11 
 
Avertissement de la seconde édition     15 
Introduction        17 
 
Livre I — L’économie politique avant les économistes  21 
 
Chapitre 1 : L’antiquité      21 

I. Les philosophes grecs     21 
II. Les jurisconsultes romains     31 

Chapitre 2 : Le Moyen âge      39 
I. Le christiannisme et l’économie politique   39 
II. La propriété dans Saint Thomas d’Aquin   43 
III. La valeur, les échanges, le commerce   48 
IV. La productivité du capital et le prêt à intérêt  54 
V. La monnaie       65 
VI. La société au Moyen âge et la philosophie scolastique 68 

Chapitre 3 : La Renaissance      73 
Chapitre 4 : La Réforme      79 
Chapitre 5 : Les mercantilistes      89 

I. Le mercantilisme avant Colbert    89 
II. Colbert       94 
III. Les théories mercantilistes en Angleterre   102 
IV. Vauban et Boisguilbert     109 

Chapitre 6 : Les financiers      117 
 
Livre II — Les théories des lois économiques   123 
 
Chapitre 1 : Les Physiocrates      123 

I. Comment le mouvement physiocratique fut préparé 123 
II. Historique général de l’école physiocratique  131 



HISTOIRE DES DOCTRINES ÉCONOMIQUES                        223                              

III. Les doctrines physiocratiques    136 
IV. Quesnay et les économistes    159 
V. Gournay et Turgot      166 
VI. Les indépendants et les adversaires   181 

Chapitre 2 : Adam Smith, J.-B. Say, Malthus et Ricardo  191 
I. Les précurseurs de l’école anglaise classique   191 
II. Adam Smith      198 
III. Jean-Baptiste Say      210 
IV. Malthus       219 
V. Ricardo       227 
VI. Critique générale de l’école orthodoxe ou classique 232 

Chapitre 3 : L’économie politique après Smith et Ricardo  245 
I. Les classiques en France, en Angleterre et en Allemagne 245 
II. Von Thuenen      255 
III. Sismondi et son influence     258 

Chapitre 4 : Le système de la moindre action de l’État  269 
Chapitre 5 : Stuart Mill       279 
Chapitre 6 : La théorie de la valeur internationale   295 
Chapitre 7 : L’économie politique nationale    310 
Chapitre 8 : La réaction contre Malthus et Ricardo   323 
Chapitre 9 : La statistique et l’école mathématique   337 
Chapitre 10 : L’eclétisme libéral     347 

I. Les auteurs de la fin du XIXe siècle    347 
II. Les formes actuelles du problème de la population 361 

Chapitre 11 : L’école autrichienne     373 
Chapitre 12 : Le Play et l’école de la réforme sociale   381 
 
 
 
VOLUME 2 
 

Livre III — L’historisme et le socialisme d’État   5 
 
Chapitre 1 : Les origines philosophiques de l’école historique  5 
Chapitre 2 : L’historisme et les lois économiques   13 

I. L’école historique      13 
II. La question des lois économiques    25 
III. L’idée de solidarité      30 

Chapitre 3 : Le socialisme d’État     36 
Chapitre 4 : Les théories de l’organisme social    43 
 

 



224                      TABLE COMPLÈTE DES DEUX VOLUMES 

Livre IV — Le socialisme      55 
 
Chapitre 1 : Le socialisme jusqu’au milieu du XVIIIe siècle  55 
Chapitre 2 : Le socialisme et la révolution    73 
Chapitre 3 : Le socialisme utopique au XIXe siècle   87 
Chapitre 4 : Le socialisme révolutionnaire autour de 1848  103 
Chapitre 5 : Le socialisme scientifique     117 

I. Karl Marx       117 
II. Qu’y a-t-il d’original dans le marxisme ?   131 
III. Le socialisme contemporain depuis Karl Marx  141 
IV. La nationalisation du sol     151 

Chapitre 6 : Le socialisme en face du christiannisme   163 

I. Le socialisme a-t-il une affinité avec le christiannisme ? 163 
II. Les essais de socialisme chrétien    170 

 

Table alphabétique des auteurs     191 

Table alphabétique des sujets      205 

Table complètes des deux volumes     221 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



HISTOIRE DES DOCTRINES ÉCONOMIQUES                        225                              

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



226                      TABLE COMPLÈTE DES DEUX VOLUMES 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



HISTOIRE DES DOCTRINES ÉCONOMIQUES                        227                              

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


