
Destutt de Tracy, Antoine    

  412         DICTIONNAIRE DE LA TRADITION LIBÉRALE FRANÇAISE                                   

qui, de sa nature, doit être abandonné au libre con-
cours des intérêts particuliers. En entreprenant de 
diriger le commerce et de gouverner les prix, ils ont 
méconnu la portée de leur faible intelligence ; ils ont 
essayé de tenir une balance qui leur échappe, et dont 
la direction surpasse leur pouvoir et leur force. » 
(Lettres à un ami sur les avantages de la liberté du 
commerce des grains et le danger des prohibitions, 
1768, p. 52) Ce langage nous paraîtra à bon droit 
familier. 

Descartes est peut-être, tout bien considéré, un 
héros oublié du libéralisme français. Il a parlé de la 
liberté toute sa vie, dans des œuvres multiples et qui 
ouvrirent des perspectives nouvelles aux esprits qui 
entamèrent plus distinctement que lui l’édification du 
socle théorique libéral. Il a aussi vécu en homme libre, 
quittant l’atmosphère intellectuellement étouffante de 
Paris, pour rejoindre une contrée aussi riche que libre, 
la Hollande, et son « grand peuple fort actif et plus 
soigneux de ses propres affaires que curieux de celles 
d’autrui ». (Discours de la méthode ; Œuvres et Lettres, 
éd. Pléiade, p. 146.) 

Comme cela est bien connu, la pensée de Descartes 
eut un retentissement considérable et son effet fut  
tout à fait révolutionnaire : tandis qu’à son époque on 
estimait encore une théorie et un auteur par son 
ancienneté et sa capacité à avoir résisté au temps, lui 
sapait sciemment les fondements de l’autorité dans le 
domaine de la connaissance, et appelait à douter mé-
thodiquement pour construire une science ferme et 
sûre, quoique nécessairement limitée par les bornes de 
la raison humaine. Ce fut un philosophe du progrès, en 
des temps où l’on n’estimait guère que la conservation. 

Sa philosophie était celle de l’individu contre la 
masse, comme on ne le perçoit encore que trop faible-
ment. J’ai rappelé, en évoquant la question de la démo-
cratie, ses propos sur la probabilité avec laquelle un 
individu unique peut se retrouver seul détenteur de  
la vérité, quand tout le siècle déraisonne, et qu’ainsi le 
faire taire, parce qu’il est dans la minorité, est pro-
prement un acte aberrant. (Règles pour la direction de 
l’esprit, Œuvres et Lettres, éd. Pléiade, p. 43.) À un autre 
endroit du Discours de la méthode, Descartes affirmait 
également qu’on trouverait plus aisément la vérité 
chez un homme qui raisonne pour son propre intérêt, 
que chez celui qui tisse des plans destinés à l’humanité 
ou à se faire valoir. Ce n’est peut-être pas une idée 
impropre pour achever cet article. « Il me semblait », 
écrit-il, « que je pourrais rencontrer beaucoup plus de 
vérité dans les raisonnements que chacun fait touchant 
les affaires qui lui importent, et dont l’événement le 
doit punir bientôt après s’il a mal jugé, que dans ceux 
que fait un homme de lettres dans son cabinet, tou-
chant des spéculations qui ne produisent aucun effet, 
et qui ne lui sont d’autre conséquence, sinon que peut-
être il en tirera d’autant plus de vanité qu’elles seront 
plus éloignées du sens commun, à cause qu’il aura dû 

employer d’autant plus d’esprit et d’artifice à tâcher de 
les rendre vraisemblables. » (Discours de la méthode ; 
Œuvres et Lettres, éd. Pléiade, p. 131.) De cette idée, 
jointe aux autres, à la doctrine de la liberté, il n’y avait 
guère que quelques pas.  

 
DESPOTISME, DICTATURE. On désigne par ces 

mots un degré extrême dans la pratique du pouvoir 
arbitraire, mais toute autorité qui entreprend contre 
les droits légitimes de l’humanité et qui sort de sa 
sphère naturelle est condamnable. Voir, pour l’ap-
profondissement de ces principes, Communisme, État-
Étatisme, Lois-Législations, Libéralisme, et Politique. 

 
DESTUTT DE TRACY, ANTOINE (1754-1836). 

Philosophe, théoricien de l’Idéologie.  
Quoiqu’on s’accorde en général à reconnaître aux 

Idéologues une importance historique en tant que 
groupe, individuellement ils intéressent peu, et sans 
quelques dévouements notables, ils seraient encore à 
étudier et à rééditer. Non sans doute que la chose 
importe peu ; car d’abord il n’est pas vrai que l’héritage 
oublié d’hier puisse toujours être retrouvé : les pré-
cieux manuscrits de Destutt de Tracy, par exemple,  
ont définitivement disparu dans l’incendie du château 
familial de Paray-le-Frésil, et sa pensée féconde est 
désormais plus difficile à s’approprier qu’elle l’était 
primitivement.  Surtout, dans le cas personnel qui nous 
occupe, il semble que nous manquions de nous saisir 
d’un héritage qui représentait « l’esprit français », pour 
nous laisser imposer une opinion qui est surtout 
compatible avec la mentalité pratique des Américains. 
(Voir Œuvres complètes de Destutt de Tracy, t. IV, p. 43) 
Qu’on se rappelle son Commentaire sur l’Esprit des lois, 
qui a connu un succès important, avec de multiples 
éditions rapidement enlevées et des traductions dans 
les principales langues européennes, et qui a été en 
partie traduit par Thomas Jefferson, lequel y consacra 
cinq heures par jour pendant plus de deux mois.  
(I spent five hours a day on it, for between two and three 
months—Lettre à Lafayette, 17 mai 1816) Ce livre 
n’était qu’un travail préparatoire, pour l’œuvre plus 
complète et plus fondamentale que l’auteur entrepre-
nait sous le nom d’Éléments d’idéologie, dont le public 
américain n’a jamais entendu parler, et pour cause,  
et que nous négligeons pareillement, comme si leur 
mouvement instinctif de répulsion devait nous forcer 
la main. Destutt de Tracy a toujours répété, y compris 
à Jefferson, que le seul mérite de ses travaux de 
philosophie politique et d’économie politique, c’était 
d’être la suite et la conséquence de son Idéologie. 
(Lettre à Jefferson, 8 janvier 1824 : Œuvres complètes 
de Destutt de Tracy, t. VIII, p. 455) Mais Jefferson, au 
demeurant grand lecteur et collectionneur de livres, 
n’a jamais pu s’attacher à la lecture des trois volumes 
d’Idéologie, parce que ce sont, disait-il, des ouvrages 
abstraits non susceptibles d’applications immédiates ; 



  Destutt de Tracy, Antoine 

  DICTIONNAIRE DE LA TRADITION LIBÉRALE FRANÇAISE                                                                                413   

et il croyait que le public américain aurait de plus 
grandes réticences encore pour une œuvre de philo-
sophie pure. (Lettre à John Adams, 14 octobre 1816 ; 
voir aussi Œuvres complètes de Destutt de Tracy, t. VIII, 
p. 347, note 10) À nous Français de le prendre au 
sérieux, en étudiant sa manière personnelle de poser 
et de résoudre le problème de la liberté humaine. 

Pour ces sortes d’enquête, j’ai pris l’habitude de 
commencer par le caractère et la personnalité de 
l’auteur, tels que les évènements de la vie les ont faits. 
Mais chez Destutt de Tracy une certaine dichotomie  
se remarque entre les origines et la destinée, comme 
entre les mœurs et les idées. Sa vie de philosophe 
méditatif, ses principes élégants de sensation, de 
perception et d’entendement, sa représentation aussi 
de la société comme une succession ininterrompue 
d’échanges libres, dans lesquels chacun trouve son 
compte, tranche avec sa première carrière dans le 
métier des armes, où il suit une tradition familiale, 
léguée par un père qui meurt de blessures faites à la 
guerre. Avec ses idées progressives et libérales, il 
étonnait aussi par ses manières toutes aristocratiques, 
empruntées à un temps qui bientôt ne serait plus.  

C’est avec de telles contradictions qu’il entra dans 
le mouvement politique, siégeant à la Constituante, où 
il défendit les principes des Lumières dans diverses 
questions, et « nommément dans celles sur les droits 
des gens de couleur, sur les mines, sur les monopoles 
de commerce, et généralement partout où je croyais 
l’intérêt du plus grand nombre compromis. » (Au 
comité de sûreté générale, 2 mars 1794 : Œuvres 
complètes, t. I, p. 81) Pendant la Terreur, il est arrêté et 
détenu ; cela lui donne l’occasion de beaucoup lire et 
de beaucoup penser. L’étude suivie de Condillac, puis 
de Locke, sert de déclencheur. « Je lus, dans les prisons 
des Carmes, tous ses ouvrages qui me firent remonter 
à Locke. Leur ensemble m’ouvrit les yeux, leur rap-
prochement me montra en quoi consiste ce que je 
cherchais. Je vis clairement que c’était la science de la 
pensée. » (Auguste Mignet à l’Académie des sciences 
morales et politiques : Séances et travaux, etc., t. I, 
1842, p. 411) L’effort d’approfondissement mènera 
l’auteur à l’Idéologie. 

[L’Idéologie ou la science des idées.] L’idéologie est 
proprement la science des idées ; elle se découpe en 
deux parties : l’idéologie proprement dite, qui étudie  
la formation des idées, et l’idéologie au sens large, qui 
comprend en outre la grammaire, la logique, l’éco-
nomie, la morale et la législation. (Claude Jolly dans les 
Œuvres complètes de Destutt de Tracy, t. I, p. 164, en 
note ; voir aussi t. II, p. 94). Toutes ces composantes 
figuraient dans le projet initial de l’auteur, qui devait 
en publier les différentes parties sous le nom d’Élé-
ments d’idéologie, mais qui n’a publié qu’à peu près la 
moitié, esquissé un autre quart, et peu ou pas du tout 
couvert le reste. (Idem, t. III, p. 7)  

Destutt de Tracy est à l’évidence le maître à penser 
des Idéologues, qui toutefois ne forment pas un groupe 
homogène, auquel il aurait donné une doctrine. Tous 
cherchent à renouveler la science sociale et la société 
en utilisant les connaissances nouvellement acquises 
pour solidifier l’héritage de la philosophie du siècle  
des Lumières. De ce point de vue, Destutt de Tracy est 
entre tous celui qui aura le plus accompli. Examiner la 
génération de nos idées, explique-t-il, est la clé pour 
faire dans les autres domaines du savoir des progrès 
véritablement décisifs : car qu’est-ce par exemple que 
la grammaire, sinon l’art de communiquer des idées ; 
qu’est-ce que l’instruction, sinon celui de les enseigner 
et de les répandre ; et même, à dire vrai, l’économie 
politique et la législation ne sont-elles pas l’analyse des 
actions humaines, nous permettant de juger de leur 
mérite par leurs conséquences, et par suite, du mérite 
des sentiments qui nous portent plutôt à une action 
qu’à une autre ? (Idem, t. II, p. 70-71 ; t. VI, p. 85 ; voir 
aussi lettre de Stendhal à Joseph Rey : Correspondance 
générale de Stendhal, t. I, p. 406.) Partir d’une histoire 
de nos moyens de connaître, définissant la génération, 
l’expression et la combinaison des idées, pour en ap-
pliquer ensuite les principes à l’étude de notre volonté 
et de ses effets, constitue le meilleur moyen de faire 
des progrès immenses, dit-il, car tous ces savoirs se 
tiennent, et qui est bien versé dans l’étude fondamen-
tale des idées, se trouve fort avancé dès qu’il étudie 
l’une des formes d’application. (Œuvres complètes de 
Destutt de Tracy, t. III, p. 84 ; t. V, p. 202 ; t. VI, p. 43-44) 

[Applications de l’Idéologie à la politique et à 
l’économie politique] Certainement, Destutt de Tracy 
ne remonte pas à l’origine des connaissances par pur 
amour pour la spéculation métaphysique ; plutôt, il en 
entreprend l’analyse pour servir de fondement à tout 
le reste. L’unique but de tous ces travaux, dit-il, « est la 
solution de cet immense problème, les facultés d’une 
espèce d’êtres animés étant connues, trouver tous les 
moyens de bonheur dont ces êtres sont susceptibles. » 
(Mémoire sur la faculté de penser, 1798 : Œuvres 
complètes, t. II, p. 71) Une telle utilité indirecte et loin-
taine n’a pas été aperçue par Jefferson, plus intéressé 
par les résultats, et pressé de jouir. Et pourtant c’est en 
étudiant le soubassement nécessaire de l’économie 
politique et de la politique qu’on peut y avancer avec 
quelque assurance de poser des principes vrais, fondés 
sur la nature de l’homme.  

Or, de l’étude de la sensation et de la formation des 
idées, découlent l’individualisme et la propriété privée 
comme des conséquences forcées. En effet, un être 
doué de sensibilité et capable de volonté, ne peut pas 
sentir, et sentir qu’il existe, sans inaugurer la notion du 
moi et faire tout de suite la distinction entre ce moi, 
l’environnement extérieur, et les autres hommes. 
Ainsi, en analysant la génération des idées, on est 
amené à constater que la propriété privée, que certains 
philosophes ont présenté comme la suite d’arrange-



Diderot, Denis    

  414         DICTIONNAIRE DE LA TRADITION LIBÉRALE FRANÇAISE                                   

ments légaux, ayant en vue l’utilité sociale, trouve ses 
vraies racines dans la constitution même de l’homme. 
« Le tien et le mien n’ont jamais été inventés », explique 
bien Destutt de Tracy ; « ils ont été reconnus le jour où 
on a pu dire toi et moi, et l’idée de moi et toi, ou plutôt 
de moi et autre que moi, est née, sinon le jour même où 
un être sentant a éprouvé des impressions, du moins 
celui où en conséquence de ces impressions il a ép-
rouvé le sentiment de vouloir, la possibilité d’agir,  
qui en est la suite, et une résistance à ce sentiment et à 
cet acte. » (Idem, t. VI p. 56) Il faut donc reconnaître 
que « la faculté de vouloir, la propriété d’être doués de 
volonté, en nous donnant la connaissance distincte de 
notre individu, nous donne par cela même et néces-
sairement l’idée de propriété, et qu’ainsi la propriété 
avec toutes ses conséquences est une suite inévitable 
de notre nature » ; et sans doute ce n’est pas une 
constatation sans importance. (Idem, p. 147) 

On peut dire encore, à la lumière de la science des 
idées, que la sensation du besoin, qui prend la forme 
d’une sorte de souffrance pour nous pousser à agir,  
est toute personnelle. Aussi, l’appréciation scientifique 
des désirs, et donc de la valeur, ne peut être que 
subjective : c’est d’après des motifs tout individuels 
que nous donnons de la valeur aux choses, et que nous 
les appelons des biens ; c’est parce qu’ils assouvissent 
le besoin que nous sentons d’eux, que nous faisons des 
efforts pour les acquérir et que nous nous disons riche 
quand nous les possédons. (Idem, p. 60 et 67) 

Ceci compris, on ne peut manquer d’accorder à 
l’individu la pleine liberté de se déterminer, parce que 
chacun a le droit légitime de vaincre les souffrances qui 
l’assaillent, en assouvissant ses besoins de manière 
inoffensive pour autrui. On ne peut non plus manquer 
de reconnaître que la société mériterait de n’être 
jamais qu’une grande foire commerçante, où s’accom-
plissent une série d’échanges, c’est-à-dire des transac-
tions par lesquelles les contractants gagnent toujours 
tous deux. (Idem, p. 85-86) 

[La fin de sa vie ; son héritage] En accomplissant 
jusqu’à son terme ce projet d’une science englobante 
de l’action humaine, depuis la formation des idées 
jusqu’aux principes de législation qui en découlent, 
Destutt de Tracy aurait fait époque dans l’histoire de la 
pensée, en présentant un système articulé sur lequel la 
théorie de la liberté humaine puisse reposer. À cause 
d’un long épisode de dépression, suivi de la perte 
graduelle de ses facultés, à commencer par la vue, il n’a 
pu faire autrement que de laisser à ses successeurs  
la tâche de continuer l’application de l’Idéologie aux 
domaines pratiques qu’il n’avait pu couvrir. Mais déjà 
l’école anglaise redéfinissait l’économie politique en 
l’éloignant du subjectivisme, et la philosophie pure 
prenait en France une toute autre route que la sienne. 
« La jeunesse est certainement notre espérance », 
écrit-il ainsi à son fils à la toute fin de sa vie, « mais une 
partie d’entre elle a pris la mauvaise direction des 

Cousinistes [disciples de Victor Cousin], que les Doctri-
naires soutiennent et popularisent, et ils embrouillent 
tout. La mode du jour consiste à enjamber ce que ces 
messieurs appellent les "sensualistes" au sein desquels 
ils me font jouer un grand rôle…. Tout cela est un vrai 
gâchis. Je suis vraiment fâché de ne plus être ce que 
j’étais il y a trente ans. Je remettrais ces docteurs à  
leur place, mais je n’ai plus qu’à me coucher et à être 
enterré. » (Lettre du 7 août 1829 : Œuvres complètes,  
t. VIII, p. 501) Après avoir été séduit, comme toute sa 
génération, par la physiocratie et son programme 
économique et politique, Destutt de Tracy en aura 
poursuivi l’œuvre dans des voies plus orthodoxes que 
Condorcet ou que Sieyès, et sans être économiste 
professionnel, il aura appuyé les sains principes de 
Jean-Baptiste Say, tout en conservant un esprit assez 
indépendant pour corriger au besoin le futur maître 
lorsqu’il divaguait, comme sur la question de l’impôt 
progressif. (Lettre à J.-B. Say, 20 février 1800 : Idem,  
t. VIII, p. 141). Il laisse un héritage incompris, joignant 
la philosophie, l’économie politique et la philosophie 
politique, et par conséquent trop métaphysique pour 
les uns, et trop sommaire pour les autres, qui tous 
devraient plutôt apprécier dans son œuvre le projet  
de fonder une science complète de l’individu voulant  
et agissant, sur des principes solides et durables. Et 
certainement ce projet était méritoire. 

 
DIDEROT, DENIS (1713-1784). Philosophe des 

Lumières, architecte de l’Encyclopédie, et un temps 
compagnon de route des économistes physiocrates ;  
son œuvre est un combat pour la libération individuelle. 

Dans l’histoire du libéralisme, le XVIIIe siècle est 
une époque cruciale : la liberté, enfin proprement 
définie et défendue d’une manière systématique, rem-
porte des batailles décisives ; elle en perd d’autres, 
lourdes de conséquences. « Chaque siècle a son esprit 
qui le caractérise. L’esprit du nôtre semble être celui 
de la liberté » : ainsi parle Denis Diderot, l’un des plus 
actifs artisans de cette transformation fondamentale, 
qu’il espérait ardemment, et qu’il se trouve avoir pré-
dite. « Une fois que les hommes ont osé d’une manière 
quelconque donner l’assaut à la barrière de la religion, 
cette barrière, la plus formidable qui existe comme la 
plus respectée, il est impossible de s’arrêter », conti-
nuait-il en effet. « Dès qu’ils ont tourné des regards 
menaçants contre la majesté du Ciel, ils ne manqueront 
pas, le moment d’après, de les diriger contre la souve-
raineté de la terre. Le câble qui tient et comprime 
l’humanité est formé de deux cordes ; l’une ne peut 
céder sans que l’autre vienne à rompre. » (Lettre à la 
princesse Dachkov, 3 avril 1771 : Correspondance,  
éd. de Minuit, vol. XI, p. 20.) Ses allures, en ce siècle de 
transformations, ne sont pas sans nous rappeler Pierre 
Bayle : comme son prédécesseur, Diderot mise sur  
un Dictionnaire pour attaquer l’ordre établi, et il y 
travaille en adoptant les mêmes manœuvres : ainsi, 


