
Descartes, René    

  408         DICTIONNAIRE DE LA TRADITION LIBÉRALE FRANÇAISE                                   

comme « taillables à merci », en supprimant non sim-
plement des lignes budgétaires, mais des ministères 
entiers. (Œuvres complètes de Gustave de Molinari, t. V, 
p. 76, et t. XIII, p. 437) On le peut, mais c’est un exercice 
de la volonté qui implique avant tout une réforme 
morale dans le citoyen. 

 
DESCARTES, RENÉ (1596-1650). Trop souvent 

méconnue ou sous-estimée, la contribution de Descartes 
au développement du libéralisme apparaît clairement  
à la lecture de ses œuvres et de sa correspondance. Dans 
le débat sur la liberté divine, il développe un argumen-
taire sur les limites de la raison humaine, qui fleurira 
chez les physiocrates. Sa philosophie du libre-arbitre, du 
progrès et de l’individu, n’est pas non plus sans une 
certaine justesse. 

René Descartes, qui ouvre le temps de la modernité 
par sa conception de la philosophie, de la science et du 
progrès, se rattache fortement au milieu intellectuel 
dans lequel il a évolué. Rétrospectivement, ce milieu 
apparaît tout dominé par la théologie, cette théologie 
que Descartes, à l’instar des intellectuels ses contem-
porains, maîtrisait, à la suite de son instruction au 
collège des jésuites de La Flèche, et qui l’a toujours 
marqué, ou du moins suivi, au point que vingt-sept  
ans après sa sortie du collège jésuite, il pouvait écrire 
à son ami Mersenne qu’il avait emporté en voyage  
une somme de Saint Thomas d’Aquin et une Bible, 
ouvrages dont vraisemblablement il ne pouvait ou ne 
voulait pas s’affranchir totalement. (Lettre du 25 déc. 
1639 ; Correspondance de Descartes, éd. PUF, 1941, vol. 
III, p. 301) Ses ouvrages philosophiques subséquents 
restèrent empreints d’un fort fond théologique, et leur 
visée, leur objectif, fut en grande partie de nature 
religieuse : tantôt à fournir la preuve de l’existence de 
Dieu, tantôt de celle de l’immortalité de l’âme, entre 
autres choses.  

Dans son examen de la notion de liberté, Descartes 
poursuivait, tout en s’en démarquant, les discussions 
engagées par les théologiens, à la suite de Saint 
Augustin, de Saint Thomas d’Aquin, et poursuivies par 
des intellectuels comme Francisco Suárez, Pierre de 
Bérulle, ou Guillaume Gibieuf, dont naturellement je 
n’ai pas à rendre un compte précis ici.  

La première entrée de Descartes dans le champ de 
la question de la liberté concerne une sorte de liberté 
qui nous paraîtra un peu vieillie : c’est celle de la liberté 
divine. 

L’affaire, en elle-même, est assez simple. Nous 
savons que deux et deux font quatre et que cette vérité 
n’est affaire ni de temps ni de lieu. Nous savons pareil-
lement que la somme des trois angles d’un triangle est 
égale à deux droits, et nous tenons cette vérité pour 
également nécessaire, dans le sens où il en est de 
l’essence d’un triangle d’avoir cette propriété, en sorte 
qu’on ne pourrait concevoir un triangle qui ne satis-
fasse pas à cette règle. 

Or c’est une question sérieusement, je dirais même 
âprement débattue à cette époque, que de savoir si 
Dieu aurait pu faire qu’il en soit autrement. C’est le 
débat de la liberté divine, un débat étonnant pour 
nous, futile en apparence, et qui cependant a condi-
tionné une grande partie des premières discussions 
sur la notion de liberté, qu’on pourrait dire humaine, 
en comparaison. 

Si Dieu est tout-puissant, comme il doit l’être 
évidemment selon la conception que s’en fait le fidèle, 
alors il aurait pu très bien, lorsqu’il a conçu le monde, 
faire que les principes que nous tenons pour certains 
ne soient pas : que par exemple les trois angles d’un 
triangle ne soient pas égaux à deux droits. 

C’était, dans cette grande controverse, l’opinion de 
Descartes. « Je dis », écrivait-il, « que Dieu a été aussi 
libre de faire qu’il ne fût pas vrai que toutes les lignes 
tirées du centre à la circonférence fussent égales, 
comme de ne pas créer le monde. » (Lettre à Mersenne, 
27 mai 1630 ; Œuvres et Lettres, éd. Pléiade, p. 938.) 
Cette position sauvegardait en Dieu la toute-puissance, 
tout en la raccordant à la certitude invincible des 
vérités premières, telles que deux et deux font quatre. 
« Encore que Dieu ait voulu que quelques vérités fus-
sent nécessaires », argue encore Descartes, « ce n’est 
pas à dire qu’il les ait nécessairement voulues ; car c’est 
toute autre chose de vouloir qu’elles fussent néces-
saires, et de le vouloir nécessairement, ou d’être né-
cessité à le vouloir. » (Lettre à Mesland, 2 mai 1644 ; 
Idem, p. 1167.) Autrement dit, Dieu a agit librement 
dans la création des vérités nécessaires : et Descartes 
le professe résolument, contre l’opinion contraire de 
certains théologiens, comme Suárez, pour qui Dieu 
étant parfait, il connaît parfaitement toutes les vérités, 
mais cela n’implique pas qu’il aurait pu les faire autre 
qu’elles sont ; ou comme Bérulle, pour qui les vérités 
émanent de Dieu comme les rayons émanent du soleil, 
c’est-à-dire qu’elles sont issues de lui, elles sont en lui, 
mais on ne peut dire qu’il les crée librement. 

La position « libérale » de Descartes ouvrait néan-
moins plusieurs difficultés : la première, c’est que 
lorsqu’on dit de Dieu qu’il a pu faire que les lignes du 
centre à la circonférence ne soient pas égales dans un 
cercle, on n’explique pas comment il aurait pu faire 
cela autrement, c’est-à-dire quelle possibilité il avait en 
effet de produire la chose différemment. 

Là intervient un argument de Descartes qui me 
semble trop peu examiné, qui de plus tempère for-
tement l’image un peu dogmatique qu’on a de lui, et  
qui ouvre des perspectives tout à fait intéressantes. 
C’est l’argument des limites de la raison humaine.  

C’est ce même argument qu’il développait déjà dans 
son premier écrit d’importance, les Règles pour la di-
rection de l’esprit : « Rien ne me semble plus absurde », 
y écrivait-il, « que de discuter hardiment sur les mys-
tères de la nature, sur l’influence des cieux sur notre 
terre, sur la prédiction de l’avenir et autres choses 



  Descartes, René 

  DICTIONNAIRE DE LA TRADITION LIBÉRALE FRANÇAISE                                                                                409   

semblables, et de n’avoir cependant jamais cherché  
si la raison humaine est capable de découvrir ces 
choses. » (Œuvres et Lettres, éd. Pléiade, p. 65.) Il posait 
cette règle, qu’« il ne faut s’occuper que des objets dont 
notre esprit paraît capable d’acquérir une connais-
sance certaine et indubitable », avant d’expliquer  
qu’en s’arrêtant devant les recherches qui « dépassent 
les bornes de l’intelligence humaine », l’homme fait 
preuve de sagesse et de savoir, et non de maladresse 
ou d’inhabilité. (Ibid., p. 39 et 64.)  

En l’espèce, certainement si Dieu est tout-puissant 
et indifférent, c’est-à-dire s’il aurait pu créer ou ne pas 
créer le monde, le créer dans le temps ou de toute 
éternité, et selon tel principe ou tel autre, alors il a pu 
faire qu’une vérité aujourd’hui nécessaire ne soit pas. 
Mais il est vain, nous dit Descartes, de chercher à 
sonder pourquoi il s’est arrêté à créer le monde, à le 
créer dans le temps, et à faire que les principes que 
nous reconnaissons comme vrais, le soient en effet, 
comme il est vain de rechercher comment il aurait pu 
œuvrer différemment. La raison humaine est trop 
faible pour examiner de telles questions, et on peut 
dire de celles-ci que proprement elles dépassent les 
limites de la connaissance. « Je ne me dois point 
étonner », argue l’auteur, « si mon intelligence n’est 
pas capable de comprendre pourquoi Dieu fait ce qu’il 
fait, et qu’ainsi je n’ai aucune raison de douter de son 
existence, de ce que peut-être je vois par expérience 
beaucoup d’autres choses, sans pouvoir comprendre 
pour quelle raison ni comment Dieu les a produites. 
Car, sachant déjà que ma nature est extrêmement 
faible et limitée, et que celle de Dieu au contraire est 
immense, incompréhensible et infinie, je n’ai plus de 
peine à reconnaître qu’il y a une infinité de choses en 
sa puissance desquelles les causes surpassent la portée 
de mon esprit. » (Méditations ; Œuvres et Lettres, éd. 
Pléiade, p. 303.) 

Approfondissant la liberté divine de constituer un 
monde où les vérités que nous connaissons ne soient 
pas, Descartes écrit encore : « Je n’oserais même pas 
dire que Dieu ne peut pas faire qu’une montagne soit 
sans vallée, ou qu’un et deux ne fassent pas trois ; mais 
je dis seulement qu’il m’a donné un esprit de telle 
nature que je ne saurais concevoir une montagne sans 
vallée ou une somme d’un et de deux qui ne soit pas 
trois ». (Lettre à Arnauld, 29 juillet 1648 ; Œuvres et 
Lettres, éd. Pléiade, 1309-1310.) Ou en termes plus 
philosophiques, il soutient que « notre esprit est fini,  
et créé de telle nature qu’il peut concevoir comme 
possibles les choses que Dieu a voulu être véritable-
ment possibles, mais non pas de telle sorte qu’il puisse 
aussi concevoir comme possibles celles que Dieu 
aurait pu rendre possibles, mais qu’il a toutefois voulu 
rendre impossibles. » (Lettre à Mesland, 2 mai 1644 ; 
Œuvres et Lettres, éd. Pléiade, p. 1167.) On ne peut  
tout simplement pas appliquer à l’entendement divin 
ce qu’on applique à notre propre entendement ; par 

conséquent, dire que nous ne concevons pas comment 
telle vérité puisse être autrement, ne signifie pas que 
Dieu ne puisse la concevoir autrement. Dieu peut très 
bien avoir créé librement des choses nécessaires, c’est-
à-dire que, comme un roi donne des lois aux sujets de 
son royaume, il peut avoir choisi librement que deux et 
deux feront quatre, et que pour nous il n’en pourra pas 
être autrement. (Lettre à Mersenne, 15 avril 1630 ; 
Œuvres et Lettres, éd. Pléiade, p. 933.) 

Au-delà des apparences, l’argument est précieux, et 
ce pour deux raisons. D’abord parce qu’il rappelle que 
Descartes n’était pas un dogmatique de la raison, un 
rationaliste à tout prix, comme beaucoup ont voulu le 
représenter. La seconde raison, c’est que s’il est des 
domaines qui dépassent les limites de la connaissance 
humaine, il peut en être ainsi de certaines agitations  
et menées des hommes, qu’on prétend courber sous le 
joug uniforme d’une autorité supérieure. Ce sera le 
grand message des intellectuels libéraux français du 
XVIIIe siècle : il est certaines opérations, économiques 
et sociales, où l’autorité ne peut produire un résultat 
aussi satisfaisant que l’amas des volontés individuelles 
le pourrait, et où il convient par conséquent de laisser 
faire. « Un grand État ne peut ni ne doit être gouverné 
comme une famille où des yeux médiocres peuvent 
tout voir, tout compter, tout arranger en détail » dira  
le physiocrate Louis-Paul Abeille. (Principes sur la 
liberté du commerce des grains, 1768, p. 100.) Or ceci 
est déjà contenu, en essence, chez Descartes. 

Car celui-ci ne cantonne pas son appel aux limites 
de la raison à la question des motifs de Dieu. Ayant en 
vue la défense de la foi et de ses vérités, Descartes se 
concentrait naturellement sur cette connaissance de la 
divinité que nous pourrions avoir, connaissance im-
parfaite et « accommodée à la petite capacité de nos 
esprits ». (Méditations ; Œuvres et Lettres, éd. Pléiade, 
p. 354.)  Mais il donnait encore, dans un ordre plus 
concret, d’autres exemples, comme celui du chiliogone, 
un polygone de mille côtés. « Que si je veux penser à un 
chiliogone », remarque-t-il, « je conçois bien à la vérité 
que c’est une figure composée de mille côtés, aussi 
facilement que je conçois qu’un triangle est une figure 
composée de trois côtés seulement, mais je ne puis pas 
imaginer les mille côtés d’un chiliogone, comme je fais 
les trois d’un triangle, ni pour ainsi dire, les regarder 
comme présents avec les yeux de mon esprit. » (Idem, 
p. 318.) Ce n’est donc pas uniquement par l’infini,  
par le divin, qu’on touche les limites de notre raison ; 
c’est aussi par le trop complexe. 

Descartes reçut plusieurs objections d’ordre théo-
logique à ses principes, tel que celui-ci : si Dieu a créé 
librement les lois qui sont désormais pour nous des 
nécessités, peut-il en créer désormais d’autres, diffé-
rentes et même contradictoires aux premières, et nous 
les imposer à nouveau comme nécessaires ? À cela 
Descartes trouvait dans la théologie une réponse aisée. 
Dieu étant un être parfait, et embrassant toute chose, il 



Descartes, René    

  410         DICTIONNAIRE DE LA TRADITION LIBÉRALE FRANÇAISE                                   

ne peut pas changer de volonté à un certain moment 
du temps, car cela emporterait contradiction : ou qu’il 
n’avait pas créé le monde parfaitement d’emblée, ou 
qu’il n’avait pas eu connaissance d’éléments qui lui 
ferait choisir désormais certaines dispositions qu’il 
n’avait d’abord pas choisies. (Lettre à Mersenne, 15 
avril 1630 ; Œuvres et Lettres, éd. Pléiade, p. 934.) 
D’après Descartes, la perfection divine emporte la 
parfaite connaissance des fins et des moyens ; par 
conséquent, on doit soutenir qu’il avait parfaitement 
produit son œuvre, et que par conséquent il n’aurait 
aucune raison de le refaire autrement qu’il n’est, et  
de changer les vérités que nous tenons pour certaines. 
Cet argument avait pour Descartes le mérite de la 
simplicité, quoiqu’il apportait aussi de la confusion 
dans son système philosophique et dans sa recherche 
scientifique des lois de la nature, qu’une autre con-
ception théologique aurait pu rendre plus stable et 
plus assurée. 

Pour donner une assise métaphysique stable et 
recevable à sa physique, Descartes se devait aussi de 
fournir des explications sur le libre arbitre et sur 
l’erreur. Voici comment il s’en acquitta : « J’expéri-
mente en moi-même », dit-il, « une certaine puissance 
de juger, laquelle sans doute j’ai reçue de Dieu, de 
même que tout le reste des choses que je possède ; et 
comme il ne voudrait pas m’abuser, il est certain qu’il 
ne me l’a pas donnée telle que je puisse jamais faillir, 
lorsque j’en userai comme il faut. » (Méditations ; 
Œuvres et Lettres, éd. Pléiade, p. 301-302.) Il n’était en 
effet pas concevable pour lui d’affirmer que l’erreur 
provient de Dieu même : ce dernier étant bon et juste, 
il ne pourrait pas vouloir sciemment me tromper ; 
étant omniscient, il ne pourrait m’engager par mé-
garde sur une voie funeste. Dès lors, toutefois, une 
question se posait : pourquoi Dieu permet-il que je me 
trompe ?  

Descartes répondait à cette interrogation en reve-
nant sur son idée des limites de la raison. Nous nous 
trompons, non pas parce que Dieu le veut, mais parce 
que nous sommes des êtres finis, imparfaits. Mais dès 
lors surgissait une nouvelle objection : pourquoi Dieu, 
en créant le monde parfait, a-t-il voulu créer l’homme 
imparfait ; ou encore : pourquoi Dieu nous a-t-il créé 
libres, si cette liberté est pour nous l’occasion de nous 
tromper ? 

Descartes ne s’en remit pas, ici, à une autre raison 
que celle qu’on lui a vu employer si fréquemment : à 
savoir que Dieu l’a créé ainsi, car il a su que c’était là la 
perfection ; que nous, humains, ne soyons pas capables 
de le comprendre, ne résulte de rien d’autre que de 
l’écart infranchissable qu’il existe entre l’entendement 
divin et notre propre entendement. Le fait même que 
nous soyons portés à errer, à nous tromper, peut très 
bien participer à la perfection du monde, sans que nous 
ayons aucun moyen cognitif pour le concevoir. La 
difficulté essentielle vient, d’après notre auteur, de  

ce que nous avons déduit, du fait que nous avons été 
créés à l’image de Dieu, et comme rois de la création, 
des conséquences qui n’en découlaient pas du tout 
nécessairement. 

Sur la nature de la liberté et du libre arbitre, 
Descartes fut également amené à produire des con-
sidérations personnelles, dans la fin de justifier ses 
principes philosophiques. Sur ce point il soutint que la 
libre volonté, en tant que puissance, est illimitée, et à 
ce titre qu’elle peut être dite aussi grande que celle de 
Dieu ; que cependant elle n’est ni aussi éclairée, ni aussi 
efficace, et c’est pourquoi l’homme peut se tromper. 
Certainement je suis libre de désirer telle ou telle fin, 
et de choisir tel ou tel moyen pour l’obtenir ; mais ce 
choix procédant à partir d’une intelligence bornée, me 
conduit fréquemment à l’erreur, et d’autant plus que je 
ne saurais employer justement ma raison.  

L’erreur provient ainsi d’une défaillance de l’usage 
de notre libre arbitre, et il ne tient qu’à nous de 
raisonner judicieusement, en jugeant d’après une 
perception juste et distincte des choses. L’homme, de 
ce point de vue, peut se libérer de l’erreur : c’est en 
jugeant sainement des choses qu’il soumet à sa vo-
lonté, et ensuite en s’abstenant de juger des choses  
qui dépassent son entendement. Dès lors, quand 
Descartes affirme que la science peut être parfaite, et 
qu’il ne tient qu’à nous de la rendre telle, il faut le 
prendre au mot, quoique ce soit sans oublier que dans 
sa conception il existe aussi des choses au-delà de  
la science, par exemple les notions de la divinité. « Car 
en effet ce n’est point une imperfection en Dieu, de ce 
qu’il m’a donné la liberté de donner mon jugement,  
ou de ne le pas donner, sur certaines choses dont il n’a 
pas mis une claire et distincte connaissance en mon 
entendement ; mais sans doute c’est en moi une imper-
fection, de ce que je n’en use pas bien, et que je donne 
témérairement mon jugement, sur des choses que je ne 
conçois qu’avec obscurité et confusion. » (Méditations ; 
Œuvres et Lettres, éd. Pléiade, p. 308.) 

Dans son appréciation du libre arbitre (ou franc 
arbitre, comme l’on disait aussi), Descartes se heurtait 
à diverses représentations de nature théologique. Luis 
de Molina soutenait par exemple que nous sommes 
libres lorsque notre volonté peut se porter indifférem-
ment sur l’un des objets de choix. Descartes récuse 
cette représentation, et la renverse. D’après lui, plus 
nous nous sentons attirés vers l’un des objets de choix, 
conduits par l’exercice de notre raison et de notre 
jugement, plus nous pouvons dire que nous choisis-
sons librement : la conviction que nous avons de 
choisir bien, en affaiblissant notre indifférence entre 
les partis à prendre, renforce par cela même notre 
liberté. Pour citer ses mots, « cette indifférence que je 
sens lorsque je ne suis point emporté vers un côté 
plutôt que vers un autre par le poids d’aucune raison, 
est le plus bas degré de la liberté, et fait plutôt paraître 
un défaut dans la connaissance qu’une perfection dans 



  Descartes, René 

  DICTIONNAIRE DE LA TRADITION LIBÉRALE FRANÇAISE                                                                                411   

la volonté : car si je connaissais toujours clairement  
ce qui est vrai et ce qui est bon, je ne serais jamais  
en peine de délibérer quel jugement et quel choix je 
devrais faire ; et ainsi je serais entièrement libre, sans 
jamais être indifférent. » (Ibid., p. 305.) Aussi chez lui 
la liberté ne consiste pas à demeurer indifférent entre 
deux options qui nous seraient également ouvertes, 
mais à pencher délibérément vers l’une ou vers l’autre, 
selon ce que nous dicte notre conscience.  

Concevoir la liberté parfaite comme une pure indif-
férence serait au surplus, selon l’auteur, méconnaître 
la distance immense qu’il existe entre l’homme et Dieu. 
Dieu peut être dit indifférent dans ses choix, dans la 
mesure où ceux-ci produisent ou emportent avec eux 
la conception du bien et du mal. Or l’homme, en délibé-
rant sur des choix, trouve déjà existante la notion du 
bien et du mal, et il ne pourrait être indifférent qu’en 
restant ignorant et incapable de raisonner. (Idem,  
p. 535-536.) 

À travers son examen de la liberté divine et 
humaine, Descartes mettait ainsi en valeur les limites 
de la raison et l’incapacité de notre entendement à 
expliquer et à comprendre certains phénomènes qui 
nous dépassent.  

Il m’a paru nécessaire d’évoquer ces idées dans ce 
Dictionnaire, d’abord pour leur caractère fondateur, 
pour leur influence subséquente, quoique parfois très 
discrète, sur les théoriciens de la liberté des siècles 
suivants ; mais aussi parce que leur interprète lui-
même, Descartes, a été, comme Montaigne, l’objet de 
critiques tout à fait injustifiées, de la part de gens  
qui soit ne l’avaient pas lu en entier ou correctement, 
soit qui cherchaient désespérément un bouc-émissaire 
et qui imaginèrent que l’un et l’autre faisaient bien 
l’affaire. 

Ainsi, dans plusieurs de ses travaux, F. A. Hayek 
critique ce qu’il appelle le constructivisme rationaliste, 
hérité de Descartes. Après avoir peut-être lu Descartes 
comme celui-ci craignait de l’être, c’est-à-dire « comme 
un roman, pour se désennuyer, et sans y avoir grande 
attention », Hayek soutient que par ses « flatteuses 
suppositions sur les pouvoirs illimités de la raison 
humaine » (sic), le cartésianisme aboutit à construire 
des utopies sur du sable mouvant et qu’il pave fina-
lement la voie des totalitarismes. (Œuvres et lettres  
de Descartes, p. 372. — F. A. Hayek, La Constitution de 
la Liberté [1960], éd. Institut Coppet, p. 83.) L’examen 
attentif des idées de Descartes prouve cependant que 
celui-ci maintenait côte à côte un programme scien-
tifique ambitieux et une grande clairvoyance sur les 
limites de la raison humaine ; et il n’y a rien d’étonnant 
à ce que les derniers mots des Méditations soient 
précisément employés pour clamer une dernière fois 
qu’« il faut reconnaître l’infirmité et la faiblesse de 
notre nature ». (Œuvres et Lettres, éd. Pléiade, p. 334.) 
Loin d’aboutir à un culte de la raison, la philosophie 
cartésienne, bien comprise, ouvre la voie, comme je l’ai 

indiqué, à l’une des inspirations les plus fructueuses 
des penseurs libéraux du XVIIIe siècle, à savoir ce que 
nous appellerions l’impossibilité du planisme.  

Au-delà, on peut même prouver que le cartésia-
nisme inspira la recherche de lois et de principes dans 
le domaine de la politique et de l’économie, qui étaient 
restés longtemps les esclaves des préjugés et de la 
routine.  

On retrouve ce programme assez révolutionnaire, 
socle du mouvement des Lumières, dans l’éloge de 
Descartes par Antoine-Léonard Thomas, où on lit que : 
« L’art de procurer aux société la plus grande somme 
de bonheur possible est une des branches de philo-
sophie des plus intéressantes ; et peut-être dans toute 
l’Europe est-elle moins avancée que n’était la physique 
avant la naissance de Descartes. Il y a des préjugés non 
moins puissants à renverser. Il y a d’anciens systèmes 
à détruire ; il y a des opinions et des coutumes funestes, 
et qui n’ont cessé de paraître telles que par l’empire de 
l’habitude. Les hommes réfléchissent si peu, qu’un mal 
qui se fait depuis cent ans leur paraît presque un  
bien. Ce serait une grande entreprise d’appliquer le 
doute de Descartes à ces objets, de les examiner pièce 
à pièce comme il examina ses idées, de faire une revue 
générale des coutumes, des usages et des lois, comme 
il fit la revue des systèmes, et de ne juger de tout que 
d’après sa grande maxime de l’évidence. » (Éloge de 
Descartes, 1765 ; Œuvres complètes de A.-L. Thomas, 
1825, vol. III, p. 382-383.) L’année qui suivit cet Éloge, 
le physiocrate G.-F. Le Trosne reproduisait la même 
pensée, en l’appliquant aux questions économiques. 
Trois ans après avoir introduit dans les langues de 
l’Europe le mot « économiste », et tandis qu’à Paris un 
professeur écossais du nom d’Adam Smith se faisait 
recevoir dans les salons, Le Trosne soulignait l’impor-
tance d’appliquer la méthode de Descartes, celle du 
doute, dans cette nouvelle science de l’économie 
politique : « Il s’agit de revenir sur les principes qu’on 
a suivis, particulièrement depuis un siècle », propose-
t-il ; « de repasser sur toutes les opinions reçues, de les 
soumettre à une révision exacte, afin de ne rien ad-
mettre dont l’évidence n’ait été vérifiée, et d’appliquer 
le doute universel de Descartes à tous les points de  
la science économique. » (Journal de l’agriculture, du 
commerce et des finances, juillet 1766, p. 60.) Le même 
Le Trosne était l’un des plus ardents avocats du laissez 
faire, principe auquel il fallait accorder la préférence, 
d’après lui, dans tous les domaines de la vie sociale où 
l’intervention de l’autorité ne pouvait que provoquer 
des dérangements. « C’est une maladie dont il serait 
bien temps de nous guérir », soulignait-il, « que celle  
de vouloir tout régler, tout ordonner, et tout soumettre 
à nos vues si faibles et si courtes. » (Idem, n° de juillet 
1765, p. 90.) Et constatant les méfaits de l’intervention 
publique dans la marche du commerce des grains, il  
en accusait les limites de la raison. « Tout ce désordre 
vient de ce que les hommes ont voulu administrer ce 



Destutt de Tracy, Antoine    

  412         DICTIONNAIRE DE LA TRADITION LIBÉRALE FRANÇAISE                                   

qui, de sa nature, doit être abandonné au libre con-
cours des intérêts particuliers. En entreprenant de 
diriger le commerce et de gouverner les prix, ils ont 
méconnu la portée de leur faible intelligence ; ils ont 
essayé de tenir une balance qui leur échappe, et dont 
la direction surpasse leur pouvoir et leur force. » 
(Lettres à un ami sur les avantages de la liberté du 
commerce des grains et le danger des prohibitions, 
1768, p. 52) Ce langage nous paraîtra à bon droit 
familier. 

Descartes est peut-être, tout bien considéré, un 
héros oublié du libéralisme français. Il a parlé de la 
liberté toute sa vie, dans des œuvres multiples et qui 
ouvrirent des perspectives nouvelles aux esprits qui 
entamèrent plus distinctement que lui l’édification du 
socle théorique libéral. Il a aussi vécu en homme libre, 
quittant l’atmosphère intellectuellement étouffante de 
Paris, pour rejoindre une contrée aussi riche que libre, 
la Hollande, et son « grand peuple fort actif et plus 
soigneux de ses propres affaires que curieux de celles 
d’autrui ». (Discours de la méthode ; Œuvres et Lettres, 
éd. Pléiade, p. 146.) 

Comme cela est bien connu, la pensée de Descartes 
eut un retentissement considérable et son effet fut  
tout à fait révolutionnaire : tandis qu’à son époque on 
estimait encore une théorie et un auteur par son 
ancienneté et sa capacité à avoir résisté au temps, lui 
sapait sciemment les fondements de l’autorité dans le 
domaine de la connaissance, et appelait à douter mé-
thodiquement pour construire une science ferme et 
sûre, quoique nécessairement limitée par les bornes de 
la raison humaine. Ce fut un philosophe du progrès, en 
des temps où l’on n’estimait guère que la conservation. 

Sa philosophie était celle de l’individu contre la 
masse, comme on ne le perçoit encore que trop faible-
ment. J’ai rappelé, en évoquant la question de la démo-
cratie, ses propos sur la probabilité avec laquelle un 
individu unique peut se retrouver seul détenteur de  
la vérité, quand tout le siècle déraisonne, et qu’ainsi le 
faire taire, parce qu’il est dans la minorité, est pro-
prement un acte aberrant. (Règles pour la direction de 
l’esprit, Œuvres et Lettres, éd. Pléiade, p. 43.) À un autre 
endroit du Discours de la méthode, Descartes affirmait 
également qu’on trouverait plus aisément la vérité 
chez un homme qui raisonne pour son propre intérêt, 
que chez celui qui tisse des plans destinés à l’humanité 
ou à se faire valoir. Ce n’est peut-être pas une idée 
impropre pour achever cet article. « Il me semblait », 
écrit-il, « que je pourrais rencontrer beaucoup plus de 
vérité dans les raisonnements que chacun fait touchant 
les affaires qui lui importent, et dont l’événement le 
doit punir bientôt après s’il a mal jugé, que dans ceux 
que fait un homme de lettres dans son cabinet, tou-
chant des spéculations qui ne produisent aucun effet, 
et qui ne lui sont d’autre conséquence, sinon que peut-
être il en tirera d’autant plus de vanité qu’elles seront 
plus éloignées du sens commun, à cause qu’il aura dû 

employer d’autant plus d’esprit et d’artifice à tâcher de 
les rendre vraisemblables. » (Discours de la méthode ; 
Œuvres et Lettres, éd. Pléiade, p. 131.) De cette idée, 
jointe aux autres, à la doctrine de la liberté, il n’y avait 
guère que quelques pas.  

 
DESPOTISME, DICTATURE. On désigne par ces 

mots un degré extrême dans la pratique du pouvoir 
arbitraire, mais toute autorité qui entreprend contre 
les droits légitimes de l’humanité et qui sort de sa 
sphère naturelle est condamnable. Voir, pour l’ap-
profondissement de ces principes, Communisme, État-
Étatisme, Lois-Législations, Libéralisme, et Politique. 

 
DESTUTT DE TRACY, ANTOINE (1754-1836). 

Philosophe, théoricien de l’Idéologie.  
Quoiqu’on s’accorde en général à reconnaître aux 

Idéologues une importance historique en tant que 
groupe, individuellement ils intéressent peu, et sans 
quelques dévouements notables, ils seraient encore à 
étudier et à rééditer. Non sans doute que la chose 
importe peu ; car d’abord il n’est pas vrai que l’héritage 
oublié d’hier puisse toujours être retrouvé : les pré-
cieux manuscrits de Destutt de Tracy, par exemple,  
ont définitivement disparu dans l’incendie du château 
familial de Paray-le-Frésil, et sa pensée féconde est 
désormais plus difficile à s’approprier qu’elle l’était 
primitivement.  Surtout, dans le cas personnel qui nous 
occupe, il semble que nous manquions de nous saisir 
d’un héritage qui représentait « l’esprit français », pour 
nous laisser imposer une opinion qui est surtout 
compatible avec la mentalité pratique des Américains. 
(Voir Œuvres complètes de Destutt de Tracy, t. IV, p. 43) 
Qu’on se rappelle son Commentaire sur l’Esprit des lois, 
qui a connu un succès important, avec de multiples 
éditions rapidement enlevées et des traductions dans 
les principales langues européennes, et qui a été en 
partie traduit par Thomas Jefferson, lequel y consacra 
cinq heures par jour pendant plus de deux mois.  
(I spent five hours a day on it, for between two and three 
months—Lettre à Lafayette, 17 mai 1816) Ce livre 
n’était qu’un travail préparatoire, pour l’œuvre plus 
complète et plus fondamentale que l’auteur entrepre-
nait sous le nom d’Éléments d’idéologie, dont le public 
américain n’a jamais entendu parler, et pour cause,  
et que nous négligeons pareillement, comme si leur 
mouvement instinctif de répulsion devait nous forcer 
la main. Destutt de Tracy a toujours répété, y compris 
à Jefferson, que le seul mérite de ses travaux de 
philosophie politique et d’économie politique, c’était 
d’être la suite et la conséquence de son Idéologie. 
(Lettre à Jefferson, 8 janvier 1824 : Œuvres complètes 
de Destutt de Tracy, t. VIII, p. 455) Mais Jefferson, au 
demeurant grand lecteur et collectionneur de livres, 
n’a jamais pu s’attacher à la lecture des trois volumes 
d’Idéologie, parce que ce sont, disait-il, des ouvrages 
abstraits non susceptibles d’applications immédiates ; 


