comme « taillables a merci », en supprimant non sim-
plement des lignes budgétaires, mais des ministéres
entiers. ((Euvres compleétes de Gustave de Molinari, t. V,
p. 76, et t. XIII, p. 437) On le peut, mais c’est un exercice
de la volonté qui implique avant tout une réforme
morale dans le citoyen.

DESCARTES, RENE (1596-1650). Trop souvent
méconnue ou sous-estimée, la contribution de Descartes
au développement du libéralisme apparait clairement
ad la lecture de ses ceuvres et de sa correspondance. Dans
le débat sur la liberté divine, il développe un argumen-
taire sur les limites de la raison humaine, qui fleurira
chez les physiocrates. Sa philosophie du libre-arbitre, du
progres et de l'individu, n’est pas non plus sans une
certaine justesse.

René Descartes, qui ouvre le temps de la modernité
par sa conception de la philosophie, de la science et du
progres, se rattache fortement au milieu intellectuel
dans lequel il a évolué. Rétrospectivement, ce milieu
apparait tout dominé par la théologie, cette théologie
que Descartes, a l'instar des intellectuels ses contem-
porains, maitrisait, a la suite de son instruction au
college des jésuites de La Fléche, et qui I'a toujours
marqué, ou du moins suivi, au point que vingt-sept
ans apres sa sortie du college jésuite, il pouvait écrire
a son ami Mersenne qu'il avait emporté en voyage
une somme de Saint Thomas d’Aquin et une Bible,
ouvrages dont vraisemblablement il ne pouvait ou ne
voulait pas s’affranchir totalement. (Lettre du 25 déc.
1639 ; Correspondance de Descartes, éd. PUF, 1941, vol.
I11, p. 301) Ses ouvrages philosophiques subséquents
restérent empreints d'un fort fond théologique, et leur
visée, leur objectif, fut en grande partie de nature
religieuse : tantdt a fournir la preuve de I'existence de
Dieu, tantot de celle de I'immortalité de I'Ame, entre
autres choses.

Dans son examen de la notion de liberté, Descartes
poursuivait, tout en s’en démarquant, les discussions
engagées par les théologiens, a la suite de Saint
Augustin, de Saint Thomas d’Aquin, et poursuivies par
des intellectuels comme Francisco Suarez, Pierre de
Bérulle, ou Guillaume Gibieuf, dont naturellement je
n’ai pas a rendre un compte précis ici.

La premiére entrée de Descartes dans le champ de
la question de la liberté concerne une sorte de liberté
qui nous paraitra un peu vieillie : c’est celle de la liberté
divine.

L’affaire, en elle-méme, est assez simple. Nous
savons que deux et deux font quatre et que cette vérité
n’est affaire ni de temps ni de lieu. Nous savons pareil-
lement que la somme des trois angles d’un triangle est
égale a deux droits, et nous tenons cette vérité pour
également nécessaire, dans le sens ou il en est de
I'essence d’'un triangle d’avoir cette propriété, en sorte
qu’on ne pourrait concevoir un triangle qui ne satis-
fasse pas a cette regle.

Descartes, René

Or c’est une question sérieusement, je dirais méme
dprement débattue a cette époque, que de savoir si
Dieu aurait pu faire qu’il en soit autrement. C'est le
débat de la liberté divine, un débat étonnant pour
nous, futile en apparence, et qui cependant a condi-
tionné une grande partie des premiéres discussions
sur la notion de liberté, qu'on pourrait dire humaine,
en comparaison.

Si Dieu est tout-puissant, comme il doit I'étre
évidemment selon la conception que s’en fait le fidele,
alors il aurait pu tres bien, lorsqu’il a con¢u le monde,
faire que les principes que nous tenons pour certains
ne soient pas : que par exemple les trois angles d'un
triangle ne soient pas égaux a deux droits.

C’était, dans cette grande controverse, I'opinion de
Descartes. « Je dis », écrivait-il, « que Dieu a été aussi
libre de faire qu'il ne fiit pas vrai que toutes les lignes
tirées du centre a la circonférence fussent égales,
comme de ne pas créer le monde. » (Lettre a Mersenne,
27 mai 1630 ; (Euvres et Lettres, éd. Pléiade, p. 938.)
Cette position sauvegardait en Dieu la toute-puissance,
tout en la raccordant a la certitude invincible des
vérités premiéres, telles que deux et deux font quatre.
« Encore que Dieu ait voulu que quelques vérités fus-
sent nécessaires », argue encore Descartes, « ce n’est
pasadire qu'il les ait nécessairement voulues ; car c’est
toute autre chose de vouloir qu’elles fussent néces-
saires, et de le vouloir nécessairement, ou d’étre né-
cessité a le vouloir. » (Lettre a Mesland, 2 mai 1644 ;
Idem, p. 1167.) Autrement dit, Dieu a agit librement
dans la création des vérités nécessaires : et Descartes
le professe résolument, contre I'opinion contraire de
certains théologiens, comme Sudrez, pour qui Dieu
étant parfait, il connait parfaitement toutes les vérités,
mais cela n'implique pas qu'il aurait pu les faire autre
qu’elles sont ; ou comme Bérulle, pour qui les vérités
émanent de Dieu comme les rayons émanent du soleil,
C’est-a-dire qu’elles sont issues de lui, elles sont en lui,
mais on ne peut dire qu'il les crée librement.

La position « libérale » de Descartes ouvrait néan-
moins plusieurs difficultés : la premiére, c’est que
lorsqu’on dit de Dieu qu'il a pu faire que les lignes du
centre a la circonférence ne soient pas égales dans un
cercle, on n'explique pas comment il aurait pu faire
cela autrement, c’est-a-dire quelle possibilité il avait en
effet de produire la chose différemment.

La intervient un argument de Descartes qui me
semble trop peu examiné, qui de plus tempére for-
tement I'image un peu dogmatique qu’on a de lui, et
qui ouvre des perspectives tout a fait intéressantes.
C’est 'argument des limites de la raison humaine.

C’est ce méme argument qu'il développait déja dans
son premier écrit d'importance, les Régles pour la di-
rection de 'esprit : « Rien ne me semble plus absurde »,
y écrivait-il, « que de discuter hardiment sur les mys-
téres de la nature, sur l'influence des cieux sur notre
terre, sur la prédiction de I'avenir et autres choses

408 DICTIONNAIRE DE LA TRADITION LIBERALE FRANCAISE



Descartes, René

semblables, et de n’avoir cependant jamais cherché
si la raison humaine est capable de découvrir ces
choses. » ((Euvres et Lettres, éd. Pléiade, p. 65.) Il posait
cette regle, qu’« il ne faut s’occuper que des objets dont
notre esprit parait capable d’acquérir une connais-
sance certaine et indubitable », avant d’expliquer
qu’en s’arrétant devant les recherches qui « dépassent
les bornes de l'intelligence humaine », I'homme fait
preuve de sagesse et de savoir, et non de maladresse
ou d’inhabilité. (Ibid.,, p. 39 et 64.)

En l'espece, certainement si Dieu est tout-puissant
et indifférent, c’est-a-dire s’il aurait pu créer ou ne pas
créer le monde, le créer dans le temps ou de toute
éternité, et selon tel principe ou tel autre, alors il a pu
faire qu'une vérité aujourd’hui nécessaire ne soit pas.
Mais il est vain, nous dit Descartes, de chercher a
sonder pourquoi il s’est arrété a créer le monde, a le
créer dans le temps, et a faire que les principes que
nous reconnaissons comme vrais, le soient en effet,
comme il est vain de rechercher comment il aurait pu
ceuvrer différemment. La raison humaine est trop
faible pour examiner de telles questions, et on peut
dire de celles-ci que proprement elles dépassent les
limites de la connaissance. « Je ne me dois point
étonner », argue l'auteur, «si mon intelligence n’est
pas capable de comprendre pourquoi Dieu fait ce qu'il
fait, et qu’ainsi je n’ai aucune raison de douter de son
existence, de ce que peut-étre je vois par expérience
beaucoup d’autres choses, sans pouvoir comprendre
pour quelle raison ni comment Dieu les a produites.
Car, sachant déja que ma nature est extrémement
faible et limitée, et que celle de Dieu au contraire est
immense, incompréhensible et infinie, je n’ai plus de
peine a reconnaitre qu’il y a une infinité de choses en
sa puissance desquelles les causes surpassent la portée
de mon esprit. » (Méditations ; (Euvres et Lettres, éd.
Pléiade, p. 303.)

Approfondissant la liberté divine de constituer un
monde ou les vérités que nous connaissons ne soient
pas, Descartes écrit encore : « Je n'oserais méme pas
dire que Dieu ne peut pas faire qu'une montagne soit
sans vallée, ou qu'un et deux ne fassent pas trois ; mais
je dis seulement qu’il m’a donné un esprit de telle
nature que je ne saurais concevoir une montagne sans
vallée ou une somme d’'un et de deux qui ne soit pas
trois ». (Lettre a Arnauld, 29 juillet 1648 ; (Euvres et
Lettres, éd. Pléiade, 1309-1310.) Ou en termes plus
philosophiques, il soutient que « notre esprit est fini,
et créé de telle nature qu’il peut concevoir comme
possibles les choses que Dieu a voulu étre véritable-
ment possibles, mais non pas de telle sorte qu'il puisse
aussi concevoir comme possibles celles que Dieu
aurait pu rendre possibles, mais qu'il a toutefois voulu
rendre impossibles. » (Lettre a Mesland, 2 mai 1644 ;
(Euvres et Lettres, éd. Pléiade, p. 1167.) On ne peut
tout simplement pas appliquer a ’entendement divin
ce qu'on applique a notre propre entendement ; par

conséquent, dire que nous ne concevons pas comment
telle vérité puisse étre autrement, ne signifie pas que
Dieu ne puisse la concevoir autrement. Dieu peut tres
bien avoir créé librement des choses nécessaires, c’est-
a-dire que, comme un roi donne des lois aux sujets de
son royaume, il peut avoir choisi librement que deux et
deux feront quatre, et que pour nous il n’en pourra pas
étre autrement. (Lettre a Mersenne, 15 avril 1630 ;
(Euvres et Lettres, éd. Pléiade, p. 933.)

Au-dela des apparences, I'argument est précieux, et
ce pour deux raisons. D’abord parce qu'il rappelle que
Descartes n’était pas un dogmatique de la raison, un
rationaliste a tout prix, comme beaucoup ont voulu le
représenter. La seconde raison, c’est que s'il est des
domaines qui dépassent les limites de la connaissance
humaine, il peut en étre ainsi de certaines agitations
et menées des hommes, qu’'on prétend courber sous le
joug uniforme d'une autorité supérieure. Ce sera le
grand message des intellectuels libéraux frangais du
XVIIIe siécle : il est certaines opérations, économiques
et sociales, ou I'autorité ne peut produire un résultat
aussi satisfaisant que 'amas des volontés individuelles
le pourrait, et ou il convient par conséquent de laisser
faire. « Un grand Etat ne peut ni ne doit étre gouverné
comme une famille ou des yeux médiocres peuvent
tout voir, tout compter, tout arranger en détail » dira
le physiocrate Louis-Paul Abeille. (Principes sur la
liberté du commerce des grains, 1768, p. 100.) Or ceci
est déja contenu, en essence, chez Descartes.

Car celui-ci ne cantonne pas son appel aux limites
de la raison a la question des motifs de Dieu. Ayant en
vue la défense de la foi et de ses vérités, Descartes se
concentrait naturellement sur cette connaissance de la
divinité que nous pourrions avoir, connaissance im-
parfaite et « accommodée a la petite capacité de nos
esprits ». (Méditations ; (Euvres et Lettres, éd. Pléiade,
p. 354.) Mais il donnait encore, dans un ordre plus
concret, d’autres exemples, comme celui du chiliogone,
un polygone de mille c6tés. « Que si je veux penser a un
chiliogone », remarque-t-il, « je concois bien a la vérité
que c’est une figure composée de mille c6tés, aussi
facilement que je congois qu’un triangle est une figure
composée de trois cotés seulement, mais je ne puis pas
imaginer les mille cotés d’'un chiliogone, comme je fais
les trois d’un triangle, ni pour ainsi dire, les regarder
comme présents avec les yeux de mon esprit. » (Idem,
p. 318.) Ce n'est donc pas uniquement par l'infini,
par le divin, qu’on touche les limites de notre raison ;
c’est aussi par le trop complexe.

Descartes regut plusieurs objections d’ordre théo-
logique a ses principes, tel que celui-ci : si Dieu a créé
librement les lois qui sont désormais pour nous des
nécessités, peut-il en créer désormais d’autres, diffé-
rentes et méme contradictoires aux premieres, et nous
les imposer a nouveau comme nécessaires ? A cela
Descartes trouvait dans la théologie une réponse aisée.
Dieu étant un étre parfait, et embrassant toute chose, il

DICTIONNAIRE DE LA TRADITION LIBERALE FRANCAISE 409



ne peut pas changer de volonté a un certain moment
du temps, car cela emporterait contradiction : ou qu'’il
n’avait pas créé le monde parfaitement d’emblée, ou
qu’il n"avait pas eu connaissance d’éléments qui lui
ferait choisir désormais certaines dispositions qu’il
n’avait d’abord pas choisies. (Lettre a Mersenne, 15
avril 1630 ; (Euvres et Lettres, éd. Pléiade, p. 934.)
D’apres Descartes, la perfection divine emporte la
parfaite connaissance des fins et des moyens ; par
conséquent, on doit soutenir qu’il avait parfaitement
produit son ceuvre, et que par conséquent il n’aurait
aucune raison de le refaire autrement qu’il n’est, et
de changer les vérités que nous tenons pour certaines.
Cet argument avait pour Descartes le mérite de la
simplicité, quoiqu’il apportait aussi de la confusion
dans son systéme philosophique et dans sa recherche
scientifique des lois de la nature, qu'une autre con-
ception théologique aurait pu rendre plus stable et
plus assurée.

Pour donner une assise métaphysique stable et
recevable a sa physique, Descartes se devait aussi de
fournir des explications sur le libre arbitre et sur
I'erreur. Voici comment il s’en acquitta : « J'expéri-
mente en moi-méme », dit-il, « une certaine puissance
de juger, laquelle sans doute j'ai recue de Dieu, de
méme que tout le reste des choses que je posséde ; et
comme il ne voudrait pas m’abuser, il est certain qu'il
ne me I'a pas donnée telle que je puisse jamais faillir,
lorsque j'en userai comme il faut. » (Méditations ;
(Euvres et Lettres, éd. Pléiade, p. 301-302.) Il n’était en
effet pas concevable pour lui d’affirmer que I'erreur
provient de Dieu méme : ce dernier étant bon et juste,
il ne pourrait pas vouloir sciemment me tromper ;
étant omniscient, il ne pourrait m’engager par mé-
garde sur une voie funeste. Dés lors, toutefois, une
question se posait : pourquoi Dieu permet-il que je me
trompe ?

Descartes répondait a cette interrogation en reve-
nant sur son idée des limites de la raison. Nous nous
trompons, non pas parce que Dieu le veut, mais parce
que nous sommes des étres finis, imparfaits. Mais deés
lors surgissait une nouvelle objection : pourquoi Dieu,
en créant le monde parfait, a-t-il voulu créer I'homme
imparfait ; ou encore : pourquoi Dieu nous a-t-il créé
libres, si cette liberté est pour nous I'occasion de nous
tromper ?

Descartes ne s’en remit pas, ici, a une autre raison
que celle qu’on lui a vu employer si fréquemment : a
savoir que Dieu I'a créé ainsi, car il a su que c’étaitla la
perfection ; que nous, humains, ne soyons pas capables
de le comprendre, ne résulte de rien d’autre que de
I'écart infranchissable qu'il existe entre 'entendement
divin et notre propre entendement. Le fait méme que
nous soyons portés a errer, a nous tromper, peut tres
bien participer a la perfection du monde, sans que nous
ayons aucun moyen cognitif pour le concevoir. La
difficulté essentielle vient, d’aprés notre auteur, de

Descartes, René

ce que nous avons déduit, du fait que nous avons été
créés a I'image de Dieu, et comme rois de la création,
des conséquences qui n’en découlaient pas du tout
nécessairement.

Sur la nature de la liberté et du libre arbitre,
Descartes fut également amené a produire des con-
sidérations personnelles, dans la fin de justifier ses
principes philosophiques. Sur ce point il soutint que la
libre volonté, en tant que puissance, est illimitée, et a
ce titre qu’elle peut étre dite aussi grande que celle de
Dieu; que cependant elle n’est ni aussi éclairée, ni aussi
efficace, et c’est pourquoi 'homme peut se tromper.
Certainement je suis libre de désirer telle ou telle fin,
et de choisir tel ou tel moyen pour I'obtenir ; mais ce
choix procédant a partir d'une intelligence bornée, me
conduit fréquemment a I'erreur, et d’autant plus que je
ne saurais employer justement ma raison.

L’erreur provient ainsi d'une défaillance de 'usage
de notre libre arbitre, et il ne tient qu'a nous de
raisonner judicieusement, en jugeant d’apres une
perception juste et distincte des choses. L’homme, de
ce point de vue, peut se libérer de I'erreur : c’est en
jugeant sainement des choses qu’il soumet a sa vo-
lonté, et ensuite en s’abstenant de juger des choses
qui dépassent son entendement. Dés lors, quand
Descartes affirme que la science peut étre parfaite, et
qu'il ne tient qu'a nous de la rendre telle, il faut le
prendre au mot, quoique ce soit sans oublier que dans
sa conception il existe aussi des choses au-dela de
la science, par exemple les notions de la divinité. « Car
en effet ce n’est point une imperfection en Dieu, de ce
qu’il m’a donné la liberté de donner mon jugement,
ou de ne le pas donner, sur certaines choses dont il n’a
pas mis une claire et distincte connaissance en mon
entendement ; mais sans doute c’est en moi une imper-
fection, de ce que je n’en use pas bien, et que je donne
témérairement mon jugement, sur des choses que je ne
congois qu’avec obscurité et confusion. » (Méditations ;
(Euvres et Lettres, éd. Pléiade, p. 308.)

Dans son appréciation du libre arbitre (ou franc
arbitre, comme 'on disait aussi), Descartes se heurtait
a diverses représentations de nature théologique. Luis
de Molina soutenait par exemple que nous sommes
libres lorsque notre volonté peut se porter indifférem-
ment sur 'un des objets de choix. Descartes récuse
cette représentation, et la renverse. D’apres lui, plus
nous nous sentons attirés vers I'un des objets de choix,
conduits par I'exercice de notre raison et de notre
jugement, plus nous pouvons dire que nous choisis-
sons librement : la conviction que nous avons de
choisir bien, en affaiblissant notre indifférence entre
les partis a prendre, renforce par cela méme notre
liberté. Pour citer ses mots, « cette indifférence que je
sens lorsque je ne suis point emporté vers un coté
plutot que vers un autre par le poids d’aucune raison,
estle plus bas degré de la liberté, et fait plutot paraitre
un défaut dans la connaissance qu’une perfection dans

410 DICTIONNAIRE DE LA TRADITION LIBERALE FRANCAISE



Descartes, René

la volonté : car si je connaissais toujours clairement
ce qui est vrai et ce qui est bon, je ne serais jamais
en peine de délibérer quel jugement et quel choix je
devrais faire ; et ainsi je serais entierement libre, sans
jamais étre indifférent. » (Ibid., p. 305.) Aussi chez lui
la liberté ne consiste pas a demeurer indifférent entre
deux options qui nous seraient également ouvertes,
mais a pencher délibérément vers I'une ou vers l'autre,
selon ce que nous dicte notre conscience.

Concevoir la liberté parfaite comme une pure indif-
férence serait au surplus, selon I'auteur, méconnaitre
la distance immense qu'il existe entre 'homme et Dieu.
Dieu peut étre dit indifférent dans ses choix, dans la
mesure ol ceux-ci produisent ou emportent avec eux
la conception du bien et du mal. Or 'homme, en délibé-
rant sur des choix, trouve déja existante la notion du
bien et du mal, et il ne pourrait étre indifférent qu’'en
restant ignorant et incapable de raisonner. (Idem,
p. 535-536.)

A travers son examen de la liberté divine et
humaine, Descartes mettait ainsi en valeur les limites
de la raison et l'incapacité de notre entendement a
expliquer et a comprendre certains phénomenes qui
nous dépassent.

Il m’a paru nécessaire d'évoquer ces idées dans ce
Dictionnaire, d’abord pour leur caractere fondateur,
pour leur influence subséquente, quoique parfois trés
discrete, sur les théoriciens de la liberté des siéecles
suivants ; mais aussi parce que leur interprete lui-
méme, Descartes, a été, comme Montaigne, l'objet de
critiques tout a fait injustifiées, de la part de gens
qui soit ne I'avaient pas lu en entier ou correctement,
soit qui cherchaient désespérément un bouc-émissaire
et qui imaginérent que l'un et 'autre faisaient bien
I'affaire.

Ainsi, dans plusieurs de ses travaux, F. A. Hayek
critique ce qu'il appelle le constructivisme rationaliste,
hérité de Descartes. Aprés avoir peut-étre lu Descartes
comme celui-ci craignait de I'étre, c’est-a-dire « comme
un roman, pour se désennuyer, et sans y avoir grande
attention », Hayek soutient que par ses « flatteuses
suppositions sur les pouvoirs illimités de la raison
humaine » (sic), le cartésianisme aboutit a construire
des utopies sur du sable mouvant et qu’il pave fina-
lement la voie des totalitarismes. (Euvres et lettres
de Descartes, p. 372. — F. A. Hayek, La Constitution de
la Liberté [1960], éd. Institut Coppet, p. 83.) L’examen
attentif des idées de Descartes prouve cependant que
celui-ci maintenait cote a cote un programme scien-
tifique ambitieux et une grande clairvoyance sur les
limites de la raison humaine; etil n’y a rien d’étonnant
a ce que les derniers mots des Méditations soient
précisément employés pour clamer une derniere fois
qu'« il faut reconnaitre l'infirmité et la faiblesse de
notre nature ». ((Euvres et Lettres, éd. Pléiade, p. 334.)
Loin d’aboutir a un culte de la raison, la philosophie
cartésienne, bien comprise, ouvre la voie, comme je I'ai

indiqué, a 'une des inspirations les plus fructueuses
des penseurs libéraux du XVIIIe siecle, a savoir ce que
nous appellerions I'impossibilité du planisme.

Au-dela, on peut méme prouver que le cartésia-
nisme inspira la recherche de lois et de principes dans
le domaine de la politique et de '’économie, qui étaient
restés longtemps les esclaves des préjugés et de la
routine.

On retrouve ce programme assez révolutionnaire,
socle du mouvement des Lumieres, dans 1'éloge de
Descartes par Antoine-Léonard Thomas, ou on lit que :
« L’art de procurer aux société la plus grande somme
de bonheur possible est une des branches de philo-
sophie des plus intéressantes ; et peut-étre dans toute
I'Europe est-elle moins avancée que n’était la physique
avant la naissance de Descartes. Il y a des préjugés non
moins puissants a renverser. Il y a d’anciens systémes
adétruire; il y a des opinions et des coutumes funestes,
et qui n'ont cessé de paraitre telles que par 'empire de
I’habitude. Les hommes réfléchissent si peu, qu'un mal
qui se fait depuis cent ans leur parait presque un
bien. Ce serait une grande entreprise d’appliquer le
doute de Descartes a ces objets, de les examiner piece
a piece comme il examina ses idées, de faire une revue
générale des coutumes, des usages et des lois, comme
il fit la revue des systémes, et de ne juger de tout que
d’apres sa grande maxime de I'évidence. » (Eloge de
Descartes, 1765 ; (Euvres complétes de A.-L. Thomas,
1825, vol. 11, p. 382-383.) L’année qui suivit cet Eloge,
le physiocrate G.-F. Le Trosne reproduisait la méme
pensée, en l'appliquant aux questions économiques.
Trois ans apres avoir introduit dans les langues de
I'Europe le mot « économiste », et tandis qu’a Paris un
professeur écossais du nom d’Adam Smith se faisait
recevoir dans les salons, Le Trosne soulignait I'impor-
tance d’appliquer la méthode de Descartes, celle du
doute, dans cette nouvelle science de l’économie
politique : « Il s’agit de revenir sur les principes qu'on
a suivis, particulierement depuis un siecle », propose-
t-il; « de repasser sur toutes les opinions regues, de les
soumettre a une révision exacte, afin de ne rien ad-
mettre dont I'évidence n’ait été vérifiée, et d’appliquer
le doute universel de Descartes a tous les points de
la science économique. » (Journal de l'agriculture, du
commerce et des finances, juillet 1766, p. 60.) Le méme
Le Trosne était 'un des plus ardents avocats du laissez
faire, principe auquel il fallait accorder la préférence,
d’apres lui, dans tous les domaines de la vie sociale ou
I'intervention de l'autorité ne pouvait que provoquer
des dérangements. « C’est une maladie dont il serait
bien temps de nous guérir », soulignait-il, « que celle
de vouloir tout régler, tout ordonner, et tout soumettre
a nos vues si faibles et si courtes. » (Idem, n° de juillet
1765, p. 90.) Et constatant les méfaits de I'intervention
publique dans la marche du commerce des grains, il
en accusait les limites de la raison. « Tout ce désordre
vient de ce que les hommes ont voulu administrer ce

DICTIONNAIRE DE LA TRADITION LIBERALE FRANCAISE 411



qui, de sa nature, doit étre abandonné au libre con-
cours des intéréts particuliers. En entreprenant de
diriger le commerce et de gouverner les prix, ils ont
méconnu la portée de leur faible intelligence ; ils ont
essayé de tenir une balance qui leur échappe, et dont
la direction surpasse leur pouvoir et leur force. »
(Lettres a un ami sur les avantages de la liberté du
commerce des grains et le danger des prohibitions,
1768, p. 52) Ce langage nous paraitra a bon droit
familier.

Descartes est peut-étre, tout bien considéré, un
héros oublié du libéralisme francais. Il a parlé de la
liberté toute sa vie, dans des ceuvres multiples et qui
ouvrirent des perspectives nouvelles aux esprits qui
entamerent plus distinctement que lui I'édification du
socle théorique libéral. Il a aussi vécu en homme libre,
quittant 'atmospheére intellectuellement étouffante de
Paris, pour rejoindre une contrée aussi riche que libre,
la Hollande, et son « grand peuple fort actif et plus
soigneux de ses propres affaires que curieux de celles
d’autrui ». (Discours de la méthode ; (Euvres et Lettres,
éd. Pléiade, p. 146.)

Comme cela est bien connu, la pensée de Descartes
eut un retentissement considérable et son effet fut
tout a fait révolutionnaire : tandis qu’a son époque on
estimait encore une théorie et un auteur par son
ancienneté et sa capacité a avoir résisté au temps, lui
sapait sciemment les fondements de 'autorité dans le
domaine de la connaissance, et appelait a douter mé-
thodiquement pour construire une science ferme et
slire, quoique nécessairement limitée par les bornes de
la raison humaine. Ce fut un philosophe du progres, en
des temps ou I'on n’estimait guére que la conservation.

Sa philosophie était celle de 'individu contre la
masse, comme on ne le perc¢oit encore que trop faible-
ment. ]'ai rappelé, en évoquant la question de la démo-
cratie, ses propos sur la probabilité avec laquelle un
individu unique peut se retrouver seul détenteur de
la vérité, quand tout le siécle déraisonne, et qu’ainsi le
faire taire, parce qu'’il est dans la minorité, est pro-
prement un acte aberrant. (Régles pour la direction de
I'esprit, (Euvres et Lettres, éd. Pléiade, p. 43.) A un autre
endroit du Discours de la méthode, Descartes affirmait
également qu’on trouverait plus aisément la vérité
chez un homme qui raisonne pour son propre intérét,
que chez celui qui tisse des plans destinés a 'humanité
ou a se faire valoir. Ce n’est peut-étre pas une idée
impropre pour achever cet article. « Il me semblait »,
écrit-il, « que je pourrais rencontrer beaucoup plus de
vérité dans les raisonnements que chacun fait touchant
les affaires qui lui importent, et dont I'événement le
doit punir bient6t apres s’il a mal jugé, que dans ceux
que fait un homme de lettres dans son cabinet, tou-
chant des spéculations qui ne produisent aucun effet,
et qui ne lui sont d’autre conséquence, sinon que peut-
étre il en tirera d’autant plus de vanité qu’elles seront
plus éloignées du sens commun, a cause qu'’il aura di

Destutt de Tracy, Antoine

employer d’autant plus d’esprit et d’artifice a tacher de
les rendre vraisemblables. » (Discours de la méthode ;
(Euvres et Lettres, éd. Pléiade, p. 131.) De cette idée,
jointe aux autres, a la doctrine de la liberté, il n’y avait
guere que quelques pas.

DESPOTISME, DICTATURE. On désigne par ces
mots un degré extréme dans la pratique du pouvoir
arbitraire, mais toute autorité qui entreprend contre
les droits légitimes de 'humanité et qui sort de sa
sphére naturelle est condamnable. Voir, pour I'ap-
profondissement de ces principes, Communisme, Etat-
Etatisme, Lois-Législations, Libéralisme, et Politique.

DESTUTT DE TRACY, ANTOINE (1754-1836).
Philosophe, théoricien de I'ldéologie.

Quoiqu’on s’accorde en général a reconnaitre aux
Idéologues une importance historique en tant que
groupe, individuellement ils intéressent peu, et sans
quelques dévouements notables, ils seraient encore a
étudier et a rééditer. Non sans doute que la chose
importe peu; car d’abord il n’est pas vrai que I'héritage
oublié d’hier puisse toujours étre retrouvé : les pré-
cieux manuscrits de Destutt de Tracy, par exemple,
ont définitivement disparu dans l'incendie du chateau
familial de Paray-le-Frésil, et sa pensée féconde est
désormais plus difficile a s’approprier qu’elle I'était
primitivement. Surtout, dans le cas personnel qui nous
occupe, il semble que nous manquions de nous saisir
d’un héritage qui représentait « I'esprit francais », pour
nous laisser imposer une opinion qui est surtout
compatible avec la mentalité pratique des Américains.
(Voir Euvres compleétes de Destutt de Tracy, t. 1V, p. 43)
Qu’on se rappelle son Commentaire sur I’Esprit des lois,
qui a connu un succes important, avec de multiples
éditions rapidement enlevées et des traductions dans
les principales langues européennes, et qui a été en
partie traduit par Thomas Jefferson, lequel y consacra
cinqg heures par jour pendant plus de deux mois.
(I spent five hours a day on it, for between two and three
months—Lettre a Lafayette, 17 mai 1816) Ce livre
n’était qu'un travail préparatoire, pour I'ceuvre plus
compleéte et plus fondamentale que I'auteur entrepre-
nait sous le nom d’Eléments d’idéologie, dont le public
américain n’a jamais entendu parler, et pour cause,
et que nous négligeons pareillement, comme si leur
mouvement instinctif de répulsion devait nous forcer
la main. Destutt de Tracy a toujours répété, y compris
a Jefferson, que le seul mérite de ses travaux de
philosophie politique et d’économie politique, c’était
d’étre la suite et la conséquence de son Idéologie.
(Lettre a Jefferson, 8 janvier 1824 : (Euvres completes
de Destutt de Tracy, t. VIII, p. 455) Mais Jefferson, au
demeurant grand lecteur et collectionneur de livres,
n’a jamais pu s’attacher a la lecture des trois volumes
d’ldéologie, parce que ce sont, disait-il, des ouvrages
abstraits non susceptibles d’applications immédiates ;

412 DICTIONNAIRE DE LA TRADITION LIBERALE FRANCAISE



