
Chastellux, François-Jean de    

  260         DICTIONNAIRE DE LA TRADITION LIBÉRALE FRANÇAISE                                   

sans influence sur leurs idées. « Leur genre de vie, 
particulièrement l’habitude de donner la mort, les 
endurcit nécessairement jusqu’à un certain point », 
observe Cabanis. « Les peuples chasseurs, indépen-
damment des difficultés qu’ils éprouvent à se procurer 
leur subsistance, puisent, dans l’usage habituel des 
armes, et dans leur état non interrompu de guerre avec 
les autres animaux, ces penchants cruels, qui se 
développent ensuite si facilement, dans l’occasion, 
contre les hommes eux-mêmes. Mais comme leurs 
chasses ne consistent pas seulement dans des attaques 
de vive force ; qu’ils emploient aussi pour saisir les 
animaux toute sorte d’embûches et de pièges, leur 
caractère se compose des habitudes de l’audace et de 
celles de la ruse ; leurs mœurs présentent la réunion 
de la perfidie et de la cruauté. » (Rapports du physique 
et du moral de l’homme, 1802, t. II, p. 224-225) Devant 
la Société d’économie politique, Joseph Garnier croit 
aussi que la chasse appartient à une époque révolue de 
l’histoire humaine. L’individu qui s’y livre, explique-t-
il, y acquiert des habitudes destructives et féroces, qui 
le rendent dangereux pour ses semblables. (Réunion 
du 5 septembre 1864 ; Journ. des économ., septembre 
1864, p. 110) 

On observe que dans l’histoire du libéralisme, les 
auteurs les plus imprégnés des sentiments de l’aristo-
cratie, comme les plus aisés à enthousiasmer pour une 
conquête guerrière, sont aussi ceux qui ont le plus 
aimés la chasse. Beaumont et Tocqueville en étaient 
deux grands amateurs. (Œuvr. compl. de Tocqueville,  
t. VIII, vol. 3, p. 129). 

 
CHASTELLUX, FRANÇOIS-JEAN DE (1734-1788). 

Disciple émancipé des philosophes et des économistes 
libéraux du XVIIIe siècle. 

Rétrospectivement, le siècle des Lumières semble 
dominé par une série de penseurs majeurs qui, dans 
les disciplines variées de la philosophie politique, de 
l’économie ou des sciences naturelles, ont fait œuvre 
de véritables pionniers. Mais l’agitation des idées qui  
a rendu cette époque si célèbre ne peut être bien 
comprise sans l’examen de quelques figures mineures, 
à l’allure conservatrice ou tout à fait dogmatique, et 
aux thèses banales ou au contraire insolites. Dans le 
libéralisme en particulier, à côté des économistes 
physiocrates et de Turgot, il est important d’examiner 
aussi les compagnons de route, auxiliaires discrets 
mais qui donnent de la résonnance au message, que la 
postérité, embarrassée par tant de diversité, n’a pas 
voulu retenir ; et c’est dans cette vue qu’après avoir 
parlé des physiocrates Abeille et Baudeau, je m’ar-
rêterai sur deux auteurs oubliés : François-Jean de 
Chastellux, puis Simon Cliquot-Blervache.  

Le premier, quoiqu’ayant joui d’une grande noto-
riété dans son siècle, l’a tout à fait perdue dans le nôtre, 
et peut-être qu’à l’instar d’autres gloires oubliées, faut-
il commencer par rappeler qu’on prononce son nom 

comme s’il s’appelait « Chatelu », d’après l’orthographe 
à l’emporte-pièce que Bachaumont emploie (Journal, 
18 mai 1783.) Son principal ouvrage, De la félicité 
publique (1772), fut admiré de Voltaire, qui l’a copieu-
sement annoté ; et Jean-Baptiste Say disait que c’était 
encore l’un des livres les plus recommandables du 
XVIIIe siècle. (Cours complet d’économie politique : 
Œuvres complètes, t. II, vol. 2, p. 858) Au moment de sa 
parution, ce livre avait connu une vogue passagère, 
non seulement en France, mais en Europe et dans le 
monde, car il avait été traduit en anglais, en allemand 
et en italien, et il lui avait valu l’amitié des héros de 
l’autre monde, comme George Washington. Un même 
sort fut réservé à ses récits de voyage en Amérique, 
dont l’ambition n’est pas propre à la comparaison avec 
Tocqueville, mais qui contiennent des aperçus intéres-
sants : on se les arracha en manuscrits, puis à nouveau 
dans leur édition de 1786 ; et de même des traductions 
en anglais et en allemand suivirent immédiatement.  

Cet auteur a pour principal défaut son manque 
d’attache à quelque grand système intellectuel, à une 
époque où ils fleurissent, et où de part et d’autre on  
se range derrière leurs drapeaux. Or si Chastellux ap-
partient bien au mouvement philosophique des ency-
clopédistes et s’il en fréquente les principaux salons, 
en économie politique il n’épouse pas tous les prin-
cipes des physiocrates, quoiqu’il semble en apparence 
appuyer leur programme de liberté ; et en histoire  
c’est un esprit sans préjugés, qui ne fonde pas une 
méthode nouvelle. Et néanmoins on serait mal avisé  
de lui en faire un reproche, car il n’en avait tout sim-
plement pas l’ambition ; et dans l’histoire de la pensée 
comme ailleurs, le succès ne se compare bien qu’au but 
qu’on s’est donné. On a pu dire, avec raison, que tout 
son programme tenait dans un seul principe : liberté. 
(Lucien Sicot, Le marquis de Chastellux, 1902 p. 31) 
Mais la propriété de soi, la tolérance religieuse, l’État 
de droit, la liberté du travail et le libre-échange, 
Chastellux ne les défendait pas de la même manière 
exactement que la pléiade d’auteurs dont il s’était 
inspiré. Son esprit était, non trop volatile et trop 
capricieux, mais trop dépendant des impressions que 
chacun faisait sur lui, et après avoir longtemps pa-
pillonné, il liait ensemble ses principes d’une façon qui 
fait aujourd’hui son originalité. 

Le milieu philosophique et économique auquel il 
s’était mêlé, s’appelait le monde des salons et le Paris 
des Lumières. D’une famille illustre, et doté d’un esprit 
en phase avec les ambitions progressistes du siècle, 
Chastellux s’intégra très vite à une série de petites 
coteries, qui agitaient la république des lettres. Chez 
Mlle de Lespinasse, il fréquentait Turgot, Morellet, 
Diderot, Galiani ; chez Mme Helvétius, il se liait à David 
Hume et au célèbre auteur du livre De l’Esprit ; enfin,  
à Versailles, il était en rapports suivis avec les physio-
crates. À partir de ces différents cercles, les ramifi-
cations sont infinies ; mais quelques personnalités 



  Chastellux, François-Jean de 

  DICTIONNAIRE DE LA TRADITION LIBÉRALE FRANÇAISE                                                                                261   

vont surtout l’influencer. L’abbé Morellet, d’abord, lui 
suggère une défense complète de la liberté écono-
mique, dont il est l’un des meilleurs porte-paroles du 
siècle. « C’est vous », dira Chastellux avec reconnais-
sance,  « qui avez libéralisé mes principes : ce sont vos 
écrits, vos conversations qui ont le plus essentielle-
ment contribué à m’éclairer sur les avantages de la li-
berté du commerce, liberté précieuse qui sait concilier 
tous les intérêts, et qui doit devenir un jour la source 
féconde et commune de la prospérité des nations ». 
(Discours prononcés dans l’Académie française à la 
réception de l’abbé Morellet, 1785, p. 43) Quant à la 
philosophie, on doit principalement évoquer la figure 
d’Helvétius, dont Chastellux se présente comme le 
disciple.   

L’ouvrage De la félicité publique (1772) embarrasse 
par la confusion des influences, mais son objet est bien 
circonscrit et on voit l’auteur s’acquitter de la tâche 
qu’il s’est fixée. L’auteur propose dans ce livre un exa-
men philosophique de l’histoire de l’humanité, bornée 
aux périodes pour lesquelles les sources abondent et 
sont le plus accessibles. Le vrai titre, qui a paru un  
peu long au moment de la publication, était : Considé-
rations sur le sort des hommes dans les différentes 
époques de l’histoire. Ainsi, il ne s’agissait pas pour 
Chastellux de traiter dogmatiquement des principes  
de gouvernement ou de la manière dont les peuples 
s’enrichissent ou s’appauvrissent, comme d’autres 
l’avaient fait ou le feraient. Son objet, doit-il rappeler, 
est « seulement d’examiner si les hommes sont plus 
heureux de nos jours qu’ils ne l’ont été dans les siècles 
passés ». (De la félicité publique, nouv. édit. revue et 
corrigée par l’auteur, 1776, t. I, p. 1) Or les historiens, 
d’habitude, ne s’en préoccupent pas, dit Chastellux.  
« Plusieurs auteurs ont examiné avec soin si tel peuple 
était plus religieux, plus sobre, plus belliqueux qu’un 
autre : aucun n’a encore cherché quel était le plus 
heureux. Les Égyptiens l’étaient-ils plus que les Mèdes, 
les Mèdes plus que les Grecs, et ceux-ci plus que les 
Romains ? C’est ce qu’on n’a guère pris la peine de 
développer ; ou si quelqu’un l’a essayé, ce n’a été que 
sur des principes vagues et insuffisants. Parmi nombre 
d’erreurs commises dans ce genre, la plus commune 
est de confondre le peuple avec le gouvernement. On 
croit que le peuple est heureux quand l’État s’agran- 
dit : au lieu d’envisager le bien des individus, on ne 
considère que l’accroissement et la durée des empires, 
comme si la prospérité publique et la félicité générale 
étaient deux choses inséparables. Il est temps de 
prendre en main la cause de l’humanité trop long-
temps négligée, de considérer le peuple dans l’État, et 
de séparer l’idée du bonheur de celle de la gloire et des 
succès. Partout où je verrai des trophées, je penserai 
donc au sang qu’ils ont coûté : partout où l’on me mon-
trera de vastes et de magnifiques édifices, je regret-
terai la sueur qu’ils ont fait couler. Sages Égyptiens, 
n’aviez-vous donc de meilleur emploi de votre temps 

que d’entasser des pierres sur des pierres ? » (De la 
félicité publique, texte de l’édition de 1776, vol. I, p. 11) 
L’impartialité, la raison, forcent le philosophe à recon-
naître que les peuples les plus estimés de l’Antiquité 
ont été très inférieurs sous ces rapports. Le bel âge  
de la Grèce, juge-t-il, fut un temps de torture et de 
supplice pour l’humanité. Et que dire de Rome ?  
« Ce peuple était-il heureux ? Faisait-il bon vivre à 
Rome ? » : telles sont les questions qu’il faut se poser. 
(Idem, p. 104) Or, l’examen des faits prouve que non 
seulement les Romains n’ont pas atteint au but de la 
félicité publique, mais que c’est une route sur laquelle 
ils n’ont pas même marché. Plutôt, ils ont suivi une 
politique d’abaissement et de compression et causé le 
malheur de toute l’humanité. Le vrai redressement est 
récent, et même très récent, croit l’auteur, et c’est vers 
le futur qu’un philosophe doit porter ses regards, s’il 
veut retrouver de l’espérance. Car le christianisme non 
plus n’a pas ouvert une ère de bonheur ; il n’en avait 
pas même l’ambition ; et ses accomplissements sont 
vite jugés. On ne peut pas dire que les souverains aient 
été grâce à lui moins avares et moins sanguinaires,  
les peuples plus soumis et plus tranquilles, les crimes 
plus rares, les supplices moins cruels, les guerres plus 
respectueuses des hommes, les traités mieux observés. 
C’est ce qu’on voudrait conclure, mais les faits parlent 
autrement. (Idem, p. 241-242) 

On ne suivra pas ici l’auteur dans l’examen des 
différentes périodes de l’histoire, lesquelles forment 
une gradation progressive, jusqu’à l’époque de liberté 
et de protection des individus, où Chastellux dit que 
nous touchons. Dans sa longue fresque historique, qui 
couvre deux volumes, il ne paraît pas toujours pressé 
de nous y faire aboutir ; mais il y vient néanmoins, et 
l’époque qui s’ouvre et doit s’ouvrir pour l’Occident du 
moins, c’est celle du libéralisme. À présent, dit l’auteur, 
il faut favoriser le bonheur des hommes par la liberté 
du commerce des subsistances, l’abolition de l’arbi-
traire de l’impôt, le rachat des corvées. (Idem, vol. II,  
p. 170) L’intervention de l’État ne doit plus désormais 
se concentrer que sur des fonctions de protection 
qu’on qualifiera à juste titre de minimales ; c’est-à-dire 
que la dépense publique « doit toujours être la plus 
petite qu’il est possible ». (Idem, p. 231) C’est qu’on 
doit reconnaître, dit-il, que le principe structurant de 
l’intérêt personnel opère entre les individus et même 
au niveau des nations, pour conduire l’humanité vers  
« le meilleur état possible », et pour fabriquer la con-
corde et la paix à l’échelle du globe. (Idem, vol. I, p. xv, 
et vol. II, p. 175) 

En se tournant maintenant vers les Voyages amé-
ricains de Chastellux, qui documentent ses trois expé-
ditions aux États-Unis, entre 1780 et 1782, au temps 
où il servait comme militaire, on voudrait pouvoir 
rapprocher l’auteur de Tocqueville ou au moins de 
Volney, après l’avoir placé près de Turgot et des 
physiocrates. Malheureusement son récit est décousu, 



Chemins de fer    

  262         DICTIONNAIRE DE LA TRADITION LIBÉRALE FRANÇAISE                                   

rempli d’anecdotes intéressantes et parfois piquantes, 
mais il manque cruellement d’analyses théoriques 
suivies, dont l’auteur était pourtant très capable. Ce 
livre se ressent à la fois des conditions dans lesquelles 
il a été composé, et du motif très banal qui a causé sa 
diffusion : c’est que les États-Unis étaient peu connus, 
donnaient lieu à des appréciations contradictoires, et 
que par conséquent le public était avide des obser-
vations de voyageurs philosophes : et Chastellux a cédé 
à cet appel, sans avoir jamais songé à faire une œuvre 
grande et durable. Il déçoit même quand, s’occupant  
de l’épineuse question de l’esclavage des Noirs, il la 
renvoie au futur, disant que sans doute il le résoudra ; 
et on sent que l’indifférence américaine a déteint sur 
lui. Brissot lui en fait le reproche, qui est assez juste. 
(Examen critique des voyages de M. le marquis de 
Chastellux, 1786, p. 85) 

Devant l’esclavage et le racisme, comme devant 
l’extermination ou le refoulement des indigènes, Chas-
tellux se trouvait embarrassé, il manquait de guides 
sûrs. En 1781, l’Académie de Lyon avait demandé,  
sous la dictée de l’abbé Raynal, si la découverte de 
l’Amérique avait été bénéfique pour le genre humain ; 
et rentré de voyage, Chastellux préparait une réponse, 
mais en corrigeant l’énoncé de la question, qui dé-
sormais ne l’embarrasserait pas : il prouvait tout à son 
aise que par la voie du commerce en particulier, la dé-
couverte de l’Amérique était bénéfique pour l’Europe, 
notamment en garantissant la subsistance des popu-
lations. Et pourtant d’autres mémoires, plus audacieux, 
se lançaient dans des condamnations de l’esclavage, ou 
rêvaient que le continent retourne entre les mains de 
ses premiers habitants, dont les colons avaient troublé 
la vie austère mais respectable. Chastellux partageait 
l’enthousiasme des Lumières, mais il avait aussi son 
propre caractère. Il faut le lire tel qu’il a été. 

 
CHEMINS DE FER. Voies de transport qui font naître 

un grand engouement au XIXe siècle. À leur sujet se débat 
la question de l’intervention de l’État et la possibilité de 
recourir à l’industrie privée. 

Au XIXe siècle, la question des chemins de fer est 
controversée au sein du libéralisme français, les 
auteurs se rangeant à des positions très diverses, de 
l’anti-étatisme intégral de Gustave de Molinari à des 
concessions sans cesse plus grandes de la part de 
modérés comme Michel Chevalier, que la prochaine 
entrée présentera. 

Au cœur des préoccupations semblerait devoir 
dominer la désirabilité éclatante des chemins de fer, 
leur supériorité évidente sur tous les autres modes de 
transport : c’est pourtant une représentation qui n’a 
pas de réalité historique, et qu’il faut d’abord entre-
prendre de corriger.  

Parce qu’avec le recul elles nous apparaissent de 
manière univoque comme des véhicules de progrès, 
d’émancipation et de croissance, les inventions qui ont 

marqué l’histoire économique de l’humanité sont 
propres à être mal jugées. Que le chemin de fer ait été 
le mode de transport du futur, qu’il ait été la clé du 
développement économique du siècle à venir, ne 
signifie pas nécessairement qu’il y avait suffisamment 
de raison, vers 1840, pour se jeter à corps perdu dans 
cette colossale entreprise, à grands frais pour le 
contribuable. Alors, la question s’insérait dans un 
cadre historique où la supériorité du chemin de fer sur 
les modes de transport concurrents n’était pas bien 
établie dans les esprits et dans les faits, où la tech-
nologie était balbutiante, et où les précédents de la 
gestion publique des infrastructures laissaient des 
doutes même aux plus infatigables étatistes.  

Sous l’Ancien régime, les économistes physiocrates 
avaient défendu avec verve et un certain lyrisme 
l’extension des voies de communication, présentant la 
France comme singulièrement en retard (notamment 
sur la Chine, on le verra bientôt) quant aux chemins, 
péniblement construits par les corvées, et quant aux 
canaux. Leurs écrits sur les travaux publics — comme 
ceux, du reste, sur l’éducation nationale, ou, dans une 
moindre mesure, sur l’amélioration agricole — accor-
daient une grande place au rôle moteur de la puissance 
publique, et ils servirent ainsi paradoxalement la cause 
des partisans de l’étatisme. 

Encouragée par ces curieux soutiens, la politique de 
l’Ancien régime, en ce qui concerne les voies de com-
munication, fut marquée par un défaut inhérent à bien 
des projets publics, à savoir l’inadéquation avec les 
besoins réels, qu’un homme d’État est condamné à ne 
juger jamais qu’à tâtons. Les routes, d’une largeur 
démesurée, étaient sujet de ridicule. On prétextait bien 
l’avantage de ne pas paralyser le trafic, lorsque des 
travaux d’entretien étaient nécessaires, mais cela ne 
justifiait pas la folie des grandeurs qu’on avait mani-
festée, et qui naturellement avait un coût. Un historien 
actuel, très partisan de l’intervention de l’État dans  
le transport, note sans ironie que « l’administration 
des Ponts et Chaussées ne craignait pas de créer des 
surcapacités passagères… La politique routière de 
l’Ancien régime fut, par essence, volontariste : la route 
n’était pas tracée principalement en fonction du trafic 
existant ; elle devait créer un trafic nouveau et devenir 
une source de prospérité. » (François Caron, Histoire 
des chemins de fer en France, vol. I, 1997, p. 20) C’est la 
définition optimiste du volontarisme. 

S’y joignait un autre héritage puissant que l’Ancien 
régime devait nous laisser : la centralisation. Comme  
le remarqua plus tard Alexis de Tocqueville, pas un 
chantier de France ne pouvait être entrepris sans que 
l’intendant n’en informe son supérieur, ni que celui-ci 
ne donne son avis et n’émette ses instructions. Cette 
manie de la centralisation se renforça sous l’Empire  
et aboutit au système d’idées qu’on trouvera dominant 
vers 1840. Celui-ci reposait sur plusieurs grands prin-
cipes, professés comme des axiomes : 1° l’intervention 


