sans influence sur leurs idées. « Leur genre de vie,
particuliéerement I'habitude de donner la mort, les
endurcit nécessairement jusqu’a un certain point »,
observe Cabanis. « Les peuples chasseurs, indépen-
damment des difficultés qu’ils éprouvent a se procurer
leur subsistance, puisent, dans l'usage habituel des
armes, et dans leur état non interrompu de guerre avec
les autres animaux, ces penchants cruels, qui se
développent ensuite si facilement, dans l'occasion,
contre les hommes eux-mémes. Mais comme leurs
chasses ne consistent pas seulement dans des attaques
de vive force; qu’ils emploient aussi pour saisir les
animaux toute sorte d’embfiiches et de piéges, leur
caractére se compose des habitudes de 'audace et de
celles de la ruse ; leurs meeurs présentent la réunion
de la perfidie et de la cruauté. » (Rapports du physique
et du moral de 'homme, 1802, t. 11, p. 224-225) Devant
la Société d’économie politique, Joseph Garnier croit
aussi que la chasse appartient a une époque révolue de
I'histoire humaine. L’individu qui s’y livre, explique-t-
il, y acquiert des habitudes destructives et féroces, qui
le rendent dangereux pour ses semblables. (Réunion
du 5 septembre 1864 ; Journ. des économ., septembre
1864, p. 110)

On observe que dans I'histoire du libéralisme, les
auteurs les plus imprégnés des sentiments de 'aristo-
cratie, comme les plus aisés a enthousiasmer pour une
conquéte guerriére, sont aussi ceux qui ont le plus
aimés la chasse. Beaumont et Tocqueville en étaient
deux grands amateurs. (Euvr. compl. de Tocqueville,
t. VIII, vol. 3, p. 129).

CHASTELLUX, FRANCOIS-JEAN DE (1734-1788).
Disciple émancipé des philosophes et des économistes
libéraux du XVIIIe siécle.

Rétrospectivement, le siecle des Lumieres semble
dominé par une série de penseurs majeurs qui, dans
les disciplines variées de la philosophie politique, de
I’économie ou des sciences naturelles, ont fait ceuvre
de véritables pionniers. Mais 'agitation des idées qui
a rendu cette époque si célebre ne peut étre bien
comprise sans I'examen de quelques figures mineures,
a l'allure conservatrice ou tout a fait dogmatique, et
aux theses banales ou au contraire insolites. Dans le
libéralisme en particulier, a coté des économistes
physiocrates et de Turgot, il est important d’examiner
aussi les compagnons de route, auxiliaires discrets
mais qui donnent de la résonnance au message, que la
postérité, embarrassée par tant de diversité, n'a pas
voulu retenir ; et c’est dans cette vue qu’apres avoir
parlé des physiocrates Abeille et Baudeau, je m’ar-
réterai sur deux auteurs oubliés : Francois-Jean de
Chastellux, puis Simon Cliquot-Blervache.

Le premier, quoiqu’ayant joui d’'une grande noto-
riété dans son siécle, I'a tout a fait perdue dans le notre,
et peut-étre qu’a l'instar d’autres gloires oubliées, faut-
il commencer par rappeler qu’'on prononce son nom

Chastellux, Francois-Jean de

comme s’il s’appelait « Chatelu », d’aprés I'orthographe
a I'emporte-piece que Bachaumont emploie (Journal,
18 mai 1783.) Son principal ouvrage, De la félicité
publique (1772), fut admiré de Voltaire, qui I'a copieu-
sement annoté ; et Jean-Baptiste Say disait que c’était
encore l'un des livres les plus recommandables du
XVIIIe siécle. (Cours complet d’économie politique :
(Euvres completes, t. 11, vol. 2, p. 858) Au moment de sa
parution, ce livre avait connu une vogue passagere,
non seulement en France, mais en Europe et dans le
monde, car il avait été traduit en anglais, en allemand
et en italien, et il lui avait valu 'amitié des héros de
I'autre monde, comme George Washington. Un méme
sort fut réservé a ses récits de voyage en Amérique,
dont I'ambition n’est pas propre a la comparaison avec
Tocqueville, mais qui contiennent des apergus intéres-
sants : on se les arracha en manuscrits, puis a nouveau
dans leur édition de 1786 ; et de méme des traductions
en anglais et en allemand suivirent immédiatement.

Cet auteur a pour principal défaut son manque
d’attache a quelque grand systéme intellectuel, a une
époque ou ils fleurissent, et ou de part et d’autre on
se range derriere leurs drapeaux. Or si Chastellux ap-
partient bien au mouvement philosophique des ency-
clopédistes et s’il en fréquente les principaux salons,
en économie politique il n’épouse pas tous les prin-
cipes des physiocrates, quoiqu’il semble en apparence
appuyer leur programme de liberté; et en histoire
c’est un esprit sans préjugés, qui ne fonde pas une
méthode nouvelle. Et néanmoins on serait mal avisé
de lui en faire un reproche, car il n’'en avait tout sim-
plement pas I'ambition ; et dans I'histoire de la pensée
comme ailleurs, le succés ne se compare bien qu’au but
qu’on s’est donné. On a pu dire, avec raison, que tout
son programme tenait dans un seul principe : liberté.
(Lucien Sicot, Le marquis de Chastellux, 1902 p. 31)
Mais la propriété de soi, la tolérance religieuse, I'Etat
de droit, la liberté du travail et le libre-échange,
Chastellux ne les défendait pas de la méme maniére
exactement que la pléiade d’auteurs dont il s’était
inspiré. Son esprit était, non trop volatile et trop
capricieux, mais trop dépendant des impressions que
chacun faisait sur lui, et apres avoir longtemps pa-
pillonné, il liait ensemble ses principes d'une fagon qui
fait aujourd’hui son originalité.

Le milieu philosophique et économique auquel il
s’était mélé, s’appelait le monde des salons et le Paris
des Lumieres. D’une famille illustre, et doté d’'un esprit
en phase avec les ambitions progressistes du siecle,
Chastellux s’intégra trés vite a une série de petites
coteries, qui agitaient la république des lettres. Chez
Mlle de Lespinasse, il fréquentait Turgot, Morellet,
Diderot, Galiani ; chez Mme Helvétius, il se liait a David
Hume et au célébre auteur du livre De I’Esprit ; enfin,
a Versalilles, il était en rapports suivis avec les physio-
crates. A partir de ces différents cercles, les ramifi-
cations sont infinies ; mais quelques personnalités

260 DICTIONNAIRE DE LA TRADITION LIBERALE FRANCAISE



Chastellux, Francois-Jean de

vont surtout I'influencer. L’abbé Morellet, d’abord, lui
suggere une défense complete de la liberté écono-
mique, dont il est I'un des meilleurs porte-paroles du
siécle. « C’est vous », dira Chastellux avec reconnais-
sance, « qui avez libéralisé mes principes : ce sont vos
écrits, vos conversations qui ont le plus essentielle-
ment contribué a m’éclairer sur les avantages de la li-
berté du commerce, liberté précieuse qui sait concilier
tous les intéréts, et qui doit devenir un jour la source
féconde et commune de la prospérité des nations ».
(Discours prononcés dans I'Académie francaise a la
réception de I'abbé Morellet, 1785, p. 43) Quant a la
philosophie, on doit principalement évoquer la figure
d’'Helvétius, dont Chastellux se présente comme le
disciple.

L’ouvrage De la félicité publique (1772) embarrasse
par la confusion des influences, mais son objet est bien
circonscrit et on voit I'auteur s’acquitter de la tache
qu'il s’est fixée. L’auteur propose dans ce livre un exa-
men philosophique de I'histoire de I'humanité, bornée
aux périodes pour lesquelles les sources abondent et
sont le plus accessibles. Le vrai titre, qui a paru un
peu long au moment de la publication, était : Considé-
rations sur le sort des hommes dans les différentes
époques de l'histoire. Ainsi, il ne s’agissait pas pour
Chastellux de traiter dogmatiquement des principes
de gouvernement ou de la maniere dont les peuples
s’enrichissent ou s’appauvrissent, comme d’autres
I'avaient fait ou le feraient. Son objet, doit-il rappeler,
est « seulement d’examiner si les hommes sont plus
heureux de nos jours qu’ils ne 'ont été dans les siécles
passés ». (De la félicité publique, nouv. édit. revue et
corrigée par l'auteur, 1776, t. I, p. 1) Or les historiens,
d’habitude, ne s’en préoccupent pas, dit Chastellux.
« Plusieurs auteurs ont examiné avec soin si tel peuple
était plus religieux, plus sobre, plus belliqueux qu'un
autre : aucun n’a encore cherché quel était le plus
heureux. Les Egyptiens I'étaient-ils plus que les Médes,
les Médes plus que les Grecs, et ceux-ci plus que les
Romains ? C’est ce qu'on n’a guére pris la peine de
développer ; ou si quelqu’un I'a essayé, ce n’a été que
sur des principes vagues et insuffisants. Parmi nombre
d’erreurs commises dans ce genre, la plus commune
est de confondre le peuple avec le gouvernement. On
croit que le peuple est heureux quand I'Etat s’agran-
dit : au lieu d’envisager le bien des individus, on ne
considére que l'accroissement et la durée des empires,
comme si la prospérité publique et la félicité générale
étaient deux choses inséparables. Il est temps de
prendre en main la cause de 'humanité trop long-
temps négligée, de considérer le peuple dans I'Etat, et
de séparer l'idée du bonheur de celle de la gloire et des
succes. Partout ou je verrai des trophées, je penserai
donc au sang qu’ils ont cofité : partout o I’'on me mon-
trera de vastes et de magnifiques édifices, je regret-
terai la sueur qu'ils ont fait couler. Sages Egyptiens,
n’aviez-vous donc de meilleur emploi de votre temps

que d’entasser des pierres sur des pierres ? » (De la
félicité publique, texte de I'édition de 1776, vol. I, p. 11)
L’impartialité, la raison, forcent le philosophe a recon-
naitre que les peuples les plus estimés de 'Antiquité
ont été tres inférieurs sous ces rapports. Le bel age
de la Grece, juge-t-il, fut un temps de torture et de
supplice pour 'humanité. Et que dire de Rome ?
« Ce peuple était-il heureux ? Faisait-il bon vivre a
Rome ? » : telles sont les questions qu'il faut se poser.
(Idem, p. 104) Or, 'examen des faits prouve que non
seulement les Romains n’ont pas atteint au but de la
félicité publique, mais que c’est une route sur laquelle
ils n’ont pas méme marché. Plutét, ils ont suivi une
politique d’abaissement et de compression et causé le
malheur de toute I’humanité. Le vrai redressement est
récent, et méme tres récent, croit 'auteur, et c’est vers
le futur qu'un philosophe doit porter ses regards, s'il
veut retrouver de I'espérance. Car le christianisme non
plus n’a pas ouvert une ere de bonheur ; il n’en avait
pas méme l'ambition ; et ses accomplissements sont
vite jugés. On ne peut pas dire que les souverains aient
été grace a lui moins avares et moins sanguinaires,
les peuples plus soumis et plus tranquilles, les crimes
plus rares, les supplices moins cruels, les guerres plus
respectueuses des hommes, les traités mieux observés.
C’est ce qu’on voudrait conclure, mais les faits parlent
autrement. (Idem, p. 241-242)

On ne suivra pas ici I'auteur dans l'examen des
différentes périodes de I'histoire, lesquelles forment
une gradation progressive, jusqu’a 'époque de liberté
et de protection des individus, ou Chastellux dit que
nous touchons. Dans sa longue fresque historique, qui
couvre deux volumes, il ne parait pas toujours pressé
de nous y faire aboutir ; mais il y vient néanmoins, et
I'époque qui s’ouvre et doit s’ouvrir pour I'Occident du
moins, c’est celle du libéralisme. A présent, dit 'auteur,
il faut favoriser le bonheur des hommes par la liberté
du commerce des subsistances, 1'abolition de l'arbi-
traire de I'impdt, le rachat des corvées. (Idem, vol. II,
p. 170) L’intervention de I'Etat ne doit plus désormais
se concentrer que sur des fonctions de protection
qu’on qualifiera a juste titre de minimales ; c’est-a-dire
que la dépense publique « doit toujours étre la plus
petite qu'il est possible ». (Idem, p. 231) C’est qu'on
doit reconnaitre, dit-il, que le principe structurant de
I'intérét personnel opere entre les individus et méme
au niveau des nations, pour conduire 'humanité vers
« le meilleur état possible », et pour fabriquer la con-
corde et la paix a I'échelle du globe. (Idem, vol. |, p. xv,
etvol. 1], p. 175)

En se tournant maintenant vers les Voyages amé-
ricains de Chastellux, qui documentent ses trois expé-
ditions aux Etats-Unis, entre 1780 et 1782, au temps
ou il servait comme militaire, on voudrait pouvoir
rapprocher I'auteur de Tocqueville ou au moins de
Volney, apres l'avoir placé prés de Turgot et des
physiocrates. Malheureusement son récit est décousu,

DICTIONNAIRE DE LA TRADITION LIBERALE FRANCAISE 261



rempli d’anecdotes intéressantes et parfois piquantes,
mais il manque cruellement d’analyses théoriques
suivies, dont l'auteur était pourtant tres capable. Ce
livre se ressent a la fois des conditions dans lesquelles
il a été composé, et du motif trés banal qui a causé sa
diffusion : c’est que les Etats-Unis étaient peu connus,
donnaient lieu a des appréciations contradictoires, et
que par conséquent le public était avide des obser-
vations de voyageurs philosophes : et Chastellux a cédé
a cet appel, sans avoir jamais songé a faire une ceuvre
grande et durable. Il décoit méme quand, s’occupant
de I'épineuse question de I'esclavage des Noirs, il la
renvoie au futur, disant que sans doute il le résoudra ;
et on sent que l'indifférence américaine a déteint sur
lui. Brissot lui en fait le reproche, qui est assez juste.
(Examen critique des voyages de M. le marquis de
Chastellux, 1786, p. 85)

Devant l'esclavage et le racisme, comme devant
I'extermination ou le refoulement des indigenes, Chas-
tellux se trouvait embarrassé, il manquait de guides
strs. En 1781, I'’Académie de Lyon avait demandé,
sous la dictée de I'abbé Raynal, si la découverte de
I’Amérique avait été bénéfique pour le genre humain ;
et rentré de voyage, Chastellux préparait une réponse,
mais en corrigeant 'énoncé de la question, qui dé-
sormais ne I'embarrasserait pas : il prouvait tout a son
aise que par la voie du commerce en particulier, la dé-
couverte de 'Amérique était bénéfique pour I'Europe,
notamment en garantissant la subsistance des popu-
lations. Et pourtant d’autres mémoires, plus audacieux,
selancaient dans des condamnations de 'esclavage, ou
révaient que le continent retourne entre les mains de
ses premiers habitants, dont les colons avaient troublé
la vie austére mais respectable. Chastellux partageait
I'enthousiasme des Lumiéres, mais il avait aussi son
propre caractere. Il faut le lire tel qu'il a été.

CHEMINS DE FER. Voies de transport qui font naitre
un grand engouement au XIXe siécle. A leur sujet se débat
la question de I'intervention de I'Etat et la possibilité de
recourir a l'industrie privée.

Au XIXe siecle, la question des chemins de fer est
controversée au sein du libéralisme francais, les
auteurs se rangeant a des positions tres diverses, de
'anti-étatisme intégral de Gustave de Molinari a des
concessions sans cesse plus grandes de la part de
modérés comme Michel Chevalier, que la prochaine
entrée présentera.

Au cceur des préoccupations semblerait devoir
dominer la désirabilité éclatante des chemins de fer,
leur supériorité évidente sur tous les autres modes de
transport : c’est pourtant une représentation qui n’a
pas de réalité historique, et qu’il faut d’abord entre-
prendre de corriger.

Parce qu’avec le recul elles nous apparaissent de
maniere univoque comme des véhicules de progres,
d’émancipation et de croissance, les inventions qui ont

Chemins de fer

marqué lhistoire économique de l'humanité sont
propres a étre mal jugées. Que le chemin de fer ait été
le mode de transport du futur, qu’il ait été la clé du
développement économique du siecle a venir, ne
signifie pas nécessairement qu’il y avait suffisamment
de raison, vers 1840, pour se jeter a corps perdu dans
cette colossale entreprise, a grands frais pour le
contribuable. Alors, la question s’insérait dans un
cadre historique ou la supériorité du chemin de fer sur
les modes de transport concurrents n’était pas bien
établie dans les esprits et dans les faits, ou la tech-
nologie était balbutiante, et ou les précédents de la
gestion publique des infrastructures laissaient des
doutes méme aux plus infatigables étatistes.

Sous I’Ancien régime, les économistes physiocrates
avaient défendu avec verve et un certain lyrisme
I'extension des voies de communication, présentant la
France comme singuliérement en retard (notamment
sur la Chine, on le verra bient6t) quant aux chemins,
péniblement construits par les corvées, et quant aux
canaux. Leurs écrits sur les travaux publics — comme
ceux, du reste, sur I'éducation nationale, ou, dans une
moindre mesure, sur I'amélioration agricole — accor-
daient une grande place au réle moteur de la puissance
publique, etils servirent ainsi paradoxalement la cause
des partisans de I'étatisme.

Encouragée par ces curieux soutiens, la politique de
I’Ancien régime, en ce qui concerne les voies de com-
munication, fut marquée par un défaut inhérent a bien
des projets publics, a savoir 'inadéquation avec les
besoins réels, qu'un homme d’Etat est condamné 2 ne
juger jamais qu’a tatons. Les routes, d’'une largeur
démesurée, étaient sujet de ridicule. On prétextait bien
I'avantage de ne pas paralyser le trafic, lorsque des
travaux d’entretien étaient nécessaires, mais cela ne
justifiait pas la folie des grandeurs qu’on avait mani-
festée, et qui naturellement avait un cofit. Un historien
actuel, tres partisan de l'intervention de I'Etat dans
le transport, note sans ironie que « I'administration
des Ponts et Chaussées ne craignait pas de créer des
surcapacités passageres... La politique routiére de
I'’Ancien régime fut, par essence, volontariste : la route
n’était pas tracée principalement en fonction du trafic
existant; elle devait créer un trafic nouveau et devenir
une source de prospérité. » (Francois Caron, Histoire
des chemins de fer en France, vol. 1, 1997, p. 20) C’est la
définition optimiste du volontarisme.

S’y joignait un autre héritage puissant que I’Ancien
régime devait nous laisser : la centralisation. Comme
le remarqua plus tard Alexis de Tocqueville, pas un
chantier de France ne pouvait étre entrepris sans que
I'intendant n’en informe son supérieur, ni que celui-ci
ne donne son avis et n’émette ses instructions. Cette
manie de la centralisation se renforca sous I'Empire
et aboutit au systéeme d’'idées qu’on trouvera dominant
vers 1840. Celui-ci reposait sur plusieurs grands prin-
cipes, professés comme des axiomes : 1° I'intervention

262 DICTIONNAIRE DE LA TRADITION LIBERALE FRANCAISE



