
  Cabanis, [Georges] 

  DICTIONNAIRE DE LA TRADITION LIBÉRALE FRANÇAISE                                                                                233   

 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 

 
 

C 

 

 

 
CABANIS, [GEORGES] (1757-1808). Médecin et 

Idéologue, auteur d’un ouvrage sur l’influence des con-
ditions physiques sur les idées.  

Comme les Physiocrates, les Idéologues n’inté-
ressent plus qu’en bloc. Ensemble, ils représentent  
une pensée d’opposition, une force active, au moment 
où celles-ci s’apprêtent à quitter le théâtre et à se  
taire face à l’unisson napoléonien qu’ils ont pourtant 
participé à installer. Entre les différents auteurs, les 
nuances embarrassent ; elles brisent le mouvement 
simplificateur qui est d’autant plus à l’œuvre dans 
l’histoire de la pensée libérale, que d’aucuns veulent la 
représenter comme une page mineure, d’ailleurs déjà 
tournée.  

Juger les Idéologues en groupe est pourtant la 
meilleure manière de les défigurer. Les physiocrates, 
en faisant œuvre commune, conservent toujours leur 
identité propre : et celle-ci mérite de nous intéresser. 
Mais le cas des Idéologues est plus caractéristique 
encore : car à l’évidence ils ne forment pas une école ; 
ils ont fait peu d’efforts pour le paraître. Il est donc 
primordial de les interroger l’un après l’autre, pour 
connaître leur pensée et leur héritage. 

Le premier auteur qui se présente à nous, suivant 
l’ordre chronologique qui est le nôtre ici, est Cabanis : 
nom bien oublié, mais qu’on risquera peu de mal 
prononcer, car à la rigueur il peut l’être de deux façons, 
soit en laissant traîner la dernière consonne, soit en 
l’éludant comme il est fait dans un poème d’époque. 
(Une promenade de Fénelon, anecdote mise en vers, 
lue dans la séance publique du 21 décembre 1808, par 
Andrieux.)   

[Étapes de sa vie ; son milieu.] Le milieu dans lequel 
Cabanis a évolué est celui de la physiocratie finissante 
et du nouveau siècle à son aurore. Sa première 
jeunesse se passe dans le Périgord, sous l’œil austère 
de son père, et sans sa mère, qu’il perd à l’âge de sept 
ans. À seize, il est à Wilna, en Pologne (aujourd’hui 
Vilnius en Lituanie) ; mais sans doute n’a-t-il pas 
l’occasion de rencontrer Dupont (de Nemours), qui 
occupe des fonctions similaires mais plus relevées, à 
Varsovie. En 1778, enfin, jeune médecin, il est introduit 
par Turgot (vieil ami de son père) et par le poète 
Roucher dans le salon de Mme Helvétius, qui devient 
pour lui comme une seconde mère, et qu’il sert comme 

un fils, remplaçant celui qu’elle a perdu. Il s’installe 
chez elle à Autheuil, et poursuit ses études de 
médecine à Paris. Ce sont deux milieux qui bientôt 
autour de lui se rejoignent. À la faculté de médecine, 
Cabanis côtoie Volney, qu’il introduit auprès de Mme 
Helvétius et de ses amis. Parmi ceux-ci se trouvent 
diverses personnalités, mais notamment Benjamin 
Franklin, qui percevant les talents précoces du jeune 
Cabanis, le fait élire à la Société philosophique de 
Philadelphie, quoiqu’il n’ait encore rien publié. Sous la 
Révolution, Cabanis sert de secrétaire à Mirabeau, le 
tribun, et côtoie d’autres jeunes hommes prometteurs, 
comme Jean-Baptiste Say. Il sert de médecin à tout ce 
beau monde, soit positivement en les guérissant, soit 
en leur fournissant des préparations mortelles qu’ils 
puissent ingurgiter au besoin, si les circonstances 
l’exigeaient d’eux. Lui, au milieu des agitations de la 
Terreur, se tient tranquille. Médecin des pauvres à 
Autheuil, il est aimé de cette population, qui voit en lui 
un auxiliaire utile, et les gouvernements qui se suc-
cèdent sont embarrassés dans le choix de l’attitude à 
tenir envers lui. Loin de le persécuter, ils lui donnent 
plutôt des facilités pour l’exercice de son art bien-
faiteur. En 1796, il épouse Charlotte de Grouchy, sœur 
de Mme Condorcet. Tel était, en peu de mots, son 
milieu. 

[De la médecine au libéralisme] La vie et la pensée 
de Cabanis s’articulent autour de l’art de la médecine, 
qu’il a longtemps pratiqué à Autheuil, qui alors n’était 
proprement qu’un village, où l’on respirait le bon air de 
la campagne. (Claude Jolly, Cabanis, p. 18) Il l’exerça en 
scientifique, avide de découvertes et de perfectionne-
ments, mais surtout en philanthrope et en humaniste, 
traitant les patients par charité, souvent bénévo-
lement. Les principes structurants du libéralisme n’en 
furent jamais tenus éloignés. Dans la pratique de l’art 
médical, Cabanis défendait par exemple la décentra-
lisation, vantée ailleurs pour ses mérites administratifs 
et politiques. Les défauts des vastes hôpitaux, expli-
que-t-il dans une brochure, tiennent à des infériorités 
consubstantielles : « à la mauvaise distribution des 
bâtiments, à l’entassement des malades, à des règles 
générales de régime ou d’administration des remèdes 
qu’on est forcé d’adopter, mais qui sont loin de 
convenir dans tous les cas et chez tous les individus ». 



Cabanis, [Georges]    

  234         DICTIONNAIRE DE LA TRADITION LIBÉRALE FRANÇAISE                                   

(Observations sur les hôpitaux, 1790, p. 9) De plus 
petits établissements, croit-il, montrent plus de sou-
plesse, ils respectent davantage les conditions indivi-
duelles des malades et des soins qu’on leur procure.  

Le libéralisme de Cabanis complète sa connais-
sance de la médecine et on peut même dire qu’il s’en 
nourrit. Car l’art médical fournit les faits sur lesquels la 
pensée politique doit s’ériger, et ceux qu’elle indique 
avec le plus de netteté, c’est l’existence de l’indivi-
dualité humaine. « L’homme, par l’étendue et la 
délicatesse singulières de sa sensibilité », soutient 
Cabanis, « est soumis à l’action d’un nombre infini de 
causes : par conséquent, rien ne serait plus chimérique 
que de vouloir ramener tous les individus de son 
espèce à un type exactement uniforme et commun. » 
(Rapports du physique et du moral de l’homme, 1802,  
t. I, p. 483) L’œuvre individuelle, l’association volon-
taire, doivent par conséquent prendre le pas sur la 
contrainte et la règle minutieuse. « Tout ce que les 
individus peuvent faire par eux-mêmes ne doit être fait 
que par eux », soutient-il. « Le gouvernement ne doit 
prendre sur lui que les entreprises dont l’exécution 
leur serait entièrement impossible. » (Troisième dis-
cours sur l’établissement d’un Lycée national ; Œuvres 
complètes de Cabanis, t. II, 1823, p. 493) Aussi, il faut 
que le pouvoir public ne se fasse sentir aux individus  
« que pour les maintenir réciproquement dans les 
limites de la justice ». (Idem, p. 491) Dans tous les 
autres domaines, la liberté du travail produira un dé-
veloppement harmonique des forces et des ressources, 
qui tournera nécessairement au bien-être commun. 
(Œuvres philosophiques de Cabanis, 1956, t. I, p. 118,  
et t. II, p. 391.)  

[L’Idéologie] L’auteur que nous considérons reste 
associé dans l’histoire des idées à l’Idéologie, science 
de la formation des idées : c’est un « Idéologue », 
d’après le mot dédaigneux popularisé par Napoléon, 
qui se vengeait ainsi des critiques de ces hommes qui 
avaient pourtant maladroitement servi à son élé-
vation, et Cabanis le premier. En termes généraux, 
l’Idéologie étudie nos rapports avec le monde exté-
rieur, et comment, à partir de nos perceptions, trans-
mises au cerveau, nous nous faisons des impressions 
ou des idées. Cette science détruit et remplace les 
prétentions explicatives des religions, et entend bâtir 
sur une base enfin solide. Pour appuyer le mouvement 
initié par Destutt de Tracy, Cabanis s’est intéressé 
particulièrement aux chaînons qui unissent la nature 
morale à la nature physique : il étudie la manière avec 
laquelle le climat, le régime alimentaire ou les activités 
et travaux que nous entreprenons, agissent sur les 
individus et donnent un tour particulier à leurs idées. 
« Nous travaillions sur le même sujet sous deux aspects 
différents », dira Destutt de Tracy après la mort de son 
ami et collègue. « Il observait nos opérations intellec-
tuelles en physiologiste ; j’essayais de les analyser en 
logicien. » (Œuvres complètes, t. VIII, p. 311.) Deux 

siècles plus tard, l’un et l’autre aspect de l’Idéologie  
ont vieilli, mais c’est peut-être l’œuvre de Cabanis qui, 
bien que moins célèbre, propose les aperçus les plus 
fructueux.  

Disons d’abord que Cabanis possédait les capacités 
propres pour mener à bien ces recherches. Bon obser-
vateur de la machine humaine, il disposait en outre 
d’une éthique scientifique irréprochable, n’adoptant 
pour vraisemblable que les opinions qui s’appuyaient 
sur des expériences plusieurs fois répétées et con-
duites dans des conditions satisfaisantes, réservant 
son jugement en cas de doute, et abandonnant ses 
vieilles opinions si l’évidence se prononçait contre 
elles.  

Dans l’exposition de ses idées sur les rapports du 
physique et du moral de l’homme, titre de son ouvrage 
majeur paru en 1802, Cabanis pose d’abord la con-
nexion entre la sensation et l’existence. Non seulement 
la sensibilité physique est la source de toutes nos idées 
et de toutes nos habitudes, conformément à ce que 
plusieurs générations de philosophes, tels que Locke, 
Condillac ou Helvétius ont victorieusement démontré, 
mais l’existence n’a aucune réalité sans la sensibilité. 
(Pour le dire en passant, cette théorie rend assez 
désespérante la fin de vie qui fut la sienne, car comme 
Destutt de Tracy plus tard, dans ses dernières années 
Cabanis perdit tout à fait ses facultés raisonneuses.) 

J’aurai l’occasion de m’appuyer sur les idées de 
Cabanis aux entrées Climat, Alimentation, Hommes pri-
mitifs, Médecine, Sport, entre autres. Mais deux ques-
tions contemporaines sont éclairées par ses travaux,  
et je crois utile d’y insister, pour mieux comprendre le 
message que les libéraux ont porté.   

[Questions contemporaines d’après l’analyse de 
Cabanis. 1° L’avortement.] En analysant la naissance 
des idées et des sensations, Cabanis doit raisonner en 
partant des conditions de l’existence du fœtus, et ce 
qu’il en dit nous éclaire sur la question majeure de 
l’avortement.  

C’est une erreur profondément enracinée dans 
l’imaginaire collectif, et qui empêche la résolution de 
nombreuses questions de fait et de droit, que cette 
croyance que le nouveau-né est d’une nature fonda-
mentalement différente du fœtus. À plusieurs reprises 
de son ouvrage, Cabanis prouve par des observations 
que cette barrière érigée en faveur de l’enfant venant 
de naître, n’existe pas en réalité. « Dans les premiers 
temps », écrit-il distinctement, celui-ci « diffère peu du 
fœtus ». (Rapports du physique et du moral de l’homme, 
1802, t. I, p. 355) « Dans l’enfant nouveau-né », 
continue-t-il, « les cartilages et même plusieurs os ne 
sont encore que des substances mucilagineuses, 
condensées et raffermies par la force croissante des 
fonctions… De très longtemps, l’enfant qui vient de 
naître n’est en état d’exécuter les mouvements les plus 
nécessaires à sa conservation. Bien différent en cela 
des petits de plusieurs autres espèces d’animaux, ses 



  Cabanis, [Georges] 

  DICTIONNAIRE DE LA TRADITION LIBÉRALE FRANÇAISE                                                                                235   

sens ne lui fournissent aucun jugement précis sur  
les corps extérieurs ; ses muscles débiles ne peuvent 
l’aider à se garantir des chocs dangereux, ni même à 
chercher la mamelle qui doit l’allaiter… On sait que 
l’odorat n’existe point, à proprement parler, chez les 
enfants qui viennent de naître ; que leur goût, quoi-
qu’un peu plus développé, distingue à peine les 
saveurs ; que leur oreille n’entend presque rien ; que 
leur vue est incertaine, et sans la moindre justesse.  
Il est prouvé, par des faits certains, qu’ils sont plu-
sieurs mois sans avoir d’idée précise des distances.  
Le tact est le seul de leur sens qui leur fournisse des 
perceptions distinctes ; vraisemblablement parce que 
c’est le seul qui, dans le ventre de la mère, ait reçu déjà 
quelque exercice. » (Idem, t. I, p. 450, 355 et 123) 

Dans la question, encore agitée de nos jours, de 
l’avortement, la solution tirée du changement fonda-
mental provoqué par la naissance ne saurait donc nous 
convenir. Il faut, en suivant Cabanis et les hommes de 
science qui sont ses successeurs, s’attacher à recon-
naître des bornes plus factuelles à l’existence humaine.  

Pour Cabanis, attaché au grand principe de l’Idéo-
logie, « du moment que nous sentons, nous sommes ». 
(Idem, t. I, p. 39). Mais alors, à partir de quand sentons-
nous ? Ce n’est pas, certes, seulement au moment de la 
naissance. Car à ce moment le centre cérébral « a reçu 
et combiné déjà beaucoup d’impressions, il n’est point 
table rase, si l’on donne au sens de ce mot toute son 
étendue. » (Idem, t. II, p. 444) Le fœtus a vécu la 
sensation d’une résistance éprouvée par ses différents 
organes, il a exécuté des mouvements qui sont bornés 
et contraints par les membranes dans lesquelles il est 
renfermé : par cela il a commencé à expérimenter que 
la cause de ces sensations réside hors de lui. (Idem, t. I, 
p. 39, et t. II, p. 430). Il a pu s’assurer, d’une manière 
très imparfaite sans doute, de la suite logique qui 
existe entre certaines causes et certains effets ; il a déjà 
perçu et voulu. (Idem, t. II, p. 432) Ses organes ne sont 
pas tous fonctionnels, mais il a reçu des impressions de 
lumière et de son ; il a entendu des bruits confus, de 
manière fréquemment renouvelée, pendant toute la 
période de la gestation. (Idem, t. II, p. 434 et 436) En 
bref, le fœtus a reçu beaucoup d’impressions diverses, 
qui lui ont fait contracter des habitudes, des appétits  
et des penchants. (Idem, t. I, p. 39 ; t. II, p. 430-436 et  
p. 443.) 

Si ce n’est pas au moment de son entrée dans l’air 
extérieur, à partir de quand peut-on dire qu’un être 
humain existe ? À partir de quand sent-il ? C’est, assu-
rément, un problème assez compliqué à résoudre. Car 
les différents systèmes d’organes ne se développent 
par tous à la fois, et ils n’entrent pas en activité aussitôt 
que produits. (Idem, t. II, p. 400) La solution la plus 
raisonnable paraît être de soutenir que l’existence 
propre d’un individu commence avec la première 
existence des nerfs et des centres nerveux, qui dès lors 
peuvent commencer à distribuer la sensibilité phy-

sique, fondement des idées et de la vie individuelle.  
Or dans le schéma de développement du fœtus, cette 
étape est distinctement marquée. « Dans l’homme, et 
dans les animaux qui se rapprochent de lui », explique 
Cabanis, « le centre cérébral, qu’on peut regarder 
comme la racine et l’aboutissant du système nerveux, 
et le centre de la circulation sanguine ou le cœur, d’où 
sortent toutes les artères et où viennent se rendre 
toutes les veines, sont les premières parties orga-
nisées : ce sont les premières qui reçoivent les im-
pressions vitales, qui exécutent des fonctions, ou dans 
lesquelles les impressions engendrent des détermi-
nations analogues à la nature et au degré de leur 
sensibilité naissante. Ainsi, les impressions et les dé-
terminations qui leur sont propres (ou leurs fonctions) 
s’identifient avec l’existence elle-même ; elles com-
mencent avec la vie ». (Idem, t. II, p. 420) La science 
moderne indique qu’environ trois semaines après la 
fécondation, certaines cellules prennent un tour parti-
culier, et forment la plaque neuronale, puis ce qu’on 
appelle le tube neural, qui est à l’origine du système 
nerveux. (S. Ackerman, Discovering the Brain, 1992,  
p. 90). C’est la base sur laquelle les libéraux qui 
réfléchissent sur la question de l’avortement doivent 
partir, s’ils veulent suivre la voie de leurs maîtres et 
fonder leur opinion sur des faits.  

Une position plus radicale et extrême pourrait 
s’autoriser du fait qu’il existe des facultés innées, 
tracées dans le génome humain, comme cette faculté 
de téter que le nouveau-né n’a jamais apprise et qu’il 
pratique cependant. Ces dispositions naturelles à  
l’être humain ne sont pas cependant, dans la théorie 
idéologique, le fondement de l’existence.  

[Questions contemporaines d’après l’analyse de 
Cabanis. 2° Le féminisme.] Expliquant en quoi les con-
ditions physiques influent sur la formation des idées, 
Cabanis se penche sur la question de la différence des 
sexes. Ce faisant, il fonde ce que d’aucuns appelleront 
un anti-féminisme libéral, appuyé sur les faits. Celui-ci 
ne doit pas, toutefois, nous embarrasser, car à l’évi-
dence les conclusions que Cabanis tire d’observations 
justes d’ailleurs, sont excessives.  

Celui qui analyse la formation des idées, et qui 
constate l’influence du climat ou des travaux, ne peut 
pas méconnaître l’influence des sexes. Car si l’homme 
et la femme sont deux êtres dont l’organisation a beau-
coup de choses communes, dit Cabanis, ils diffèrent 
aussi par plusieurs traits particuliers. « La nature », 
soutient-il, « n’a pas simplement distingué les sexes 
par les seuls organes, instruments directs de la géné-
ration : entre l’homme et la femme, il existe d’autres 
différences de structure… Chez la femme, l’écarte-
ment des os du bassin est plus considérable que chez 
l’homme ; les cuisses sont moins arquées ; les genoux 
se portent plus en dedans ; et, lorsqu’elle marche, le 
changement du point de gravité qui marque chaque 
pas, est beaucoup plus sensible. D’un autre côté, les 



Cabanis, [Georges]    

  236         DICTIONNAIRE DE LA TRADITION LIBÉRALE FRANÇAISE                                   

fibres de la femme sont plus molles, ses muscles moins 
vigoureux. » (Rapports du physique et du moral de 
l’homme, 1802, t. I, p. 315-316) 

Or la structure physique des femmes leur donne 
des conceptions, des habitudes distinctes des hommes, 
affirme Cabanis. « Cette faiblesse des muscles inspire 
un dégoût d’instinct pour les violents exercices ; elle 
ramène à des amusements, et, quand l’âge en rend 
l’individu susceptible, à des occupations sédentaires.  
Il est même constant que les personnes à fibres molles 
et chargées de tissu cellulaire, ont besoin de peu de 
mouvement pour conserver leur santé : lorsqu’elles en 
font davantage, leurs forces s’épuisent bien vite, et 
elles vieillissent avant le temps. On peut ajouter que 
l’écartement des hanches rend la marche plus pénible 
chez les femmes, à raison du mouvement plus consi-
dérable qui se fait à chaque pas, comme on l’a vu ci-
dessus, pour changer le centre de gravité. Voilà donc 
leur genre de vie, pour ainsi dire, indiqué d’avance par 
une circonstance d’organisation qu’on pourrait con-
sidérer comme très minutieuse, que même, dans le 
premier âge, on saisit encore à peine. D’autre part, ce 
sentiment habituel de faiblesse inspire moins de 
confiance. Ne se sentant pas les moyens d’agir sur les 
objets par une force directe, la femme en cherche 
d’autres plus détournés : et moins elle se trouve en état 
d’exister par elle-même, plus elle a besoin d’attirer 
l’attention des autres, de fortifier sa propre existence 
de celle des êtres environnants qu’elle juge les plus 
capables de la protéger. » (Idem, t. I, p. 322-323.) Par 
suite d’une division rationnelle des travaux, la femme 
a dû naturellement laisser à l’homme les soins exté-
rieurs, la chasse, la pêche, la cueillette, l’exercice de la 
guerre ou le pouvoir politique qui d’abord prend la 
forme du commandement militaire. Ramenée sans 
cesse dans l’intérieur de la maison par la faiblesse de 
sa constitution, des incommodités périodiques, la ma-
ternité et le soin des enfants, elle a dû se faire une 
habitude de ce séjour et des talents qu’il exige. « Inca-
pable de supporter les fatigues, d’affronter les hasards, 
de résister au choc tumultueux des grandes as-
semblées d’hommes, elle leur a laissé ces forts travaux, 
ces dangers qu’ils avaient choisis de préférence : elle 
ne s’est point mêlée aux discussions d’affaires publi-
ques, auxquelles non seulement doit toujours présider 
une raison sévère et forte, mais où l’accent du carac-
tère et de l’énergie ajoute singulièrement à la puis-
sance de la raison. » (Idem, t. I, p. 352) Et si l’on voulait 
intervertir les rôles et donner aux femmes les travaux 
qui exigent plutôt une force musculaire qu’une adresse 
délicate, les résultats seraient médiocres. De même, 
croit Cabanis, on a dû s’apercevoir que l’homme était 
inférieur à la femme pour le soin des enfants. « Sera-ce 
le père », demande-t-il, « qui voudra s’assujettir à cette 
vigilance de tous les moments ; qui saura deviner un 
langage, ou des signes dont le sens n’est pas encore 
déterminé pour celui même qui les emploie ? Sera-ce 

lui qui pourra devancer, par la prévision d’un instinct 
fin et sûr, non seulement les nécessités premières,  
sans cesse renaissantes, mais encore tous ces petits 
besoins de détail dont la vie de l’enfant se compose ? 
Non, sans doute. Chez l’homme, les impressions ne 
sont pas, en général, assez vives ; les déterminations 
ont trop de lenteur. Le nourrisson aurait longtemps à 
souffrir, avant que la main paternelle vînt le soulager ; 
les secours arriveraient presque toujours trop tard. 
Observez en outre la maladresse et la lourdeur avec 
lesquelles un homme remue les êtres faibles et souf-
frants. Ils courent toujours avec lui quelque risque ;  
il les blesse par la rudesse de ses mouvements, ou les 
salit par la manière négligée dont il leur distribue la 
nourriture et la boisson. Et quand il les soulève et les 
porte, on peut presque toujours craindre qu’occupé de 
quelque autre objet, il ne les laisse échapper de ses 
bras, ou ne les heurte par mégarde, dans sa marche 
brusque, contre les corps environnants. Ajoutez en-
core que l’homme n’eut jamais, et que jamais il ne 
saurait avoir, ni l’attention minutieuse nécessaire pour 
pouvoir songer à tout, comme une nourrice et une 
garde, ni la patience qui triomphe des dégoûts insépa-
rables de ces deux emplois. Qu’on mette, au contraire, 
une femme à sa place, elle paraît sentir avec l’enfant, 
ou le malade ; elle entend le moindre cri, le moindre 
geste, le moindre mouvement du visage, ou des yeux ; 
elle accourt, elle vole ; elle est partout, elle pense à  
tout ; elle prévient jusqu’à la fantaisie la plus fugitive : 
et rien ne la rebute, ni le caractère dégoûtant des soins, 
ni leur multiplicité, ni leur durée. » (Idem, t. I, p. 355-
356) On connaît sans doute le goût naturel des jeunes 
filles pour l’enfance et les enfants, l’intérêt naturel 
qu’elles prennent pour eux, la joie qu’elles éprouvent 
quand on leur en confie la charge. Cabanis croit aussi 
avoir observé dans la constitution même des femmes 
des dispositions qui, au-delà même du simple instinct 
maternel, leur rendent le soin des enfants désirable  
et plaisant. « Plusieurs nourrices m’ont avoué que 
l’enfant, en les têtant, leur faisait éprouver une vive 
impression de plaisir, partagée à un certain degré par 
les organes de la génération », note-t-il. « D’autres 
femmes m’ont dit aussi que souvent les joies ou les 
peines maternelles étaient chez elles accompagnées 
d’un état d’orgasme de la matrice. » (Idem, t. I, p. 378) 

Certaines exagérations sont déjà palpables à ce 
premier niveau de son analyse. Mais quand Cabanis 
prive les femmes en masse des droits civils et poli-
tiques, parce que peut-être leur intelligence est trop 
mobile, leur jugement trop peu ferme, il sort du cadre 
que l’analyse libérale peut admettre. Peut-être en 
vérité le sent-il, lui qui ne trouve pour argument final 
de cet abaissement légal des femmes, que la crainte 
qu’elles deviennent de piètres épouses et de mauvaises 
mères. (Idem, t. I, p. 363) 

Ce qu’il dit de l’influence de la constitution phy-
sique des hommes et des femmes demeure toutefois 



  Caisses d’épargne 

  DICTIONNAIRE DE LA TRADITION LIBÉRALE FRANÇAISE                                                                                237   

pertinent, de même que la place des organes sexuels 
dans la formation des idées. Car en effet, après la 
période de la puberté, les organes de la génération 
commencent à exercer une influence très perceptible 
sur l’ensemble des autres organes, de même que sur 
les perceptions et sur les idées. On a déjà observé que 
les animaux mutilés se comportent différemment des 
autres, et chez l’homme l’eunuque par exemple n’a plus 
les mêmes déterminations. À toute âge, la mutilation 
de l’organe sexuel produit une transformation dans le 
fond même de l’organisation générale : les muscles, les 
articulations, les os, en sont impactés. Mais quand elle 
intervient tardivement dans la vie de l’individu, la 
destruction des facultés génératrices produit des effets 
moindres. À ce titre, les réflexions de Cabanis nous 
invitent à conclure, sur une autre question moderne, 
celle du changement de sexe, qu’en toute rigueur il ne 
peut jamais être complètement opérant, car des sen-
sations humaines différenciées sont perçues depuis la 
période même de la gestation ; qu’en outre, il faudrait, 
pour la rendre un peu réelle, la faire porter sur les 
enfants prépubères : alors vraiment, dit Cabanis, on 
dénature l’homme (Idem, t. I, p. 387) ; mais en droit  
le peut-on, et quelle accumulation de volontés peut 
rendre ce processus valide ? C’est ce qu’on pourra se 
demander dans l’article Enfants.    

Ici je terminerai sur cette conclusion qu’à l’évi-
dence cette partie de l’analyse idéologique que Cabanis 
a menée, est riche en enseignements et en perspec-
tives. Elle aurait pu l’être plus encore, s’il avait pu 
mener à bien le second projet d’ouvrage auquel il 
songeait, et qui après l’analyse des rapports entre le 
physique et le moral de l’homme, devait porter sur le 
perfectionnement physique de l’espèce humaine, par 
la médecine et par l’hygiène. C’est un aspect que la 
pensée libérale moderne a trop négligé. 

 
CAISSES D’ÉPARGNE. Il ne faut pas avoir honte de 

le reconnaître : la réflexion sur le rôle social et écono-
mique de l’épargne est restée balbutiante, en France, 
jusqu’à la fin de l’Ancien régime. Ce n’est pas qu’on  
ait manqué d’économistes compétents pour remuer  
ce problème, mais les circonstances dans lesquelles  
ils évoluaient, forçaient leurs regards à se tourner 
d’abord et avant tout vers la question des subsistances, 
et les problématiques agricoles, commerciales, dont 
elle dépendait. Même les physiocrates, très habiles 
raisonneurs, sont passés à côté de la notion d’épargne, 
souligne Gustave Schelle. (Dupont de Nemours et l’école 
physiocratique, 1888, p. 127) Caractérisée par l’esprit 
de corps et marquée par les pénuries et les famines, 
l’économie de l’Ancien régime ne laissait certes pas 
beaucoup de place à l’épargne, et il fallut les trans-
formations révolutionnaires pour créer une donne 
nouvelle. Alors, après avoir souffert pendant un siècle, 
le pouvoir d’achat des masses s’accrut. Une nouvelle 
mentalité, surtout, émergea, le travailleur reconnais-

sant désormais qu’il était responsable personnelle-
ment de sa condition matérielle et qu’il pouvait l’amé-
liorer par ses efforts et sa frugalité.  

Après A. Smith, Jean-Baptiste Say s’est intéressé à 
cette question de l’épargne populaire. Dans Olbie puis 
dans son Traité d’économie politique, il recommande  
la création de caisses de prévoyance et d’épargne, 
vantant l’esprit de frugalité qu’elles diffusent dans les 
masses comme déterminant pour le progrès. (Traité 
d’économie politique, 1803, t. I, p. 89) 

La création qu’il appelait de ses vœux se fit toute-
fois sous l’inspiration, non de ses écrits, mais des ex-
emples étrangers. Car les premières caisses d’épargne 
sont apparues en Allemagne et en Suisse, dans le 
dernier quart du XVIIIe siècle, et en Angleterre vers la 
fin du même siècle. En 1778, à Hambourg, se crée la 
caisse patriotique, ou caisse de Hambourg, grâce au 
concours de riches négociants de cette ville maritime 
et prospère. Cette première expérience fait des émules 
partout en Allemagne : des caisses d’épargne sont 
fondées à Oldenbourg en 1786, à Kiel en 1796, à 
Göttingen en 1801, à Altona en 1801, à Karlsruhe en 
1816, et à Schleswig et Lübeck en 1817. Dans la plupart 
des cas, ces créations sont initiées par des sociétés 
savantes ou des personnes influentes. Les caisses 
d’épargne suisses (Berne en 1786, Genève en 1789, 
Bâle en 1792, Zurich en 1805) s’inspirent de l’exemple 
allemand et suivent les mêmes schémas. Bâties sur un 
modèle différent sont les caisses d’épargne anglaises, 
fondées sous forme de Benefits clubs ou de Friendly 
societies. Ce sont des organisations constituées pour 
des travailleurs qui souhaitent s’assurer mutuellement 
contre la maladie, le chômage, ou la vieillesse. La pre-
mière caisse d’épargne anglaise trouve ses racines 
dans une société de prévoyance fondée en 1789 à 
Tottenham, dans la banlieue de Londres, par une 
femme, Priscilla Wakefield. Cette société est destinée  
à venir en aide aux femmes et aux enfants de cette 
localité. Les autres caisses sont fondées en suivant le 
même principe : celle de Wendover en 1799, Bath en 
1808, Londres en 1816. Les caisses anglaises s’adres-
sent de préférence aux travailleurs ruraux, aux domes-
tiques, aux artisans de villages, aux boutiquiers, bref  
à toutes les catégories industrieuses. 

Ces références, tant allemandes qu’anglaises, se 
sont ensuite diffusées en France. Tant Benjamin De-
lessert que le duc de La Rochefoucauld-Liancourt, les 
fondateurs de la première caisse d’épargne française, 
se sont inspirés de l’exemple étranger. Delessert fit une 
partie de ses études à l’Université d’Édimbourg ; quant 
au duc de La Rochefoucauld-Liancourt, il séjourna à 
Hambourg en 1799, y visita des établissements de 
bienfaisance, et chercha à son retour en France à les 
implanter dans son pays.  

La création de la première caisse d’épargne fran-
çaise survint en 1818, c’est-à-dire à la toute fin de cette 
période 1789-1820 qui, aux dires d’une historienne, 


