
Beaumont, Gustave de    

  220         DICTIONNAIRE DE LA TRADITION LIBÉRALE FRANÇAISE                                   

De même, les peuples dénués de ressources, et que 
l’industrie et le commerce n’ont pas encore élevés à un 
stade supérieur, se font des conceptions très étriquées 
du beau : ils admirent des formes, des couleurs, des 
sons, qui sont esthétiquement inférieurs, comme ils 
adoptent des idées et forment des actions qui sont 
également inférieures. C’est la culture, ce sont les 
habitudes et les mœurs que l’industrie et le commerce 
traînent derrière eux, qui font passer progressivement 
les peuples d’une idée du beau à une autre. (G. de 
Molinari, La morale économique, 1888, p. 191) Or, si 
cette transformation suit les circonstances économi-
ques, sociales et politiques, elle doit aussi être préci-
pitée par des esprits avancés, qui signalent ce que les 
conceptions esthétiques ont d’erroné, et qui parti-
cipent à placer l’idée du beau en phase avec le reste de 
l’état social. Les Belges, les Anglais, les Hollandais, les 
Allemands, se rasent la barbe, mais les Français ne le 
font pas, note par exemple Frédéric Bastiat dans sa 
correspondance. C’est que les siècles de domination 
militaire ont donné chez nous une image positive de la 
virilité et placé la force brutale au rang de modèle 
esthétique. La même férocité s’observe sur les por-
traits disposés sur les boulevards par les marchands 
d’estampes. « La généralité de ce goût m’afflige », 
confie Bastiat. « C’est un triste symptôme ; il dénote,  
au cœur du peuple, une pensée mauvaise, un retour 
vers des idées de barbarie. » (Lettre à Mme Cheuvreux, 
juin 1849, fragment inédit ; Bibl. de l’Institut, Ms 4448, 
n° 19). Il voudrait que les femmes s’occupent de 
réformer cette anomalie esthétique. 

 
BEAUMONT, GUSTAVE DE (1802-1866). Ami 

intime d’Alexis de Tocqueville et son compagnon de 
voyage en Amérique ; auteur d’ouvrages sur l’Irlande, les 
Noirs Américains, les prisons ; spécialiste enfin de la 
colonisation en Algérie. 

La figure de Gustave de Beaumont n’est pas la plus 
aisée à présenter correctement, et je ne crois pas que 
jusqu’à présent elle l’ait été. D’habitude l’étude d’un 
auteur peut commencer sans difficulté par l’examen de 
son milieu, qui sert de fondement au reste ; et on ne 
passe pas à l’étude de l’œuvre publiée sans poser im-
plicitement l’hypothèse que celle-ci nous représentera 
l’homme tel qu’il fut. Or, chez Gustave de Beaumont, se 
constate d’emblée un tiraillement perpétuel entre la 
nature et le milieu, entre le présent et le passé, entre 
soi et autrui. Sa nature véritable l’a porté à défendre 
des idées qui toutes ne sont pas en adéquation avec le 
libéralisme, et en même temps il fut sorti hors de lui-
même par Tocqueville, qui, devenu son ami le plus 
proche, donna pendant vingt ans un tour particulier  
à son existence. Beaumont s’est extrait de son envi-
ronnement familial, au point d’en devenir tout à fait 
méconnaissable, puis il est redevenu paisiblement  
l’un des leurs. Cela constitue, on en conviendra, une 
trajectoire assez peu courante. 

Les Bonnin de La Bonninière, qui ont joint ensuite 
à leur nom celui de Beaumont, sont une vieille famille 
de la Touraine, à l’existence paisible, bonnes mœurs, 
ferme croyance catholique, allégeance facile à l’auto-
rité quelle qu’elle soit. Sous la Révolution, le père de 
Gustave n’a pas émigré, et certains de ses cousins se 
sont abaissés à des fonctions de serviteurs. Mais pour 
tous, l’implantation sur ce territoire pauvre depuis 
peut-être le XIIe siècle ne va pas sans certains devoirs, 
et c’est le cas de dire d’eux que noblesse oblige et 
richesse oblige. Les membres de cette famille sont 
charitables, conscients de leur rôle social ; cette dispo-
sition d’esprit se marie bien avec leurs convictions 
religieuses, qui encore une fois sont assez fermes. 

Laissé à sa propre impulsion, Gustave de Beaumont 
s’écarte déjà en partie de cette trajectoire. Son ancrage 
régional, certes, est également assez fort : il aime cette 
terre ; il y est né, et il y finira sa vie, après l’avoir 
représentée à l’Assemblée nationale. Mais en même 
temps, enthousiaste pour l’Amérique, il songe d’abord 
à y émigrer, et c’est le voyage qui finalement lui dessille 
les yeux. Grand lecteur comme ses parents, il acquiert 
une culture livresque plus vaste qu’eux, et différente, 
car la mode n’est plus exactement aux livres de piétié. 
Enfant des lumières, il en a au moins les idées phi-
losophiques, et la religion chez lui est réduite à sa plus 
simple expression : c’est au mieux un déisme. 

Pour caractériser ce personnage, sa vie et ses idées, 
les ressources ne manquent pas ; elles ne sont pas 
toutefois les plus abondantes. Une grande partie de la 
précieuse correspondance qu’il a échangée avec Alexis 
de Tocqueville est perdue, de même que son volu-
mineux journal de voyage, tenu lorsqu’ils parcouraient 
ensemble les terres des États-Unis. Les manuscrits 
restants ont rejoint il y a quelques dizaines d’années le 
fonds Tocqueville à l’Université de Yale aux États-Unis, 
où des équipes fort capables et parfaitement avenantes 
en assurent la communication sur place ou à distance. 
Deux ensembles importants ont fait l’objet de publi-
cation : la correspondance croisée entre Beaumont et 
Tocqueville, en trois volumes, dans la série des Œuvres 
complètes de Tocqueville (éditions Gallimard), et les 
Lettres d’Amérique, envoyées par Beaumont à sa 
famille, lors de leur grand voyage américain.  

Toutes ces archives provenaient initialement du 
château de la Borde, à Beaumont-la-Chartre (aujour-
d’hui Beaumont-sur-Dême), dans la Sarthe. Ce n’était 
pas la propriété d’origine des Beaumont, qui se situe  
à Beaumont-la-Ronce (Indre-et-Loire), et où vit encore 
un marquis de Beaumont. Quand Gustave de Beau-
mont s’est installé à Beaumont-la-Chartre, la propriété 
était dans un médiocre état. Peu de pièces étant 
habitables, ceux qui y logeaient étaient obligés de se 
tenir dans un espace restreint, et dans la mesure du 
possible on vivait dehors. (Lettre à A. de Tocqueville, 
30 août 1853 ; Œuvres complètes de Tocqueville, t. VIII, 
vol. 3, p. 145-146 ; voir aussi même volume, pages 10, 



  Beaumont, Gustave de 

  DICTIONNAIRE DE LA TRADITION LIBÉRALE FRANÇAISE                                                                                221   

69 et 135.) Aujourd’hui, cette demeure a bien changé : 
quatre propriétaires s’y sont succédés en quinze ans,  
la plupart étrangers, y compris un designer célèbre qui 
a refait l’intérieur en hyper-moderne.   

[Dans l’ombre de Tocqueville.] La vie publique de 
Gustave de Beaumont est dominée par son amitié avec 
Alexis de Tocqueville. Dans le domaine des idées, ils 
réfléchissent et écrivent ensemble ; en politique, ils 
tâchent d’arriver conjointement à la Chambre, G. de 
Beaumont en particulier n’imaginant pas siéger seul.  
Il faut toutefois bien se représenter cette amitié. Car 
d’abord elle n’est pas tout à fait englobante : les deux 
hommes vivent séparés, ils ont chacun leur femme, 
leur foyer. Certainement ils discutent et se montrent 
leurs écrits ; mais chacun compose de son côté, traitant 
de thèmes particuliers. Ensuite, cette amitié elle-même 
a connu des hauts et des bas. Les hauts, c’est le voyage 
américain en 1830, ou l’entrée à l’Assemblée nationale 
en 1839. En 1847 cependant, Beaumont et Tocqueville 
convoitent tous les deux la présidence d’une même 
commission sur la colonisation en Algérie, et l’amitié 
se transforme en rivalité. Elle se rétablit progressive-
ment sous la République et plus encore sous l’Empire, 
mais sans jamais toucher à l’unité de « la société 
Tocqmont » de leur jeunesse. 

Cette amitié, qui n’est pas égale dans le temps, met 
en rapport deux hommes qui non plus ne sont pas 
égaux. En face de son brillant ami, Gustave de 
Beaumont se sentait intellectuellement moins capable, 
et peut-être qu’en vérité il l’était. Il disait qu’il aurait 
mieux aimé avoir fait la moitié de la Démocratie en 
Amérique que ses deux volumes sur l’Irlande, et je crois 
qu’il était sincère. (Lettre à A. de Tocqueville, 26 
octobre 1839 ; Œuvres complètes de Tocqueville, t. VIII, 
vol. 1, p. 391) Lorsque, sous le second Empire, il s’est 
retrouvé rejeté de l’arène politique et qu’il a volon-
tairement délaissé les travaux de l’intelligence, il a 
retrouvé une vie qu’il présentait comme plus conforme 
à son caractère. « Je suis maintenant à peu près 
fermier, et il y a grande probabilité que je resterai tel 
et rien de plus », écrivait-il en janvier 1858, dans une 
lettre cruciale et d’une grande honnêteté. « Mon nouvel 
état ne me ravit pas ; mais il n’a rien d’antipathique à 
ma nature au fond et lorsque je fais un retour sur moi-
même en évoquant tous les souvenirs du passé, je suis 
amené à reconnaître que j’étais plutôt fait pour l’action 
que pour la méditation ; je n’avais de préférence 
marquée pour rien ; j’ai fait, dans l’origine, de la magis-
trature, comme j’aurais fait de la carrière militaire, 
dans le premier cas pour devenir ministre de la justice, 
dans le second cas pour être maréchal de France, me 
sentant cette sorte de faculté qui rend à peu près 
propre à tout sans être supérieur en rien. J’ai eu 
cependant, et très vif, le goût des travaux de l’intelli-
gence ; mais ce goût m’est venu d’autrui : cet autrui, 
c’est vous. Je lui ai dû les plus vives et les plus pures 
jouissances que j’aie connues : je lui ai dû d’être élevé 

au-dessus de mon niveau ordinaire qui en somme est 
le niveau commun ; et pour moi le souvenir de ce temps 
de supériorité morale ressemble au sentiment qu’on 
attribue aux anges déchus, qui se souviennent du ciel ; 
je me rappelle avoir habité une autre terre et avoir 
vécu dans une patrie meilleure. Mais comment étais-je 
arrivé à cet accroissement de moi-même ? Par une 
impulsion qui ne m’était pas propre ; et, quand cette 
influence extérieure a cessé d’agir constamment sur 
moi et de modifier ma nature, je suis redevenu ce que 
je devais être par la pente de mon esprit et de mon vrai 
caractère. Aujourd’hui, sans être enchanté de la vie 
agricole, je n’en suis point malheureux ; les misères 
que je sens me viennent d’ailleurs. Il est dans ma 
disposition de jouir des satisfactions que peut offrir 
cette sorte d’existence, comme je jouirais de toute 
autre. Je passe une journée dans ma pépinière à faire 
une plantation, sans éprouver un moment d’ennui ;  
et je suis plus distrait de certaines tristesses par un 
travail matériel que je ne pourrais l’être par aucun 
travail d’esprit. Je ne sais si j’ai toujours été comme je 
suis. Je le crois ; et ce n’est que par accident et tem-
porairement que j’ai été autre… Ce n’est pas seulement 
votre caractère qui a agi sur le mien, c’est aussi votre 
esprit ; et pendant dix ans je me suis sincèrement cru 
le mérite de certaines idées dont j’ai depuis retrouvé  
la source qui me venait d’autrui. Je subis maintenant 
d’autres impressions : ce sont celles qui me viennent 
de mes bœufs, de mes moutons et de mes prairies ». 
(Lettre à A. de Tocqueville, 11 janvier 1858 ; Œuvres 
complètes de Tocqueville, t. VIII, vol. 3, p. 531-532) 

La vie politique qu’il avait quittée sera mieux 
retranscrite dans les articles thématiques que ses 
discours ou ses travaux parlementaires ont couverts : 
c’est en premier lieu l’Algérie, qui fut comme son sujet 
de prédilection, et d’autres encore, comme le régime 
des Prisons, ou la Démocratie, dont il a cherché à 
protéger le fonctionnement régulier en combattant  
par exemple ce qu’il appelait la corruption électorale. 
Il connut une brève carrière d’ambassadeur sous la 
République, à Londres en 1848, puis à Vienne en 1849. 
Mais soucieux de ne pas faire de la diplomatie sous « le 
petit Napoléon » et de ne pas servir sous l’Empire, il a 
démissionné, puis s’est tenu en retrait. Dans la Sarthe, 
il s’était présenté aux élections en 1837, en 1839, en 
1842, en 1846 : mais en 1852, il refusait de céder aux 
appels de ses amis. « On est venu de divers côtés pour 
me demander si je me porterai candidat ou si, étant élu 
sans m’être porté, j’accepterais : j’ai répondu péremp-
toirement que non, à aucun prix, et que, si on me 
portait sans mon assentiment et que je fusse élu, je 
refuserais tout net. J’en ai parlé comme d’une chose 
que je ne discutais pas et ne voulais pas discuter. Je ne 
vois pour le corps législatif futur quelques conditions 
de dignité, qu’à la condition qu’il soit factieux : or je 
n’admets pas qu’on entre dans une assemblée natio-
nale si ce n’est pour y respecter les lois de son pays. 



Beaumont, Gustave de    

  222         DICTIONNAIRE DE LA TRADITION LIBÉRALE FRANÇAISE                                   

L’état régulier et constitutionnel des membres de la 
législature sera la dépendance et la subordination.  
Je ne souhaite un pareil rôle à aucun des hommes que 
j’aime et que j’estime. » (Lettre à A. de Tocqueville, 25 
janvier 1852 ; Œuvres complètes de Tocqueville, t. VIII, 
vol. 3, p. 16) Sa situation financière devint mauvaise,  
et il songea un temps à entrer dans l’industrie ; il ne s’y 
est pas risqué, probablement par un vieux réflexe de 
gentilhomme. A. de Tocqueville chercha à lui faire 
reprendre des travaux intellectuels, lui suggérant 
divers sujets, dont l’Inde anglaise, ou l’histoire des 
progrès de la liberté en Allemagne : mais Beaumont n’y 
a pas donné de suite réelle. 

Ses travaux consistent donc en quatre grands en-
sembles seulement, qui s’échelonnent sur seulement 
une décennie. Ceux-ci, à leur tour, seront surtout 
analysés dans des articles thématiques à part : la 
réforme du système pénitentiaire, dans Prisons ; le 
roman américain sur les Noirs et les Indiens, dans 
Amérique-Américains ; les haines religieuses d’outre-
Manche, dans Irlande ; enfin les discours et les écrits 
sur la colonisation algérienne, dans Algérie et dans une 
moindre mesure dans Colonisation.  

L’influence de Tocqueville, que Beaumont recon-
naissait en privé, et qu’il a parfaitement expliqué dans 
quelques lettres de son âge mûr, paraît s’effacer pour 
la postérité, dans quelques occasions fameuses. Il est 
certain, par exemple, que le rapport sur les prisons a 
été composé presque seul par Beaumont. Au retour, 
Tocqueville était tombé dans ce qu’il appelait une 
léthargie, et il raconte que voulant travailler à l’œuvre, 
il se contentait de s’installer dans un fauteuil, et les 
yeux demi fermés d’attendre que le génie du système 
pénitentiaire lui apparaisse ; et cela bien sûr n’est pas 
arrivé. (Lettre d’A. de Tocqueville à G. de Beaumont,  
4 avril 1832 ; Œuvres complètes de Tocqueville, t. VIII, 
vol. 1, p. 112) Seulement, lors de la préparation du 
voyage, et plus encore lors des multiples visites 
réalisées en Amérique, c’est semble-t-il Tocqueville 
surtout qui pensait avec le plus de hauteur. Beaumont 
en avait été d’emblée frappé. « Tocqueville est un 
homme vraiment distingué, il a une grande élévation 
dans les idées et une grande noblesse d’âme », écrivait-
il à son père, depuis le vaisseau Le Havre, où il avait pu 
scruter son ami paisiblement depuis déjà plus de trois 
semaines. (Lettre du 25 avril 1831 ; Lettres d’Amérique, 
p. 28) Alors il songeait à produire avec lui une étude 
sur l’Amérique ; finalement ils ont parcouru chacun 
une route particulière.  

[Les bornes de son libéralisme.] Au-delà de l’in-
fluence écrasante d’Alexis de Tocqueville, il faut 
caractériser le libéralisme de Gustave de Beaumont, 
qui sans doute n’est pas le plus orthodoxe. En Afrique 
du Nord comme en Amérique du Sud, il a poussé aux 
entreprises de colonisation, sans grande inquiétude 
pour les droits des peuples autochtones, dont le sort 
était si propre à l’intéresser. Mais la question coloniale 

divisait, et peut-être ce critère n’est-il pas le plus déter-
minant. 

Sur les questions politiques et civiles, il s’est engagé 
pour la tolérance religieuse, pour les règles de l’État de 
droit ; il a combattu l’esclavage, le racisme. Il est assez 
l’ami des femmes, quoiqu’il ne comprenne pas l’intérêt 
de leur donner des droits politiques.   

En économie politique, Beaumont souffre, comme 
Tocqueville du reste, d’un manque assez flagrant de 
lecture. Il possédait de nombreux ouvrages d’éco-
nomie politique dans sa bibliothèque, et notamment 
Smith, Ricardo, Malthus, Say, Turgot, Senior, Blanqui, 
mais il ne les avait pas étudiés, et il reconnaissait qu’il 
était sans savoir sur ces questions. À la Chambre, il 
n’osait traiter des questions financières car il n’en 
savait pas « le premier mot ». (Correspondance avec  
A. de Tocqueville ; Œuvres complètes de Tocqueville,  
t. VIII, vol. 1, p. 428 et 448) Il a défendu la liberté du 
commerce contre le protectionnisme, la liberté du 
travail contre la chimère de l’organisation du travail, 
par réflexe plus que par réflexion : car dans ses tripes 
c’était en effet un libéral. (Chambre des députés, 
séances des 18 juin 1847 et 9 juillet 1849.) 

Mais aussi, il était sensible aux misères du peuple, 
et sans cadre logique pour contenir cette légitime 
émotion, elle l’emportait vers les bornes extrêmes  
du libéralisme. À la Chambre, il n’admettait pas la 
prétention de certains, qui s’affichaient comme les 
représentants des classes pauvres et souffrantes. 
Quand Victor Hugo prend ce masque, en 1849, pour 
demander que l’État veuille bien solutionner la misère 
(comme s’il n’avait qu’à le vouloir), G. de Beaumont 
demande immédiatement la parole. « Je lui conteste, à 
lui, j’ose le dire, comme à tout autre, le droit d’éprouver 
pour les populations malheureuses dont il a décrit le 
tableau d’une manière si saisissante, je lui conteste le 
droit d’éprouver pour elles plus de sympathie que je 
n’en éprouve moi-même », dit-il. « Oui, j’ai voué aux 
classes malheureuses, j’ai voué comme lui, tout autant 
que lui, et avant lui, les études de ma vie, tous mes 
sentiments, mes passions les plus vives et les plus 
ardentes ». (Chambre des députés, séance du 9 juillet 
1849.) Et il poursuit pour critiquer le célèbre écrivain 
d’avoir présenté le règlement de la misère comme 
possible, facile même, et à portée de main. Lui se refuse 
aux promesses inconsidérées, car elles sont suivies de 
déceptions qui préparent les révolutions : et alors le 
sort des masses est empiré plutôt qu’amélioré.   

Gustave de Beaumont s’oppose au socialisme et au 
communisme ; il a foi dans la charité privée, dans 
l’association volontaire. Mais celle-ci se développe 
avec lui dans des bornes que rarement un auteur 
libéral lui donnerait, et elle entretient avec l’État des 
rapports ambivalents. « J’ai toujours pensé qu’à côté  
de la liberté, âme de toute industrie, il fallait placer 
l’association. J’ai toujours pensé que, tout en laissant  
le travail libre, il fallait protéger le travailleur par un 



  Beaumont, Gustave de 

  DICTIONNAIRE DE LA TRADITION LIBÉRALE FRANÇAISE                                                                                223   

ensemble d’institutions salutaires, qui, en le prenant 
au berceau et l’accompagnant à travers toutes les 
vicissitudes de sa vie, le suivissent jusqu’à la tombe ». 
(Le Siècle, 11 mars 1848.) C’était la pensée d’un État-
providence, dont malgré toutes les précautions la 
compatibilité avec la liberté ne serait jamais évidente. 

Beaumont est convaincu de l’utilité des caisses de 
retraites, qui fonctionnent admirablement de l’autre 
côté du Détroit ; il demande que ces institutions 
privées soient patronnées par l’État. « Il faut que la 
prévoyance de cette retraite commence le jour même 
où l’ouvrier commence à travailler, car c’est de ce jour 
qu’il doit penser au moment où il ne travaillera plus.  
La caisse de retraite est une institution qui aurait dû 
exister depuis longtemps. Elle existe déjà dans quel-
ques pays ; dans quelques localités de France elle a 
commencé à se pratiquer. Elle doit être généralisée. » 
(Chambre des députés, séance du 9 juillet 1849.) Pour 
les caisses d’épargne également, et toutes les autres 
institutions de prévoyance, il voudrait que l’État four-
nisse une garantie et une protection, sans toutefois 
assumer la direction. « Je suis parfaitement d’accord 
que les caisses de secours et de prévoyance des 
ouvriers doivent, autant que possible, être laissées à 
l’administration des ouvriers eux-mêmes, et j’admets 
avec l’honorable sous-secrétaire d’État qu’il est mau-
vais que le gouvernement intervienne trop dans ces 
sortes de questions, et qu’il vaut mieux au contraire 
laisser aux individus une plus grande part d’action.  
Je suis complètement de cet avis. Mais prenez bien 
garde, là n’est pas la question. Le grand concours de 
l’État ne consiste pas à se mêler de tout et à vouloir  
tout faire, comme fait malheureusement en France le 
gouvernement quand il se mêle de quelque chose…  
Il consiste surtout à recevoir les fonds de ces sociétés, 
à leur donner la garantie de la caisse de l’État, de telle 
sorte que les pauvres ouvriers, quand ils donnent une 
cotisation quelconque en vue d’une éventualité à venir 
qui doit leur procurer sur la fin de leurs jours un se-
cours ou une pension, soient certains que ces sommes 
ne seront pas dissipées et qu’une caisse infidèle ne fera 
pas disparaître le fruit de leurs économies. Le rôle de 
l’État doit être ici le même que pour les caisses 
d’épargne. Les caisses d’épargne ne s’administrent pas 
elles-mêmes : elles sont administrées par des asso-
ciations privées ; l’État reçoit les fonds ; et quand les 
individus ont besoin de leurs fonds, ils les demandent 
à l’État, qui les leur remet. De cette façon, il y a garantie 
à la fois pour l’individu, dont la fortune ne peut être 
mise en péril, et pour l’État, qui ne répond que de ce 
qu’il reçoit, et n’est point responsable des fautes d’une 
mauvaise gestion. J’entends dire que les sociétés de 
secours mutuels sont autorisées en ce moment à 
déposer leurs fonds entre les mains de l’État. Telle 
n’est pas la question. La question n’est pas de savoir si 
elles peuvent, mais si pour exister elles doivent faire ce 
dépôt. Je soutiens que, comme les caisses d’épargne, 

elles ne doivent être autorisées qu’à la condition 
d’avoir l’État pour caissier. Là seulement se trouve la 
véritable garantie. » (Chambre des députés, séance du 
22 mai 1847.)  

Concession après concession, Beaumont aboutis-
sait ainsi au projet d’un État-providence qui cesserait 
d’être en adéquation avec le libéralisme dont par 
ailleurs il se revendiquait, ou qu’il avait adopté sous 
l’influence de Tocqueville (qui lui-même, sans doute, 
se le représentait sous des couleurs que les meilleurs 
maîtres trouveront peut-être dépareillées). Mais le 
tableau des misères sociales lui inspirait des projets 
audacieux, qui le frappaient par leur caractère d’ur-
gence et de nécessité. « Vous savez que, dans plusieurs 
pays voisins du nôtre, il existe des institutions excel-
lentes que nous n’avons qu’à imiter, pour l’ouvrier,  
en cas de disette et de chômage », explique-t-il à la 
Chambre. « S’il est malade, un médecin gratuit vient le 
visiter ; s’il a une contestation, des conseils de prud’-
hommes lui viennent en aide. » (Chambre des députés, 
séance du 9 juillet 1849). Beaucoup peut être fait  
par les associations privées, croit-il ; mais aussi il est 
nécessaire de recourir à la prévoyance de l’État ; dans 
les circonstances de chômage, il est utile d’organiser 
des grands travaux d’utilité publique ou de fournir des 
moyens d’assistance sous des conditions strictes. 

Beaumont tient beaucoup à un principe, que ses 
pairs libéraux, certes, ne renieraient pas : c’est que 
l’État et la société, en s’occupant de l’assistance 
publique, ne doivent jamais se substituer à l’assistance 
privée. « L’État doit diriger, indiquer, surveiller, 
suppléer à l’action de l’assistance privée quand elle 
manque, mais jamais ne la remplacer ; il n’y par-
viendrait pas. Il ne doit suppléer ni l’assistance privée 
ni le zèle religieux, qui, après tout, seront toujours et 
longtemps la première source de l’assistance. » (Idem) 

Au bout de ces considérations, Beaumont aboutit  
à un libéralisme souple, enraciné dans l’humanisme 
traditionnel des libéraux, mais sans l’examen impartial 
des réalités économiques qui chez d’autres — Gustave 
de Molinari par exemple — tempèrent et transforment 
radicalement ces sentiments et poussent à la re-
connaissance de la supériorité des mécanismes de la 
coopération et du marché. Face à ses collègues libéraux 
les plus radicaux, comme Charles Dunoyer, Gustave de 
Beaumont « hésitait » à repousser l’intervention de 
l’État de manière absolue. « Souvent l’intervention du 
pouvoir social n’est pas seulement un droit, mais 
encore un devoir rigoureux », soutenait-il ; « c’est un 
devoir que d’arracher l’ouvrier à l’ignorance en lui 
ouvrant des écoles, l’enfant au vagabondage, en créant 
pour lui des salles d’asile, de répandre partout des 
idées de prévoyance et d’économie, en multipliant les 
caisses d’épargne, et en créant les caisses de retraite. 
C’est l’État qui doit organiser ces institutions, qui 
toutes sont bonnes et bienfaisantes. » (Séances et 
travaux de l’Académie des sciences morales et politiques, 



Boisguilbert, Pierre Le Pesant de    

  224         DICTIONNAIRE DE LA TRADITION LIBÉRALE FRANÇAISE                                   

t. 8, p. 194) Ici peut-être il était authentiquement lui-
même, et c’est cet héritage, complexe, contrasté, que 
cet article avait pour but d’éclairer. 

 
BOISGUILBERT, PIERRE LE PESANT DE (1646-

1714). Premier théoricien du laissez-faire. Défenseur de 
la justice fiscale et du commerce libre. 

[Boisguilbert comme pionnier du laissez-faire] Les 
sciences morales et politiques, que l’ancienne écono-
mie politique recoupe, se distinguent essentiellement 
des sciences exactes comme la chimie, la biologie ou les 
mathématiques, en ce que ces dernières ne donnent 
pas naissance à des traditions de pensée, à des écoles, 
qu’on puisse renfermer dans des bornes nationales. Le 
caractère national, qui s’efface dans ces sciences, survit 
tout entier dans la poésie, dans la littérature ; et s’il 
reste visible dans l’économie politique, ce n’est pas 
qu’elle tienne entre toutes une position mitoyenne, 
mais parce qu’elle offre plusieurs manières de circons-
crire et de traiter l’objet qui l’occupe, et donc qu’elle 
demande un premier choix dans les moyens, qui est 
essentiellement éthique ; et ensuite parce qu’au-delà 
de ses exposés factuels s’ouvre naturellement devant 
elle le champ des réformes politiques, avec ses in-
térêts à concilier, ses souffrances à mitiger, et où le 
sentiment, la morale, sont par conséquent des guides. 

Pour des raisons naturelles donc, l’économie poli-
tique française a développé d’emblée un caractère 
propre, qui la distinguerait de l’économie politique 
anglaise, notamment, et qu’elle devait conserver. La 
tradition libérale française se résume essentiellement 
dans une expression : laissez faire, qui n’est pas seule-
ment une harangue, une protestation, mais une théorie 
fondée sur l’observation des faits et l’analyse de l’en-
chaînement des causes et des effets. Historiquement, le 
Normand Pierre de Boisguilbert en est son premier 
théoricien. Dans ses mémoires manuscrits et dans ses 
ouvrages publiés, il démontre que les richesses s’ac-
croissent naturellement parmi le peuple, et coulent 
jusqu’au Trésor public pour les besoins de l’État, 
« pourvu qu’on laisse faire la nature, c’est-à-dire qu’on 
lui donne sa liberté, et que qui que ce soit ne s’en mêle 
que pour y procurer de la protection et empêcher la 
violence. » (Factum de la France, 1707 ; Écrits écono-
miques, t. I, p. 177). Car telle est la conclusion inlassable 
qu’il indique aux ministres avec lesquels il peut 
s’honorer d’entretenir une correspondance, et qu’il 
fatigue pendant vingt ans de ses projets mirobolants : 
tout son système, toute la réforme qu’il préconise, 
revient, dit-il, non pas à agir, mais à « cesser d’agir ». 
(Lettre au contrôleur-général Chamillart, 14 janvier 
1706 ; Écrits économiques, t. II, p. 91.) 

C’est essentiellement par un travestissement, ou 
par une lecture très hâtive et par conséquent coupable, 
que Boisguilbert s’est transformé, au cours du siècle 
dernier, en un glorieux précurseur de Karl Marx ou de 
J.-M. Keynes. Certes, Boisguilbert s’émeut du sort du 

bas peuple, il se dresse comme son avocat, défend ses 
intérêts attaqués, et conçoit une réforme qui l’enri-
chirait et ferait au contraire un sort plus modeste à une 
classe de parasites qui trône au-dessus de l’État — les 
fermiers généraux et les partisans, délégués de la 
collecte de l’impôt ; mais à ce train toute l’économie 
politique libérale française est marxiste, car chez tous 
ses grands représentants l’humanisme est une valeur 
cardinale, et le sort des pauvres un critérium fonda-
mental. D’autre part, une observation assez fine et 
sensée, sur la vitesse de circulation des écus entre les 
mains du bas peuple, en comparaison de la patiente 
thésaurisation des richesses parmi les élites (Écrits 
écon., t. I, p. 297), devrait-elle nécessairement faire 
passer Boisguilbert pour un keynésien ? Présente seule 
dans un système qui tend tout entier à la liberté, à 
l’économie de marché sans entraves, cette remarque 
ne fait pas une identité. C’est d’ailleurs une inversion 
manifeste de la dire keynésienne : bien plutôt, deux 
siècles plus tard, c’est Keynes qui a renouvelé une 
observation « boisguilbertiste ».  

[La pensée libérale est fondée sur les faits.] 
L’appréciation de Pierre de Boisguilbert comme le 
fondateur de la tradition de l’économie politique du 
« laissez faire » en France est davantage qu’une lecture 
ou une interprétation : c’est un héritage pour ainsi dire 
forcé, qui découle en droite ligne de son œuvre. 
Toutefois, si avec Boisguilbert le laissez-faire prend la 
forme d’une théorie, et si son auteur fait office par 
conséquent de théoricien, c’est d’une manière parti-
culière, et qu’il faut préciser. Trop longtemps les pen-
seurs du libéralisme ont été renvoyés à leurs théories, 
trop longtemps ils sont passés pour des « idéologues », 
d’après le nom que Napoléon Ier — qui lui, évidem-
ment, faisait de la pratique, et on sait laquelle — leur 
attribua et qu’ils ont conservé. À cette époque, les 
représentants de l’Idéologie, Destutt de Tracy, Cabanis, 
Volney, notamment, n’étaient pas des métaphysiciens 
et des rêveurs, mais des savants et souvent des 
praticiens, qui disposaient de réelles compétences 
dans des sciences variées, la médecine par exemple,  
et qui s’exerçaient aux améliorations agricoles. Dès 
l’époque de Boisguilbert, la théorie du libéralisme se 
fonde sur l’observation, sur une connaissance supé-
rieure de la pratique, et sur les faits. C’est ce que les 
commentateurs, du reste, ont bien remarqué : Bois-
guilbert n’est pas un penseur qui dans le recueillement 
de son cabinet construit des plans chimériques de 
réformation sociale, et fonde une science nouvelle d’a-
près une symétrie qui n’existe que dans son cerveau. 
(J.-E. Horn, Les idées économiques de Boisguilbert, p. 65) 
Dès 1691 et la première lettre qu’il adresse au mi-
nistère pour expliquer les idées qui sont les siennes,  
il a soin d’en fournir l’archéologie : c’est par « quinze 
années de forte application au commerce et au labou-
rage » qu’il a compris ce qu’il est sur le point d’exposer. 
(Lettre au contrôleur général Pontchartrain, 3 mai 


