
Baudrillart, Henri    

  210         DICTIONNAIRE DE LA TRADITION LIBÉRALE FRANÇAISE                                   

Dans ses articles et ses ouvrages, Baudeau se 
présentait modestement comme un disciple. Ce n’est 
pas ma doctrine que j’expose depuis vingt ans, ex-
plique-t-il à la fin de sa vie : c’est celle de Quesnay. « J’ai 
travaillé dix ans sous ses yeux, et deux lustres encore 
après sa mort, à détromper les autres ; si ce n’est pas 
avec de grands succès, c’est au moins avec bonne foi, 
zèle et persévérance. » (Idées d’un citoyen presque 
sexagénaire, etc., 1787, p. 4-5) Une telle déclaration 
mérite d’être enregistrée, mais elle ne doit pas forcer 
notre conviction. Au vrai, les grandes conceptions de 
François Quesnay n’étaient pas toujours compatibles 
avec le libéralisme, et Baudeau sut s’en détacher pour 
appuyer plus fermement sur les principes de liberté  
et de propriété. En privé, on reconnaissait que l’abbé 
Baudeau savait aussi marcher son propre chemin.  
« Le vénérable docteur le craignait beaucoup pour ses 
hérésies », dit Mirabeau. (Lettre à Charles de Butré, 16 
décembre 1777 ; Bibl. de l’Arsenal, Ms. 12101.) 

Plus rigoureuse, sa défense philosophique et 
économique de la liberté, de la propriété, du libre-
échange, est pleinement en phase avec celle des 
successeurs du XIXe siècle, et Baudeau aboutit comme 
Bastiat à l’harmonie des intérêts et à la paix. En matière 
d’analyse économique, les grandes réalisations du 
siècle, qu’on rapporte couramment à Adam Smith, 
trouvent déjà une formulation abrégée dans ses écrits. 
D’emblée, il n’est pas loin de faire, comme l’économiste 
écossais, de la division du travail la pierre de touche de 
l’économie. « Le partage des fonctions et des travaux 
qui caractérise les sociétés policées, est par lui-même 
la source de notre prospérité. » écrit l’abbé. C’est tout 
à la fois pour lui « le fondement et l’origine des 
relations sociales », et « le seul moyen d’opérer la 
multiplication et le bien-être de notre espèce sur la 
terre ». (Éclaircissements demandés à M. N*** [Necker], 
sur ses principes économiques, 1775, p. 22). Et la 
conclusion de la mise en pratique des principes du li-
béralisme économique, d’après lui, est cette harmonie 
des intérêts, bientôt personnifiée par la métaphore  
de la « main invisible », sur laquelle il revient très 
fréquemment, des années avant A. Smith. « Ce qu’il  
faut bien expliquer », écrit-il, « et bien inculquer aux 
hommes réunis en sociétés, ce qu’il faut rendre le plus 
manifeste, le plus sensible qu’il se peut à tous » (car 
telle est la raison de son insistance sur ce point),  
« c’est qu’en vertu de l’ordre social, il est physiquement 
impossible que les mortels justes, qui n’usurpent rien 
sur les propriétés d’autrui, se fassent un bon sort à eux-
mêmes, sans opérer le bien des autres hommes ». 
(Éphémérides du Citoyen, 1767, t. III, p. 148 ; repris 
aussi dans Exposition de la loi naturelle, 1767, p. 31) 
Cette harmonie des intérêts se manifestait évidem-
ment aussi, pour l’auteur, à l’échelle des nations, et 
Baudeau s’est fréquemment employé à prouver que 
toute nation qui s’enrichit procure infailliblement le 
bien général de l’humanité.  

À l’image de nombreux de ses collègues physio-
crates, l’abbé Baudeau ne s’était pas rangé simplement 
à la liberté ou à la propriété, mais au respect absolu de 
ces principes. Il voulait la liberté totale, la garantie 
complète et imprescriptible de la propriété, et son 
langage excluait toutes les concessions.  

De ce point de vue, examiner s’il fut, au sein de la 
physiocratie, un disciple utile ou embarrassant, ne 
semble pas une tâche difficile. Et pourtant, son zèle 
l’emmena parfois trop loin, lui valant les critiques de 
ses propres amis, comme de son « camarade » Dupont 
(de Nemours), qui fait état de ses reproches dans 
plusieurs lettres inédites. (Hagley : lettre du 12 mars 
1776, W2-49 ; 15 mars 1776, W2-51 ; etc.) 

En 1775, sous le ministère Turgot, Baudeau publia 
un brûlot contre le système des corporations ; cette 
charge apparut comme prématurée, et elle causa bien 
des ennuis au ministre, qui préparait discrètement 
cette réforme majeure. L’année suivante, il ébruita des 
données conçues comme secrètes, sur les finances du 
roi. Cette audace, raconte Baudeau, « me valut, après 
une scène très vive de la part du magistrat qui régissait 
alors, comme tout le monde sait, la police et la librairie, 
une suppression des Éphémérides. » (Idées d’un citoyen 
presque sexagénaire, etc., 1787, t. II, n° 8, p. 23) Cette 
suppression s’accompagna de mesures de rigueur 
contre l’auteur, qu’on justifiait par l’accumulation des 
fautes ; car Baudeau avait encore critiqué la caisse de 
Poissy et jugé ses procédés usuraires. Il fut exilé à 
Combronde en Auvergne.  

Son ardeur n’en fut cependant pas refroidie. Quel-
ques mois plus tard, on le retrouvait déjà engageant 
une controverse avec Condillac, comme auparavant il 
l’avait fait contre Graslin, Necker, et plus tard contre 
Adam Smith. Jusqu’à la fin de sa vie, Baudeau se 
signalera par son sens du devoir, son honneur et ses 
convictions. « J’ai dit », note-t-il dans l’un de ses 
derniers écrits. « M’entendra-t-on ? Dieu fait. Au moins 
emporterai-je dans le tombeau la satisfaction d’avoir 
exposé de grandes et d’utiles vérités, avec un courage 
très désintéressé ». (Idées d’un citoyen presque sexa-
génaire, etc., 1787, p. 17) Ses forces, cependant, déjà 
l’abandonnaient. En 1788, il donnait des marques sans 
cesse plus préoccupantes du dérangement de sa tête.  
« Le pauvre abbé Baudeau est devenu fol », rapporte 
Mirabeau en privé. « Il n’avait jamais été sage, et  
bien loin de là. Il en riait lui-même ». (Lettre à Longo,  
3 juillet 1788 ; Musée Arbaud, Fonds Mirabeau, 22 
registre VI). Il est mort en 1792.  

 
BAUDRILLART, HENRI (1822-1892). L’ambition 

de ce Dictionnaire est de couvrir les principaux 
concepts et les grandes figures de la tradition libérale 
française. À l’évidence, Henri Baudrillart n’est pas une 
célébrité ; mais nombreux sont ses titres à la recon-
naissance. En tant que journaliste, il a collaboré et 
participé à la direction de quelques-uns des pério-



  Baudrillart, Henri 

  DICTIONNAIRE DE LA TRADITION LIBÉRALE FRANÇAISE                                                                                211   

diques les plus influents de son temps, le Journal des 
Débats, le Journal des Économistes, la Revue des Deux 
mondes. Professeur au Collège de France à partir de 
1853, élu à l’Académie des sciences morales et poli-
tiques en 1863, sa carrière a aussi été rythmée par des 
succès et une ascension croissante. Ses ouvrages, enfin, 
furent largement diffusés et fréquemment réédités.  

La pâle lueur qui entoure aujourd’hui son nom peut 
s’expliquer par une série de facteurs. Tout d’abord, 
Henri Baudrillart était un conservateur, et cette frange 
du libéralisme est de loin la plus négligée, la moins re-
vendiquée, on devrait ajouter aussi la moins comprise. 
De plus, quoiqu’il ait été animé par une certaine 
ambition réformatrice dans sa discipline, il ne s’est pas 
fait remarquer par des audaces théoriques telles que 
l’anarcho-capitalisme qui a sauvé une figure comme 
Gustave de Molinari d’un anonymat plus ou moins 
complet. Homme courtois et distingué, Baudrillart eut 
très tôt sa position faite, et s’il ne dédaignait pas les 
récompenses, s’il a même laissé une correspondance 
qui montre qu’il s’intéressait assez au succès de ses 
ouvrages, il s’est rarement mis en avant, et sa vie 
durant il a accepté des fonctions secondaires. En 1866, 
il a cédé le poste de rédacteur en chef du Journal des 
Économistes à Joseph Garnier, après l’avoir remplacé 
dix ans plus tôt, quand, l’Empire devenant de plus en 
plus une réalité, celui-ci se faisait des scrupules de 
continuer. En 1879, pareillement, à la mort de Michel 
Chevalier, il s’est effacé devant la candidature de Paul 
Leroy-Beaulieu, beau-fils du défunt, et il a continué 
plutôt à professer à l’École des ponts et chaussés.  

Le déclin injuste de sa notoriété en tant qu’auteur 
libéral s’explique encore par son absence de formation 
libérale rigoureuse ; car, comme beaucoup d’hommes 
de cette génération, Baudrillart a d’abord dû ap-
prendre ce qu’il a tâché ensuite d’enseigner. Ayant 
délaissé la littérature et la philosophie pour l’économie 
politique, l’histoire et la morale, il disposait de com-
pétences variées et a couvert un grand nombre de 
sujets, ce qui laisse à la postérité un héritage assez 
encombré. « Toutes les questions m’intéressent, quand 
je m’y mets », écrivait-il à Michel Chevalier, au début de 
sa carrière dans le libéralisme (lettre du 18 octobre 
1856 ; Archives du château de Cazilhac) ; mais le talent 
de l’universalité n’est pas aussi reconnu qu’une spé-
cialité relevée et éclatante. 

Une dernière raison à donner, enfin, c’est que la 
meilleure partie de sa carrière s’est déroulée au sein 
d’une France muselée par le pouvoir autoritaire de 
Napoléon III. Dans sa correspondance inédite avec 
Michel Chevalier, Baudrillart revient souvent sur ces 
contraintes réelles, quand ensemble ils se prennent à 
discuter des thèmes à traiter dans le Journal des 
Débats. En octobre 1856, par exemple, le gouverne-
ment impérial a décidé la levée des prohibitions en 
matière de douane, fixée pour le 1er janvier 1861,  
mais en empêchant jusqu’à cette époque lointaine les 

discussions théoriques. « Que dire donc », demande 
Baudrillart à son maître, « la discussion politique étant 
interdite et la discussion économique la plus impor-
tante du jour étant suspendue ? » (Lettre à Michel 
Chevalier du 18 octobre 1856 ; Archives du château de 
Cazilhac.) Une crise économique s’est installée, mais 
les auteurs du Journal des Débats sont avertis par  
la police qu’ils ont l’interdiction d’en parler. Chevalier 
a beau suggérer à Baudrillart d’appuyer la suppression 
des entraves douanières, il y a sur ce sujet comme sur 
d’autres une impossibilité. « Mon beau-père m’a appris 
qu’un ordre exprès est venu du ministère enjoignant 
au Journal des Débats de garder le silence sur cette 
mesure qui avait divisé les ministres et particuliè-
rement désagréable à M. Magne. Le même ordre a été 
donné en ce qui concerne la liberté commerciale et 
l’Algérie, et aussi relativement à l’autorisation préa-
lable en matière de culte traitée par Prévost-Paradol. » 
(Lettre du 18 octobre 1858 ; id.) La seule ressource est 
de mentionner ces sujets dans la chronique mensuelle 
du Journal des Économistes, mais encore « en abrégeant 
un peu ». (Idem) La défense rigoureuse du libéralisme, 
à une telle époque, revêt donc des formes plus 
prudentes, et suit des sentiers balisés, de telle sorte 
que la valeur de l’œuvre en paraît diminuée. C’est 
parfois comme malgré lui que les convictions libérales 
de l’auteur transparaissent. 

Ayant expliqué quelques-unes des raisons qui ont 
fait pâlir la notoriété d’Henri Baudrillart et fait perdre 
de vue ses titres à la reconnaissance des libéraux, je 
dirais quelques mots de sa vie privée, avant d’entrer 
dans l’étude globale de son œuvre ; car l’auteur venant 
de mentionner son beau-père dans une lettre, et moi-
même ayant succinctement évoqué le sujet dans 
l’article Alliances, je dois quelques mots d’explication. 
En juillet 1856, Henri Baudrillart a épousé Félicité 
Silvestre de Sacy, fille du propriétaire du Journal des 
Débats. Ce mariage de raison et aussi d’intérêt, s’avéra 
cependant, comme ailleurs, une alliance heureuse.  
« Les espérances de bonheur intérieur que j’en avais 
conçues ont tenu parole », s’épanche Henri Baudrillart 
auprès de Michel Chevalier. « Ma vie s’est assise enfin 
beaucoup mieux que par le passé ». (Lettre du 18 
octobre 1856 ; Archives du château de Cazilhac).  
L’été, Baudrillart effectuait un mois de suppléance au 
Journal des Débats, où il était naturellement plus qu’un 
collaborateur. Avec son épouse, il habitait à Meudon, 
quartier Bellevue. Le couple eut cinq enfants : deux 
filles, Henriette (1860) et Marthe (1868), et deux 
garçons, Alfred (1859) et André (1862) qui sont entrés 
dans l’Église, devenant respectivement cardinal et 
prêtre ; le premier-né, Paul (1857), n’a pas survécu à 
son premier anniversaire. 

[Son œuvre et sa pensée.] Au milieu de la décennie 
1840, la structuration croissante de l’école libérale 
française produisit des conversions nombreuses. 
Traitant de littérature et de philosophie au Courrier 



Baudrillart, Henri    

  212         DICTIONNAIRE DE LA TRADITION LIBÉRALE FRANÇAISE                                   

Français, Henri Baudrillart travaille alors aux côtés 
d’un certain Gustave de Molinari ; mais d’abord ni  
l’un ni l’autre ne sont d’authentiques libéraux. Leur 
conversion conjointe, de nature différente, s’effectue 
sous la pression croissante des mêmes faits et la su-
périorité de quelques figures supérieures telles que 
Frédéric Bastiat, au moment même où en Angleterre le 
ministère entre dans la voie de la réduction des impôts 
et du libre-échange, après l’agitation portée par 
Richard Cobden et l’Anti-Corn Law league. 

Dès ce moment, l’œuvre d’Henri Baudrillart prend 
un tour résolument libéral, et elle méritera d’être plei-
nement mobilisée dans les pages de ce Dictionnaire. En 
tant que journaliste, l’auteur a appuyé de nombreuses 
réformes économiques, telles que la liberté de la 
boucherie ou de la boulangerie, la suppression des  
lois sur l’usure en matière de prêt d’argent, ou bien  
sûr le libre-échange, et il a fourni pour convaincre les 
sceptiques des arguments qui restent valables. Sa 
chronique mensuelle d’actualité, dans le Journal des 
économistes, est juste quant aux faits, mais on perçoit 
trop les contraintes qui pèsent sur l’auteur, et aujour-
d’hui elles font triste figure mises à côté de celles 
publiées plus tard dans le même recueil par Gustave de 
Molinari, qui y mit le piment de son esprit caustique.   

Quant à l’œuvre doctrinale de Baudrillart, elle est 
constituée d’ouvrages à l’ambition variable. À côté  
de nombreux précis ou livres pour la jeunesse des 
écoles, deux titres méritent particulièrement de nous 
intéresser. Le premier, Des rapports de la morale et de 
l’économie politique (1860), était, d’après l’auteur,  
« une sorte de philosophie de l’économie politique ». 
(Lettre à Michel Chevalier, 25 juillet 1858 ; Archives  
du château de Cazilhac) Il faisait suite à un mémoire 
fourni sur ce thème à l’Académie des sciences morales 
et politiques, mais repris, refondu et complètement 
remanié. Les questions morales du libéralisme, emb-
rouillées par l’utilitarisme, paraissaient à Baudrillart 
devoir être reprises et réexposées par le détail. « Plus 
je vais », expliquait-il à Michel Chevalier, « plus je 
m’aperçois qu’il faut être explicite sur les points que 
j’indiquais à peine, les croyant trop connus. En vérité 
rien n’est connu. Rien n’est pleinement ni universel-
lement adopté. Ce qui est lieu commun pour les gens 
de science est encore paradoxe pour la grande masse, 
et ce que je croyais lieu commun de morale est para-
doxe et erreur pour M. Dunoyer. Tout est à prouver. » 
(Idem).  

Le second ouvrage incontournable de Baudrillart 
est celui qui porte le titre : La liberté du travail, l’asso-
ciation et la démocratie (1865). Il offre une exposition 
et une défense d’ensemble des principes libéraux, qui 
fait certes la part aux questions d’actualité du temps, 
mais qui, s’élevant toujours à la hauteur des principes, 
peut encore faire figure de classique.  

[Une défense personnelle de l’économie politique 
libérale.] Ce qui domine le corpus des œuvres libérales 

d’Henri Baudrillart, c’est la double ambition de popu-
larisation et de rectification de la tradition de pensée 
dont il est l’héritier. Au moyen de conférences, de cours 
populaires, d’articles de journaux, de manuels pédago-
giques pour la jeunesse des écoles, l’auteur s’est acquis 
des titres à la reconnaissance, et les succès de la liberté 
dans la seconde moitié du XIXe siècle doivent au moins 
en partie lui être rapportés. Dans nombre d’articles 
thématiques de ce Dictionnaire, j’aurais l’occasion de 
m’appuyer sur sa parole autorisée. Baudrillart était de 
l’école de Turgot, de Bastiat, et il était fier de s’en 
revendiquer. (Préface à la 4e édition du Manuel d’éco-
nomie politique, 1878, p. vi.) Dans ses ouvrages, il avait 
accordé une large place à la morale, il donnait des 
marques d’un scepticisme vis-à-vis de l’appréciation 
stricte et radicale des principes du laissez-faire, il 
traçait de grandes fresques historiques à l’image d’une 
certaine école allemande ; mais c’était essentiellement 
un libéral, et il ne pouvait s’affilier à aucune autre 
tradition de pensée. À ses collègues, il tâchait d’ex-
pliquer sa démarche parfois divergente : dans ses 
lettres inédites à Arthur Mangin, par exemple, il 
présente les motifs de son application de la méthode 
historique à la société d’en haut, dans son Histoire du 
Luxe, et à la société d’en bas, dans Les populations 
rurales de la France, car peut-être son destinataire n’en 
percevait-il pas autant que lui les mérites. (Lettre du 
19 juillet 1889 ; collection privée.) 

Dans le camp des adversaires du libéralisme, Émile 
Laveleye avait tâché de convaincre Baudrillart de son 
hérésie, disant qu’il méritait plutôt le titre de socialiste 
de la chaire, et qu’en tout cas en Allemagne il n’échap-
perait pas à cette appellation. « Nous ne savons si MM. 
les professeurs allemands nous feraient en effet cet 
honneur, mais nous le déclinons à l’avance », répondait 
Baudrillart à son contradicteur. (Préface à la 4e éd. du 
Manuel d’économie politique, 1878, p. xii) Il maintenait 
son appartenance à l’école française, dont Turgot et 
Bastiat lui semblaient être les meilleurs représentants. 

Ses divergences d’opinion avec G. de Molinari,  
C. Dunoyer et les représentants du libéralisme radical, 
relevaient d’une différence de sensibilité, on pourrait 
dire même de personnalité. Pour Baudrillart, cette 
frange du libéralisme était allée trop loin, surabondant 
dans le sens de la maxime du laissez-faire, quand les 
bases étaient changées, quand les ennemis n’étaient 
plus les mêmes. Aujourd’hui, croyait-il, il était excessif 
de réduire les fonctions de l’État à la seule police et  
à l’armée, et de le nommer partout et toujours un 
parasite. (La liberté du travail, l’association et la démo-
cratie, 1865, p. 347) À côté de l’État, réduit à des 
fonctions circonscrites, il offrait une place très grande 
à l’association volontaire, à la famille ; on ne devait pas 
avoir honte non plus d’employer les mots de nation ou 
de religion ; car célébrer en grandes pompes l’individu, 
qu’on placerait seul devant un État tout à fait minimal, 
lui paraissait être une erreur malheureuse. « J’avoue  



  Baudrillart, Henri 

  DICTIONNAIRE DE LA TRADITION LIBÉRALE FRANÇAISE                                                                                213   

ne pas aimer le mot d’individualisme », disait-il, « qui, 
comme d’autres mots ayant la même terminologie, 
paraît indiquer un excès. » « Pour désigner l’homme,  
je préférerais le terme de personne, qui implique des 
droits, des devoirs, une moralité, au mot plus vague 
d’individu, lequel s’applique aussi à l’animal, à la plante 
même » (Revue des Deux mondes, t. 78, 1886, p. 320). 
Son libéralisme, pour le dire d’un mot, est celui d’un 
moi supérieur, social, représenté par la famille ou par 
l’association volontaire.  

Baudrillart appelait la tradition libérale française  
à faire son auto-critique et à abandonner quelques- 
uns de ses tempéraments excessifs. En matière de 
méthode, il lui semblait qu’on avait trop longtemps 
abusé des abstractions et qu’il fallait désormais ac-
corder une plus grande place aux études historiques et 
à l’analyse économique du droit. L’économie politique 
libérale se présentait à tort comme « une sorte 
d’algèbre que ne pénètre et n’anime aucun souffle 
vivant, une science inflexible et raide, qui applique 
impitoyablement ses formules à l’humanité, comme si 
dans les situations et dans les états divers où la placent 
les nationalités, les religions, les coutumes locales, la 
configuration géographique, elle ne présentait que des 
ressemblances avec elle-même et point de différences. 
Je pense, et c’est une pensée que je chercherai toujours 
à ne pas mettre en oubli, que plus c’est le devoir de 
l’économie politique de maintenir avec fermeté les 
principes supérieurs aux temps et aux lieux, les prin-
cipes généraux, partout les mêmes, qui président à la 
formation et au bon emploi de la richesse, plus c’est 
son devoir aussi, bien qu’il puisse paraître moins 
rigoureux et moins strict, de tenir compte des causes 
modificatrices qui influent sur les faits de l’ordre 
économique, sur le travail, sur l’échange, sur l’impôt, 
sur les institutions de crédit. » (Études de philosophie 
morale et d’économie politique, t. I, 1858, p. 72) Dans le 
domaine des principes, il a aussi cherché à introduire 
des corrections, rejetant par exemple la réunion de 
toutes les sortes de travaux productifs — celui du 
paysan et de l’ouvrier comme celui du juge et du  
prêtre — dans un même ensemble indistinct, propre  
à la même analyse économique. (Des rapports de la 
morale et de l’économie politique, 1860, p. 239) 

S’étant fait l’avocat d’une redéfinition des attri-
butions de l’État, Baudrillart a proposé des bornes 
légèrement plus étendues. Il refusait de considérer  
une intervention modeste et circonspecte de l’État 
dans les travaux publics, l’éducation, les beaux-arts,  
les institutions de crédit, l’assistance aux démunis, 
comme contraire aux principes du libéralisme. Ce fut 
l’occasion, pour lui, de controverses publiques comme 
privées. Dans ses lettres inédites à Arthur Mangin,  
se dévoile un auteur sur la défensive, cherchant à 
convaincre ou du moins à expliquer ses prises de 
position, en général orthodoxes, mais parfois plus 
conciliantes envers l’appui de l’État. Une fois, Mangin 

ayant critiqué son acceptation des subventions à l’art, 
Baudrillart lui répond. « Je crois avec vous qu’il y a 
terriblement à dire et à redire, mais je persiste à dé-
fendre les musées, les établissements comme l’Opéra 
et le Théâtre français. Sans l’Opéra que de chefs-
d’œuvre manqueraient à l’appel faute de moyens 
d’exécution ! Sans le Théâtre français, quel défaut de 
tradition et de perfection dans les œuvres les plus 
grandes et les plus distinguées ! Une telle perfection 
tient à l’art dont je ne désintéresse pas l’État au même 
degré que vous, me plaçant ici avec mesure sur le 
terrain commun à Louis XIV et à la Révolution. » 
(Lettre du 24 avril 1880 ; collection privée.) 

L’erreur serait, sur la base de quelques points de 
doctrine, d’excommunier tout à fait Henri Baudrillart, 
quand il fut un authentique libéral, en phase avec toute 
cette tradition de pensée sur la grande majorité des 
sujets. On pourrait le qualifier de « libéral d’une espèce 
nouvelle », comme Alexis de Tocqueville, Jules Simon, 
et de quelques autres ; mais croire qu’on ait affaire à 
un demi-libéral serait profondément se méprendre. 
Avec Arthur Mangin, plusieurs fois cité ici, il avait  
des divergences d’opinion ; mais quand ce dernier a 
défendu avec audace la liberté complète de la mé-
decine et de la pharmacie, Baudrillart l’a appuyé, se 
présentant comme convaincu, malgré les doutes d’une 
partie des libéraux. (Journal des Débats, 8 janvier 
1865). La liberté du travail, Henri Baudrillart la voulait 
pour tous, hommes comme femmes, contre l’avis de 
nombreux conservateurs, dont il savait au besoin 
s’éloigner, quand ils perdaient de vue la liberté. Il la 
voulait encore, pleine et entière, pour les agents de 
change, les avocats, et toutes les professions régle-
mentées qui n’ont cessé de faire naître des opinions 
ambivalentes ou timides, dans le sein même du 
libéralisme. Il ne refusait pas toute intervention de 
l’État dans les travaux publics, mais en même temps il 
était assez ferme dans ses principes pour demander 
que le métro parisien soit construit par l’initiative 
privée et l’association. « Si le besoin en est réel », 
demandait-il, « si l’affaire doit être bonne, en un mot, 
pourquoi les capitaux ne s’y mettent-ils pas ? Sont-ils 
tellement inintelligents ? Manquent-ils aujourd’hui  
à un tel point d’initiative ? Si l’affaire est mauvaise, 
pourquoi en charger l’État ou la ville, faisant payer à 
tous, moyennant l’impôt, ce qui ne profiterait qu’à un 
nombre restreint d’habitants ? » (La liberté du travail, 
etc., 1865, p. 119) 

La vérité, c’est qu’il existe différentes appréciations 
de la doctrine de la liberté, et qu’Henri Baudrillart 
représente l’une d’elle. Son libéralisme est moral, dans 
le sens où il n’oublie pas que les hommes ont une 
patrie, des affections, des devoirs ; surtout il est moral 
car il ne saurait faire abstraction de la justice. Ce fut la 
volonté d’une célèbre école, celle de Bentham, que de 
faire reposer la liberté sur l’utilité. Pour Baudrillart,  
ce fondement est décidément précaire et insuffisant.  



Bayle, Pierre    

  214         DICTIONNAIRE DE LA TRADITION LIBÉRALE FRANÇAISE                                   

« Du moment que vous dites, avec Bentham : ‘L’unique 
objet du gouvernement doit être le plus grand bonheur 
possible de la communauté’, vous pouvez, en vue de 
satisfaire les besoins le plus pleinement possible, rêver 
les combinaisons les plus différentes, les plus contra-
dictoires, les plus oppressives. Le droit oppose à vos 
empiétements une borne tout autrement infranchis-
sable. A priori, j’ignore si, en me poussant dans quelque 
vaste système d’organisation du travail, vous ne ferez 
pas que je me trouve mieux de me voir ainsi dégagé  
de toute responsabilité onéreuse ; le temps me l’ap-
prendra ; mais je sais d’avance (certissima scientia et 
clamante conscientia) que vous n’en avez pas le droit. 
Ainsi la théorie des benthamistes ajoute aux difficultés, 
bien loin d’en supprimer aucune. » (Des rapports de la 
morale et de l’économie politique, 1860, p. 101) John 
Stuart Mill a consacré un livre célèbre à la liberté, et il 
la défend sans recourir au droit naturel ; en France, 
Jules Simon a préféré le fondement du droit, et re-
poussé le point de vue anglais de l’utile : au jugement 
de Baudrillart il a fait une œuvre plus solide. (Journal 
des Débats, 27 avril 1861). 

Pour faire fonctionner une société libre, il est 
besoin d’ailleurs pour lui d’autre chose que de la 
justice : il faut encore de la bienveillance, de la charité, 
de l’humanité. C’est à la religion, croit-il, que revient ce 
rôle précieux d’assouplir les ressorts et d’huiler pour 
ainsi dire la machine. Contre une frange plus sceptique 
ou radicalement athée du libéralisme français, Henri 
Baudrillart croit à la sainteté du christianisme et à sa 
mission sociale ; il n’admet pas les oppositions que 
d’aucuns prétendent trouver entre la doctrine de Jésus 
et le libéralisme. Le christianisme, dit-il, a relevé 
l’homme et la femme, et il a inspiré à chacun un 
sentiment de son droit et de sa valeur. « La croyance à 
la liberté responsable, à l’égalité naturelle des hommes 
entre eux est contemporaine du christianisme lui-
même, date de lui, et ne s’en est pas séparée jusqu’à 
présent », soutenait-il. (La liberté du travail, etc., 1865, 
p. 3) Au sein de cette société fragilisée par le règne 
désordonné des passions, par des haines sociales 
croissantes qui ont culminées dans les épisodes 
malheureux de la Commune de Paris, il y a d’après lui 
plus et non moins de place pour la religion ; car la 
société a besoin pour se maintenir de conserver in-
tactes ses valeurs et sa foi dans la liberté : or le chris-
tianisme apporte ce ferment. (La famille et l’éducation, 
etc., 1874, p. 177) C’est dans ce sens, précisé à travers 
tout cet article, que Baudrillart est tout à la fois un 
libéral et un conservateur.  

 
BAYLE, PIERRE (1647-1706). Philosophe rationa-

liste et sceptique, promoteur de la tolérance religieuse. 
Le libéralisme est un système de pensée qui fait  

de la liberté la valeur cardinale et le critérium premier 
du bien. On ne voit pas qu’il distingue, comme le fait 
trop facilement le vulgaire, entre des libertés appelées 

politiques ou civiles, et d’autres dites économiques.  
On n’attendra pas davantage qu’il les classe, et qu’il 
appelle par exemple la liberté d’échanger une liberté 
inférieure ou grossière ; il n’en est pas de telles, et  
si l’une d’elles doit être dite moins importante au 
bonheur des masses, sans doute ce n’est pas celle-là.  
À un niveau élevé, la liberté économique, c’est l’exer-
cice de nos facultés, c’est la jouissance de nos pro-
priétés ou la possibilité d’en acquérir de nouvelles :  
à ce titre c’est presque toute la liberté. Écrire un article 
de journal, enseigner à des enfants, dire la messe, c’est 
toujours travailler. Ceux qu’aveuglent des préjugés et 
qui refusent la concurrence dans sa forme économique 
après l’avoir encensée dans sa forme politique sous le 
nom de démocratie, commettent la plus lamentable 
des hérésies.  

C’est une conclusion que sans doute on n’a pas 
assez tirée, que les différentes composantes du libéra-
lisme se rejoignent dans les œuvres de ses promoteurs, 
y compris les plus anciens. Bien à tort, la tolérance 
religieuse devient souvent, dans les livres qui en 
racontent les combats, une idole qu’un mouvement 
philosophique, détaché des préoccupations qui sont 
celles du libéralisme, a porté jusqu’au succès final.  

L’examen du cas de Pierre Bayle, l’auteur majeur de 
cette cause, détruit cette représentation. Ce fils de 
pasteur a un dédain certain pour les matières pure-
ment économiques ou commerciales, et en homme du 
XVIIe siècle il conserve un respect pour l’autorité qu’on 
trouvera peut-être déplacé. Mais l’union des causes 
libérales se retrouve éclatante dans son œuvre et  
dans l’héritage qu’il a laissé. D’abord, comme René 
Descartes, Pierre Bayle n’avait pas été insensible aux 
charmes de la liberté néerlandaise, qu’il avait décou-
verte au cours de son exil. Là-bas, il développa entre 
autres l’idée de l’harmonie du monde et de la stabilité 
sociale au milieu du trouble des passions humaines :  
et cette idée on la retrouvera sous la forme de l’ordre 
spontané, chez Bernard Mandeville (auteur de la Fable 
des Abeilles), qui l’avait abondamment lu et dont il 
avait même peut-être suivi directement les leçons.  
(W. van Bunge, ‘Bayle in the Dutch Republic’, in Pierre 
Bayle, etc., 2008, p. 203) Ensuite, et c’est fondamental, 
l’argumentation pour la liberté en matière de religion, 
et l’argumentation classique du libéralisme, se re-
trouvent chez Bayle en accord. Au cœur de sa défense 
de la tolérance se trouve cette idée qu’il est des 
domaines de la vie des hommes où l’intervention de  
la loi, de la contrainte, n’est pas légitime. Ceux qui 
arguent que la proscription religieuse est légale, parce 
que ses formes le sont, qu’on a publié des édits au-
thentiques, etc., font une réponse qui ne peut emporter 
l’assentiment, dit Bayle. « Car afin que les peines qu’un 
roi fait souffrir à ses sujets qui n’ont pas obéi à ses 
ordonnances, soient justes, il faut que ces ordonnances 
soient fondées sur quelque bonne raison ; autrement 
un roi pourrait justement punir ceux d’entre ses sujets 


