DISCOURS SUR LE DROIT DES GENS
ET SUR L’ETAT POLITIQUE DE L'EUROPE.

AMSTERDAM

Par Guillaume-Franc¢ois LE TROSNE

1762

DISCOURS SUR LE DROIT DES GENS

Si tous les hommes réunis ne composaient qu’une méme nation, le
Genre humain ne serait qu’une grande famille, régie par une méme
autorité. Mais qui serait le dépositaire de cette autorit€¢ ? Quel homme
mortel pourrait soutenir un tel fardeau ; contenir une si grande
multitude ; entretenir I'harmonie dans un si vaste corps ; atteindre d'un
bout a l'autre de l'univers, et faire sentir partout les influences d'une
autorité dont la nature est de diminuer en s'étendant, et de se détruire ?

Il n'appartient qu'au souverain Maitre d'exercer cet empire universel.
C'est lui qui a partagé la terre entre les enfants des hommes ; qui en
confondant leur langage les a contraints de se séparer, et qui a préside
a la dispersion des peuples qu'un méme pays ne pouvait plus contenir.
Les hommes se font multipliés a l'infini ; ils ont couvert la terre ; et de
proche en proche les nations se font placées les unes a coté des autres.

La division des hommes en différents peuples, a sans doute établi des
rapports nouveaux ; mais a-t-elle détruit les anciens ? Elle a uni d'une
maniere plus intime ceux qui se font trouves faire partie de la méme



société ; mais leur a-t-elle rendu tous les autres indifférents et étrangers
? Elle a fait naitre I'amour de la patrie ; mais I'effet de cette passion si
noble, si capable de produire de grandes choses, doit-il étre de rétrécir
le cceur, et d'y éteindre tout amour pour le reste des hommes ? Non sans
doute, des rapports secondaires et de convention, ne peuvent détruire
une union fondée sur la nature ni rompre des liens indissolubles, des
liens aussi sacrés que ceux du sang et de la communauté d'origine.

Il existe donc des relations d'homme a homme : et comme les nations
ne sont que des membres de la société universelle du genre humain, il
existe aussi des devoirs de nation a nation.

Quel est le principe de ces devoirs, leur nature, leur étendue ; quelles
sont les lois, soit primitives soit de convention, qui gouvernent les
peuples entre eux. C'est ce que nous nous proposons de rechercher dans
ce Discours. Nous considérerons d'abord le droit des Gens dans sa
source, et dans la généralité de ses principes. Descendant ensuite dans
le détail, nous le verrons fixer les limites des Empires, décider des titres
de leur propriété, autoriser la guerre lorsqu'elle est nécessaire pour le
maintien de la société, et déterminer 1’usage et les bornes de ce droit
redoutable. Enfin nous le verrons présider aux traités, en ordonner
I'exécution, et les sceller de la religion du serment.



PREMIERE PARTIE

Si les besoins de 'homme et ses inclinations le portent a la sociéte, la
raison lui prescrit en méme temps la maniere dont il doit se conduire
pour y vivre heureux. Elle lui fait voir que la société¢ ne réunit les
hommes que pour leur avantage commun, et pour leur procurer les biens
dont la solitude les priverait ; qu'elle est donc par elle-méme un état de
paix et de bienveillance ; que vouloir en tirer ces avantages sans y
contribuer, c'est la détruire, ¢’est par la plus absurde des inconséquences
vouloir vivre avec les hommes, et vouloir habiter seul sur la terre.

Elle lui montre que I'amour qu'il se doit a lui-méme, n'est 1égitime
qu'autant qu'il est réglé et modifi€ par celui qu'il doit aux autres : et dans
ce seul principe de I'amour de soi-méme bien dirige, elle lui découvre
toute I'¢tendue que doit occuper dans son cceur l'amour de ses
semblables, et tous les devoirs qui en résultent, suivant le degré d'union
qu'il a avec eux.

Telle est 1a premicre loi de la sociét¢ humaine, établie par le souverain
Législateur. Cessera-t-elle parce que les hommes ont forme des sociétés
particulicres ? Non sans doute; si elle oblige tous les hommes
indépendamment et antérieurement a tout établissement, parce qu'elle
est éternelle comme son auteur ; elle les oblige en quelque état qu'ils se
trouvent, parce qu'elle est constante et immuable : est vera lex constans,
sempiterna. Et si elle est le fondement des lois civiles, elle est aussi la
lo1 des nations entre elles : omnes gentes et omni tempore, una lex et
immutabilis continet.

Il existe donc des lois qui assujettissent les soci€tés et ceux qui les
gouvernent : il est des devoirs de justice et d'humanité de nation a
nation ; et ces devoirs comme ceux des hommes entre eux, dérivent de
I'amour de soi-méme concili¢ avec I'amour que 1'on doit aux autres. Car
Dieu n'ordonne aux hommes d'aimer leurs semblables, que parce que
cet amour contribue a l'avantage de chaque individu : comme il n'exige
le tribut si I€égitime de leur amour, que parce qu'il peut seul faire le vrai
bonheur de la créature.



Qu'il est simple et fécond le principe de ces lois, dont la pratique est si
importante au repos du genre humain. Tous les hommes sont fréres par
leur origine : ils doivent donc s'aimer ; leur pere commun ne leur
ordonne autre chose. Ils ont tous besoin les uns des autres ; c'est un
nouveau motif d'amour et d'union qui doit les porter a s'entre-aider par
une communication réciproque de secours et de services. Les sociétés
civiles ne sont que des membres de la société générale, qui les renferme
toutes dans son sein ; elles doivent donc l'entretenir au lieu de la
déchirer pour des intéréts particuliers. Tous les peuples habitent la
méme terre assez €tendue pour satisfaire a leurs besoins, et méme a
leurs désirs ; ils doivent s'y voir sans jalousie, sans désirer ce qui est aux
autres.

L'état naturel des nations les unes a 1'égard des autres est donc un état
de paix et d'union. Elles forment entre elles une société, d'egalité et
d'indépendance, qui exige des ¢gards et des ménagements réciproques.
Dans une méme ville tous les citoyens sont ¢galement libres sous la
protection des Lois ; quoique le rang ou les richesses mettent entre eux
des distinctions. Ainsi dans la société geénérale des nations, l'inégalité
de puissance et de force ne doit point troubler I'harmonie générale, et
mettre en danger la liberté des plus faibles. L'état contraire est un
désordre d'autant plus grand que les conséquences en sont plus terribles.

O Souverains 6 vous qui tenez dans vos mains le repos ou les malheurs
de la terre ; qui ordonnez le calme ou excitez la tempéte ; vous dont la
voix puissante, comme celle du Tres-haut dont vous étes les images,
sait contenir la multitude des nations, ou I'agiter comme les flots de la
mer : si jaloux de la tranquillité de vos Sujets, vous savez leur dicter des
Lois justes ; de la méme source ou vous puisez les Lois que vous leur
donnez dérivent aussi celles qui gouvernent la société des nations entre
elles. Vous n'avez pas de maitre sur la terre ; mais vous avez des égaux :
plus vous €tes indépendants, plus il vous convient d'€tre justes.

A ces premiers principes d'équité, qui obligent les Souverains comme
les Sujets, se joignent des Lois particulieres auxquelles la constitution
méme des sociétés a donné lieu. Chacune au moment de sa formation
devient une personne morale qui a une volonté particuliere, des droits
tous différents de ceux des membres qui la composent, une manicre



d'acquérir et de conserver qui lui est propre. Ce nouvel état a produit
entre les hommes de nouveaux rapports, des liaisons d’un autre genre
et par conséquent a exigé de nouvelles Lois qui dérivent a la vérité des
premiers principes, en tant qu'elles sont justes et nécessaires, mais qui
s'éloignent de leur simplicité.

La combinaison de ces Lois, est ce qu'on appelle le Droit des Gens. Il
est a 1'égard des nations entre elles, ce qu'est le droit civil entre les
Sujets. L'un et 'autre ne sont autre chose que le Droit naturel méme
modifié, et appliqué suivant les besoins et les circonstances ; 1’un aux
hommes dans les rapports qu'ils ont entre eux comme Sujets et
Citoyens ; l'autre aux Peuples et aux Souverains, dans les relations qu'ils
ont ensemble et les intéréts qu'ils ont a ménager entre eux.

Le Droit des Gens est sans doute d'un autre ordre que le Droit civil. Si
l'un et I'autre ont une méme origine, 1'application des principes qui leur
sont communs ne dérive pas de la méme autorité. Le Droit des Gens ne
doit pas le détail de ses Lois a un Législateur particulier ; il n'a pas été
rédigeé par écrit dans une assemblée geénérale des Souverains. Il est le
résultat des usages universellement regus, et observés réciproquement
par les peuples qui les ont admis. C'est une espece de tradition
ordinairement fondée fur la justice, sur 1'humanité, sur I'intérét
commun. Le Droit civil dans ce qu'il contient d'arbitraire, n'est autre
chose que la volonté personnelle d'un Souverain. Le Droit des Gens
renferme le voeu de tous les peuples ; 1l est produit par le contentement
volontaire des nations qui se font gloire de le reconnaitre et de le suivre ;
et par fon importance il est autant au-dessus du Droit civil que les Etats
sont au-dessus des particuliers. L'un assure la tranquillité¢ des familles,
I'autre celle des nations : l'un fixe les bornes d'un héritage ; l'autre
détermine les limites des Empires.

C'est le Droit des Gens qui distingue les peuples policés des peuples
barbares. C’est lui, par exemple, qui perfectionn¢ par la Religion, a
banni I’esclavage de chez les peuples Chretiens. C'est sous sa protection
que les navigateurs battus par la tempéte abordent avec confiance sur
des cotes étrangeres, et y trouvent la sureté et les secours dont ils ont
besoin. Arbitre des nations entre elles, 1l leur impose des lois, il prescrit
les ¢égards mutuels qu'elles se doivent et régle leur conduite respective.



Il est le lien de leur correspondance et le juge commun des procedes. 11
rend la personne des Ambassadeurs sacrée, et détermine la maniere dont
ils doivent étre traités. Il défend de commencer la guerre sans avoir
expos¢ ses prétentions ou ses griefs, sans avoir réclamé de la part de ses
voisins la justice que l'on exige d'eux ; et leur avoir déclaré que faute de
l'obtenir on est disposé a se la rendre soi-méme. Il tempere méme les
rigueurs de la guerre, il ¢établit entre les ennemis une sorte de
moderation, et met un frein au pouvoir du vainqueur. C'est lui enfin qui
aprés avoir servi de base aux traités, en affure I'exécution, fixe les
possessions respectives des nations ; et deécide des titres de leur
propriété.



SECONDE PARTIE.

Les sociétés civiles ont une espece de propriété qui leur est particulicre,
et qui dérive du Droit des Gens.

La propriété naturelle s'acquiert par 1'appréhension réelle et
'occupation : inséparable de la possession, elle se perd avec elle.

La réunion des hommes en société a donné lieu a une autre propriété
fondée sur les conventions que les citoyens font entre eux. L'Etat affure
aux sujets cette proprieté indépendamment de la possession ; il la leur
conserve méme a leur insu et la met sous la protection des Lois et des
Tribunaux.

Mais outre cette propriété qui intéresse chaque citoyen, la société en a
une particuliere que le Droit des Gens a introduit et conserve ; qui sans
préjudicier aux propriétés particulieres, sans les diminuer, les comprend
toutes sous un point de vue différent.

Les pays appartiennent a 1'Etat, quoique chaque particulier y soit maitre
de son domaine. La propriété des sujets consiste dans le droit de
disposer de son héritage et d'en percevoir les fruits. Celle des Etats dans
l'exercice de la puissance publique : il possede le pays par le droit d'y
commander ; le citoyen par le droit d'en jouir. Ad reges potestas
omnium pertinet, ad singulos proprietas : omnia rex imperio possidet,
singuli dominio. Seneque de beneficiis liv. 7.

La propriéte politique s'é¢tend méme plus loin que celle des sujets. La
sociéte en s'¢tablissant prend possession de tout le terrain qu'elle juge
nécessaire a sa conservation ; quoiqu'il ne soit pas tout entier occupé
par les citoyens.

11 est sans doute pour les Etats comme pour les particuliers des moyens
Iégitimes de s'agrandir. La sociéteé trop resserrée dans son territoire peut
y joindre une contrée voisine, ou personne ne s'est encore ¢établi : elle
peut recevoir dans son sein une société deéja formée, qui se réunit
volontairement a elle et lui apporte tous ses droits de propriéte.



Une guerre juste devient aussi pour le vainqueur un titre légitime
d'acquisition. Il a droit de retrancher au peuple vaincu une partie de son
territoire pour se dédommager des frais de la guerre : il peut méme le
mettre hors d'état de nuire en lui 6tant le droit de se gouverner lui-méme
par ses propres lois, et en I'assujettissant pour toujours.

Mais I’usurpation et la violence ont le plus contribu¢ a I’agrandissement
des Empires. Quelque injuste que soit cette manicre de s'accroitre, le
repos des nations exige que le temps couvre le vice de l'acquisition ;
que la société, qui apres avoir occupé¢ par la force le Pays conquis, fait
cesser ’oppression pour le gouverner par les Lois, devienne enfin
propriétaire, et acquicre ainsi un titre que la violence ne pouvait lui
donner, mais que la prescription et le consentement présumé des
peuples lui assure.

La découverte d'un autre monde a ouvert aux nations Européennes une
nouvelle maniere de s'agrandir. Les unes ont détruit pour acquérir, ont
renversé des Etats puissants et policés, pour établir sur leurs ruines une
domination directe. Ce font des conquétes et dont le temps a 1égitimé la
possession.

Les autres ont acquis d'une maniere plus légitime. Elles ont trouvée des
pays vacants, ou ce qui est la méme chose, occupés par des peuples qui
n'ayant aucune idee de culture et de propriété, n'ont mis aucun obstacle
a leur ¢tablissement. Ces peuples indépendants au milieu des Européens
ont continu¢ de vivre a leur maniere ; ils ont conservé toute la propriété
qu'ils connaissaient, celle de leurs armes et de leur liberté.

Or, par rapport a un pays vacant, c'est I'occupation qui est le fondement
de toute propriéte naturelle, civile ou politique. Le Droit Civil, ou le
Droit des Gens peut ensuite la modifier, il en indique les marques et les
caracteres ; il la conserve indépendamment de la possession actuelle :
mais il ne peut seul la commencer. La découverte d'un pays faite par les
membres d'une société n'acquiert donc rien a I'Etat tant qu'il ne s'en est
pas empar€. Des Chartres, des concessions de Souverains peuvent bien
donner a ceux qui les ont obtenues, le droit de s'établir dans un pays a
l'exclusion des autres sujets ; mais elles ne peuvent empécher une autre
nation de prévenir par une occupation réelle, un établissement qui n'est
qu'un projet, tant qu'il n'est pas réalis€. Un pays reste vacant jusqu’a ce



qu'il soit occupé, et ce n'est pas par la volonté seule qu'on s'en empare ;
il faut une prise de possession réelle qui annonce publiquement cette
volonté : il faut que cette prise de possession qui n'est encore qu’un
signe extérieur de la volonté, soit suivie constamment de ces actes
auxquels on reconnait la propriété politique : tels que sont I'envoi d'une
Colonie, la fondation des Villes, la construction des Forts, le
défrichement des Terres, 1'établissement du commerce, 1'exercice de
l'autorité¢ publique. Sans cela toutes les prétentions de découvertes,
toutes les concessions des Souverains, ne peuvent exclure les autres
nations ; et sont des titres aussi chimériques que cette fameuse ligne de
démarcation que traga d'un pole a l'autre le Pape Alexandre VI, pour
partager d'un trait de plume les découvertes des Espagnols et des
Portugais.

Tels sont en peu de mots les principes de la propriété politique. Tels
sont les titres qui bornent le territoire des nations, et qui partagent la
terre entre elles. La mer immense qui les environne n'est pas de sa
nature susceptible de propriété ni d'occupation. Si chaque peuple est
autoris¢ a défendre ses cotes, c'est feulement par 1'intérét de sa sureté¢ et
de ses besoins ; mais en général la péche et la navigation sont des biens
qui doivent rester en commun comme l'air que nous respirons, comme
la lumiere du soleil, qui dans sa révolution journaliére embrasse tout
l'univers.

Outre les droits de propriété qui appartiennent a chaque société civile,
elle a encore un honneur a maintenir, une espece de vie a conserver.
Son honneur est compromis lorsque le rang qu'elle occupe, les
prérogatives dont elle jouit par un usage ancien et un accord général, lui
font contestés : lorsque ses sujets sont attaqués, troublés dans leurs
droits, dans la liberté de leur commerce ; lorsqu'elle-méme est outragée
dans la personne de ses Ambassadeurs. Sa vie ainsi que celle du corps,
consiste dans l'exercice libre de ses fondions. Des que l'autorité qui
I'anime rencontre des obstacles qu'elle ne peut surmonter ; dés qu'une
force étrangere la trouble et l'arréte dans ses opérations, ou empéche
I'exécution de ses ordres ; le principe de sa vie est attaqué, et son
existence court un danger d'autant plus grand, que les obstacles sont
plus considérables.



Tous ces droits qui constituent I'Etat politique d'une nation, renferment
nécessairement celui de se conserver elle-méme ; et ce dernier est
comme le rempart de tous les autres. Toutes les sociétés sont
indépendantes de leur nature. Elles ne connaissent point de supérieur
qui prononce sur leurs contestations, et les contienne respectivement
dans les bornes, que leur prescrit le Droit des Gens. Or, ou cessent les
Lois et l'autorité : 1a commence le Droit du plus fort, Droit barbare et
aveugle ; mais le seul qui puisse avoir lieu entre des hommes
parfaitement €gaux et indépendants.

Telle est 1'origine du Droit de la guerre. Droit incontestable qui réside
nécessairement dans chaque société, par la nature méme de sa
constitution : Droit terrible, mais nécessaire, dont l'origine et la fin
déterminent les bornes et 1’ufage.

Dieu est le Souverain Maitre de la vie des hommes, nul ne doit y attenter
sans son ordre. Mais comme il ne régne pas sur eux d'une maniere
sensible, 1l approuve qu'ils se réunissent en différentes sociétés, et que
chacune érige au milieu d'elle une autorité qui la dirige, qui la fasse
mouvoir et qui la protége ; il daigne confirmer cette autorité, et lui
communiquer le droit qu'il a sur la vie des hommes. Toujours
propriétaire de ce pouvoir inaliénable, il n'en accorde que l'usage. Cet
usage soit au dedans soit au dehors de la sociét€¢ ne peut donc étre
arbitraire et abandonné au caprice de ceux qui gouvernent : il ne fut
jamais concedé pour étre I'instrument de la passion et de la vengeance ;
mais seulement pour le maintien de la soci¢té. Dieu sans doute ne
prétendit jamais autoriser une violence injuste, lorsqu'il s'appela lui-
méme le Dieu des armeées. La force n'est donc légitime que lorsqu'elle
vient au secours de la justice : il ne suffit pas méme que le motif en soit
juste : le sang des hommes est trop précieux pour étre prodigué sans une
nécessité indispensable. La guerre en elle-méme est un malheur que I'on
ne peut trop redouter ; elle doit €tre la derniére ressource pour parvenir
a la paix. C'est une facheuse extrémité que d'étre contraint de recourir a
la force, pour obtenir de son semblable ce que 1'équité lui prescrit ; et il
est injuste de vouloir enlever par violence ce qu'on peut devoir a la
modération. Tous les ménagements, toutes les voies pacifiques de
négociation, doivent donc étre épuiseées avant que d'en venir a une
rupture, dont les suites sont si funestes et les €vénements si incertains.



Mais des que la guerre devient indispensable, des que la force est le seul
remede contre l'oppression ; alors la religion, toute portée qu'elle est a
la douceur, arme elle-méme le bras du Souverain, non pour une
vengeance que suggere la colére et la passion, mais pour la protection
de ses sujets, dont la liberté, I'honneur, la vie, les biens lui sont confiés.
Alors la guerre est dans I'ordre et devient un devoir ; I'inaction serait un
crime aux yeux de Dieu, et une lacheté honteuse devant les hommes.
Alors les soldats qui combattent pour I'Etat deviennent les ministres de
la justice et les armes tiennent lieu des Lois que 1'ennemi a méprisées.

C'est ainsi que Jephté, attaqué par les Ammonites, se mit en ¢tat de
défense, aprés avoir invoqué le Dieu des armées. Que I'Eternel, dit-il,
juge aujourd'hui entre les Enfants d’Israél et les Enfants d’Ammon.
Jud.. II. V.27. Au défaut de Juge sur la terre, il s'adresse au Souverain
Maitre des hommes : il le prend a témoin de la justice de sa cause et de
la nécessite ou il se trouve de la défendre par le seul moyen qui lui soit
ouvert.

Mais de quel front peut invoquer le juste Juge, celui que le désir d'une
gloire ¢galement fausse et cruelle, que I'ambition, la jalousie portent a
troubler le repos des peuples. Ses sujets le suivront, parce qu'ils doivent
lui obéir; mais ils ne participent pas a l’injustice et ne sont pas
coupables des maux dont ils sont forcés d'étre les instruments. Lui seul
en est responsable : toutes les suites funestes de la guerre, tous les
malheurs qu'elle entraine, les désordres, les ravages, les incendies lui
seront imputes : le sang de ses Sujets, et celui de ses ennemis lui sera
redemand¢. Il demeurera chargé d'un deluge de crimes, et de la
malédiction d'un million de malheureux, dont les larmes et les
dépouilles sont la maticre de son triomphe.

Dieu, dont les jugements sont impénétrables, et qui distribue la victoire
suivant les desseins de sa sagesse infinie, peut lui accorder des succes ;
mais ils ne justifient pas ses démarches, ils ne fervent qu'a I'aveugler de
plus en plus. Il dit dans son cceur comme 1'Assirien enfl¢ de la rapidite
de ses progres : C’est par la force de mon bras, que j'ai fait de si
grandes choses, et c'est ma propre sagesse qui m'a éclairé. J'ai enlevé
les anciennes bornes des peuples, j'ai pille leurs trésors, j'ai arraché
les Rois de leurs Tromes. If. 10. v. 13 1l s'attribue ainsi la gloire de ses



succes ; 1l ne pense qu'a assouvir sa vengeance et a se faire un nom
immortel, mais il n'est que I'exécuteur des ordres de la Justice divine
qui veut chatier son peuple, et il exerce le ministere le plus bas et le plus
affreux. Malheur a I’Assirien, dit le Seigneur, qui est la verge et le bdaton
de ma fureur, et dont la main est l'instrument de ma colere. If. 10. v. 5.

Mais la guerre méme la plus juste a des regles que les peuples policés
se font un devoir de suivre, et sans lesquelles elle ne serait qu'un
brigandage. Il est des ruses légitimes, il en est que I'honneur et la bonne
foi proscrivent ; il est des malheurs inévitables, il en est que la
modération et 1'équité doivent empécher. La guerre est un acte de
justice, il n'est permis de faire a un ennemi que le mal qui peut servir a
le vaincre ou a l'affaiblir : et dés lors avec quelle modération ne doit-on
pas traiter des peuples malheureux, et qui ne sont point coupables de
'injustice, dont on poursuit la réparation. Le Droit des Gens plus
puissant que toutes les Lois qui se taisent au bruit des armes, subsiste
au milieu méme de la guerre ; i1l détermine la conduite que 1'on y doit
tenir avec un ennemi ; la maniere dont on doit traiter les prisonniers,
celle dont il faut observer les conventions. C'est lui qui modere la
vengeance du vainqueur et qui conserve encore quelques traces
précieuses d'humanité dans cet état redoutable.

Enfin la disposition persévérante dans laquelle doit €tre un Souverain
force de faire la guerre, c'est d'envisager toujours la paix comme le but
de ses démarches ; de ne la jamais perdre de vue au sein méme de la
victoire, et d'étre toujours prét a s'arréter au milieu de ses avantages, et
a relacher méme de la rigueur de ses droits en faveur d'un si grand bien.



TROISIEME PARTIE.

La fidélit¢ a exécuter les conventions est le plus ferme appui de la
société humaine. Les hommes ne se font rapprochés que pour trouver
leur avantage réciproque dans la communication qu'ils font entre eux
de leurs biens et de leurs services. Que deviendra ce commerce mutuel
st la confiance ne l'anime, si la bonne foi ne préside aux engagements.
La justice sans doute impose €¢galement a tous les hommes I'obligation
d'étre vrais, sinceres et observateurs exacts de leur parole. Mais
I'i'mportance des traités que les peuples font entre eux pour régler leurs
possessions, terminer les guerres, assurer la tranquillité publique, ajoute
encore a cette obligation naturelle et la rend plus étroite et plus sacrée.

Deés que ces promesses solennelles deviendront un jeu, la terre ne sera
plus qu'un vaste théatre de discorde ; les guerres seront éternelles ; toute
société sera détruite ; et les hommes ennemis irréconciliables ne se
rapprocheront plus que les armes a la main.

Les circonstances qui ont donné lieu aux traités peuvent changer ;
I'intérét apparent peut en conseiller l'infraction ; mais la justice est
invariable et elle oblige les Rois comme les moindres de leurs Sujets.
N'aura-t-elle donc plus lieu que dans les Tribunaux entre les simples
citoyens, et pour les contestations les plus légeres ; et changera-t-elle
lorsqu'il sera question de plus grands intéréts ? Sera-t-elle toute
puissante pour assurer le repos des familles ; et sera-t-elle sans force
quand il s'agira du sort d'une Province, et de 1'exécution de ses grandes
transactions qui €tablissent la tranquillité¢ du genre humain ?

Mais il n'y a plus dans I'Univers ni sureté ni repos, s'il est d'autres Lois
pour juger les peuples, que pour régler la conduite de ceux qui les
gouvernent. Si les Souverains font marcher l'intérét avant la bonne foi ;
s'ils ne consultent que leur puissance pour décider de leur fidélité a des
Lois qu'ils ont eux-mémes souscrit : s'ils n'ont pas gravées dans le cceur
ces paroles mémorables d'un de nos Rois : « si la bonne foi et la probité
¢taient bannies du reste de la terre ; elles devraient trouver un asile dans
le ceeur et la bouche des Rois. »

La religion du serment reconnue par toutes les nations, comme le gage
le plus ferme des promesses, concourt aussi a affurer I'exécution des



traités. Quelle doit étre la force d'un engagement contracte sous les yeux
de Dieu, dans lequel il intervient d'une maniere si immeédiate, et dont
l'acte demeure comme en dépot dans ses mains. Le serment est une
dernieére ressource pour s'assurer du cceur des hommes et de leurs
intentions secretes ; pour retrancher tous les détours de la mauvaise foi ;
pour soumettre les Rois au Juge supréme ; pour tenir dans le devoir
toute force, toute puissance, et toute majesté humaine, en la faisant
comparaitre devant celle de Dieu, a 1'égard de qui elle n'est rien.

Les peuples mémes qui ne connaissaient pas le vrai Dieu, ont cimenté
leurs traités par la religion du serment : ils ont juré par leurs fausses
divinités, et ont regarde cet astre comme le gage de la fid¢lité, et la
stireté la plus grande qui puisse €tre entre les hommes. Leurs serments
sans doute €taient des crimes, et les idoles ne sont qu'une abomination :
mais la bonne foi qu'ils cherchaient a assurer, est en elle-méme
inviolable et sainte ; et Dieu, quelque jaloux qu'il soit de la gloire de son
nom, n'a pas laissé de s'en déclarer le garant, comme protecteur de la
sociéte et vengeur de la foi violée.

Que restera-t-il donc de sacré parmi les hommes, si les traités ne le sont
pas; si le sceau du serment, au lieu de procurer la fiabilit¢ des
conventions, ne sert qu'a tromper plus stirement ; si ce que la religion a

de plus formidable, ne passe que pour une cérémonie sans conséquence
(?

Que la politique, cette science qui parait si compliquee, et qui le devient
en effet par toutes les vues d'intérét, d'ambition, de jalousie, qui la
rendent si arbitraire et si variable ; serait au contraire simple et aisée, si
elle marchait fidélement a la lumiere de ces grands principes ! Au lieu
de n'étre qu'un dédale obscur et impénétrable, elle présenterait un
chemin facile dont la vérité et la justice aplaniraient tous les sentiers.
Au lieu de semer la défiance, de porter 1'alarme chez les autres, elle
n'inspirerait que la confiance, et ne serait plus que la science d'entretenir
la paix.

Mais qu'au contraire elle est souvent fausse et mal entendue ! Elle se
perd dans des voies détournées ; elle se fatigue elle-méme et devient le
fléau des autres : elle cherche son intérét présent ; elle croit le voir et le



suivre, et elle s'égare dans cette recherche ; parce que le véritable intérét
ne peut étre ou n’est pas la justice.

Heureux le Souverain, qui persuadé que c'est par la justice que les Rois
regnent, fait consister sa gloire a procurer a ses peuples les douceurs
d'un heureux gouvernement ; et aime mieux augmenter le nombre de
ses sujets par I'abondance et la prosperité, que d'en détruire une partie
et épuiser l'autre, pour ajouter a son empire une ville ou une province.
Content des Etats que la Providence lui a donnés & gouverner, il met
toute sa politique a persuader ses voisins de son désintéressement. Cette
science n'est a ses yeux qu'une prudence raisonnable qui le rend attentif
a pourvoir a la sureté de ses peuples, en respectant les Lois de la Justice.
Pour prévoir ses opérations ; pour juger de ses démarches dans les
circonstances les plus difficiles, il suffit de connaitre ce qu'il doit faire
et de voir ce que les traites lui prescrivent.

Il aime la paix parce qu'elle est I'état naturel de la société ; il fuit la
guerre, parce qu'elle n'est juste que quand elle est indispensable.

I1 se forme des alliés fideles, parce qu'il I’est lui-méme ; il aime mieux
intéresser les autres a son bonheur, que de leur inspirer de la crainte : 1l
aime mieux gagner la confiance des Etrangers et I'attachement de ses
peuples, que d'étonner par des projets imprévus.

I1 voit la guerre s'allumer au tour de lui, il n'y prend part qu'autant qu'il
y est forcé pour remplir ses engagements, et secourir des alliés
injustement attaqués. Il voit ses voisins s'entredétruire mutuellement, et
lui présenter par leur affaiblissement une occasion favorable de
s'agrandir ; mais sensible aux malheurs de I’humanité, il se croit charge
du soin, de la tranquilit¢ générale, et ne s'applique qu'a concilier les
esprits et a ramener le calme.

Est-il contraint de faire lui méme la guerre ? Tout I'Univers est
convaincu de la justice de ses armes, avant méme qu'il prenne soin de
l'en instruire. Les violences de ses ennemis, les démarches pacifiques
qu'ill y a opposées, sont sa justification, et rendent ses adversaires
responsables de tous les malheurs qui vont suivre. Les autres Puissances
méme sont ¢tonnées de sa moderation ; ses peuples semblent accuser sa
lenteur et provoquer sa vengeance.



S’il est sensible a la gloire, quelle plus solide gloire que celle de rendre
les hommes heureux ; d'étre le protecteur de la paix et I'ami du genre
humain. Ses voisins loin d'étre jaloux de sa grandeur, voient sa
prospérité sans envie, parce qu'ils n'en ont rien a craindre. Survient-il
quelques-uns de ces démélés capables de mettre les nations aux prises,
les Rois divisés se font un plaisir de déposer dans son sein leurs plaintes
respectives. Srs de trouver en lui un juge aussi éclairé qu'équitable, ils
viennent mettre aux pieds de son trone leurs intéréts, leurs prétentions,
et leurs querelles ; et lui accordent une supériorité d'autant plus
véritable et plus flatteuse, qu'elle est I'effet de la confiance et de 1'estime.

Fin du premier Discours.



DISCOURS SUR I’ETAT POLITIQUE DE L’EUROPE

Tous les peuples de la terre unis par les liens de ’humanité,
forment entre eux une véritable société, gouvernée par le droit
des gens pris dans sa source et dans la généralité de ses
principes. Mais les hommes accoutumés a ne considérer les
autres que par les rapports prochains qu’ils ont avec eux, ne
portent guere leur vue au-dela de ce qui peut les intéresser
immeédiatement et d’une manic¢re sensible. Tout le reste est
presque pour eux comme s’il n’était pas. D’ailleurs 1’étendue
immense de la société générale, doit nécessairement en affaiblir
les liens, et la justice elle-méme admet un ordre dans les devoirs
qu’elle prescrit : elle sait mesurer 1’é¢tendue des obligations sur
les degrés de liaison plus ou moins intimes.

Nous venons d’établir les fondements de la soci€té générale
du genre humain ; il est a propos de sortir de ce vaste champ
pour nous renfermer dans des bornes plus étroites, et considérer
les rapports particuliers qui unifient entre eux les différents
peuples de I’Europe. L’effet de ces rapports doit etre de rendre
la société plus intime, de multiplier les relations et les devoirs,
d’¢tablir une correspondance plus sensible, et de donner lieu a
une application plus fréquente et plus étendue des principes du
droit des gens.

Nous reconnaitrons que les motifs les plus forts, et les
circonstances les plus favorables, semblent se réunir pour
former entre toutes les puissances de I’Europe une union
inaltérable ; que la justice d’un coté, de I’autre ’intérét le plus
sensible, invitent les souverains a la paix. Nous verrons que le
systtme présent de I’Europe s’oppose invinciblement a la
réussite des grands projets de conquéte ; que la guerre est
contraire a la constitution de tous les gouvernements actuels, et



que quelque heureuse qu’elle puisse étre, elle ne dédommage
jamais de I’épuisement ou elle réduit, et des malheurs qu’elle
entraine.

Que ne pouvons-nous terminer par ces considerations le
tableau de [’état actuel de I’Europe. Mais il ne serait
qu’ebauché, si nous nous contentions de rechercher dans la
premicre partie tous les rapports qui unifient ensemble les
peuples de I’Europe, et les raisons qui devraient établir entre
eux une paix eternelle, sans montrer dans la seconde les causes,
qui sans détruire ces rapports, les rendent inutiles, et changent
malheureusement en semences de guerre tant de motifs d’union.

En un mot, nous verrons d’abord quel devrait étre 1’¢tat
confiant de I’Europe ; en second lieu, quel il est en effet.

PREMIERE PARTIE.

Dans les autres parties de 1’univers, les différents peuples trop
¢loignés pour se correspondre ; trop barbares la plupart, pour
avoir une police et des mceurs ; trop différents dans leurs lois
et leurs usages pour se rapprocher ; ayant chacun une religion
qu’ils se sont faits a eux-mémes, n’ont entre eux aucun point de
réunion. Concentrés dans leur territoire, quelques-uns en
interdisent avec soin I’entrée aux ¢&trangers ; d’autres ne
connaissent leurs plus proches voisins, que pour les repousser
ou les attaquer ; ils ignoreraient que la terre nourrit d’autres
peuples, si les relations de commerce qu’ils ont avec les
Européens, ne le leur avaient appris.

Il n’en est pas ainsi de I’Europe : les nations qui I’habitent
forment véritablement entre elles une société, non seulement
fondée sur les lois primitives de I’humanité, mais établies sur



des raisons particulieres, et cimentée par des rapports sensibles
et continuels.

La premiere cause de cette union est sans doute la religion.
Elle sait subjuguer les esprits par la conviction de ce qu’elle
enseigne ; elle sait assujettir la conscience, et prendre le cceur
par I’endroit le plus sensible. La religion, en s’attachant les
hommes d’une maniere si intime, les attache aussi entre eux ; et
si elle est le motif le plus fort qui puisse les faire agir, elle est
aussi le plus puissant lien social qui puisse les unir ensemble.
La différence du culte les rend plus €étrangers les uns aux autres,
que la distance la plus €loignée. C’est la religion qui, dans la
décadence de I’empire romain, 1’a longtemps soutenu sur le
penchant de sa ruine ; c’est elle qui, quoiqu’il fut déchiré de
tous coOtes et démembré par des essaims de barbares, lui a
conserveé une ombre de majesté. Ces barbares devenus chrétiens
ont eu quelque respect pour I’empire, dont ils embrassaient la
religion, et il n’a pu étre détruit en Orient que par un peuple, qui
bien loin de recevoir la lumiere de la foi, ne laisse aux vaincus
que le choix ou de la servitude la plus dure, ou de la soumission
au culte insensé qu’il professe. La différence de religion a €levé
entre nous et les musulmans un mur de sé€paration, et nous rend
encore ¢trangere aujourd’hui la partie de 1’Europe qu’ils
occupent.

Les différentes sectes qui partagent I’Europe, et le schisme
fatal qui en est la suite, ont sans doute relaché les noeuds que
formait la religion parmi les peuples chrétiens ; mais ils ne les
ont pas rompus, parce qu’ils ont laiss¢ subsister parmi eux
I’uniformité de créance sur beaucoup d’articles. Le nom
chrétien sera toujours pour ceux qui se glorifient de le porter,
un nom commun qui les rapproche ; et la croix, ce gage précieux
de la réconciliation du ciel avec la terre, est comme un signe
d’union ¢€levé au milieu d’eux.



Si1 la religion est le premier anneau de cette chaine politique,
qui lie ensemble les nations de 1I’Europe, le commerce est le
second. Son effet est d’autant plus certain, qu’il est fonde sur
I’intérét mutuel ; il est d’autant plus sensible, que toutes les
idées politiques, et toutes les vues semblent s’€tre tournées vers
lui. II tient toutes les nations dans une correspondance
continuelle ; il les rend respectivement débitrices et
créancicres : il lie ensemble, et confond les affaires, les biens,
les intéréts. Au milieu de tous les peuples, il se forme un empire
particulier, qu’il gouverne par des lois simples et invariables. Il
déplace ses sujets et les porte partout ou il leur montre des
richesses. Non seulement il les conduit les uns chez les autres ;
il les disperse dans les quatre parties du monde. Les peuples de
I’Europe, transportes aux extrémites de la terre, se retrouvent au
milieu des mers, et dans les contrées les plus ¢€loignées.
Heureux si le commerce, qui par lui-méme est si propre a
entretenir 1’union, ne devient jamais un objet de jalousie et de
discorde !

Les sciences et les arts €tablissent aussi entre ceux qui les
cultivent, une sociéte formée par la communication des €tudes
et des connaissances. Cette espece de république indépendante,
subsiste au milieu des autres soci€tés, sans €tre bornée par les
frontieéres qui partagent les nations, sans €tre interrompue par
les haines, les préjugés et les intéréts qui les divisent. Elle
s’étend partout ou I’empire des sciences a pu pénétrer ; et si elle
a ses guerres internes, elles ne tournent d’ordinaire qu’a son
avantage, en aiguisant les esprits par la dispute, et en excitant
une émulation qui ne peut que répandre la lumicre. Cette sociéte
intellectuelle forme encore un de ces nceuds qui lie entre elles
les nations policées de I’Europe ; et la révolution qu’a produite
dans cette république I’invention de I’imprimerie, en étendant
son empire, n’a pu qu’étre avantageuse a la société générale.



Les mariages des souverains entre eux, ont ajouté a tous ces
motifs qui les unissent, les liens du sang, et n’ont fait de tous
les princes qu’une méme famille.

Les ambassadeurs qu’ils entretiennent les uns chez les autres,
sont un signe et une marque de cette union.

Enfin les alliances et les traités ont resserré ces liens, et ont
¢tabli entre tous les princes une garantie respective, et un droit
public que chaque souverain est chargé¢ solidairement de
maintenir.

Tous ces rapports multipliés, cette correspondance
nécessaire, ces relations continuelles de tous les peuples de
I’Europe, devraient sans doute €tre pour eux autant de gages
d’une paix éternelle. A tant de raisons puissantes, se joint
encore le peu de fruit des grandes entreprises militaires, qui
dans 1’état actuel ne sont plus que des tentatives, aussi inutiles
que ruineuses.

En effet, le systéme de I’Europe a pris depuis un sie¢cle une
consistance qui semble devoir en maintenir la durée, et
conserver a peu pres chaque puissance dans I’état ou elle se
trouve. Il sert également de rempart aux faibles, et de barriere a
ceux a qui leur force pourrait inspirer le désir de s’accroitre. Le
gout barbare des conquétes doit €tre pass€. L’impossibilité
d’obtenir des avantages considérables, le danger de perdre plus
que l’on ne peut espérer, les hasards et les malheurs
inséparables de la guerre, I’épuisement ou elle réduit bientot la
nation la plus puissante : tout conspire a en dégoliter pour
toujours les souverains. Eh n’est-il donc pas temps que les
principes de la véritable gloire et de la saine politique passent
enfin du cabinet des philosophes dans le conseil des rois.

Nos ennemis ont longtemps accusé un grand prince d’aspirer
a la monarchie universelle ; ils se sont servi de cette chimere
pour colorer leur jalousie, pour armer une partiec de I’Europe



contre lui. Les efforts qu’ils lui ont opposes, et leurs succes,
apprennent a tous les souverains, que I’Europe n’aura jamais
rien a craindre d’un pareil projet, qu’aucun prince n’est assez
puissant pour opprimer toutes les autres nations ; que s’il en
¢tait un capable de le tenter, il trouverait une résistance
supérieure a ses efforts, et ne ferait que précipiter sa ruine.

Tant que le systeme actuel, qu’il est peut-étre impossible
d’¢branler, subsistera, il n’arrivera pas de ces grandes
révolutions qui changent la face de la terre et la destinée des
empires. Le temps de ces €vénements est passé : que 1’on
considere les circonstances qui en ont autrefois facilite le
succes, et I’on verra que tout s’y oppose aujourd’hui.

Les conquérants qui ont causé de ces révolutions aussi subites
qu’imprévues, se sont présentés comme des torrents, a des
peuples faibles et sans discipline ; ils n’ont eu qu’a se montrer
pour soumettre.

Aujourd’hui la communication d’un bout de I’Europe a
’autre est s1 prompte, toutes les démarches d’un souverain sont
tellement observées par les autres, que le moindre mouvement
les trouble, les agite, répand 1’alarme parmi eux, et les avertit
de se mettre en défense ; d’ailleurs toutes les nations ont a peu
pres la méme discipline, la méme maniere de faire la guerre.
L’art militaire est devenu une science fondée sur des principes
connus et pratiqués par toute I’Europe. Les frontieres sont
défendues par la nature ou par des places fortes, dont les sieges
longs et difficiles arrétent a chaque pas, et donnent a la
puissance attaquée le temps de rassembler ses forces.

Ce n’est pas un effort subit et momentané qui a conduit les
Romains a la conquéte de 1’univers. Leur grandeur est 1’effet
d’un systeme suivi constamment pendant plusieurs siecles. Ils
ont de¢s le commencement regardé I’empire de I’univers comme



attach¢ au destin de Rome, et ont dirigé vers ce but leurs
guerres, leurs traités et toutes leurs démarches.

Or, 1l n’y a qu’une république, qui puisse ainsi marcher sur
une méme ligne, ne se départir jamais des mémes maximes, se
proposer un objet, et y tendre sans le perdre de vue.

Dans les monarchies au contraire, tout dépend du prince qui
gouverne ; il ne peut y avoir la méme unité de dessein et de
principes. Chaque souverain embrasse un systeme différent,
parce que chacun a ses vues, son caractere et ses passions.
Rarement un prince suit la route que son prédecesseur lui a
tracee, et cette variété de plan et de conduite est une des causes
les plus efficaces de celles qui préserveront I’Europe d’une
révolution considérable.

Le gouvernement de Rome était purement militaire. La guerre
¢tait ’'unique objet vers lequel étaient dirigées les récompenses,
les chatiments, toutes les institutions. Les vertus guerricres
ctaient le chemin des distinctions, des honneurs et des dignités.
Tous les citoyens naissaient soldats, et recevaient de bonne
heure une €ducation conforme a cette destination. La ville au
milieu de la paix offrait une image de la guerre. Les
delassements, les exercices ¢taient des jeux militaires. Le
champ de Mars ¢était une €cole publique ou les jeunes gens
faisaient leur apprentissage, et se formaient des corps robustes,
ou tous les citoyens s’entretenaient dans 1’exercice, et
I’habitude de supporter les fatigues et les travaux. Le Romain
regardait ses armes comme faisant partie de lui-méme, et la
guerre comme son ¢&tat, et il savait allier cette profession avec
I’agriculture, le barreau et les autres occupations de la paix.

Sont-ce la nos mceurs et nos usages ? Serait-il a souhaiter pour
le repos des peuples, qu’ils eussent pris cette direction ? Il n’y
a parmi nous qu’une tres petite partie de chaque nation destinée
a défendre I’autre. L’agriculture, les arts, le commerce, tous



emplois sédentaires et amis du repos, occupent le reste des
citoyens, et la maniere de faire la guerre aujourd’hui a rendu
toute autre profession incompatible avec le service militaire. La
guerre devient pour nous le fléau le plus terrible. Sans enrichir
le soldat, elle ruine le citoyen, elle détourne et tarit presque tous
les canaux dont il tire sa subsistance ; elle interrompt la
circulation, dérange toute I’¢économie intérieure, et acheve
d’accabler les peuples par les subsides considérables qu’elle
exige. Nos armées composées de gens pris au hasard, souvent
arrachés malgré eux a des occupations toutes différentes, sont-
elles comparables a des armées de citoyens romains ? Le méme
courage peut encore s’y retrouver dans un jour de bataille ; mais
la force est-elle la méme ? Le récit des travaux, que supportait
le soldat romain, nous semble incroyable : ses armes seules
nous paraitraient un fardeau énorme, et ce n’était qu’une partie
de celui qu’il avait coutume de porter. Nos soldats savent
affronter les dangers et la mort ; mais peuvent-ils soutenir la
faim, la soif, les fatigues excessives, les marches forcées ?
L’intempérie de ’air, la rigueur des saisons suffisent pour
fondre et réduire a rien les armées les plus nombreuses. Il faut
les renouveler a chaque campagne : les maladies leur sont mille
fois plus funestes que le fer des ennemis. Ce n’est point avec
des bras aussi faibles, que les Romains ont soumis [’univers. La
guerre est donc un état contraire a la constitution de tous les
gouvernements actuels ; elle devient encore ruineuse par
I’appareil immense avec lequel elle se fait aujourd’hui ; par le
train prodigieux que les armées conduisent a leur suite. Tandis
que d’une part elle enléve toutes les ressources, elle entraine de
I’autre des dépenses énormes, et met bientot les souverains,
¢puisés par les premiers efforts, dans 1’impuissance de
poursuivre leurs entreprises.

Rien n’a plus contribu¢ a I’agrandissement des Romains, que
cette politique sourde dont ils ont trouvé le moyen de cacher le



jeu a tout D'univers. C’est par elle qu’ils ont avancé
insensiblement vers leur but ; qu’ils ont dérobé la marche et
I’étendue de leurs desseins aux nations voisines, que des projets
d’ambition trop marqueés auraient forcés de se réunir
efficacement contre eux ; c’est par elle qu’ils ont fait en sorte
de n’avoir ordinairement a la fois qu’une guerre a soutenir, et
qu’ils ont subjugué successivement les peuples d’lItalie, qui
ensuite comme alliés leur ont aidé a pousser plus loin leurs
conquétes. Si ces peuples ont été effrayés de leurs progres, ils
ont €té en quelque sorte rassurés par ce désintéressement, que
les Romains semblaient mettre dans leurs démarches ; par cette
modé¢ration apparente avec laquelle ils ont ménagé la vanité des
vaincus, et s’en sont faits des amis et des alliés fidéles, au lieu
de leur faire sentir une superiorité trop révoltante, et d’imposer
sur eux une domination directe.

Carthage a ¢été¢ exceptée de ce plan de moderation ; mais
Carthage ¢était la rivale de Rome, et aspirait aussi a la gloire des
conquétes ; 1l fallait nécessairement que 1’une ou I’autre fut
détruite ; il ne pouvait y avoir entre elles ni paix ni alliance : les
autres peuples ont regardé¢ tranquillement la querelle de ces
deux grandes puissances, et n’ont pas senti que leur liberté
pourrait devenir la proie du vainqueur.

La chute de Carthage a ¢été 1’époque de la grandeur des
Romains, leurs entreprises n’ont plus ¢ét¢ qu’une suite de
prosperités, a laquelle les plus puissants rois ont voulu en vain
s’opposer. Les obstacles n’ont servi qu’a développer les forces
des Romains et a répandre la terreur de leurs armes. Ils sont
enfin parvenus a un degré de puissance, qui les a mis en état de
montrer impunément leur ambition a découvert, et de faire
sentir a 'univers toute la pesanteur du joug qu’ils lui avaient
1mpose¢.



Or aujourd’hui, une pareille politique serait aussi infructueuse
que déplaceée. La vigilance des souverains, leur attention a
s’observer mutuellement, la combinaison des alliances qui
communique aux plus faibles les forces de I’Europe enticre,
s’opposeront toujours a la réussite des grands projets de
conquéte. Les droits respectifs fixés par les traités ont pour
garants les puissances qui y ont accede. Celle, qui au mépris de
ses engagements, rompt la paix et renouvelle des prétentions,
est comptable aux autres de ses démarches : si elles tendent a
I’oppression, les ressorts de sa politique ne les feront point
approuver, le jeu des intrigues et des négociations, les
manifestes les plus spécieux ne feront point prendre le change
et n’empécheront pas les autres puissances de se hater
d’¢teindre un embrasement qui peut devenir géneral.

Tout parait donc se réunir pour ne faire de I’Europe entiere
qu’une méme république, et entretenir dans ce vaste corps une
paix inaltérable. Les liens les plus sacrés et les plus forts
semblent se multiplier pour former de concert cette grande
union, la resserrer, la cimenter de toute part et lui communiquer
une force in¢branlable. La conformité de religion, de mceurs, de
gouvernement (tous les gouvernements sont ¢galement
modéreés et €loignés de la tyrannie et du despotisme oriental) ;
les traités, les alliances, la justice, cette souveraine immeédiate
de ceux qui n’ont point de supérieur sur la terre ; et si tout cela
n’est compte pour rien, I’intérét dont la voix est ordinairement
s1 puissante ; tous ces grands motifs invitent les souverains a la
paix, et les portent a envisager la tranquillité générale, comme
le but auquel ils doivent tendre.

Enfin les obstacles invincibles, qu’apporterait a leurs vues
ambitieuses 1’¢tat actuel de I’Europe, sont de nouvelles raisons,
qui doivent les engager a mettre aujourd’hui leur politique a
multiplier des hommes plutot qu’a les détruire, a cultiver plutot
qu’a ravager, a amasser des richesses plutdt qu’a les dissiper.



Est-1l aux yeux de I’humanité un spectacle plus beau que celui
de ’Europe paisible, jouissant dans le calme le plus profond,
des avantages, que les hommes trouveront toujours, a se croire
heureux du bonheur de leurs semblables ?

Tous les souverains qui en partagent le gouvernement, unis
entre eux par les liens de la bienveillance et de 1’amitié,
tranquilles sur la foi des traités, ne s’occupent qu’a rendre leurs
peuples heureux, et tournent toute leur activité, et leurs forces,
a mettre en ceuvre les avantages de la paix. Sans rien donner au
hasard, sans <¢tendre leur territoire, ils travaillent plus
efficacement a augmenter leur puissance, et en trouvent
I’accroissement le plus légitime et le plus assuré dans une sage
police, dans une économie éclairée, dans le développement de
toute espece d’industrie, dans 1’usage de toutes les ressources
que fournissent la situation de leur empire, la nature du pays, le
génie des habitants. Ils s’appliquent a vaincre la sterilité de la
terre, en excitant le travail, en appelant le secours de I’art et de
I’expérience, et a reformer par la voie persuasive de I’émulation
et des réecompenses, I’habitude et les préjuges qui auraient mis
’o1siveté en honneur.

Ainsi fleurit I’agriculture, qui jamais ingrate paya toujours
avec usure les soins que 1’on prit de la cultiver. Cet art
primordial et nourricier est également le soutien des Etats, par
les biens qu’il produit et par les hommes qu’il fait naitre. Il est
la source des richesses comme la pépiniere des hommes. 1l les
multiplie par I’abondance qu’il procure, et augmente ses dons
par le nombre des sujets qu’il occupe.

L’industrie met en ceuvre une partie des productions, elle leur
ajoute un nouveau prix, souvent plus considérable que celui de
la matiere méme qu’elle emploie.

Le commerce distribue les biens. Par une heureuse
compensation, il met un niveau €¢galement avantageux a tous,



entre la disette d’une contrée et la trop grande abondance d’une
autre ; il apporte le nécessaire, décharge d’un superflu qui
devient onéreux, et procure aux productions une valeur, qui fait
seule la richesse.

Tous les souverains lui ouvrent a I’envi les entrées de leurs
Etats ; ils s’empressent de I’attirer dans leurs ports, de lui
faciliter tous les acces. Chacun met en commun ses avantages
et entre en participation de ceux des autres ; i1l n’y a plus de
frontieres qui servent d’obstacles a la communication. La paix
abat toutes les barricres : la confiance mutuelle fait toute la
surete.

Le désir de voyager, I’intérét des affaires méle et confond tous
les peuples. Les ports, les villes capitales deviennent autant le
s¢jour des étrangers que des citoyens, et présentent comme un
tableau et un abrége de toutes les nations. Enfin I’Europe entiere
ne parait qu’une vaste république, ou une aristocratie gouvernce
par un petit nombre de chefs.

SECONDE PARTIE.

Pourquoi faut-il que le tableau de I’Europe paisible et
heureuse, soit si souvent changé en un théatre de discorde et de
haine ? Pourquoi faut-il qu’une harmonie si belle, si
avantageuse aux peuples, dont le bonheur sera toujours
inséparable de la véritable gloire des souverains, soit si souvent
rompue par des divisions intestines, et troublée par les guerres
les plus fréquentes et les plus cruelles ?

Quoi donc, les sociétés particulieres, qui devraient resserrer
les nceuds de la société générale, qui devraient étre le lien de la
paix, ne se sont-elles formées qu’au préjudice de cette grande



societé ? Les hommes n’ont-ils pu se réunir avec une partie de
leurs semblables, sans devenir ennemis de tous les autres ?
N’ont-1ls pu assurer leur repos d’un cote, sans le perdre de
I’autre ? N’ont-ils fait cesser leurs querelles particulieres, que
pour donner lieu aux guerres nationales mille fois plus
terribles ? N’ont-ils réprimé la discorde au dedans par la crainte
des lois, que pour la laisser au dehors se déchainer avec plus de
violence ? L’état naturel de ’homme est-il donc un état de
guerre ? Hélas, on ne serait que trop port€ a le croire, si on en
jugeait par I’histoire de tous les siecles.

Et c’est a nous que le créateur a donné pour premiere loi
I’amour mutuel. C’est a nous qu’il a dit : vous étes tous enfants
d’un méme pere ; je vous donne la terre, habitez-la en commun,
partagez-en les fruits entre vous. C’est a nous qu’il a ordonné
de vivre en société: et cette société qu’il nous a rendue
nécessaire, a laquelle tous nos besoins nous forcent, tous nos
penchants nous invitent, ¢’est ainsi que nous I’entretenons, c’est
ainsi que nous remplirons notre destination.

Que des peuples plongés dans les ténebres de 1’ignorance,
dépourvus de toute connaissance de leur auteur, courbés vers la
terre comme les animaux, soient presque parvenus a ¢teindre
dans leur ame ce céleste flambeau, que le créateur y alluma de
son souffle ; qu’ils retrouvent a peine dans leur cceur les traces
de ces lois qui y sont si fortement imprimées; c’est une
dégradation de I’humanité bien humiliante. Doit-on s’¢tonner
que ces peuples ne suivent qu’une impétuosité aveugle ; qu’ils
se livrent a tous les exces de la vengeance ; qu’ils s’arrachent
leur proie avec fureur ; ils n’ont ensemble d’autres rapports que
les liens communs de I’humanité, et i1ls en méconnaissent
’origine et les obligations.

Mais que nous qui nous vantons d’€tre supe€rieurs a tous les
peuples, par les lumieres, par la culture de I’esprit, par la



sagesse de nos lois, de notre police, de nos institutions : qui
nous glorifions d’adorer le seul vrai Dieu, et de professer une
religion qu’il nous a lui-méme enseignée : qui a tant de motifs
généraux d’union, joignons tant de raisons particulieres, de
rapport, de convention, d’intérét : nous donnions les mémes
exemples de discorde et de haine, peut-étre de plus affreux
encore, ¢’est ce qui serait incroyable, si la profonde malice de
I’homme, nos propres annales, et nos malheurs présents n’en
offraient des preuves trop sensibles.

La raison ne sert donc qu’a nous €garer, comme ces feux
errants dont le voyageur ébloui suit la trace avec trop de
confiance. Les arts, les talents, toutes ces connaissances dont
nous faisons tant de cas nous rendent plus vains, sans nous
rendre meilleurs. Plus notre esprit est cultivé, plus nous
devenons insociables : plus nous avons de lumieres, plus notre
conduite les dément: et cette religion sainte que nous
professons, n’est qu’un juge de plus qui nous condamne.
Helas ! combien de fois cette religion si douce, si bienfaisante,
n’a-t-elle pas ét€¢ parmi nous une occasion de guerre ? En fut-il
méme jamais de plus cruelles, que celles dont elle a éte le
prétexte ?

Le commerce, cet agent si propre a entretenir la
correspondance, a rapprocher les nations par I’intérét, si utile a
tous, si ami de la paix par lui-méme, que le moindre trouble
I’alarme, le désole, le met en fuite : ne devient-il pas lui-méme
un sujet de jalousie et de dissension ?

La politique, qui ne devrait étre que 1’art de conserver la paix,
de prévenir les ruptures, de concilier les prétentions, n’est parmi
nous que I’art pernicieux de tromper avec plus d’adresse, de
susciter des querelles, de compliquer les intéréts, de bannir des
négociations la franchise et la sincérité, qui établissent la
confiance.



Les trait€s ne sont qu’un jeu ; on les jure sans avoir intention
de les observer : ils ne servent qu’a assoupir les querelles sans
les éteindre. Et combien de fois leur interprétation n’a-t-elle pas
¢té la semence de nouvelles guerres ?

Si un prince fidele aux lois de la justice et aux traités, en fait
la régle constante de ses démarches, les autres aimeront mieux
lui préter des vues cachées d’intérét, attribuer a des intentions
secretes une conduite pleine de droiture, que de rendre
hommage a un désintéressement, dont leur politique est si
cloignée.

Chacun ne s’attache qu’a son intérét présent : la cupidité dont
les vues sont courtes et bornées, dont les conseils sont faux et
rampants, ne permet pas de 1’apercevoir et de le chercher, ou il
sera toujours, dans la bonne foi, dans la fid¢lité a remplir ses
engagements. Elle empéche de sentir qu’il en est de la société
geénérale, comme de toutes les sociétes civiles, dans lesquelles
le bien particulier ne doit jamais €tre séparé du bien general.

Cependant on n’a jamais tant parlé de justice et d’humaniteé ;
on n’a jamais tant approfondi et cultivé la connaissance du droit
naturel et du droit des gens; et jamais on ne vit ces lois
respectables si cruellement violées, si indignement outragées.

C’en ainsi que regne la discorde, ou devrait régner une paix
inviolable : c’est ainsi qu’elle puise de nouvelles forces, dans
ce qui devrait servir a I’¢teindre. C’en ainsi que les nations de
I’Europe ne se rapprochent de plus prés, que pour
s’entrechoquer plus rudement ; qu’elles ne sont unies par tant
de liens, que pour rendre leurs divisions plus cruelles, et donner
aux guerres qu’elles se font continuellement, toute 1’horreur et
la ressemblance des guerres civiles.

Quelle est donc cette étrange situation, qui admet d’aussi
grandes contrari€étés ; qui présente 1’image de la société la plus
intime, et offre en méme temps le tableau le plus effrayant de la



discorde ; qui paraitrait devoir faire de 1I’Europe le séjour
immuable et nécessaire de la paix, tandis qu’elle est le théatre
d’une guerre continuelle ; et qu’elle ne jouit de la tranquillité,
que comme d’une tréve passagere accordee a 1’épuisement, et
rompue aussitot par de nouveaux efforts ?

Mais quelque singulicre que soit en elle-méme cette situation,
elle est ’effet nécessaire de 1’indépendance dans laquelle se
trouvent les souverains entre eux. Elle présente a la vérite I’idée
d’une véritable société, fondee sur les rapports primitifs, encore
plus étroitement resserrée par une infinité de conventions,
d’intéréts, de circonstances ; et qui cependant ne sera jamais
qu’une sociéte imparfaite, dont les liens seront toujours préts a
se rompre, et se brideront d’autant plus cruellement, qu’ils
ctaient plus forts.

Il manque a cette république européenne ce qui seul peut
constituer une societé : des lois coactives qui ordonnent aux
souverains d’€tre justes ; qui maintiennent la paix ; qui
procurent I’exécution du droit des gens, trop faible rempart
contre 1I’ambition. Un tribunal dont les jugements reconnus de
toutes les puissances, prononcent irrévocablement sur leurs
contestations, et proscrivent a jamais le droit de se faire justice
a sol-méme par une voie aussi funeste que la guerre.

L’essence de la souveraineté étant I’indépendance, un pareil
ctablissement en Europe ne pourrait se former que par un
concert de tous les souverains, qui enfin rebutés des malheurs
de la guerre, fatigués par des efforts toujours vains et toujours
renaissants, touchés de 1’état misérable des peuples destinés a
étre le jouet de ces grands démél¢€s, se réuniraient pour établir
une confédération générale, qui garantit a chacun ses
possessions actuelles, et pour ériger en commun un tribunal
toujours subsistant, qui fut armé d’une force capable de faire
executer ses décisions.



Mais ce serait dépouiller les souverains de ce qui flatte
davantage la plupart d’entre eux, que de prétendre leur enlever
cet appareil formidable de leur puissance, pour les réduire a des
vertus pacifiques. Ce serait mal connaitre les hommes que de
présumer méme la possibilité¢ d’un pareil établissement. Il serait
sans doute 1’objet de nos veeux, s’il pouvait €tre celui de notre
espérance ; mais il ne doit étre considéré que comme le fruit du
zéle d’un homme! célébre par son amour pour le bien public,
dont un grand prince appelait les projets les réves d 'un homme

de bien.

Cependant I’ Allemagne nous présente une image de cette
confédération générale, et un modele d’une véritable république
de souverains. La des lois communes et un droit public
gouvernent les peuples entre eux, avec la méme autorité,
qu’ailleurs les lois civiles exercent sur les simples citoyens. La
il existe une justice pour les souverains comme pour les sujets.
Les prétentions, les plaintes, n’engendrent que des contestations
ordinaires. La guerre, qui ne doit jamais €tre que la dernicre
ressource, est défendue, parce qu’il est un moyen plus sir et
plus raisonnable de vider les différends. La, tous les membres
indépendants comme souverains d’un Etat particulier sont,
comme citoyens de I’empire, gouvernes par des lois communes,
soumis a un méme tribunal qui fait droit sur les demandes
respectives, qui recoit les plaintes, qui ordonne la réparation des
torts.

Le chef de cette grande sociét¢ n’en est que le premier
magistrat. Soumis lui-méme aux lois, dont il n’est que
I’exécuteur, il tient d’elles sa puissance, n’en a que pour les
maintenir, et se verrait les mains liées, des qu’il tenterait de les
enfreindre. La place qu’il occupe, déférée par le choix des

1L.’abbé de Saint-Pierre.



membres, renferme plutot une supériorité¢ de dignit€¢ que de
pouvoir.

La liberté germanique, préparée de longue main au milieu des
troubles et de 1’anarchie, a souffert les plus cruelles atteintes.
Plus d’une fois elle fut sur le point d’étre écrasée, et de céder
pour toujours a I’ambition de la maison d’Autriche. La
constitution de ce grand corps était cependant établie sur des
lois constantes. Mais que peuvent les lois contre la force ? Que
peut la justice contre la violence ? Il fallait, pour que le combat
fut égal, que les lois fussent armées ; I’empire divisé par des
partis, déchiré par des factions, ne pouvait trouver en lui-méme
les forces neécessaires pour faire respecter ses lois.

La France et la Sucde embrasseérent la defense de
I’Allemagne, et la délivrerent de la crainte d’un despotisme,
d’autant plus absolu, qu’il elt éte eleve sur le débris des lois.

Les traités de Westphalie terminerent la guerre de trente ans,
fixerent 1’¢tat de 1’ Allemagne, les droits et les preérogatives de
son chef et de ses membres, mirent des bornes trés étroites au
pouvoir des empereurs, assurerent la liberté publique, et
ctablirent pour rempart de cette liberté la garantie de la France
et de la Suede, qui par leurs efforts venaient de la raffermir.

Ces traités fameux, chefs-d’ceuvre de la politique, fruits de la
crise la plus violente et du génie des plus grands hommes du
siecle dernier, sont la base du droit public de I’Europe, et le
fondement de tous les traités qui ont été faits depuis. Ils n’ont
pas seulement pour objet la conservation de I’empire, mais celle
de toute I’Europe ; dans 1’état ou ils I’ont fixée, I’ Allemagne,
placée dans le centre, présente un corps robuste et inébranlable,
qui, maintenu par son propre poids, sera toujours I’¢cueil des
conquérants et le soutien de tout le systeme politique de
I’Europe.



Qui ne croirait que ’empire si fort par sa constitution,
redoutable d’ailleurs par son étendue, par le nombre et la valeur
de ses peuples, fortifi¢ par 1’alliance de deux grandes
puissances, ne dit jouir d’un repos inaltérable ? Mais que toute
la sagesse des hommes est bornée, faible, impuissante ; que
I’effet des mesures qu’ils peuvent prendre pour s’assurer
quelque repos est incertain, et sujet a 1’inconstance des
evénements.

L’Europe depuis un siecle n’a point essuy¢ de guerre qui n’ait
agité I’Allemagne. Les Etats voisins ne peuvent s’ébranler sans
qu’elle n’en ressente les secousses. Elle semblerait du moins
pouvoir se promettre un repos assuré a I’ombre de ses lois et de
son gouvernement, lorsqu’elle voit la paix régner autour d’elle,
et sa liberté maintenue au-dedans par un chef dont les intentions
pacifiques €cartent tout sujet de défiance, mais sa constitution
ne la met pas méme a 1’abri des guerres intestine. Dans le
moment de la plus grande securité, I’orage le plus imprévu se
formera dans son sein. Il s’¢levera au milieu d’elle une
puissance, dont a peine au commencement de ce siecle on eut
cherché a se faire un alli€¢ ; mais que des forces accrues dans le
silence, que des ressources amassées de longue main avec la
plus grande économie, mettront en €tat d’imposer silence aux
lois, d’opprimer, avant qu’elles aient le temps de venir au
secours, et de montrer a cette république de princes un maitre
impérieux dans un de leurs égaux.

Quel danger I’empire n’aura-t-il pas a craindre pour la liberté
de son gouvernement, quelle ressource trouvera-t-il dans ses
lois et ses tribunaux, si celui de ses membres, que ses forces
rendent si redoutable, ’est encore plus par I’ambition qui
I’anime ; si c’est un prince hardi, entreprenant, infatigable,
ennemi du repos et de I’inaction, se suffisant a lui-méme,
réunissant 1’esprit de détail avec le geénie le plus vaste dans les
projets, et le plus actif dans 1’exécution ?



Malheur a la province sur laquelle 1l formera des prétentions,
vers laquelle 1l dirigera ses pas. Tel que 1’éclair rapide que le
tonnerre suit de pres, il n’annoncera ses desseins que par sa
présence. Malheur a celle méme contre laquelle il protestera
n’avoir aucun dessein offensif : deés qu’elle se trouvera sur son
passage, des que par sa position elle pourra €tre utile a la
réussite de ses projets, elle deviendra le théatre de la guerre la
plus vive et la plus opiniatre.

Telle sera donc toujours la condition malheureuse des
hommes, de ne pouvoir trouver de paix sur la terre, de ne
pouvoir se souffrir ni se passer les uns des autres. Tel sera
touyjours le sort de cette grande soci¢te d’étre continuellement
troublée, agitée, bouleversée par ceux méme que la providence
destine a ’entretenir : et si toute la prévoyance humaine, si la
politique la plus habile n’a pu mettre le corps germanique a
I’abri de ces orages, les autres nations peuvent-elles espérer un
¢tat plus heureux ?

L’Europe, au milieu de la paix, porte en elle-méme des
semences ¢ternelles de division. Le calme apparent dont elle
jouit par intervalle, n’est jamais pour elle un état constant de
tranquillité. La discorde fermente en secret dans son sein, et
prépare un embrasement toujours prét a se déclarer. Tels ces
feux destructeurs, qui par le mélange funeste de diverses causes,
s’allument dans les entrailles de la terre et la dévorent. Trop
resserres sous les voltes qui les compriment, ils cherchent a les
rompre, ils s’irritent de la résistance, et redoublent leurs efforts.
La terre en est e¢branlée jusque dans ses fondements ; elle ouvre
des abimes, et engloutit un peuple innombrable. Par une
semblable fatalité, I’Europe nourrit un germe fécond de
discorde, que la premiere occasion fait €clore, et qui devenant
un mal contagieux, fait d’une querelle particulicre une guerre
genérale.



Les interéts sont tellement compliqués, les prétentions si
opposées, que les traités ne pouvant embrasser tous les détails,
déméler tous les différents, concilier toutes les prétentions,
laissent toujours une certaine ambiguité dont profitent les
ennemis de la paix. D’ailleurs ils sont d’ordinaire le fruit de la
contrainte et de 1’épuisement, plutét que de la bonne foi, et
n’ont de solidité et de durée que le temps dont la partie qui se
croit 1ésée, a besoin pour les enfreindre, et revenir contre les
cessions qui lui ont €té arracheées.

La tranquillit¢ générale fait la force et la sant¢ de ce vaste
corps : les vues particulicres d’agrandissement et d’ambition
sont comme autant de maladies funestes qui I’alterent et le
fatiguent. Trop uni pour ne pas ressentir les accidents qui
affligent quelques-uns de ses membres, il ne 1’est pas assez pour
les prévenir ou pour y remédier.

Toutes les puissances de I’Europe se touchent par une infinite
de points. Mille rapports les attachent ensemble par des nceuds
redoublés, et les lient au sort les unes des autres. Le moindre
e¢vénement cause un ¢branlement qui se communique de proche
en proche. Chaque souverain attentif jette un regard autour de
lui, et réfléchissant sur lui-méme, cherche la place qu’il doit
occuper sur la scene qui se prépare. Il consulte son interét, ses
forces et les circonstances, pour savoir s’il s’engagera dans les
troubles, ou s’il en demeurera spectateur. C’est une espece de
jeu de hasard qui s’ouvre. Chacun combine les risques et les
avantages ; ceux qui s’y engagent esperent y gagner ; presque
tous y perdent, et les peuples, toujours comptés pour rien dans
ces grands démélés, ne manquent jamais d’en Etre les victimes.

Les grandes puissances toujours opposees se craignent, et
s’observent en se menacant. Autour d’elles les Etats moins
considérables se rangent, et se partagent suivant la position ou
ilIs se trouvent. Attachés a leur sort, 1ls sont forcés d’en suivre



I’tmpulsion. Tant6t ils ne songent qu’a éviter leur ruine, et a
n’étre pas brisés par le choc redoutable des grands empires :
tantOt 1ls cherchent a en profiter, a vendre leur alliance, et a tirer
avantage de ce commerce de secours et de protection.

Ce chaos d’intérét, cette opposition de motifs et de desseins
tiennent tous les souverains dans un état continuel d’action et
de réaction. Telle est I’inconstance de la mer, qui tantot calme
et tantot agitée, voit ses flots s’apaiser et s’¢lever au gré des
vents et des orages.

Cet équilibre si vante, qui semble plutot I’effet du hasard que
de la politique, a ét€¢ mille fois une occasion de trouble, de
defiance, d’inquiétude : mille fois le zele pour sa conservation
a servi de prétexte a des ligues, a des projets funestes au repos
de ’Europe. Si jamais le soin de le maintenir a dii occuper les
souverains ; si jamais leur véritable intérét de concert avec la
justice, a sollicité leurs communs efforts : ah ! ¢’est sans doute
dans un temps, ou une nation ficre de ses avantages et de ses
richesses, imagine que ses forces répondent a I’avidité de ses
desirs, et ne met plus de bornes a ses projets. Ce n’est pas a la
monarchie universelle qu’elle aspire : ce dessein ne fut jamais
qu’un fantdme destiné a inspirer de vaines terreurs ; c’est le
commerce universel qu’elle veut usurper. > Non contente de
faire circuler ses richesses d’un bout a ’autre de ’univers, elle
veut suffire seule a tous les besoins, rendre toute I’Europe
tributaire de son industrie, et s’acquérir ainsi une espece de
souverainete, d’autant plus solide qu’elle serait fondée sur les
besoins. Ce n’est qu’avec jalousie qu’elle voit les autres nations
partager avec elle les avantages du commerce. Tout celui
qu’elle ne fait pas lui semble une perte réelle. Elle couvre de¢ja
la mer de ses vaisseaux. Animee de cet esprit d’exclusion si
fatale a la societé, si digne d’une proscription générale, elle

2 ’Angleterre. (B.M.)



voudrait dissiper et détruire la marine de tous les peuples, et
s’arroger I’empire des mers, ce territoire commun des nations.

O peuples ! O souverains qui demeurez spectateurs d’une
guerre dont les €événements sont si intéressants pour vous ; ce
ne sont pas des droits litigieux et incertains que nous défendons,
nous réclamons les lois qui gouvernent la société générale, ces
lois dont vous étes tous solidairement les dépositaires et les
garants. > Ce n’est pas pour nos seuls intéréts que nous
combattons ; c¢’est pour le commerce, pour la navigation, pour
la libert¢ commune. Nos succes ou nos malheurs vous
regardent, et nos ennemis sont les votres.

Voyez et jugez qui d’eux ou de nous a troublé le repos de
I’Europe, qui a rompu la paix, viol¢ les traites, allumé cette
guerre si terrible, et dont la violence semblait devoir abréger la
durée.

Témoins de la conduite de la France, de la modération qu’elle
a opposée aux exces de ses ennemis : voyez et jugez si le prince
qui nous gouverne a pu faire davantage pour la tranquillité de
I’Europe ; s’il a pu porter plus loin les ¢&gards, les
ménagements ; s’il n’a pas ¢épuis€ toutes les voies de
négociation ; et rendez hommage a la droiture de ses intentions,
a la régularité de ses procedeés, a son amour pour la paix.

Voyez et jugez qui de nos adversaires ou de nous a porte la
guerre dans le continent, qui a tourn¢ la discorde, qui a excite
et fomenté cet incendie général qui désole et afflige
I’ Allemagne, qui a suscité cette fatale division capable d’altérer
a jamais sa constitution, qui a employ¢ ses richesses a soudoyer
les ennemis de la paix.

Et quelles précautions la France n’avait-elle pas prises, pour
que cette guerre a laquelle toutes les nations commergantes sont

3 Ce discours a été composé en septembre 1761, avant la déclaration de guerre de I'Espagne
contre I’Angleterre.



st intéressees, ne devint point un malheur général. De qui a-t-
elle sollicité les secours ? De quel alli¢ a-t-elle réclamé sa
jonction ? Quels amis a-t-elle cherché a faire entrer dans sa
querelle ? Indépendamment de tous les traités, il existe une
alliance naturelle entre les souverains, qui les rend tous
protecteurs de la tranquillité générale, et qui les réunit contre
ceux qui veulent la troubler. Et quelle force ne devrait point
avoir cette obligation primitive, lorsque 1’intérét particulier de
chacun s’y trouve joint ; lorsqu’il est question de réprimer un
peuple qui se montre I’oppresseur universel. Cependant la
France aussi généreuse dans ses démarches, que juste dans ses
prétentions, n’a demand¢ a tous les souverains que la neutralité,
et a consenti de soutenir seule le fardeau d’une guerre dont
I’intérét commun devait armer tous les peuples. Si elle a
cimenté par une convention particuliére avec une puissance
I’union et la garantie, que les derniers traités s’établissaient?,
elle a eu soin de faire précéder cette alliance purement
defensive, d’un acte de neutralité dans la guerre présente, et n’a
eu pour but dans cette démarche que de rendre la paix
nécessaire dans le continent.

Quelle est donc cette politique qui a rendu inutile une
prévoyance si louable ; qui a dérangé des mesures si sagement
concertees, si favorables a la tranquillité¢ de I’Europe ? Quelle
est cette politique, qui pour opérer une utile diversion, et forcer
la France toujours fidele a ses engagements a s’€puiser pour les
remplir, a trouvé moyen de mettre aux prises presque toute
I’Europe, de brouiller les souverains, d’inonder I’ Allemagne de
troupes, de faire de ses plus belles provinces un vaste champ de
bataille ?

O fléau de Dieu ! 6 guerre, ne cesserez-vous point de désoler
la terre ? O glaive du Seigneur, n’avez-vous pas caus¢ assez de

+Traité de Versailles du 1 mai 1756.



ravage, n’avez-vous pas assez affligé les nations, n’€tes-vous
pas abreuvé de sang et rassasi¢ de carnage ?

Et vous souverains, dont les prétentions ont troublé le repos
de I’Europe, daignez vous souvenir que le Tout-puissant ne
vous communiqua son pouvolir que pour vous associer a ses
soins paternels, que pour vous rendre les images de sa
providence et de sa bonté. Si le soin de votre gloire, si I’intérét
particulier de vos peuples a droit de vous occuper, songez aussi
que vous étes le lien de la sociéte des nations, et que dans le
rang supréme ou le Tres-haut vous a fait monter, vous €tes
redevables a 1’univers, et chargés du soin de procurer sa
tranquillité.

Et vous en particulier, prince, qui faites par vos talents
I’admiration de I’univers ; vous que nous avons trouve si grand
dans la paix, que nous avons placé au rang des rois les plus
fameux ; vous dont la renommée nous a raconté tant de
merveilles, que manquait-il a votre gloire ? Etes-vous fait pour
en ambitionner une qui ne soit pas pure, que I’humanité soit
forcée de désavouer ? Persuadé que la société civile ne peut
subsister sans le secours des lois, vous avez égalé la gloire des
plus grands législateurs. Mais vos lois ne sont dignes de nos
hommages, que parce qu’elles sont justes : et cette justice que
vous savez si bien distribuer a vos peuples, oblige aussi les rois,
et préside a la grande sociéte¢ des nations. Comme membre
d’une république de princes, vous €tes citoyen d’une patrie ; et
cette patrie a un droit écrit, et des tribunaux dont vous €tes
justiciable. Comme souverain, au moins vous €tes sujet aux lois
immuables de I’équité, de la modeération, de la bonne foi. Vous
en avez donné aux souverains des lecons admirables dans un
ouvrage digne de ne pas sortir de leurs mains. Serons-nous donc
forcés d’admirer les principes et les maximes du sage qui
instruit I’univers, et de n’oser en rapprocher la conduite et les
procédés du monarque qui I’effraie ?



Descendez enfin du ciel, divine paix, don céleste, fille du
Treés-haut : vous dont le nom est si doux qu’il se trouve jusque
dans la bouche de vos plus cruels ennemis. Venez nous ramener
des jours purs et sereins. Nous avez-vous donc quitté pour
toujours ? La terre €puisée soupire apres vous ; les peuples
abattus, désolés, consternés vous appellent et vous réclament.
Nos crimes sans doute vous ont ¢loignée de nous : la justice du
Treés-haut a provoque sa vengeance, et vous a retenue jusqu’ici.
Mais ce dieu sera-t-il toujours pour nous un dieu terrible ? Ne
se souviendra-t-il plus de ses bontés ? N’a-t-il pas ét¢ donn¢
assez longtemps au démon de la discorde d’agiter les souverains
et les peuples, de répandre sur eux un esprit d’inimiti¢, de
jalousie, de fureur ? Si la colére divine demandait des victimes,
un million d’hommes a disparu de dessus la terre dans cette
guerre malheureuse. Puisse tant de fang répandu comme un
sacrifice d’expiation, arréter le bras qui nous frappe. Puissent
les cendres de tant d’innocents malheureux, de tant de braves
citoyens, apaiser enfin le courroux du Tout-puissant.

Sommes-nous exaucés ? > Cette assemblée auguste des
ministres de toutes les puissances doit-elle €tre pour nous le
gage d’une paix prochaine ? Que ces délibérations si longues
d’ordinaire, et qui malheureusement en cette occasion ont été
aussitot rompues qu’annoncées, seraient faciles et abrégées, si
la voix de I’humanité affligée pouvait se faire entendre et
pénétrer ce chaos d’intrigues, de prétentions, d’intérét : si toutes
les puissances belligérantes déposant toutes préventions
venaient de sang froid se replacer au point d’ou elles sont
parties, faire du moins a présent ce qu’elles eussent di faire
alors, prendre la justice et les traités pour regle, appliquer et
confronter toutes leurs prétentions sur cette reégle inflexible, au
lieu de vouloir la courber a leur gré.

> Congreés d’Ausbourg en 1761.



Que la paix serait prompte si cette nation qui 1’a rompue
préférait enfin la gloire de céder a la justice, au faux honneur de
s’épuiser elle-méme pour la combattre ; si contente des
avantages que lui procurent une agriculture portée a sa
perfection, une industrie infatigable, un commerce immense,
elle croyait plus honorable pour elle de servir de mod¢le et
d’émulation aux autres peuples, que d’envahir et d’usurper ; si
faisant taire enfin toute animosit¢ nationale aussi contraire a la
raison qu’a I’humanite, elle cessait de hair un peuple qui sait
I’estimer, et qui n’est fait ni pour sentir ni pour exciter la haine.

Mais c’est Dieu qui tient en sa main le cceur des rois et qui les
tourne ou 1l lui plait. Il sait les abandonner a 1’esprit de discorde
quand 1l veut chatier les peuples ; il sait les incliner a la paix
quand il veut pardonner.

C’en lui qui a inspir€é au prince qui nous gouverne une
modé¢ration dont I’Europe a dii étre €tonnée, et sur laquelle elle
avait lieu de fonder les espérances les plus certaines de la paix.
Aurions-nous pu croire nous-mé€mes les démarches qu’il a
faites pour y parvenir, les sacrifices auxquels son amour pour
les peuples I’a déterminé, s’il n’avait daigné€ nous en instruire,
et nous mettre sous les yeux d’une part les proportions les plus
capables de désarmer ses ennemis, de 1’autre une opposition
absolue a toute voie de conciliation ? ® Que [ 'univers entier juge
aujourd’hui laquelle des deux puissances se refuse au
rétablissement de la tranquillité publique, et sacrifie a son
ambition particuliere le repos et le bonheur de la terre.

La guerre la plus juste qui fut jamais exige donc encore de
nous des efforts. Et tandis qu’une partie de nos concitoyens
s’empresse de prodiguer pour la defense de la patrie leur repos,
leur sang, leur vie, nous plaindrons-nous de contribuer de nos
biens pour faire sentir a ces fiers adversaires enivrés de

® Mémoire des négociations des cours de France et d’Angleterre en 1761.



quelques succes, combien la France a de ressources, soutenue
des regards d’un roi qu’elle chérit ?



	DISCOURS SUR L’ETAT POLITIQUE DE L’EUROPE
	PREMIÈRE PARTIE.
	SECONDE PARTIE.

