
DISCOURS SUR LE DROIT DES GENS 

ET SUR L’ÉTAT POLITIQUE DE L'EUROPE. 

AMSTERDAM 

 

Par Guillaume-François LE TROSNE 

 

1762 

 

 

DISCOURS SUR LE DROIT DES GENS 

 

Si tous les hommes réunis ne composaient qu’une même nation, le 

Genre humain ne serait qu’une grande famille, régie par une même 

autorité. Mais qui serait le dépositaire de cette autorité ? Quel homme 

mortel pourrait soutenir un tel fardeau ; contenir une si grande 

multitude ; entretenir l'harmonie dans un si vaste corps ; atteindre d'un 

bout à l'autre de l'univers, et faire sentir partout les influences d'une 

autorité dont la nature est de diminuer en s'étendant, et de se détruire ?  

Il n'appartient qu'au souverain Maître d'exercer cet empire universel. 

C'est lui qui a partagé la terre entre les enfants des hommes ; qui en 

confondant leur langage les a contraints de se séparer, et qui a présidé 

à la dispersion des peuples qu'un même pays ne pouvait plus contenir. 

Les hommes se font multipliés à l'infini ; ils ont couvert la terre ; et de 

proche en proche les nations se font placées les unes à côté des autres.  

La division des hommes en différents peuples, a sans doute établi des 

rapports nouveaux ; mais a-t-elle détruit les anciens ? Elle a uni d'une 

manière plus intime ceux qui se font trouvés faire partie de la même 



société ; mais leur a-t-elle rendu tous les autres indifférents et étrangers 

? Elle a fait naître l'amour de la patrie ; mais l'effet de cette passion si 

noble, si capable de produire de grandes choses, doit-il être de rétrécir 

le cœur, et d'y éteindre tout amour pour le reste des hommes ? Non sans 

doute, des rapports secondaires et de convention, ne peuvent détruire 

une union fondée sur la nature ni rompre des liens indissolubles, des 

liens aussi sacrés que ceux du sang et de la communauté d'origine.  

Il existe donc des relations d'homme à homme : et comme les nations 

ne sont que des membres de la société universelle du genre humain, il 

existe aussi des devoirs de nation à nation.  

Quel est le principe de ces devoirs, leur nature, leur étendue ; quelles 

sont les lois, soit primitives soit de convention, qui gouvernent les 

peuples entre eux. C'est ce que nous nous proposons de rechercher dans 

ce Discours. Nous considérerons d'abord le droit des Gens dans sa 

source, et dans la généralité de ses principes. Descendant ensuite dans 

le détail, nous le verrons fixer les limites des Empires, décider des titres 

de leur propriété, autoriser la guerre lorsqu'elle est nécessaire pour le 

maintien de la société, et déterminer l’usage et les bornes de ce droit 

redoutable. Enfin nous le verrons présider aux traités, en ordonner 

l'exécution, et les sceller de la religion du serment.  

 

 



PREMIÈRE PARTIE 

 

Si les besoins de l'homme et ses inclinations le portent à la société, la 

raison lui prescrit en même temps la manière dont il doit se conduire 

pour y vivre heureux. Elle lui fait voir que la société ne réunit les 

hommes que pour leur avantage commun, et pour leur procurer les biens 

dont la solitude les priverait ; qu'elle est donc par elle-même un état de 

paix et de bienveillance ; que vouloir en tirer ces avantages sans y 

contribuer, c'est la détruire, c’est par la plus absurde des inconséquences 

vouloir vivre avec les hommes, et vouloir habiter seul sur la terre.  

Elle lui montre que l'amour qu'il se doit à lui-même, n'est légitime 

qu'autant qu'il est réglé et modifié par celui qu'il doit aux autres : et dans 

ce seul principe de l'amour de soi-même bien dirigé, elle lui découvre 

toute l'étendue que doit occuper dans son cœur l'amour de ses 

semblables, et tous les devoirs qui en résultent, suivant le degré d'union 

qu'il a avec eux.  

Telle est la première loi de la société humaine, établie par le souverain 

Législateur. Cessera-t-elle parce que les hommes ont formé des sociétés 

particulières ? Non sans doute ; si elle oblige tous les hommes 

indépendamment et antérieurement à tout établissement, parce qu'elle 

est éternelle comme son auteur ; elle les oblige en quelque état qu'ils se 

trouvent, parce qu'elle est constante et immuable : est vera lex constans, 

sempiterna. Et si elle est le fondement des lois civiles, elle est aussi la 

loi des nations entre elles : omnes gentes et omni tempore, una lex et 

immutabilis continet.  

Il existe donc des lois qui assujettissent les sociétés et ceux qui les 

gouvernent : il est des devoirs de justice et d'humanité de nation à 

nation ; et ces devoirs comme ceux des hommes entre eux, dérivent de 

l'amour de soi-même concilié avec l'amour que l'on doit aux autres. Car 

Dieu n'ordonne aux hommes d'aimer leurs semblables, que parce que 

cet amour contribue à l'avantage de chaque individu : comme il n'exige 

le tribut si légitime de leur amour, que parce qu'il peut seul faire le vrai 

bonheur de la créature.  



Qu'il est simple et fécond le principe de ces lois, dont la pratique est si 

importante au repos du genre humain. Tous les hommes sont frères par 

leur origine : ils doivent donc s'aimer ; leur père commun ne leur 

ordonne autre chose. Ils ont tous besoin les uns des autres ; c'est un 

nouveau motif d'amour et d'union qui doit les porter à s'entre-aider par 

une communication réciproque de secours et de services. Les sociétés 

civiles ne sont que des membres de la société générale, qui les renferme 

toutes dans son sein ; elles doivent donc l'entretenir au lieu de la 

déchirer pour des intérêts particuliers. Tous les peuples habitent la 

même terre assez étendue pour satisfaire à leurs besoins, et même à 

leurs désirs ; ils doivent s'y voir sans jalousie, sans désirer ce qui est aux 

autres.  

L'état naturel des nations les unes à l'égard des autres est donc un état 

de paix et d'union. Elles forment entre elles une société, d'égalité et 

d'indépendance, qui exige des égards et des ménagements réciproques. 

Dans une même ville tous les citoyens sont également libres sous la 

protection des Lois ; quoique le rang ou les richesses mettent entre eux 

des distinctions. Ainsi dans la société générale des nations, l'inégalité 

de puissance et de force ne doit point troubler l'harmonie générale, et 

mettre en danger la liberté des plus faibles. L'état contraire est un 

désordre d'autant plus grand que les conséquences en sont plus terribles.  

Ô Souverains ô vous qui tenez dans vos mains le repos ou les malheurs 

de la terre ; qui ordonnez le calme ou excitez la tempête ; vous dont la 

voix puissante, comme celle du Très-haut dont vous êtes les images, 

sait contenir la multitude des nations, ou l'agiter comme les flots de la 

mer : si jaloux de la tranquillité de vos Sujets, vous savez leur dicter des 

Lois justes ; de la même source où vous puisez les Lois que vous leur 

donnez dérivent aussi celles qui gouvernent la société des nations entre 

elles. Vous n'avez pas de maître sur la terre ; mais vous avez des égaux : 

plus vous êtes indépendants, plus il vous convient d'être justes.  

À ces premiers principes d'équité, qui obligent les Souverains comme 

les Sujets, se joignent des Lois particulières auxquelles la constitution 

même des sociétés a donné lieu. Chacune au moment de sa formation 

devient une personne morale qui a une volonté particulière, des droits 

tous différents de ceux des membres qui la composent, une manière 



d'acquérir et de conserver qui lui est propre. Ce nouvel état a produit 

entre les hommes de nouveaux rapports, des liaisons d’un autre genre 

et par conséquent a exigé de nouvelles Lois qui dérivent à la vérité des 

premiers principes, en tant qu'elles sont justes et nécessaires, mais qui 

s'éloignent de leur simplicité.  

La combinaison de ces Lois, est ce qu'on appelle le Droit des Gens. Il 

est à l'égard des nations entre elles, ce qu'est le droit civil entre les 

Sujets. L'un et l'autre ne sont autre chose que le Droit naturel même 

modifié, et appliqué suivant les besoins et les circonstances ; l’un aux 

hommes dans les rapports qu'ils ont entre eux comme Sujets et 

Citoyens ; l'autre aux Peuples et aux Souverains, dans les relations qu'ils 

ont ensemble et les intérêts qu'ils ont à ménager entre eux.  

Le Droit des Gens est sans doute d'un autre ordre que le Droit civil. Si 

l'un et l'autre ont une même origine, l'application des principes qui leur 

sont communs ne dérive pas de la même autorité. Le Droit des Gens ne 

doit pas le détail de ses Lois à un Législateur particulier ; il n'a pas été 

rédigé par écrit dans une assemblée générale des Souverains. Il est le 

résultat des usages universellement reçus, et observés réciproquement 

par les peuples qui les ont admis. C'est une espèce de tradition 

ordinairement fondée fur la justice, sur l'humanité, sur l'intérêt 

commun. Le Droit civil dans ce qu'il contient d'arbitraire, n'est autre 

chose que la volonté personnelle d'un Souverain. Le Droit des Gens 

renferme le vœu de tous les peuples ; il est produit par le contentement 

volontaire des nations qui se font gloire de le reconnaître et de le suivre ; 

et par fon importance il est autant au-dessus du Droit civil que les États 

sont au-dessus des particuliers. L'un assure la tranquillité des familles, 

l'autre celle des nations : l'un fixe les bornes d'un héritage ; l'autre 

détermine les limites des Empires.  

C'est le Droit des Gens qui distingue les peuples policés des peuples 

barbares. C’est lui, par exemple, qui perfectionné par la Religion, a 

banni l’esclavage de chez les peuples Chrétiens. C'est sous sa protection 

que les navigateurs battus par la tempête abordent avec confiance sur 

des côtes étrangères, et y trouvent la sureté et les secours dont ils ont 

besoin. Arbitre des nations entre elles, il leur impose des lois, il prescrit 

les égards mutuels qu'elles se doivent et règle leur conduite respective. 



Il est le lien de leur correspondance et le juge commun des procédés. Il 

rend la personne des Ambassadeurs sacrée, et détermine la manière dont 

ils doivent être traités. Il défend de commencer la guerre sans avoir 

exposé ses prétentions ou ses griefs, sans avoir réclamé de la part de ses 

voisins la justice que l'on exige d'eux ; et leur avoir déclaré que faute de 

l'obtenir on est disposé à se la rendre soi-même. Il tempère même les 

rigueurs de la guerre, il établit entre les ennemis une sorte de 

modération, et met un frein au pouvoir du vainqueur. C'est lui enfin qui 

après avoir servi de base aux traités, en affure l'exécution, fixe les 

possessions respectives des nations ; et décide des titres de leur 

propriété.  

 



SECONDE PARTIE.  

 

Les sociétés civiles ont une espèce de propriété qui leur est particulière, 

et qui dérive du Droit des Gens.  

La propriété naturelle s'acquiert par l'appréhension réelle et 

l'occupation : inséparable de la possession, elle se perd avec elle.  

La réunion des hommes en société a donné lieu à une autre propriété 

fondée sur les conventions que les citoyens font entre eux. L'État affure 

aux sujets cette propriété indépendamment de la possession ; il la leur 

conserve même à leur insu et la met sous la protection des Lois et des 

Tribunaux.  

Mais outre cette propriété qui intéresse chaque citoyen, la société en a 

une particulière que le Droit des Gens a introduit et conserve ; qui sans 

préjudicier aux propriétés particulières, sans les diminuer, les comprend 

toutes sous un point de vue différent.  

Les pays appartiennent à l'État, quoique chaque particulier y soit maître 

de son domaine. La propriété des sujets consiste dans le droit de 

disposer de son héritage et d'en percevoir les fruits. Celle des États dans 

l'exercice de la puissance publique : il possède le pays par le droit d'y 

commander ; le citoyen par le droit d'en jouir. Ad reges potestas 

omnium pertinet, ad singulos proprietas : omnia rex imperio possidet, 

singuli dominio. Seneque de beneficiis liv. 7.  

La propriété politique s'étend même plus loin que celle des sujets. La 

société en s'établissant prend possession de tout le terrain qu'elle juge 

nécessaire à sa conservation ; quoiqu'il ne soit pas tout entier occupé 

par les citoyens.  

Il est sans doute pour les États comme pour les particuliers des moyens 

légitimes de s'agrandir. La société trop resserrée dans son territoire peut 

y joindre une contrée voisine, où personne ne s'est encore établi : elle 

peut recevoir dans son sein une société déjà formée, qui se réunit 

volontairement à elle et lui apporte tous ses droits de propriété.  



Une guerre juste devient aussi pour le vainqueur un titre légitime 

d'acquisition. Il a droit de retrancher au peuple vaincu une partie de son 

territoire pour se dédommager des frais de la guerre : il peut même le 

mettre hors d'état de nuire en lui ôtant le droit de se gouverner lui-même 

par ses propres lois, et en l'assujettissant pour toujours.  

Mais l’usurpation et la violence ont le plus contribué à l’agrandissement 

des Empires. Quelque injuste que soit cette manière de s'accroître, le 

repos des nations exige que le temps couvre le vice de l'acquisition ; 

que la société, qui après avoir occupé par la force le Pays conquis, fait 

cesser l’oppression pour le gouverner par les Lois, devienne enfin 

propriétaire, et acquière ainsi un titre que la violence ne pouvait lui 

donner, mais que la prescription et le consentement présumé des 

peuples lui assure.  

La découverte d'un autre monde a ouvert aux nations Européennes une 

nouvelle manière de s'agrandir. Les unes ont détruit pour acquérir, ont 

renversé des États puissants et policés, pour établir sur leurs ruines une 

domination directe. Ce font des conquêtes et dont le temps a légitimé la 

possession.  

Les autres ont acquis d'une manière plus légitime. Elles ont trouvé des 

pays vacants, ou ce qui est la même chose, occupés par des peuples qui 

n'ayant aucune idée de culture et de propriété, n'ont mis aucun obstacle 

à leur établissement. Ces peuples indépendants au milieu des Européens 

ont continué de vivre à leur manière ; ils ont conservé toute la propriété 

qu'ils connaissaient, celle de leurs armes et de leur liberté.  

Or, par rapport à un pays vacant, c'est l'occupation qui est le fondement 

de toute propriété naturelle, civile ou politique. Le Droit Civil, ou le 

Droit des Gens peut ensuite la modifier, il en indique les marques et les 

caractères ; il la conserve indépendamment de la possession actuelle : 

mais il ne peut seul la commencer. La découverte d'un pays faite par les 

membres d'une société n'acquiert donc rien à l'État tant qu'il ne s'en est 

pas emparé. Des Chartres, des concessions de Souverains peuvent bien 

donner à ceux qui les ont obtenues, le droit de s'établir dans un pays à 

l'exclusion des autres sujets ; mais elles ne peuvent empêcher une autre 

nation de prévenir par une occupation réelle, un établissement qui n'est 

qu'un projet, tant qu'il n'est pas réalisé. Un pays reste vacant jusqu’à ce 



qu'il soit occupé, et ce n'est pas par la volonté seule qu'on s'en empare ; 

il faut une prise de possession réelle qui annonce publiquement cette 

volonté : il faut que cette prise de possession qui n'est encore qu’un 

signe extérieur de la volonté, soit suivie constamment de ces actes 

auxquels on reconnaît la propriété politique : tels que sont l'envoi d'une 

Colonie, la fondation des Villes, la construction des Forts, le 

défrichement des Terres, l'établissement du commerce, l'exercice de 

l'autorité publique. Sans cela toutes les prétentions de découvertes, 

toutes les concessions des Souverains, ne peuvent exclure les autres 

nations ; et sont des titres aussi chimériques que cette fameuse ligne de 

démarcation que traça d'un pole à l'autre le Pape Alexandre VI, pour 

partager d'un trait de plume les découvertes des Espagnols et des 

Portugais.  

Tels sont en peu de mots les principes de la propriété politique. Tels 

sont les titres qui bornent le territoire des nations, et qui partagent la 

terre entre elles. La mer immense qui les environne n'est pas de sa 

nature susceptible de propriété ni d'occupation. Si chaque peuple est 

autorisé à défendre ses côtes, c'est feulement par l'intérêt de sa sureté et 

de ses besoins ; mais en général la pêche et la navigation sont des biens 

qui doivent rester en commun comme l'air que nous respirons, comme 

la lumière du soleil, qui dans sa révolution journalière embrasse tout 

l'univers.  

Outre les droits de propriété qui appartiennent à chaque société civile, 

elle a encore un honneur à maintenir, une espèce de vie à conserver. 

Son honneur est compromis lorsque le rang qu'elle occupe, les 

prérogatives dont elle jouit par un usage ancien et un accord général, lui 

font contestés : lorsque ses sujets sont attaqués, troublés dans leurs 

droits, dans la liberté de leur commerce ; lorsqu'elle-même est outragée 

dans la personne de ses Ambassadeurs. Sa vie ainsi que celle du corps, 

consiste dans l'exercice libre de ses fondions. Dès que l'autorité qui 

l'anime rencontre des obstacles qu'elle ne peut surmonter ; dès qu'une 

force étrangère la trouble et l'arrête dans ses opérations, ou empêche 

l'exécution de ses ordres ; le principe de sa vie est attaqué, et son 

existence court un danger d'autant plus grand, que les obstacles sont 

plus considérables.  



Tous ces droits qui constituent l'État politique d'une nation, renferment 

nécessairement celui de se conserver elle-même ; et ce dernier est 

comme le rempart de tous les autres. Toutes les sociétés sont 

indépendantes de leur nature. Elles ne connaissent point de supérieur 

qui prononce sur leurs contestations, et les contienne respectivement 

dans les bornes, que leur prescrit le Droit des Gens. Or, où cessent les 

Lois et l'autorité : là commence le Droit du plus fort, Droit barbare et 

aveugle ; mais le seul qui puisse avoir lieu entre des hommes 

parfaitement égaux et indépendants.  

Telle est l'origine du Droit de la guerre. Droit incontestable qui réside 

nécessairement dans chaque société, par la nature même de sa 

constitution : Droit terrible, mais nécessaire, dont l'origine et la fin 

déterminent les bornes et l’ufage.  

Dieu est le Souverain Maître de la vie des hommes, nul ne doit y attenter 

sans son ordre. Mais comme il ne règne pas sur eux d'une manière 

sensible, il approuve qu'ils se réunissent en différentes sociétés, et que 

chacune érige au milieu d'elle une autorité qui la dirige, qui la fasse 

mouvoir et qui la protège ; il daigne confirmer cette autorité, et lui 

communiquer le droit qu'il a sur la vie des hommes. Toujours 

propriétaire de ce pouvoir inaliénable, il n'en accorde que l'usage. Cet 

usage soit au dedans soit au dehors de la société ne peut donc être 

arbitraire et abandonné au caprice de ceux qui gouvernent : il ne fut 

jamais concédé pour être l'instrument de la passion et de la vengeance ; 

mais seulement pour le maintien de la société. Dieu sans doute ne 

prétendit jamais autoriser une violence injuste, lorsqu'il s'appela lui-

même le Dieu des armées. La force n'est donc légitime que lorsqu'elle 

vient au secours de la justice : il ne suffit pas même que le motif en soit 

juste : le sang des hommes est trop précieux pour être prodigué sans une 

nécessité indispensable. La guerre en elle-même est un malheur que l'on 

ne peut trop redouter ; elle doit être la dernière ressource pour parvenir 

à la paix. C'est une fâcheuse extrémité que d'être contraint de recourir à 

la force, pour obtenir de son semblable ce que l'équité lui prescrit ; et il 

est injuste de vouloir enlever par violence ce qu'on peut devoir à la 

modération. Tous les ménagements, toutes les voies pacifiques de 

négociation, doivent donc être épuisées avant que d'en venir à une 

rupture, dont les suites sont si funestes et les événements si incertains.  



Mais dès que la guerre devient indispensable, dès que la force est le seul 

remède contre l'oppression ; alors la religion, toute portée qu'elle est à 

la douceur, arme elle-même le bras du Souverain, non pour une 

vengeance que suggère la colère et la passion, mais pour la protection 

de ses sujets, dont la liberté, l'honneur, la vie, les biens lui sont confiés. 

Alors la guerre est dans l'ordre et devient un devoir ; l'inaction serait un 

crime aux yeux de Dieu, et une lâcheté honteuse devant les hommes. 

Alors les soldats qui combattent pour l'État deviennent les ministres de 

la justice et les armes tiennent lieu des Lois que l'ennemi a méprisées.  

C'est ainsi que Jephté, attaqué par les Ammonites, se mit en état de 

défense, après avoir invoqué le Dieu des armées. Que l'Éternel, dit-il, 

juge aujourd'hui entre les Enfants d’Israël et les Enfants d’Ammon. 

Jud.. II. V.27. Au défaut de Juge sur la terre, il s'adresse au Souverain 

Maître des hommes : il le prend à témoin de la justice de sa cause et de 

la nécessité où il se trouve de la défendre par le seul moyen qui lui soit 

ouvert.  

Mais de quel front peut invoquer le juste Juge, celui que le désir d'une 

gloire également fausse et cruelle, que l'ambition, la jalousie portent à 

troubler le repos des peuples. Ses sujets le suivront, parce qu'ils doivent 

lui obéir ; mais ils ne participent pas à l’injustice et ne sont pas 

coupables des maux dont ils sont forcés d'être les instruments. Lui seul 

en est responsable : toutes les suites funestes de la guerre, tous les 

malheurs qu'elle entraîne, les désordres, les ravages, les incendies lui 

seront imputés : le sang de ses Sujets, et celui de ses ennemis lui sera 

redemandé. Il demeurera chargé d'un déluge de crimes, et de la 

malédiction d'un million de malheureux, dont les larmes et les 

dépouilles sont la matière de son triomphe.  

Dieu, dont les jugements sont impénétrables, et qui distribue la victoire 

suivant les desseins de sa sagesse infinie, peut lui accorder des succès ; 

mais ils ne justifient pas ses démarches, ils ne fervent qu'à l'aveugler de 

plus en plus. Il dit dans son cœur comme l'Assirien enflé de la rapidité 

de ses progrès : C’est par la force de mon bras, que j'ai fait de si 

grandes choses, et c'est ma propre sagesse qui m'a éclairé. J'ai enlevé 

les anciennes bornes des peuples, j'ai pillé leurs trésors, j'ai arraché 

les Rois de leurs Trônes. If. 10. v. 13 Il s'attribue ainsi la gloire de ses 



succès ; il ne pense qu'à assouvir sa vengeance et à se faire un nom 

immortel, mais il n'est que l'exécuteur des ordres de la Justice divine 

qui veut châtier son peuple, et il exerce le ministère le plus bas et le plus 

affreux. Malheur à l’Assirien, dit le Seigneur, qui est la verge et le bâton 

de ma fureur, et dont la main est l’instrument de ma colère. If. 10. v. 5.  

Mais la guerre même la plus juste a des règles que les peuples policés 

se font un devoir de suivre, et sans lesquelles elle ne serait qu'un 

brigandage. Il est des ruses légitimes, il en est que l'honneur et la bonne 

foi proscrivent ; il est des malheurs inévitables, il en est que la 

modération et l'équité doivent empêcher. La guerre est un acte de 

justice, il n'est permis de faire à un ennemi que le mal qui peut servir à 

le vaincre ou à l'affaiblir : et dès lors avec quelle modération ne doit-on 

pas traiter des peuples malheureux, et qui ne sont point coupables de 

l'injustice, dont on poursuit la réparation. Le Droit des Gens plus 

puissant que toutes les Lois qui se taisent au bruit des armes, subsiste 

au milieu même de la guerre ; il détermine la conduite que l'on y doit 

tenir avec un ennemi ; la manière dont on doit traiter les prisonniers, 

celle dont il faut observer les conventions. C'est lui qui modère la 

vengeance du vainqueur et qui conserve encore quelques traces 

précieuses d'humanité dans cet état redoutable.  

Enfin la disposition persévérante dans laquelle doit être un Souverain 

forcé de faire la guerre, c'est d'envisager toujours la paix comme le but 

de ses démarches ; de ne la jamais perdre de vue au sein même de la 

victoire, et d'être toujours prêt à s'arrêter au milieu de ses avantages, et 

à relâcher même de la rigueur de ses droits en faveur d'un si grand bien.  

 

 



TROISIÈME PARTIE. 

La fidélité à exécuter les conventions est le plus ferme appui de la 

société humaine. Les hommes ne se font rapprochés que pour trouver 

leur avantage réciproque dans la communication qu'ils font entre eux 

de leurs biens et de leurs services. Que deviendra ce commerce mutuel 

si la confiance ne l'anime, si la bonne foi ne préside aux engagements. 

La justice sans doute impose également à tous les hommes l'obligation 

d'être vrais, sincères et observateurs exacts de leur parole. Mais 

l'importance des traités que les peuples font entre eux pour régler leurs 

possessions, terminer les guerres, assurer la tranquillité publique, ajoute 

encore à cette obligation naturelle et la rend plus étroite et plus sacrée.  

Dès que ces promesses solennelles deviendront un jeu, la terre ne sera 

plus qu'un vaste théâtre de discorde ; les guerres seront éternelles ; toute 

société sera détruite ; et les hommes ennemis irréconciliables ne se 

rapprocheront plus que les armes à la main.  

Les circonstances qui ont donné lieu aux traités peuvent changer ; 

l'intérêt apparent peut en conseiller l'infraction ; mais la justice est 

invariable et elle oblige les Rois comme les moindres de leurs Sujets. 

N'aura-t-elle donc plus lieu que dans les Tribunaux entre les simples 

citoyens, et pour les contestations les plus légères ; et changera-t-elle 

lorsqu'il sera question de plus grands intérêts ? Sera-t-elle toute 

puissante pour assurer le repos des familles ; et sera-t-elle sans force 

quand il s'agira du sort d'une Province, et de l'exécution de ses grandes 

transactions qui établissent la tranquillité du genre humain ?  

Mais il n'y a plus dans l'Univers ni sureté ni repos, s'il est d'autres Lois 

pour juger les peuples, que pour régler la conduite de ceux qui les 

gouvernent. Si les Souverains font marcher l'intérêt avant la bonne foi ; 

s'ils ne consultent que leur puissance pour décider de leur fidélité à des 

Lois qu'ils ont eux-mêmes souscrit : s'ils n'ont pas gravées dans le cœur 

ces paroles mémorables d'un de nos Rois : « si la bonne foi et la probité 

étaient bannies du reste de la terre ; elles devraient trouver un asile dans 

le cœur et la bouche des Rois. »  

La religion du serment reconnue par toutes les nations, comme le gage 

le plus ferme des promesses, concourt aussi à affurer l'exécution des 



traités. Quelle doit être la force d'un engagement contracté sous les yeux 

de Dieu, dans lequel il intervient d'une manière si immédiate, et dont 

l'acte demeure comme en dépôt dans ses mains. Le serment est une 

dernière ressource pour s'assurer du cœur des hommes et de leurs 

intentions secrètes ; pour retrancher tous les détours de la mauvaise foi ; 

pour soumettre les Rois au Juge suprême ; pour tenir dans le devoir 

toute force, toute puissance, et toute majesté humaine, en la faisant 

comparaître devant celle de Dieu, à l'égard de qui elle n'est rien.  

Les peuples mêmes qui ne connaissaient pas le vrai Dieu, ont cimenté 

leurs traités par la religion du serment : ils ont juré par leurs fausses 

divinités, et ont regardé cet astre comme le gage de la fidélité, et la 

sûreté la plus grande qui puisse être entre les hommes. Leurs serments 

sans doute étaient des crimes, et les idoles ne sont qu'une abomination : 

mais la bonne foi qu'ils cherchaient à assurer, est en elle-même 

inviolable et sainte ; et Dieu, quelque jaloux qu'il soit de la gloire de son 

nom, n'a pas laissé de s'en déclarer le garant, comme protecteur de la 

société et vengeur de la foi violée.  

Que restera-t-il donc de sacré parmi les hommes, si les traités ne le sont 

pas ; si le sceau du serment, au lieu de procurer la fiabilité des 

conventions, ne sert qu'à tromper plus sûrement ; si ce que la religion a 

de plus formidable, ne passe que pour une cérémonie sans conséquence 

?  

Que la politique, cette science qui paraît si compliquée, et qui le devient 

en effet par toutes les vues d'intérêt, d'ambition, de jalousie, qui la 

rendent si arbitraire et si variable ; serait au contraire simple et aisée, si 

elle marchait fidèlement à la lumière de ces grands principes ! Au lieu 

de n'être qu'un dédale obscur et impénétrable, elle présenterait un 

chemin facile dont la vérité et la justice aplaniraient tous les sentiers. 

Au lieu de semer la défiance, de porter l'alarme chez les autres, elle 

n'inspirerait que la confiance, et ne serait plus que la science d'entretenir 

la paix.  

Mais qu'au contraire elle est souvent fausse et mal entendue ! Elle se 

perd dans des voies détournées ; elle se fatigue elle-même et devient le 

fléau des autres : elle cherche son intérêt présent ; elle croit le voir et le 



suivre, et elle s'égare dans cette recherche ; parce que le véritable intérêt 

ne peut être ou n’est pas la justice.  

Heureux le Souverain, qui persuadé que c'est par la justice que les Rois 

règnent, fait consister sa gloire à procurer à ses peuples les douceurs 

d'un heureux gouvernement ; et aime mieux augmenter le nombre de 

ses sujets par l'abondance et la prospérité, que d'en détruire une partie 

et épuiser l'autre, pour ajouter à son empire une ville ou une province. 

Content des États que la Providence lui a donnés à gouverner, il met 

toute sa politique à persuader ses voisins de son désintéressement. Cette 

science n'est à ses yeux qu'une prudence raisonnable qui le rend attentif 

à pourvoir à la sureté de ses peuples, en respectant les Lois de la Justice. 

Pour prévoir ses opérations ; pour juger de ses démarches dans les 

circonstances les plus difficiles, il suffit de connaître ce qu'il doit faire 

et de voir ce que les traités lui prescrivent.  

Il aime la paix parce qu'elle est l'état naturel de la société ; il fuit la 

guerre, parce qu'elle n'est juste que quand elle est indispensable.  

Il se forme des alliés fidèles, parce qu'il l’est lui-même ; il aime mieux 

intéresser les autres à son bonheur, que de leur inspirer de la crainte : il 

aime mieux gagner la confiance des Étrangers et l'attachement de ses 

peuples, que d'étonner par des projets imprévus.  

Il voit la guerre s'allumer au tour de lui, il n'y prend part qu'autant qu'il 

y est forcé pour remplir ses engagements, et secourir des alliés 

injustement attaqués. Il voit ses voisins s'entredétruire mutuellement, et 

lui présenter par leur affaiblissement une occasion favorable de 

s'agrandir ; mais sensible aux malheurs de l’humanité, il se croit chargé 

du soin, de la tranquilité générale, et ne s'applique qu'à concilier les 

esprits et à ramener le calme.  

Est-il contraint de faire lui même la guerre ? Tout l'Univers est 

convaincu de la justice de ses armes, avant même qu'il prenne soin de 

l'en instruire. Les violences de ses ennemis, les démarches pacifiques 

qu'il y a opposées, sont sa justification, et rendent ses adversaires 

responsables de tous les malheurs qui vont suivre. Les autres Puissances 

même sont étonnées de sa modération ; ses peuples semblent accuser sa 

lenteur et provoquer sa vengeance.  



S’il est sensible à la gloire, quelle plus solide gloire que celle de rendre 

les hommes heureux ; d'être le protecteur de la paix et l'ami du genre 

humain. Ses voisins loin d'être jaloux de sa grandeur, voient sa 

prospérité sans envie, parce qu'ils n'en ont rien à craindre. Survient-il 

quelques-uns de ces démêlés capables de mettre les nations aux prises, 

les Rois divisés se font un plaisir de déposer dans son sein leurs plaintes 

respectives. Sûrs de trouver en lui un juge aussi éclairé qu'équitable, ils 

viennent mettre aux pieds de son trône leurs intérêts, leurs prétentions, 

et leurs querelles ; et lui accordent une supériorité d'autant plus 

véritable et plus flatteuse, qu'elle est l'effet de la confiance et de l'estime.  

 

Fin du premier Discours. 

 

 

 

 

 



DISCOURS SUR L’ETAT POLITIQUE DE L’EUROPE 

 

 

Tous les peuples de la terre unis par les liens de l’humanité, 

forment entre eux une véritable société, gouvernée par le droit 

des gens pris dans sa source et dans la généralité de ses 

principes. Mais les hommes accoutumés à ne considérer les 

autres que par les rapports prochains qu’ils ont avec eux, ne 

portent guère leur vue au-delà de ce qui peut les intéresser 

immédiatement et d’une manière sensible. Tout le reste est 

presque pour eux comme s’il n’était pas. D’ailleurs l’étendue 

immense de la société générale, doit nécessairement en affaiblir 

les liens, et la justice elle-même admet un ordre dans les devoirs 

qu’elle prescrit : elle sait mesurer l’étendue des obligations sur 

les degrés de liaison plus ou moins intimes.  

Nous venons d’établir les fondements de la société générale 

du genre humain ; il est à propos de sortir de ce vaste champ 

pour nous renfermer dans des bornes plus étroites, et considérer 

les rapports particuliers qui unifient entre eux les différents 

peuples de l’Europe. L’effet de ces rapports doit être de rendre 

la société plus intime, de multiplier les relations et les devoirs, 

d’établir une correspondance plus sensible, et de donner lieu à 

une application plus fréquente et plus étendue des principes du 

droit des gens.  

Nous reconnaîtrons que les motifs les plus forts, et les 

circonstances les plus favorables, semblent se réunir pour 

former entre toutes les puissances de l’Europe une union 

inaltérable ; que la justice d’un côté, de l’autre l’intérêt le plus 

sensible, invitent les souverains à la paix. Nous verrons que le 

système présent de l’Europe s’oppose invinciblement à la 

réussite des grands projets de conquête ; que la guerre est 

contraire à la constitution de tous les gouvernements actuels, et 



que quelque heureuse qu’elle puisse être, elle ne dédommage 

jamais de l’épuisement où elle réduit, et des malheurs qu’elle 

entraîne.  

Que ne pouvons-nous terminer par ces considérations le 

tableau de l’état actuel de l’Europe. Mais il ne serait 

qu’ébauché, si nous nous contentions de rechercher dans la 

première partie tous les rapports qui unifient ensemble les 

peuples de l’Europe, et les raisons qui devraient établir entre 

eux une paix éternelle, sans montrer dans la seconde les causes, 

qui sans détruire ces rapports, les rendent inutiles, et changent 

malheureusement en semences de guerre tant de motifs d’union.  

En un mot, nous verrons d’abord quel devrait être l’état 

confiant de l’Europe ; en second lieu, quel il est en effet.  

 

PREMIÈRE PARTIE. 

 

Dans les autres parties de l’univers, les différents peuples trop 

éloignés pour se correspondre ; trop barbares la plupart, pour 

avoir une police et des mœurs ; trop différents dans leurs lois 

et leurs usages pour se rapprocher ; ayant chacun une religion 

qu’ils se sont faits à eux-mêmes, n’ont entre eux aucun point de 

réunion. Concentrés dans leur territoire, quelques-uns en 

interdisent avec soin l’entrée aux étrangers ; d’autres ne 

connaissent leurs plus proches voisins, que pour les repousser 

ou les attaquer ; ils ignoreraient que la terre nourrit d’autres 

peuples, si les relations de commerce qu’ils ont avec les 

Européens, ne le leur avaient appris.  

Il n’en est pas ainsi de l’Europe : les nations qui l’habitent 

forment véritablement entre elles une société, non seulement 

fondée sur les lois primitives de l’humanité, mais établies sur 



des raisons particulières, et cimentée par des rapports sensibles 

et continuels.  

La première cause de cette union est sans doute la religion. 

Elle sait subjuguer les esprits par la conviction de ce qu’elle 

enseigne ; elle sait assujettir la conscience, et prendre le cœur 

par l’endroit le plus sensible. La religion, en s’attachant les 

hommes d’une manière si intime, les attache aussi entre eux ; et 

si elle est le motif le plus fort qui puisse les faire agir, elle est 

aussi le plus puissant lien social qui puisse les unir ensemble. 

La différence du culte les rend plus étrangers les uns aux autres, 

que la distance la plus éloignée. C’est la religion qui, dans la 

décadence de l’empire romain, l’a longtemps soutenu sur le 

penchant de sa ruine ; c’est elle qui, quoiqu’il fut déchiré de 

tous côtés et démembré par des essaims de barbares, lui a 

conservé une ombre de majesté. Ces barbares devenus chrétiens 

ont eu quelque respect pour l’empire, dont ils embrassaient la 

religion, et il n’a pu être détruit en Orient que par un peuple, qui 

bien loin de recevoir la lumière de la foi, ne laisse aux vaincus 

que le choix ou de la servitude la plus dure, ou de la soumission 

au culte insensé qu’il professe. La différence de religion a élevé 

entre nous et les musulmans un mur de séparation, et nous rend 

encore étrangère aujourd’hui la partie de l’Europe qu’ils 

occupent.  

Les différentes sectes qui partagent l’Europe, et le schisme 

fatal qui en est la suite, ont sans doute relâché les nœuds que 

formait la religion parmi les peuples chrétiens ; mais ils ne les 

ont pas rompus, parce qu’ils ont laissé subsister parmi eux 

l’uniformité de créance sur beaucoup d’articles. Le nom 

chrétien sera toujours pour ceux qui se glorifient de le porter, 

un nom commun qui les rapproche ; et la croix, ce gage précieux 

de la réconciliation du ciel avec la terre, est comme un signe 

d’union élevé au milieu d’eux.  



Si la religion est le premier anneau de cette chaîne politique, 

qui lie ensemble les nations de l’Europe, le commerce est le 

second. Son effet est d’autant plus certain, qu’il est fondé sur 

l’intérêt mutuel ; il est d’autant plus sensible, que toutes les 

idées politiques, et toutes les vues semblent s’être tournées vers 

lui. Il tient toutes les nations dans une correspondance 

continuelle ; il les rend respectivement débitrices et 

créancières : il lie ensemble, et confond les affaires, les biens, 

les intérêts. Au milieu de tous les peuples, il se forme un empire 

particulier, qu’il gouverne par des lois simples et invariables. Il 

déplace ses sujets et les porte partout où il leur montre des 

richesses. Non seulement il les conduit les uns chez les autres ; 

il les disperse dans les quatre parties du monde. Les peuples de 

l’Europe, transportés aux extrémités de la terre, se retrouvent au 

milieu des mers, et dans les contrées les plus éloignées. 

Heureux si le commerce, qui par lui-même est si propre à 

entretenir l’union, ne devient jamais un objet de jalousie et de 

discorde ! 

Les sciences et les arts établissent aussi entre ceux qui les 

cultivent, une société formée par la communication des études 

et des connaissances. Cette espèce de république indépendante, 

subsiste au milieu des autres sociétés, sans être bornée par les 

frontières qui partagent les nations, sans être interrompue par 

les haines, les préjugés et les intérêts qui les divisent. Elle 

s’étend partout où l’empire des sciences à pu pénétrer ; et si elle 

a ses guerres internes, elles ne tournent d’ordinaire qu’à son 

avantage, en aiguisant les esprits par la dispute, et en excitant 

une émulation qui ne peut que répandre la lumière. Cette société 

intellectuelle forme encore un de ces nœuds qui lie entre elles 

les nations policées de l’Europe ; et la révolution qu’a produite 

dans cette république l’invention de l’imprimerie, en étendant 

son empire, n’a pu qu’être avantageuse à la société générale.  



Les mariages des souverains entre eux, ont ajouté à tous ces 

motifs qui les unissent, les liens du sang, et n’ont fait de tous 

les princes qu’une même famille.  

Les ambassadeurs qu’ils entretiennent les uns chez les autres, 

sont un signe et une marque de cette union.  

Enfin les alliances et les traités ont resserré ces liens, et ont 

établi entre tous les princes une garantie respective, et un droit 

public que chaque souverain est chargé solidairement de 

maintenir.  

Tous ces rapports multipliés, cette correspondance 

nécessaire, ces relations continuelles de tous les peuples de 

l’Europe, devraient sans doute être pour eux autant de gages 

d’une paix éternelle. À tant de raisons puissantes, se joint 

encore le peu de fruit des grandes entreprises militaires, qui 

dans l’état actuel ne sont plus que des tentatives, aussi inutiles 

que ruineuses.  

En effet, le système de l’Europe a pris depuis un siècle une 

consistance qui semble devoir en maintenir la durée, et 

conserver à peu près chaque puissance dans l’état où elle se 

trouve. Il sert également de rempart aux faibles, et de barrière à 

ceux à qui leur force pourrait inspirer le désir de s’accroître. Le 

goût barbare des conquêtes doit être passé. L’impossibilité 

d’obtenir des avantages considérables, le danger de perdre plus 

que l’on ne peut espérer, les hasards et les malheurs 

inséparables de la guerre, l’épuisement où elle réduit bientôt la 

nation la plus puissante : tout conspire à en dégoûter pour 

toujours les souverains. Eh n’est-il donc pas temps que les 

principes de la véritable gloire et de la saine politique passent 

enfin du cabinet des philosophes dans le conseil des rois.  

Nos ennemis ont longtemps accusé un grand prince d’aspirer 

à la monarchie universelle ; ils se sont servi de cette chimère 

pour colorer leur jalousie, pour armer une partie de l’Europe 



contre lui. Les efforts qu’ils lui ont opposés, et leurs succès, 

apprennent à tous les souverains, que l’Europe n’aura jamais 

rien à craindre d’un pareil projet, qu’aucun prince n’est assez 

puissant pour opprimer toutes les autres nations ; que s’il en 

était un capable de le tenter, il trouverait une résistance 

supérieure à ses efforts, et ne ferait que précipiter sa ruine.  

Tant que le système actuel, qu’il est peut-être impossible 

d’ébranler, subsistera, il n’arrivera pas de ces grandes 

révolutions qui changent la face de la terre et la destinée des 

empires. Le temps de ces événements est passé : que l’on 

considère les circonstances qui en ont autrefois facilité le 

succès, et l’on verra que tout s’y oppose aujourd’hui. 

Les conquérants qui ont causé de ces révolutions aussi subites 

qu’imprévues, se sont présentés comme des torrents, à des 

peuples faibles et sans discipline ; ils n’ont eu qu’à se montrer 

pour soumettre.  

Aujourd’hui la communication d’un bout de l’Europe à 

l’autre est si prompte, toutes les démarches d’un souverain sont 

tellement observées par les autres, que le moindre mouvement 

les trouble, les agite, répand l’alarme parmi eux, et les avertit 

de se mettre en défense ; d’ailleurs toutes les nations ont à peu 

près la même discipline, la même manière de faire la guerre. 

L’art militaire est devenu une science fondée sur des principes 

connus et pratiqués par toute l’Europe. Les frontières sont 

défendues par la nature ou par des places fortes, dont les sièges 

longs et difficiles arrêtent à chaque pas, et donnent à la 

puissance attaquée le temps de rassembler ses forces.  

Ce n’est pas un effort subit et momentané qui a conduit les 

Romains à la conquête de l’univers. Leur grandeur est l’effet 

d’un système suivi constamment pendant plusieurs siècles. Ils 

ont dès le commencement regardé l’empire de l’univers comme 



attaché au destin de Rome, et ont dirigé vers ce but leurs 

guerres, leurs traités et toutes leurs démarches.  

Or, il n’y a qu’une république, qui puisse ainsi marcher sur 

une même ligne, ne se départir jamais des mêmes maximes, se 

proposer un objet, et y tendre sans le perdre de vue.  

Dans les monarchies au contraire, tout dépend du prince qui 

gouverne ; il ne peut y avoir la même unité de dessein et de 

principes. Chaque souverain embrasse un système différent, 

parce que chacun a ses vues, son caractère et ses passions. 

Rarement un prince suit la route que son prédécesseur lui a 

tracée, et cette variété de plan et de conduite est une des causes 

les plus efficaces de celles qui préserveront l’Europe d’une 

révolution considérable.  

Le gouvernement de Rome était purement militaire. La guerre 

était l’unique objet vers lequel étaient dirigées les récompenses, 

les châtiments, toutes les institutions. Les vertus guerrières 

étaient le chemin des distinctions, des honneurs et des dignités. 

Tous les citoyens naissaient soldats, et recevaient de bonne 

heure une éducation conforme à cette destination. La ville au 

milieu de la paix offrait une image de la guerre. Les 

délassements, les exercices étaient des jeux militaires. Le 

champ de Mars était une école publique où les jeunes gens 

faisaient leur apprentissage, et se formaient des corps robustes, 

où tous les citoyens s’entretenaient dans l’exercice, et 

l’habitude de supporter les fatigues et les travaux. Le Romain 

regardait ses armes comme faisant partie de lui-même, et la 

guerre comme son état, et il savait allier cette profession avec 

l’agriculture, le barreau et les autres occupations de la paix.  

Sont-ce là nos mœurs et nos usages ? Serait-il à souhaiter pour 

le repos des peuples, qu’ils eussent pris cette direction ? Il n’y 

a parmi nous qu’une très petite partie de chaque nation destinée 

à défendre l’autre. L’agriculture, les arts, le commerce, tous 



emplois sédentaires et amis du repos, occupent le reste des 

citoyens, et la manière de faire la guerre aujourd’hui a rendu 

toute autre profession incompatible avec le service militaire. La 

guerre devient pour nous le fléau le plus terrible. Sans enrichir 

le soldat, elle ruine le citoyen, elle détourne et tarit presque tous 

les canaux dont il tire sa subsistance ; elle interrompt la 

circulation, dérange toute l’économie intérieure, et achève 

d’accabler les peuples par les subsides considérables qu’elle 

exige. Nos armées composées de gens pris au hasard, souvent 

arrachés malgré eux à des occupations toutes différentes, sont-

elles comparables à des armées de citoyens romains ? Le même 

courage peut encore s’y retrouver dans un jour de bataille ; mais 

la force est-elle la même ? Le récit des travaux, que supportait 

le soldat romain, nous semble incroyable : ses armes seules 

nous paraîtraient un fardeau énorme, et ce n’était qu’une partie 

de celui qu’il avait coutume de porter. Nos soldats savent 

affronter les dangers et la mort ; mais peuvent-ils soutenir la 

faim, la soif, les fatigues excessives, les marches forcées ? 

L’intempérie de l’air, la rigueur des saisons suffisent pour 

fondre et réduire à rien les armées les plus nombreuses. Il faut 

les renouveler à chaque campagne : les maladies leur sont mille 

fois plus funestes que le fer des ennemis. Ce n’est point avec 

des bras aussi faibles, que les Romains ont soumis l’univers. La 

guerre est donc un état contraire à la constitution de tous les 

gouvernements actuels ; elle devient encore ruineuse par 

l’appareil immense avec lequel elle se fait aujourd’hui ; par le 

train prodigieux que les armées conduisent à leur suite. Tandis 

que d’une part elle enlève toutes les ressources, elle entraîne de 

l’autre des dépenses énormes, et met bientôt les souverains, 

épuisés par les premiers efforts, dans l’impuissance de 

poursuivre leurs entreprises.  

Rien n’a plus contribué à l’agrandissement des Romains, que 

cette politique sourde dont ils ont trouvé le moyen de cacher le 



jeu à tout l’univers. C’est par elle qu’ils ont avancé 

insensiblement vers leur but ; qu’ils ont dérobé la marche et 

l’étendue de leurs desseins aux nations voisines, que des projets 

d’ambition trop marqués auraient forcés de se réunir 

efficacement contre eux ; c’est par elle qu’ils ont fait en sorte 

de n’avoir ordinairement à la fois qu’une guerre à soutenir, et 

qu’ils ont subjugué successivement les peuples d’Italie, qui 

ensuite comme alliés leur ont aidé à pousser plus loin leurs 

conquêtes. Si ces peuples ont été effrayés de leurs progrès, ils 

ont été en quelque sorte rassurés par ce désintéressement, que 

les Romains semblaient mettre dans leurs démarches ; par cette 

modération apparente avec laquelle ils ont ménagé la vanité des 

vaincus, et s’en sont faits des amis et des alliés fidèles, au lieu 

de leur faire sentir une supériorité trop révoltante, et d’imposer 

sur eux une domination directe.  

Carthage a été exceptée de ce plan de modération ; mais 

Carthage était la rivale de Rome, et aspirait aussi à la gloire des 

conquêtes ; il fallait nécessairement que l’une ou l’autre fut 

détruite ; il ne pouvait y avoir entre elles ni paix ni alliance : les 

autres peuples ont regardé tranquillement la querelle de ces 

deux grandes puissances, et n’ont pas senti que leur liberté 

pourrait devenir la proie du vainqueur.  

La chute de Carthage a été l’époque de la grandeur des 

Romains, leurs entreprises n’ont plus été qu’une suite de 

prospérités, à laquelle les plus puissants rois ont voulu en vain 

s’opposer. Les obstacles n’ont servi qu’à développer les forces 

des Romains et à répandre la terreur de leurs armes. Ils sont 

enfin parvenus à un degré de puissance, qui les a mis en état de 

montrer impunément leur ambition à découvert, et de faire 

sentir à l’univers toute la pesanteur du joug qu’ils lui avaient 

imposé.  



Or aujourd’hui, une pareille politique serait aussi infructueuse 

que déplacée. La vigilance des souverains, leur attention à 

s’observer mutuellement, la combinaison des alliances qui 

communique aux plus faibles les forces de l’Europe entière, 

s’opposeront toujours à la réussite des grands projets de 

conquête. Les droits respectifs fixés par les traités ont pour 

garants les puissances qui y ont accédé. Celle, qui au mépris de 

ses engagements, rompt la paix et renouvelle des prétentions, 

est comptable aux autres de ses démarches : si elles tendent à 

l’oppression, les ressorts de sa politique ne les feront point 

approuver, le jeu des intrigues et des négociations, les 

manifestes les plus spécieux ne feront point prendre le change 

et n’empêcheront pas les autres puissances de se hâter 

d’éteindre un embrasement qui peut devenir général.  

Tout paraît donc se réunir pour ne faire de l’Europe entière 

qu’une même république, et entretenir dans ce vaste corps une 

paix inaltérable. Les liens les plus sacrés et les plus forts 

semblent se multiplier pour former de concert cette grande 

union, la resserrer, la cimenter de toute part et lui communiquer 

une force inébranlable. La conformité de religion, de mœurs, de 

gouvernement (tous les gouvernements sont également 

modérés et éloignés de la tyrannie et du despotisme oriental) ; 

les traités, les alliances, la justice, cette souveraine immédiate 

de ceux qui n’ont point de supérieur sur la terre ; et si tout cela 

n’est compté pour rien, l’intérêt dont la voix est ordinairement 

si puissante ; tous ces grands motifs invitent les souverains à la 

paix, et les portent à envisager la tranquillité générale, comme 

le but auquel ils doivent tendre.  

Enfin les obstacles invincibles, qu’apporterait à leurs vues 

ambitieuses l’état actuel de l’Europe, sont de nouvelles raisons, 

qui doivent les engager à mettre aujourd’hui leur politique à 

multiplier des hommes plutôt qu’à les détruire, à cultiver plutôt 

qu’à ravager, à amasser des richesses plutôt qu’à les dissiper.  



Est-il aux yeux de l’humanité un spectacle plus beau que celui 

de l’Europe paisible, jouissant dans le calme le plus profond, 

des avantages, que les hommes trouveront toujours, à se croire 

heureux du bonheur de leurs semblables ?  

Tous les souverains qui en partagent le gouvernement, unis 

entre eux par les liens de la bienveillance et de l’amitié, 

tranquilles sur la foi des traités, ne s’occupent qu’à rendre leurs 

peuples heureux, et tournent toute leur activité, et leurs forces, 

à mettre en œuvre les avantages de la paix. Sans rien donner au 

hasard, sans étendre leur territoire, ils travaillent plus 

efficacement à augmenter leur puissance, et en trouvent 

l’accroissement le plus légitime et le plus assuré dans une sage 

police, dans une économie éclairée, dans le développement de 

toute espèce d’industrie, dans l’usage de toutes les ressources 

que fournissent la situation de leur empire, la nature du pays, le 

génie des habitants. Ils s’appliquent à vaincre la stérilité de la 

terre, en excitant le travail, en appelant le secours de l’art et de 

l’expérience, et à réformer par la voie persuasive de l’émulation 

et des récompenses, l’habitude et les préjugés qui auraient mis 

l’oisiveté en honneur. 

Ainsi fleurit l’agriculture, qui jamais ingrate paya toujours 

avec usure les soins que l’on prit de la cultiver. Cet art 

primordial et nourricier est également le soutien des États, par 

les biens qu’il produit et par les hommes qu’il fait naître. Il est 

la source des richesses comme la pépinière des hommes. Il les 

multiplie par l’abondance qu’il procure, et augmente ses dons 

par le nombre des sujets qu’il occupe.  

L’industrie met en œuvre une partie des productions, elle leur 

ajoute un nouveau prix, souvent plus considérable que celui de 

la matière même qu’elle emploie.  

Le commerce distribue les biens. Par une heureuse 

compensation, il met un niveau également avantageux à tous, 



entre la disette d’une contrée et la trop grande abondance d’une 

autre ; il apporte le nécessaire, décharge d’un superflu qui 

devient onéreux, et procure aux productions une valeur, qui fait 

seule la richesse.  

Tous les souverains lui ouvrent à l’envi les entrées de leurs 

États ; ils s’empressent de l’attirer dans leurs ports, de lui 

faciliter tous les accès. Chacun met en commun ses avantages 

et entre en participation de ceux des autres ; il n’y a plus de 

frontières qui servent d’obstacles à la communication. La paix 

abat toutes les barrières : la confiance mutuelle fait toute la 

sûreté.  

Le désir de voyager, l’intérêt des affaires mêle et confond tous 

les peuples. Les ports, les villes capitales deviennent autant le 

séjour des étrangers que des citoyens, et présentent comme un 

tableau et un abrégé de toutes les nations. Enfin l’Europe entière 

ne paraît qu’une vaste république, ou une aristocratie gouvernée 

par un petit nombre de chefs.  

 

 

 

SECONDE PARTIE. 

Pourquoi faut-il que le tableau de l’Europe paisible et 

heureuse, soit si souvent changé en un théâtre de discorde et de 

haine ? Pourquoi faut-il qu’une harmonie si belle, si 

avantageuse aux peuples, dont le bonheur sera toujours 

inséparable de la véritable gloire des souverains, soit si souvent 

rompue par des divisions intestines, et troublée par les guerres 

les plus fréquentes et les plus cruelles ?  

Quoi donc, les sociétés particulières, qui devraient resserrer 

les nœuds de la société générale, qui devraient être le lien de la 

paix, ne se sont-elles formées qu’au préjudice de cette grande 



société ? Les hommes n’ont-ils pu se réunir avec une partie de 

leurs semblables, sans devenir ennemis de tous les autres ? 

N’ont-ils pu assurer leur repos d’un côté, sans le perdre de 

l’autre ? N’ont-ils fait cesser leurs querelles particulières, que 

pour donner lieu aux guerres nationales mille fois plus 

terribles ? N’ont-ils réprimé la discorde au dedans par la crainte 

des lois, que pour la laisser au dehors se déchaîner avec plus de 

violence ? L’état naturel de l’homme est-il donc un état de 

guerre ? Hélas, on ne serait que trop porté à le croire, si on en 

jugeait par l’histoire de tous les siècles.  

Et c’est à nous que le créateur a donné pour première loi 

l’amour mutuel. C’est à nous qu’il a dit : vous êtes tous enfants 

d’un même père ; je vous donne la terre, habitez-la en commun, 

partagez-en les fruits entre vous. C’est à nous qu’il a ordonné 

de vivre en société : et cette société qu’il nous a rendue 

nécessaire, à laquelle tous nos besoins nous forcent, tous nos 

penchants nous invitent, c’est ainsi que nous l’entretenons, c’est 

ainsi que nous remplirons notre destination.  

Que des peuples plongés dans les ténèbres de l’ignorance, 

dépourvus de toute connaissance de leur auteur, courbés vers la 

terre comme les animaux, soient presque parvenus à éteindre 

dans leur âme ce céleste flambeau, que le créateur y alluma de 

son souffle ; qu’ils retrouvent à peine dans leur cœur les traces 

de ces lois qui y sont si fortement imprimées ; c’est une 

dégradation de l’humanité bien humiliante. Doit-on s’étonner 

que ces peuples ne suivent qu’une impétuosité aveugle ; qu’ils 

se livrent à tous les excès de la vengeance ; qu’ils s’arrachent 

leur proie avec fureur ; ils n’ont ensemble d’autres rapports que 

les liens communs de l’humanité, et ils en méconnaissent 

l’origine et les obligations.  

Mais que nous qui nous vantons d’être supérieurs à tous les 

peuples, par les lumières, par la culture de l’esprit, par la 



sagesse de nos lois, de notre police, de nos institutions : qui 

nous glorifions d’adorer le seul vrai Dieu, et de professer une 

religion qu’il nous a lui-même enseignée : qui à tant de motifs 

généraux d’union, joignons tant de raisons particulières, de 

rapport, de convention, d’intérêt : nous donnions les mêmes 

exemples de discorde et de haine, peut-être de plus affreux 

encore, c’est ce qui serait incroyable, si la profonde malice de 

l’homme, nos propres annales, et nos malheurs présents n’en 

offraient des preuves trop sensibles.  

La raison ne sert donc qu’à nous égarer, comme ces feux 

errants dont le voyageur ébloui suit la trace avec trop de 

confiance. Les arts, les talents, toutes ces connaissances dont 

nous faisons tant de cas nous rendent plus vains, sans nous 

rendre meilleurs. Plus notre esprit est cultivé, plus nous 

devenons insociables : plus nous avons de lumières, plus notre 

conduite les dément : et cette religion sainte que nous 

professons, n’est qu’un juge de plus qui nous condamne. 

Hélas ! combien de fois cette religion si douce, si bienfaisante, 

n’a-t-elle pas été parmi nous une occasion de guerre ? En fut-il 

même jamais de plus cruelles, que celles dont elle a été le 

prétexte ?  

Le commerce, cet agent si propre à entretenir la 

correspondance, à rapprocher les nations par l’intérêt, si utile à 

tous, si ami de la paix par lui-même, que le moindre trouble 

l’alarme, le désole, le met en fuite : ne devient-il pas lui-même 

un sujet de jalousie et de dissension ? 

La politique, qui ne devrait être que l’art de conserver la paix, 

de prévenir les ruptures, de concilier les prétentions, n’est parmi 

nous que l’art pernicieux de tromper avec plus d’adresse, de 

susciter des querelles, de compliquer les intérêts, de bannir des 

négociations la franchise et la sincérité, qui établissent la 

confiance.  



Les traités ne sont qu’un jeu ; on les jure sans avoir intention 

de les observer : ils ne servent qu’à assoupir les querelles sans 

les éteindre. Et combien de fois leur interprétation n’a-t-elle pas 

été la semence de nouvelles guerres ?  

Si un prince fidèle aux lois de la justice et aux traités, en fait 

la règle constante de ses démarches, les autres aimeront mieux 

lui prêter des vues cachées d’intérêt, attribuer à des intentions 

secrètes une conduite pleine de droiture, que de rendre 

hommage à un désintéressement, dont leur politique est si 

éloignée.  

Chacun ne s’attache qu’à son intérêt présent : la cupidité dont 

les vues sont courtes et bornées, dont les conseils sont faux et 

rampants, ne permet pas de l’apercevoir et de le chercher, où il 

sera toujours, dans la bonne foi, dans la fidélité à remplir ses 

engagements. Elle empêche de sentir qu’il en est de la société 

générale, comme de toutes les sociétés civiles, dans lesquelles 

le bien particulier ne doit jamais être séparé du bien général.  

Cependant on n’a jamais tant parlé de justice et d’humanité ; 

on n’a jamais tant approfondi et cultivé la connaissance du droit 

naturel et du droit des gens ; et jamais on ne vit ces lois 

respectables si cruellement violées, si indignement outragées.  

C’en ainsi que règne la discorde, où devrait régner une paix 

inviolable : c’est ainsi qu’elle puise de nouvelles forces, dans 

ce qui devrait servir à l’éteindre. C’en ainsi que les nations de 

l’Europe ne se rapprochent de plus près, que pour 

s’entrechoquer plus rudement ; qu’elles ne sont unies par tant 

de liens, que pour rendre leurs divisions plus cruelles, et donner 

aux guerres qu’elles se font continuellement, toute l’horreur et 

la ressemblance des guerres civiles.  

Quelle est donc cette étrange situation, qui admet d’aussi 

grandes contrariétés ; qui présente l’image de la société la plus 

intime, et offre en même temps le tableau le plus effrayant de la 



discorde ; qui paraîtrait devoir faire de l’Europe le séjour 

immuable et nécessaire de la paix, tandis qu’elle est le théâtre 

d’une guerre continuelle ; et qu’elle ne jouit de la tranquillité, 

que comme d’une trêve passagère accordée à l’épuisement, et 

rompue aussitôt par de nouveaux efforts ?  

Mais quelque singulière que soit en elle-même cette situation, 

elle est l’effet nécessaire de l’indépendance dans laquelle se 

trouvent les souverains entre eux. Elle présente à la vérité l’idée 

d’une véritable société, fondée sur les rapports primitifs, encore 

plus étroitement resserrée par une infinité de conventions, 

d’intérêts, de circonstances ; et qui cependant ne sera jamais 

qu’une société imparfaite, dont les liens seront toujours prêts à 

se rompre, et se brideront d’autant plus cruellement, qu’ils 

étaient plus forts.  

Il manque à cette république européenne ce qui seul peut 

constituer une société : des lois coactives qui ordonnent aux 

souverains d’être justes ; qui maintiennent la paix ; qui 

procurent l’exécution du droit des gens, trop faible rempart 

contre l’ambition. Un tribunal dont les jugements reconnus de 

toutes les puissances, prononcent irrévocablement sur leurs 

contestations, et proscrivent à jamais le droit de se faire justice 

à soi-même par une voie aussi funeste que la guerre. 

L’essence de la souveraineté étant l’indépendance, un pareil 

établissement en Europe ne pourrait se former que par un 

concert de tous les souverains, qui enfin rebutés des malheurs 

de la guerre, fatigués par des efforts toujours vains et toujours 

renaissants, touchés de l’état misérable des peuples destinés à 

être le jouet de ces grands démêlés, se réuniraient pour établir 

une confédération générale, qui garantit à chacun ses 

possessions actuelles, et pour ériger en commun un tribunal 

toujours subsistant, qui fut armé d’une force capable de faire 

exécuter ses décisions.  



Mais ce serait dépouiller les souverains de ce qui flatte 

davantage la plupart d’entre eux, que de prétendre leur enlever 

cet appareil formidable de leur puissance, pour les réduire à des 

vertus pacifiques. Ce serait mal connaître les hommes que de 

présumer même la possibilité d’un pareil établissement. Il serait 

sans doute l’objet de nos vœux, s’il pouvait être celui de notre 

espérance ; mais il ne doit être considéré que comme le fruit du 

zèle d’un homme1 célèbre par son amour pour le bien public, 

dont un grand prince appelait les projets les rêves d’un homme 

de bien.  

Cependant l’Allemagne nous présente une image de cette 

confédération générale, et un modèle d’une véritable république 

de souverains. Là des lois communes et un droit public 

gouvernent les peuples entre eux, avec la même autorité, 

qu’ailleurs les lois civiles exercent sur les simples citoyens. Là 

il existe une justice pour les souverains comme pour les sujets. 

Les prétentions, les plaintes, n’engendrent que des contestations 

ordinaires. La guerre, qui ne doit jamais être que la dernière 

ressource, est défendue, parce qu’il est un moyen plus sûr et 

plus raisonnable de vider les différends. Là, tous les membres 

indépendants comme souverains d’un État particulier sont, 

comme citoyens de l’empire, gouvernés par des lois communes, 

soumis à un même tribunal qui fait droit sur les demandes 

respectives, qui reçoit les plaintes, qui ordonne la réparation des 

torts.  

Le chef de cette grande société n’en est que le premier 

magistrat. Soumis lui-même aux lois, dont il n’est que 

l’exécuteur, il tient d’elles sa puissance, n’en a que pour les 

maintenir, et se verrait les mains liées, dès qu’il tenterait de les 

enfreindre. La place qu’il occupe, déférée par le choix des 

 

1 L’abbé de Saint-Pierre.  



membres, renferme plutôt une supériorité de dignité que de 

pouvoir.  

La liberté germanique, préparée de longue main au milieu des 

troubles et de l’anarchie, a souffert les plus cruelles atteintes. 

Plus d’une fois elle fut sur le point d’être écrasée, et de céder 

pour toujours à l’ambition de la maison d’Autriche. La 

constitution de ce grand corps était cependant établie sur des 

lois constantes. Mais que peuvent les lois contre la force ? Que 

peut la justice contre la violence ? Il fallait, pour que le combat 

fut égal, que les lois fussent armées ; l’empire divisé par des 

partis, déchiré par des factions, ne pouvait trouver en lui-même 

les forces nécessaires pour faire respecter ses lois.  

La France et la Suède embrassèrent la défense de 

l’Allemagne, et la délivrèrent de la crainte d’un despotisme, 

d’autant plus absolu, qu’il eût été élevé sur le débris des lois.  

Les traités de Westphalie terminèrent la guerre de trente ans, 

fixèrent l’état de l’Allemagne, les droits et les prérogatives de 

son chef et de ses membres, mirent des bornes très étroites au 

pouvoir des empereurs, assurèrent la liberté publique, et 

établirent pour rempart de cette liberté la garantie de la France 

et de la Suède, qui par leurs efforts venaient de la raffermir.  

Ces traités fameux, chefs-d’œuvre de la politique, fruits de la 

crise la plus violente et du génie des plus grands hommes du 

siècle dernier, sont la base du droit public de l’Europe, et le 

fondement de tous les traités qui ont été faits depuis. Ils n’ont 

pas seulement pour objet la conservation de l’empire, mais celle 

de toute l’Europe ; dans l’état où ils l’ont fixée, l’Allemagne, 

placée dans le centre, présente un corps robuste et inébranlable, 

qui, maintenu par son propre poids, sera toujours l’écueil des 

conquérants et le soutien de tout le système politique de 

l’Europe. 



Qui ne croirait que l’empire si fort par sa constitution, 

redoutable d’ailleurs par son étendue, par le nombre et la valeur 

de ses peuples, fortifié par l’alliance de deux grandes 

puissances, ne dût jouir d’un repos inaltérable ? Mais que toute 

la sagesse des hommes est bornée, faible, impuissante ; que 

l’effet des mesures qu’ils peuvent prendre pour s’assurer 

quelque repos est incertain, et sujet à l’inconstance des 

événements.  

L’Europe depuis un siècle n’a point essuyé de guerre qui n’ait 

agité l’Allemagne. Les États voisins ne peuvent s’ébranler sans 

qu’elle n’en ressente les secousses. Elle semblerait du moins 

pouvoir se promettre un repos assuré à l’ombre de ses lois et de 

son gouvernement, lorsqu’elle voit la paix régner autour d’elle, 

et sa liberté maintenue au-dedans par un chef dont les intentions 

pacifiques écartent tout sujet de défiance, mais sa constitution 

ne la met pas même à l’abri des guerres intestine. Dans le 

moment de la plus grande sécurité, l’orage le plus imprévu se 

formera dans son sein. Il s’élèvera au milieu d’elle une 

puissance, dont à peine au commencement de ce siècle on eut 

cherché à se faire un allié ; mais que des forces accrues dans le 

silence, que des ressources amassées de longue main avec la 

plus grande économie, mettront en état d’imposer silence aux 

lois, d’opprimer, avant qu’elles aient le temps de venir au 

secours, et de montrer à cette république de princes un maître 

impérieux dans un de leurs égaux.  

Quel danger l’empire n’aura-t-il pas à craindre pour la liberté 

de son gouvernement, quelle ressource trouvera-t-il dans ses 

lois et ses tribunaux, si celui de ses membres, que ses forces 

rendent si redoutable, l’est encore plus par l’ambition qui 

l’anime ; si c’est un prince hardi, entreprenant, infatigable, 

ennemi du repos et de l’inaction, se suffisant à lui-même, 

réunissant l’esprit de détail avec le génie le plus vaste dans les 

projets, et le plus actif dans l’exécution ? 



Malheur à la province sur laquelle il formera des prétentions, 

vers laquelle il dirigera ses pas. Tel que l’éclair rapide que le 

tonnerre suit de près, il n’annoncera ses desseins que par sa 

présence. Malheur à celle même contre laquelle il protestera 

n’avoir aucun dessein offensif : dès qu’elle se trouvera sur son 

passage, dès que par sa position elle pourra être utile à la 

réussite de ses projets, elle deviendra le théâtre de la guerre la 

plus vive et la plus opiniâtre.  

Telle sera donc toujours la condition malheureuse des 

hommes, de ne pouvoir trouver de paix sur la terre, de ne 

pouvoir se souffrir ni se passer les uns des autres. Tel sera 

toujours le sort de cette grande société d’être continuellement 

troublée, agitée, bouleversée par ceux même que la providence 

destine à l’entretenir : et si toute la prévoyance humaine, si la 

politique la plus habile n’a pu mettre le corps germanique à 

l’abri de ces orages, les autres nations peuvent-elles espérer un 

état plus heureux ?  

L’Europe, au milieu de la paix, porte en elle-même des 

semences éternelles de division. Le calme apparent dont elle 

jouit par intervalle, n’est jamais pour elle un état constant de 

tranquillité. La discorde fermente en secret dans son sein, et 

prépare un embrasement toujours prêt à se déclarer. Tels ces 

feux destructeurs, qui par le mélange funeste de diverses causes, 

s’allument dans les entrailles de la terre et la dévorent. Trop 

resserrés sous les voûtes qui les compriment, ils cherchent à les 

rompre, ils s’irritent de la résistance, et redoublent leurs efforts. 

La terre en est ébranlée jusque dans ses fondements ; elle ouvre 

des abîmes, et engloutit un peuple innombrable. Par une 

semblable fatalité, l’Europe nourrit un germe fécond de 

discorde, que la première occasion fait éclore, et qui devenant 

un mal contagieux, fait d’une querelle particulière une guerre 

générale. 



Les intérêts sont tellement compliqués, les prétentions si 

opposées, que les traités ne pouvant embrasser tous les détails, 

démêler tous les différents, concilier toutes les prétentions, 

laissent toujours une certaine ambiguïté dont profitent les 

ennemis de la paix. D’ailleurs ils sont d’ordinaire le fruit de la 

contrainte et de l’épuisement, plutôt que de la bonne foi, et 

n’ont de solidité et de durée que le temps dont la partie qui se 

croit lésée, a besoin pour les enfreindre, et revenir contre les 

cessions qui lui ont été arrachées.  

La tranquillité générale fait la force et la santé de ce vaste 

corps : les vues particulières d’agrandissement et d’ambition 

sont comme autant de maladies funestes qui l’altèrent et le 

fatiguent. Trop uni pour ne pas ressentir les accidents qui 

affligent quelques-uns de ses membres, il ne l’est pas assez pour 

les prévenir ou pour y remédier.  

Toutes les puissances de l’Europe se touchent par une infinité 

de points. Mille rapports les attachent ensemble par des nœuds 

redoublés, et les lient au sort les unes des autres. Le moindre 

événement cause un ébranlement qui se communique de proche 

en proche. Chaque souverain attentif jette un regard autour de 

lui, et réfléchissant sur lui-même, cherche la place qu’il doit 

occuper sur la scène qui se prépare. Il consulte son intérêt, ses 

forces et les circonstances, pour savoir s’il s’engagera dans les 

troubles, ou s’il en demeurera spectateur. C’est une espèce de 

jeu de hasard qui s’ouvre. Chacun combine les risques et les 

avantages ; ceux qui s’y engagent espèrent y gagner ; presque 

tous y perdent, et les peuples, toujours comptés pour rien dans 

ces grands démêlés, ne manquent jamais d’en être les victimes.  

Les grandes puissances toujours opposées se craignent, et 

s’observent en se menaçant. Autour d’elles les États moins 

considérables se rangent, et se partagent suivant la position où 

ils se trouvent. Attachés à leur sort, ils sont forcés d’en suivre 



l’impulsion. Tantôt ils ne songent qu’à éviter leur ruine, et à 

n’être pas brisés par le choc redoutable des grands empires : 

tantôt ils cherchent à en profiter, à vendre leur alliance, et à tirer 

avantage de ce commerce de secours et de protection.  

Ce chaos d’intérêt, cette opposition de motifs et de desseins 

tiennent tous les souverains dans un état continuel d’action et 

de réaction. Telle est l’inconstance de la mer, qui tantôt calme 

et tantôt agitée, voit ses flots s’apaiser et s’élever au gré des 

vents et des orages.  

Cet équilibre si vanté, qui semble plutôt l’effet du hasard que 

de la politique, a été mille fois une occasion de trouble, de 

défiance, d’inquiétude : mille fois le zèle pour sa conservation 

a servi de prétexte à des ligues, à des projets funestes au repos 

de l’Europe. Si jamais le soin de le maintenir a dû occuper les 

souverains ; si jamais leur véritable intérêt de concert avec la 

justice, a sollicité leurs communs efforts : ah ! c’est sans doute 

dans un temps, où une nation fière de ses avantages et de ses 

richesses, imagine que ses forces répondent à l’avidité de ses 

désirs, et ne met plus de bornes à ses projets. Ce n’est pas à la 

monarchie universelle qu’elle aspire : ce dessein ne fut jamais 

qu’un fantôme destiné à inspirer de vaines terreurs ; c’est le 

commerce universel qu’elle veut usurper. 2 Non contente de 

faire circuler ses richesses d’un bout à l’autre de l’univers, elle 

veut suffire seule à tous les besoins, rendre toute l’Europe 

tributaire de son industrie, et s’acquérir ainsi une espèce de 

souveraineté, d’autant plus solide qu’elle serait fondée sur les 

besoins. Ce n’est qu’avec jalousie qu’elle voit les autres nations 

partager avec elle les avantages du commerce. Tout celui 

qu’elle ne fait pas lui semble une perte réelle. Elle couvre déjà 

la mer de ses vaisseaux. Animée de cet esprit d’exclusion si 

fatale à la société, si digne d’une proscription générale, elle 

 
2 L’Angleterre. (B.M.) 



voudrait dissiper et détruire la marine de tous les peuples, et 

s’arroger l’empire des mers, ce territoire commun des nations.  

Ô peuples ! Ô souverains qui demeurez spectateurs d’une 

guerre dont les événements sont si intéressants pour vous ; ce 

ne sont pas des droits litigieux et incertains que nous défendons, 

nous réclamons les lois qui gouvernent la société générale, ces 

lois dont vous êtes tous solidairement les dépositaires et les 

garants. 3 Ce n’est pas pour nos seuls intérêts que nous 

combattons ; c’est pour le commerce, pour la navigation, pour 

la liberté commune. Nos succès ou nos malheurs vous 

regardent, et nos ennemis sont les vôtres.  

Voyez et jugez qui d’eux ou de nous a troublé le repos de 

l’Europe, qui a rompu la paix, violé les traités, allumé cette 

guerre si terrible, et dont la violence semblait devoir abréger la 

durée.  

Témoins de la conduite de la France, de la modération qu’elle 

a opposée aux excès de ses ennemis : voyez et jugez si le prince 

qui nous gouverne a pu faire davantage pour la tranquillité de 

l’Europe ; s’il a pu porter plus loin les égards, les 

ménagements ; s’il n’a pas épuisé toutes les voies de 

négociation ; et rendez hommage à la droiture de ses intentions, 

à la régularité de ses procédés, à son amour pour la paix.  

Voyez et jugez qui de nos adversaires ou de nous a porté la 

guerre dans le continent, qui a tourné la discorde, qui a excité 

et fomenté cet incendie général qui désole et afflige 

l’Allemagne, qui a suscité cette fatale division capable d’altérer 

à jamais sa constitution, qui a employé ses richesses à soudoyer 

les ennemis de la paix.  

Et quelles précautions la France n’avait-elle pas prises, pour 

que cette guerre à laquelle toutes les nations commerçantes sont 

 
3 Ce discours a été composé en septembre 1761, avant la déclaration de guerre de l’Espagne 
contre l’Angleterre. 



si intéressées, ne devint point un malheur général. De qui a-t-

elle sollicité les secours ? De quel allié a-t-elle réclamé sa 

jonction ? Quels amis a-t-elle cherché à faire entrer dans sa 

querelle ? Indépendamment de tous les traités, il existe une 

alliance naturelle entre les souverains, qui les rend tous 

protecteurs de la tranquillité générale, et qui les réunit contre 

ceux qui veulent la troubler. Et quelle force ne devrait point 

avoir cette obligation primitive, lorsque l’intérêt particulier de 

chacun s’y trouve joint ; lorsqu’il est question de réprimer un 

peuple qui se montre l’oppresseur universel. Cependant la 

France aussi généreuse dans ses démarches, que juste dans ses 

prétentions, n’a demandé à tous les souverains que la neutralité, 

et a consenti de soutenir seule le fardeau d’une guerre dont 

l’intérêt commun devait armer tous les peuples. Si elle a 

cimenté par une convention particulière avec une puissance 

l’union et la garantie, que les derniers traités s’établissaient4, 

elle a eu soin de faire précéder cette alliance purement 

défensive, d’un acte de neutralité dans la guerre présente, et n’a 

eu pour but dans cette démarche que de rendre la paix 

nécessaire dans le continent.  

Quelle est donc cette politique qui a rendu inutile une 

prévoyance si louable ; qui a dérangé des mesures si sagement 

concertées, si favorables à la tranquillité de l’Europe ? Quelle 

est cette politique, qui pour opérer une utile diversion, et forcer 

la France toujours fidèle à ses engagements à s’épuiser pour les 

remplir, a trouvé moyen de mettre aux prises presque toute 

l’Europe, de brouiller les souverains, d’inonder l’Allemagne de 

troupes, de faire de ses plus belles provinces un vaste champ de 

bataille ? 

Ô fléau de Dieu ! ô guerre, ne cesserez-vous point de désoler 

la terre ? Ô glaive du Seigneur, n’avez-vous pas causé assez de 

 

4 Traité de Versailles du 1er mai 1756. 



ravage, n’avez-vous pas assez affligé les nations, n’êtes-vous 

pas abreuvé de sang et rassasié de carnage ?  

Et vous souverains, dont les prétentions ont troublé le repos 

de l’Europe, daignez vous souvenir que le Tout-puissant ne 

vous communiqua son pouvoir que pour vous associer à ses 

soins paternels, que pour vous rendre les images de sa 

providence et de sa bonté. Si le soin de votre gloire, si l’intérêt 

particulier de vos peuples a droit de vous occuper, songez aussi 

que vous êtes le lien de la société des nations, et que dans le 

rang suprême où le Très-haut vous a fait monter, vous êtes 

redevables à l’univers, et chargés du soin de procurer sa 

tranquillité.  

Et vous en particulier, prince, qui faites par vos talents 

l’admiration de l’univers ; vous que nous avons trouvé si grand 

dans la paix, que nous avons placé au rang des rois les plus 

fameux ; vous dont la renommée nous a raconté tant de 

merveilles, que manquait-il à votre gloire ? Êtes-vous fait pour 

en ambitionner une qui ne soit pas pure, que l’humanité soit 

forcée de désavouer ? Persuadé que la société civile ne peut 

subsister sans le secours des lois, vous avez égalé la gloire des 

plus grands législateurs. Mais vos lois ne sont dignes de nos 

hommages, que parce qu’elles sont justes : et cette justice que 

vous savez si bien distribuer à vos peuples, oblige aussi les rois, 

et préside à la grande société des nations. Comme membre 

d’une république de princes, vous êtes citoyen d’une patrie ; et 

cette patrie a un droit écrit, et des tribunaux dont vous êtes 

justiciable. Comme souverain, au moins vous êtes sujet aux lois 

immuables de l’équité, de la modération, de la bonne foi. Vous 

en avez donné aux souverains des leçons admirables dans un 

ouvrage digne de ne pas sortir de leurs mains. Serons-nous donc 

forcés d’admirer les principes et les maximes du sage qui 

instruit l’univers, et de n’oser en rapprocher la conduite et les 

procédés du monarque qui l’effraie ? 



Descendez enfin du ciel, divine paix, don céleste, fille du 

Très-haut : vous dont le nom est si doux qu’il se trouve jusque 

dans la bouche de vos plus cruels ennemis. Venez nous ramener 

des jours purs et sereins. Nous avez-vous donc quitté pour 

toujours ? La terre épuisée soupire après vous ; les peuples 

abattus, désolés, consternés vous appellent et vous réclament. 

Nos crimes sans doute vous ont éloignée de nous : la justice du 

Très-haut a provoqué sa vengeance, et vous a retenue jusqu’ici. 

Mais ce dieu sera-t-il toujours pour nous un dieu terrible ? Ne 

se souviendra-t-il plus de ses bontés ? N’a-t-il pas été donné 

assez longtemps au démon de la discorde d’agiter les souverains 

et les peuples, de répandre sur eux un esprit d’inimitié, de 

jalousie, de fureur ? Si la colère divine demandait des victimes, 

un million d’hommes a disparu de dessus la terre dans cette 

guerre malheureuse. Puisse tant de fang répandu comme un 

sacrifice d’expiation, arrêter le bras qui nous frappe. Puissent 

les cendres de tant d’innocents malheureux, de tant de braves 

citoyens, apaiser enfin le courroux du Tout-puissant.  

Sommes-nous exaucés ? 5 Cette assemblée auguste des 

ministres de toutes les puissances doit-elle être pour nous le 

gage d’une paix prochaine ? Que ces délibérations si longues 

d’ordinaire, et qui malheureusement en cette occasion ont été 

aussitôt rompues qu’annoncées, seraient faciles et abrégées, si 

la voix de l’humanité affligée pouvait se faire entendre et 

pénétrer ce chaos d’intrigues, de prétentions, d’intérêt : si toutes 

les puissances belligérantes déposant toutes préventions 

venaient de sang froid se replacer au point d’où elles sont 

parties, faire du moins à présent ce qu’elles eussent dû faire 

alors, prendre la justice et les traités pour règle, appliquer et 

confronter toutes leurs prétentions sur cette règle inflexible, au 

lieu de vouloir la courber à leur gré.  

 
5 Congrès d’Ausbourg en 1761. 



Que la paix serait prompte si cette nation qui l’a rompue 

préférait enfin la gloire de céder à la justice, au faux honneur de 

s’épuiser elle-même pour la combattre ; si contente des 

avantages que lui procurent une agriculture portée à sa 

perfection, une industrie infatigable, un commerce immense, 

elle croyait plus honorable pour elle de servir de modèle et 

d’émulation aux autres peuples, que d’envahir et d’usurper ; si 

faisant taire enfin toute animosité nationale aussi contraire à la 

raison qu’à l’humanité, elle cessait de haïr un peuple qui sait 

l’estimer, et qui n’est fait ni pour sentir ni pour exciter la haine.  

Mais c’est Dieu qui tient en sa main le cœur des rois et qui les 

tourne où il lui plaît. Il sait les abandonner à l’esprit de discorde 

quand il veut châtier les peuples ; il sait les incliner à la paix 

quand il veut pardonner.  

C’en lui qui a inspiré au prince qui nous gouverne une 

modération dont l’Europe a dû être étonnée, et sur laquelle elle 

avait lieu de fonder les espérances les plus certaines de la paix. 

Aurions-nous pu croire nous-mêmes les démarches qu’il a 

faites pour y parvenir, les sacrifices auxquels son amour pour 

les peuples l’a déterminé, s’il n’avait daigné nous en instruire, 

et nous mettre sous les yeux d’une part les proportions les plus 

capables de désarmer ses ennemis, de l’autre une opposition 

absolue à toute voie de conciliation ? 6 Que l’univers entier juge 

aujourd’hui laquelle des deux puissances se refuse au 

rétablissement de la tranquillité publique, et sacrifie à son 

ambition particulière le repos et le bonheur de la terre. 

La guerre la plus juste qui fut jamais exige donc encore de 

nous des efforts. Et tandis qu’une partie de nos concitoyens 

s’empresse de prodiguer pour la défense de la patrie leur repos, 

leur sang, leur vie, nous plaindrons-nous de contribuer de nos 

biens pour faire sentir à ces fiers adversaires enivrés de 

 
6 Mémoire des négociations des cours de France et d’Angleterre en 1761. 



quelques succès, combien la France a de ressources, soutenue 

des regards d’un roi qu’elle chérit ? 

 


	DISCOURS SUR L’ETAT POLITIQUE DE L’EUROPE
	PREMIÈRE PARTIE.
	SECONDE PARTIE.

