
Défense de la liberté du travail, par Nicolas Baudeau (1771)        43                              

 
 

Honnêteté et tolérance chez Montaigne 
 

 
Montaigne, penser en temps de guerres de Religion, sous la direction d’Emi-

liano Ferrari, Thierry Gontier et Nicola Panichi, Paris, Classiques Garnier, dé-
cembre 2021. 

 
De même que le libéralisme économique est né et s’est approfondi en réaction au 

règne aberrant du colbertisme et du socialisme d’État, dont la trace s’affermit en France 
au milieu du XVIIe siècle, l’éclosion de la pensée de la tolérance religieuse entre le XVIe 
et le XVIIe siècle doit beaucoup à l’émergence puis à l’accentuation des troubles reli-
gieux en Europe. La confrontation entre catholicisme et protestantisme, et les répres-
sions fréquentes des hérétiques dans les aires de pouvoir de l’une et l’autre des forces 
en présence (tel Michel Servet, brûlé vif en 1553 après s’être opposé aux dogmes de 
Jean Calvin), ne pouvaient manquer de susciter du scepticisme et de l’opposition chez 
une poignée de penseurs courageux. De ce point de vue, le libéralisme, à contours 
variés, de Michel de L’Hospital, Sébastien Castillon ou Michel de Montaigne, est entiè-
rement dépendant d’un contexte de tensions qui lui servit en quelque sorte de terreau.   

À des degrés divers, ces auteurs se sont engagés pour la pacification des rapports 
entre les différentes confessions et les pouvoirs politiques qui en dépendaient, et ils ont 
composé des ouvrages promouvant l’idéal de la tolérance religieuse. Montaigne même, 
dont la vie « plus de moitié passée en ruine de mon pays » (Essais, II, 12) est tout à la 
fois guidée par une ambition d’action et la tentation du détachement et de la retraite, 
fait écho à ce climat hostile dans cette somme magistrale que sont les Essais. Le thème 
des déchirements religieux et de la guerre civile est présent à l’arrière-plan de cette 
œuvre dense : c’est le contexte et l’actualité, bien souvent rappelée dans des évocations, 
des titres de chapitres et quelques passages approfondis, de ce livre dont on apprécie 
aujourd’hui l’intemporalité.  

L’ouvrage collectif que nous présentons permet d’étudier cet aspect important. 
Fruit de deux colloques successifs, organisés en octobre 2016 (Lyon III) et novembre 
2017 (Scuaola Normale Superiore di Pisa, Italia), il apporte des éléments de conceptua-
lisation pour mieux comprendre l’engagement de Montaigne, pratique et théorique, en 
faveur de la tolérance et de la concorde. Les contributions des meilleurs spécialistes de 
Montaigne tracent, par touches successives, les contours de l’honnêteté et de la tolé-
rance de l’auteur des Essais. 

La première remarque d’importance, en amont de cette discussion, est que Mon-
taigne n’est pas neutre dans ces conflits : il est délibérément et notoirement catholique. 
Au surplus, il condamne la neutralité et le retrait en dehors du monde, dont le mirage, 
hérité de l’Antiquité, fascine encore son époque. « De se tenir chancelant et mestis, de 
tenir son affection immobile et sans inclination aus troubles de son pays et en une 
division publique, je ne le trouve ny beau ny honneste. » (III, 1). Lui, à rebours, prend 
parti et se positionne en défenseur raisonnable du parti catholique, dans une posture 
conservatrice qui sied à son tempérament. « Puis que je ne suis pas capable de choisir, 
je pren le chois d’autruy et me tien en l’assiette où Dieu m’a mis. Autrement, je ne me 
sçauroy garder de rouler sans cesse. Ainsi me suis-je, par la grace de Dieu, conservé 



44        Laissons Faire, n°45                              

entier, sans agitation et trouble de conscience, aux anciennes creances de nostre reli-
gion, au travers de tant de sectes et de divisions que nostre siecle a produites. » (II, 12) 
En observateur et en philosophe, il est gêné, d’ailleurs, par les velléités réformatrices 
des protestants. « Ceux qui ont essayé de r’aviser les mœurs du monde, de mon temps, 
par nouvelles opinions, reforment les vices de l’apparence, ceux de l’essence, ils les 
laissent là, s’ils ne les augmentent : Et l’augmentation y est à craindre. » (III, 2). Ces 
réformes, dont le parti protestant se fait fort, sont pour lui des audaces malheureuses 
et impropres. « Ces autres font de mesme, qui s’arrestent à deffendre à toute instance 
des formes de parler, les danses, les jeux, à un peuple perdu de toute sorte de vices 
execrables. Il n’est pas temps de se laver et decrasser, quand on est atteint d’une bonne 
fièvre. » (III, 9) 

Malgré cette position très nette prise dans le débat, Montaigne maintient une hon-
nêteté et un sens de la mesure, se refusant à adopter une posture partisane, haineuse et 
aveugle. Les deux partis lui paraissent également fanatisés et condamnables. « J’aperçois 
en ces démembrements de la France, et divisions où nous sommes tombés : chacun se 
travailler à défendre sa cause, mais jusques aux meilleurs, avec déguisement et men-
songe. » (III, 9). Tant le parti huguenot que la Ligue pèchent par une hostilité systéma-
tique et déraisonnable. « Leur sens et entendement est entièrement étouffé en leur pas-
sion. Leur discrétion n’a plus d’autre choix que ce qui leur rit et qui conforte leur 
cause. » (III, 10). Dans le camp catholique même, « il s’en voit plusieurs que la passion 
pousse hors les bornes de la raison, et leur faict par fois prendre des conseils injustes, 
violents et encore temeraires. » (II, 19). Aussi, si Montaigne se range à l’un des deux 
partis, le fait-il avec mesure. « Je me prends fermement au plus sain des partis, mais je 
n’affecte pas qu’on me remarque spécialement ennemi des autres, et outre la raison 
générale. » (III, 10.) Il ne s’attache à la cause catholique que « moderéement et sans 
fièvre » (III, 1) 

Sans haine et sans aveuglement partisan, il est ainsi capable, dans les Essais, de vanter 
les vers « excellens et en beauté et en desbordement » du protestant Théodore de Bèze 
(III, 9) ou d’autres « du bon Marot » (II, 3), ce dont la censure officielle lui tiendra 
rigueur. « Il loue Bèze et Buchanan en tant que bons poètes » (loda Beza et Buccano per 
boni poeti), « il approuve un mot du bon Marot et l’appelle bon alors qu’il est hérétique » 
(approva un detto del buon Marot et lo chiama buono essendo egli heretico), disent les consultores de 
la Congrégation de l’Index. Lui ne s’en met pas en peine, cultivant l’ouverture d’esprit, 
le dialogue et la conciliation. En voyage en Allemagne, il recherche la compagnie de 
théologiens protestants qu’il interroge sur leurs croyances et leurs pratiques. (Journal de 
Voyage, éd. PUF, 1992, pages 33 et 36.) Aux différentes étapes des troubles, il parle et 
négocie avec les deux camps, sans fausse affectation, sans dissimulation, mais « partout 
la teste haute, le visage et le cœur ouvert » (III, 1). « Je ne dis rien à l’un que je ne puise 
dire à l’autre » (III, 1). 

C’est l’attitude honnête et tolérante de l’homme sage, qui voit des déchirements 
religieux troubler la paix civile jusque dans le sein des familles (et cela jusque parmi les 
siens : l’une de ses sœurs, Jeanne, s’est convertie, et l’un de ses frères, Thomas, s’est 
maintenu après des hésitations), et qui tout en s’engageant dans la dispute, à laquelle il 
ne saurait rester indifférent, demeure juste et loyal dans la controverse, toujours « mes-
tis » et « le cul entre deux selles » (I, 54), et sans cesse désapprouvé par les deux camps, 
dont il ne flatte pas les passions mais examine et censure les égarements.  

 
Benoît Malbranque  


