
26        Laissons Faire, n°27                              

 

Benjamin Constant 
et la force créatrice de l’innovation 

 
Gérard Minart 

 
 

 
Dans une conférence prononcée le 3 décembre 1825, analysant les caractères 

principaux de son époque, Benjamin Constant précise « qu’un nouvel ordre de choses 
s’annonce » et que tout ce qui sert de base à la vie physique aussi bien qu’à la vie mo-
rale se trouve « dans un mouvement accéléré, dans une fermentation toujours plus 
active ». 

Et il range dans ce mouvement, dans cette fermentation, ce qu’il nomme 
« l’exploitation du monde matériel par les sciences ». Autrement dit ce que nous appe-
lons aujourd’hui l’innovation.1 

Si Benjamin Constant n’a pas développé au même degré que Jean-Baptiste Say 
l’importance et le rôle des découvertes techniques dans le processus de création des 
richesses, ni marqué avec la même insistance les places prépondérantes du chef 
d’entreprise et du savant dans la nouvelle économie des Modernes, il a toutefois 
abordé ce thème à plusieurs reprises mais sous un angle qui lui est propre et à un 
niveau supérieur en plaçant l’innovation au cœur de cette vaste perspective qui lui est 
chère de la perfectibilité de l’espèce humaine.. 

Selon lui, non seulement l’innovation s’inscrit dans le sens de la perfectibilité mais, 
mieux, ouvre la voie à cette perfectibilité. 

Et l’innovation centrale, capitale, qui a permis jadis un immense pas en avant sur 
la route de la perfectibilité, ce fut l’invention de l’imprimerie.  

Grâce à elle les acquis des générations précédentes peuvent être transmis aux gé-
nérations futures : 

« La découverte de l’imprimerie, souligne-t-il, a fourni aux hommes un moyen 
nouveau de discussion, une nouvelle cause de mouvement intellectuel. Cette décou-
verte et la liberté de penser qui en est résultée ont été depuis trois siècles favorisées 
par certains gouvernements, tolérées par d’autres, étouffées par d’autres encore. Or, 
nous ne craignons pas d’affirmer que les nations chez lesquelles cette occupation de 
l’esprit a été encouragée ou permise ont seules conservé de la force et de la vie et que 

 

1 La tendance générale de notre siècle, considérée à la fois dans la manifestation de l’esprit d’industrie et dans 
l’expression du sentiment religieux : Discours prononcé par Benjamin Constant dans la séance d’ouverture de 
l’Athénée royal de Paris, le 3 décembre 1825, Revue encyclopédique, tome 28, décembre 1825, p.661. Sur 
Internet/Gallica. 



Benjamin Constant et la force créatrice de l’innovation, par Gérard Minart        27                              

celles dont les chefs ont imposé silence à toute opinion libre ont perdu graduellement 
tout caractère et toute vigueur. »1 

Comme Turgot, Benjamin Constant considère donc que cette innovation a mar-
qué un tournant dans l’histoire des hommes en permettant le développement des 
communications sociales non seulement entre les individus mais également entre les 
peuples. Pour lui, imprimerie signifie publicité (au sens du XVIIIe siècle), c’est-à-dire 
diffusion des lumières et des idées dans tous les domaines par la liberté de penser, de 
parler et d’écrire et constitution, à partir de là, d’une opinion publique éclairée. 

D’où la place prépondérante de la liberté de la presse dans l’ensemble de son 
œuvre politique de même que dans ses réflexions sur l’économie :  

« Restreindre aujourd’hui la liberté de la presse, écrit-il, c’est restreindre toute la li-
berté intellectuelle de l’espèce humaine. La presse est un instrument dont elle ne peut 
plus se passer. La nature et l’étendue de nos associations modernes, l’abolition de 
toutes les formes populaires et tumultueuses rendent l’imprimerie le seul moyen de 
publicité, le seul mode de communication des nations entre elles, comme des indivi-
dus entre eux. La question de la liberté de la presse est donc la question générale du 
développement de l’esprit humain. C’est sous ce point de vue qu’il est nécessaire de 
l’envisager […] Lorsqu’il n’y a dans un pays ni liberté de la presse, ni droits politiques, 
le peuple se détache entièrement des affaires publiques. Toute communication est 
rompue entre les gouvernants et les gouvernés. L’autorité pendant quelque temps, et 
les partisans de l’autorité peuvent regarder cela comme un avantage. Le gouverne-
ment ne rencontre point d’obstacles. Rien ne le contrarie. Il agit librement mais c’est 
que lui seul est vivant et que la nation est morte. L’opinion publique est la vie des 
Etats. Quand l’opinion publique ne se renouvelle pas, les Etats dépérissent et tom-
bent en dissolution. »2 

Soulignons ces trois points : 
- L’exploitation du monde matériel par les sciences ; 
- La liberté de la presse comme condition du développement de l’esprit humain 

par la circulation et l’échange des idées ; 
- L’opinion publique comme source du renouvellement de la vie des Etats. 
Ils constituent les éléments fondamentaux, selon Benjamin Constant, de la société 

des Modernes, autrement dit de cette société industrielle qui explose et grandit à son 
époque et dont le moteur est déjà, et sera de plus en plus, les découvertes scienti-
fiques donc l’innovation. 

Science, liberté, opinion publique à quoi il faut ajouter lumières et morale : tout  
est lié chez Benjamin Constant, tout entre en mouvement, se conforte et s’épure dans 
le sens du progrès à la condition expresse que le gouvernement ne porte pas atteinte à 
la manifestation de la pensée : 

« Toutes les facultés de l’homme se tiennent, affirme-t-il. L’industrie et l’art mili-
taire se perfectionnent par les découvertes des sciences. Les sciences gagnent à leur 
tour aux perfectionnements de l’art militaire et de l’industrie. Les lumières 
s’appliquent à tout. Elles font faire des progrès à l’industrie, à tous les arts, à toutes 

 

1 Principes de politique, op.cit., p.124. 
2 Ibid., p.123. 



28        Laissons Faire, n°27                              

les sciences, puis, en analysant ces progrès, elles étendent leur propre horizon. La 
morale enfin s’épure et se rectifie par les lumières. Si le gouvernement porte atteinte à 
la manifestation de la pensée, la morale en sera moins saine, les connaissances de fait 
moins exactes, les sciences moins actives dans leurs développements, l’art militaire 
moins avancé, l’industrie moins enrichie par des découvertes. »1 

Tout cela se résume d’une phrase : c’est l’alliance, on pourrait même écrire la 
Sainte Alliance, de l’industrie et de la liberté dont la conséquence est l’affranchis-
sement de l’individu car il peut désormais, grâce à cette alliance, « trouver des moyens 
de bien-être physique hors de la protection et des faveurs du pouvoir […] Chacun 
s’est dit que la nature avait placé dans les facultés de l’homme des moyens de ri-
chesse, et qu’il était à la fois plus honorable, plus sûr et même moins pénible de les 
acquérir que de les mendier ».2 

Par ailleurs, l’innovation présente cette qualité que, fruit de la pensée et de l’ac-
croissement des lumières, son avenir sera cumulatif. 

Et Benjamin Constant d’expliquer : 
« Chacune de nos découvertes en mécanique qui remplace par des instruments et 

des machines la force physique de l’homme, est une conquête par la pensée ; et 
d’après les lois de la nature, ces conquêtes devenant plus faciles à mesure qu’elles se 
multiplient, doivent se succéder avec une vitesse accélérée. »3 

Certains philosophes, hostiles à la propriété, ont même envisagé une époque où la 
multiplication et l’accélération des innovations permettrait « une exemption totale du 
travail manuel ». Comme quoi le thème de la fin du travail n’est pas d’aujourd’hui et 
remonte même très loin dans le temps. 

C’est cette « exemption totale » qui, selon eux, permettrait enfin d’abolir la pro-
priété. 

D’autres philosophes, allant moins loin, entendent s’appuyer sur les innovations 
pour répartir le travail de façon strictement égale entre tous les membres de la société. 

Benjamin Constant rejette l’une et l’autre de ces utopies : 
« Cette répartition, écrit-il, si elle n’était pas une rêverie absurde, irait contre son 

but même, enlèverait à la pensée le loisir qui doit la rendre forte et profonde, à 
l’industrie la persévérance qui la porte à la perfection, à toutes les classes les avantages 
de l’habitude, de la suite, de l’unité du but et de la centralisation des forces. Sans pro-
priété, l’espèce humaine existerait stationnaire et dans le degré le plus brut et le plus 
sauvage de son existence. Chacun, chargé de pourvoir seul à tous les besoins, partage-
rait ses forces pour y subvenir et courbé sous le poids de ces soins multipliés 
n’avancerait jamais d’un pas. L’abolition de la propriété serait destructive de la divi-
sion du travail, base du perfectionnement de tous les arts et de toutes les sciences. La 
faculté progressive périrait faute de temps et d’indépendance ; et l’égalité grossière et 
forcée mettrait un obstacle invincible à l’établissement graduel de l’égalité véritable, 
celle du bonheur et des lumières. »4 

 

1 Principes de politique, op.cit., p.133. 
2 Revue encyclopédique, op.cit., p.664-665. 
3 Principes de politique, op.cit., p.177. 
4 Ibid. 



Benjamin Constant et la force créatrice de l’innovation, par Gérard Minart        29                              

Dans le cadre que lui assigne Benjamin Constant, l’innovation est donc libéra-
trice : 

« J’applaudis, proclame-t-il, à tous les moyens qu’on découvre pour dompter 
l’univers matériel et le faire servir à nos usages. Plus l’univers matériel sera dompté, 
plus nous aurons de loisir pour nous occuper de l’univers intellectuel, qui est le seul 
véritable. »1 

 
A côté de l’innovation dans les sciences et les techniques, Benjamin Constant s’est 

intéressé à un autre type d’innovation : celle, plus délicate et plus subtile, qui concerne 
les institutions politiques. 

Ce domaine, bien que sensible, se trouve soumis, comme le monde physique, à ce 
qu’il appelle « les changements inévitables ». Deux acteurs principaux y agissent qui 
vont, chacun à sa façon, ou permettre ou freiner l’innovation : l’opinion publique et 
l’Etat. Car s’il est vrai que les gouvernements sortent du sein des nations, il est égale-
ment vrai qu’il est dans la nature des gouvernements d’être stationnaires tandis qu’il 
est dans celle des nations d’être progressives. 

Avant d’aller plus loin, rappelons ce qu’est l’opinion publique dans la philosophie 
politique de Benjamin Constant. 

Selon lui, l’opinion publique se résume d’une phrase : c’est une puissance au ser-
vice de la liberté : 

« Les citoyens, constate-t-il, ne s’intéressent à leurs institutions que lorsqu’ils sont 
appelés à y concourir par leurs suffrages. Or cet intérêt est indispensable pour former 
un esprit public, cette puissance sans laquelle nulle liberté n’est durable, cette garantie 
contre tous les périls que dans certains pays on invoque toujours, sans la créer jamais. 
C’est l’esprit public, résultat de l’élection populaire, qui a soutenu la Grande-Bretagne,  
au milieu de la guerre la plus dispendieuse et la plus acharnée. C’est par l’élection 
populaire que, sous des ministres ombrageux, la liberté de la presse a survécu à toutes 
les crises. Sans l’élection populaire, les citoyens d’un pays n’ont jamais ce sentiment 
de leur importance, qui leur présente la gloire et la liberté de leur pays comme la por-
tion la plus précieuse de leur patrimoine individuel. »2 

L’opinion publique représente donc – autre expression de Benjamin Constant – 
« le vœu national ». 

Et c’est ce vœu national qu’il faudra consulter pour innover dans le domaine des 
institutions : 

« Une amélioration, une réforme, l’abolition d’un abus, toutes ces choses ne sont 
salutaires que lorsqu’elles suivent le vœu national. Elles deviennent funestes, lors-
qu’elles le précèdent. Ce ne sont plus des perfectionnements, mais des actes de tyran-
nie. Ce n’est pas à la rapidité des améliorations, mais à l’accord des institutions avec 
les idées, qu’il est raisonnable d’attacher de l’importance. Si vous méprisez cette règle, 
vous ne saurez où vous arrêter. Tous les abus se tiennent, plusieurs sont liés intime-

 

1 Revue encyclopédique, op.cit., p.668. 
2 Principes de politique, op.cit., p.340. 



30        Laissons Faire, n°27                              

ment à des parties essentielles de l’édifice social. Si l’opinion ne les en a séparés 
d’avance, vous ébranlez tout l’édifice en les attaquant. »1 

Et à ceux qui objectent qu’il est difficile de connaître le vœu national, il répond 
que si on laisse à l’opinion la faculté de s’exprimer en toute liberté, on connaîtra ce 
vœu sans peine.  

Mais pour le bien connaître, que l’Etat se taise ! 
Et ici resurgit le rôle premier, central, essentiel de la liberté de la presse, encore 

plus précieux et plus nécessaire dans le secteur des innovations institutionnelles que 
dans celui des innovations techniques :  

« Du choc des idées, observe Benjamin Constant, naîtra la lumière, et le sentiment 
général sera bientôt impossible à méconnaître. Vous avez donc ici, pour moyen aussi 
infaillible que facile, la liberté de la presse ; cette liberté à laquelle il faut toujours re-
venir ; cette liberté nécessaire aux gouvernements, non moins qu’aux peuples ; cette 
liberté, dont la violation est, sous ce rapport, un crime d’Etat. 

« En second lieu, l’opinion modifie insensiblement dans la pratique les lois et les 
institutions qui la contrarient. Laissez-lui faire ce travail. Le temps, dit Bacon, est le 
grand réformateur. Ne refusez pas son assistance. Qu’il marche devant vous, il aplani-
ra votre route. Si ce que vous instituez n’a pas été préparé par lui, vous commanderez 
vainement. Il ne sera pas plus difficile à vos successeurs d’abroger vos lois, qu’il ne 
vous l’a été d’en abroger d’autres, et il ne restera de vos lois abrogées que le mal 
qu’elles auront fait. »2 

C’est donc non seulement une pratique mais aussi une véritable théorie de 
l’innovation en matière d’institutions qu’esquisse ainsi Benjamin Constant : 

« Toutes les institutions sociales, continue-t-il, ne sont que des formes, adoptées 
pour le même but, pour le plus grand bonheur, et surtout le plus grand perfection-
nement de l’espèce humaine. Il y a toujours une de ces formes qui vaut mieux que 
toutes les autres. Si on peut l’introduire paisiblement, et obtenir pour elle un assenti-
ment général et volontaire, nul doute que le gain ne soit réel. Mais si, pour 
l’introduire, il faut de la contrainte, des lois prohibitives, et leurs inséparables com-
pagnes, des lois pénales, le mal l’emportera sur le bien […] La marche de l’espèce 
humaine étant graduelle, toute innovation qui lui imprime une secousse violente est 
dangereuse ; mais cette marche étant en même temps progressive, tout ce qui 
s’oppose à cette progression est également dangereux […] L’on a peur des boulever-
sements, et l’on a raison ; mais on provoque les bouleversements par un attachement 
aveugle et opiniâtre à des idées de stabilité exagérées, comme par des innovations 
imprudentes. L’unique moyen de les éviter, c’est de se prêter aux changements insen-
sibles qui s’opèrent dans la nature morale comme dans la nature physique […] Obéis-
sez au temps ; faites chaque jour ce que chaque jour appelle ; ne soyez ni obstinés 
dans le maintien de ce qui s’écroule, ni trop pressés dans l’établissement de ce qui 
semble s’annoncer ; restez fidèles à la justice, qui est de toutes les époques ; respectez 
la liberté, qui prépare tous les biens ; consentez à ce que beaucoup de choses se déve-

 

1 Ecrits politiques, op.cit., p.280. 
2 Ibid., p.281. 



Benjamin Constant et la force créatrice de l’innovation, par Gérard Minart        31                              

loppent sans vous, et confiez au passé sa propre défense, à l’avenir son propre ac-
complissement. »1 

C’est aussi au nom de l’innovation considérée comme l’une des sources de la 
marche progressive de l’humanité que Benjamin Constant avait combattu l’école 
saint-simonienne. 

Il craignait en effet que les saint-simoniens, en critiquant l’esprit de libre examen 
et en voulant faire advenir une époque positive qui serait un stade définitif de 
l’humanité succédant à beaucoup de stades transitoires, ne bloquent tout progrès, 
tout débat, toute recherche, toute ascension, bref, toute civilisation. 

Pour lui, la vérité de l’humanité est dans le transitoire, non dans le définitif. 
« Rien n’est définitif sur la terre, avait-il lancé aux saint-simoniens. Ce que nous 

prenons pour définitif n’est qu’une transition comme une autre, et il est bon que cela 
soit ainsi ; car ce qui serait définitif serait stationnaire, et tout ce qui est stationnaire 
est funeste. » 

Et il les avait invités à être d’utiles collaborateurs « dans le grand travail qui se fait 
et qui doit se faire indéfiniment ».2 

 
Liberté de penser, de parler et d’écrire, innovation, opinion publique, lumières, 

progrès : ces mots forment un bloc chez Benjamin Constant.  
Et ce bloc a nom : civilisation.  
Mieux : civilisation industrielle.  
Mieux encore : civilisation des Modernes. 
Si ces notions d’innovation et de civilisation sont étroitement associées dans son 

esprit, il faut toutefois souligner qu’il s’est montré très prémonitoire dans la percep-
tion qu’il a eue des maux causés par cette civilisation nouvelle et surtout par son « ex-
ploitation scientifique du monde matériel ». 

Ce en quoi il aura été une sorte d’écologiste avant l’heure et avant le mot. 
Rappelons qu’en 1825 le développement industriel a déjà pris une telle ampleur, 

notamment en Angleterre et en France, que ses nuisance – ont dirait aujourd’hui ses 
externalités négatives – suscitent critiques et inquiétudes. 

Elles portent principalement sur quatre secteurs : 
- Les conditions sociales de travail dans les grandes manufactures de type man-

chestérien ; 
- La relation, étudiée par Malthus, entre croissance de la population et production 

des subsistances ; 
- Les crises de surproduction qui peuvent surgir dans une économie de production 

de masse ; 
- Les conséquences sur l’emploi de l’irruption des machines dans les processus in-

dustriels.  
Quatre économistes de l’époque vont dialoguer, parfois vivement, à propos de ces 

différentes préoccupations : Ricardo, Malthus, Jean-Baptiste Say et Sismondi.  

 

1 Ibid., p.284, 289, 290. 
2 Ibid., p.677. 



32        Laissons Faire, n°27                              

Or il se trouve que Benjamin Constant connaît personnellement Sismondi, qu’il 
rencontre souvent en Suisse, à Coppet, chez Germaine de Staël, et avec qui il débat 
des conséquences du progrès technique à partir du développement des machines. 

Il connaît aussi Jean-Baptiste Say, nous l’avons dit.  
Enfin, il a argumenté et s’est prononcé sur les thèses de Malthus, comme on l’a vu 

dans un chapitre précédent, et l’on sait de surcroît l’intérêt qu’il porte depuis long-
temps à la vie politique et économique de l’Angleterre. C’est dire que tout le porte à 
s’intéresser aux conséquences, dans tous les domaines, du développement industriel.  

Ajoutons à cela que ses études approfondies sur l’histoire des religions, commen-
cées alors qu’il était très jeune et poursuivies jusqu’à la fin de sa vie, de même que son 
implication personnelle, comme orateur, écrivain ou parlementaire dans les événe-
ments de son époque, lui ont donné à la fois le regard de l’historien sur le temps long 
de l’évolution de l’humanité et la curiosité du journaliste sur l’actualité la plus brûlante 
de son temps. Il s’est donc forgé sa propre idée des civilisations humaines et des 
phases de régression qu’elles peuvent connaître : 

« Chaque fois, relève-t-il, que le genre humain arrive à une civilisation excessive, il 
paraît dégradé durant quelques générations. Ensuite, il se relève de cette dégradation 
passagère, et se remettant, pour ainsi dire, en marche, avec les nouvelles découvertes 
dont il s’est enrichi, il parvient à un plus haut degré de perfectionnement. »1 

Ce sont donc « de nouvelles découvertes » - donc de nouveaux progrès de la 
science et de l’innovation – qui aident l’humanité à trouver les remèdes à ses propres 
nuisances et à reprendre sa marche en avant. 

En clair, ce n’est pas avec moins de civilisation mais au contraire avec plus de civi-
lisation que l’on résout les maux du progrès. 

Dans l’esprit de Benjamin Constant, pas question d’abandonner ce bénéfice capi-
tal du développement de l’industrie qui permet désormais à l’individu de trouver ses 
moyens d’existence « hors de la protection et des faveurs du pouvoir » ; pas question 
de plaider pour un retour à un stade antérieur de la société ; pas question de revenir 
au règne de l’agriculture et de la propriété foncière ; pas question de retomber dans 
ces temps obscurs de la théocratie sacerdotale où la faculté progressive est « frappée 
d’immobilité », où toute découverte « est interdite », où tout avancement « est un 
crime » et toute innovation « un sacrilège », où l’usage de cet art précieux qui répand 
et transmet au loin la pensée « est prohibé comme une impiété ».2 

En langage d’aujourd’hui, on pourrait écrire que Benjamin Constant n’entend pas 
remédier aux maux de la croissance par la décroissance mais par une nouvelle et une 
meilleure croissance : 

« La civilisation, conclut-il, est dans la destinée de l’espèce humaine. L’homme a 
été créé pour s’instruire, pour s’éclairer, et par là même pour s’adoucir et s’améliorer. 
Honte et malheur à ceux qui, par la force ou par la ruse, le détournent de la route qui 
lui est tracée ! Si la civilisation a des inconvénients, ils sont momentanés, et c’est à elle 
qu’il faut recourir pour y porter remède. Le mal qu’une civilisation imparfaite produit 
quelquefois, une civilisation plus parfaite le fait disparaître. » 

 

1 Revue encyclopédique, tome 29,  p.420. 
2 Revue encyclopédique, tome 28, op.cit., p.670. 



Benjamin Constant et la force créatrice de l’innovation, par Gérard Minart        33                              

Et il aura une formule frappante pour résumer sa pensée : 
« La civilisation est la lance d’Achille : elle guérit les maux qu’elle cause. Ces maux 

sont passagers, et la guérison est éternelle. »1 
 
Toutefois, il n’y a pas que la civilisation au sens général du terme qui peut subir 

des dégradations. C’est le cas également de la liberté de la presse en raison de certains 
de ses excès. Ici encore la lucidité de Benjamin Constant est remarquable et ce qu’il 
dénonce dans les dérives de cette liberté conserve une grande valeur morale encore 
aujourd’hui - et peut-être même surtout aujourd’hui -  après plus de deux siècles 
d’existence mouvementée de cette même liberté. Et au moment où les moyens 
d’information, avec l’irruption du numérique, connaissent un nouveau type de déve-
loppement. 

Ainsi dénonce-t-il - déjà ! - les attaques injustifiées contre les personnes quand ces 
attaques n’ont d’autre objet que la malveillance ou bien ne visent à éveiller dans le 
public qu’une « malignité curieuse ». Si de tels comportements se réclament de la 
liberté de la presse cela ne les empêchent pas d’être « très condamnables aux yeux de 
la morale ». 

Et de proclamer : 
« La vérité n’est pas nécessaire à dire quand elle ne fait que nuire aux personnes, 

sans conduire à des résultats utiles ; et quels sont les résultats utiles de ces anecdotes 
qui ne se rapportent qu’à la vie privée ou aux opinions fugitives de ceux qu’on traduit 
ainsi devant un tribunal qui n’est pas compétent pour les juger ? Les espions que 
l’autorité salarie me paraissent méprisables, mais je ne méprise pas moins les espions 
à la solde du public. »2 

 

 

 

 
 

 
 
 
 
 
 

 

1 Revue encyclopédique, tome 29 op.cit., p.424. 
2 Benjamin Constant, Mémoires sur les Cent-Jours, Paris, 1829, Pichon, p.XXIX. 


