
46        Laissons Faire, n°26                              

 
[ CRITIQUE ] 

 

 
Dictionnaire Tocqueville, par Jean-Louis Benoît, 
éditions Nuvis, 2017, 476 pages. 
 
Compte-rendu par Benoît Malbranque 

 
Alexis de Tocqueville est assurément l’un des au-

teurs libéraux français les plus connus. Mais comme 
toutes les célébrités de l’histoire de la pensée, il est plus 
cité que lu, plus commenté que compris. S’il n’est pas 
seul au panthéon des gloires incomprises, lui plus que 
tout autre court le risque d’être lu de manière superfi-
cielle, et donc dénaturé. Car son œuvre, en apparence 
linéaire — deux grands ouvrages, chacun avec une idée-
mère structurante — est plus complexe, et plus vaste 
qu’il n’y paraît. Les ambivalences, les silences et l’im-

précision qu’elle contient par moment — qu’on pense à la « démocratie », concept-clé 
qu’il ne définit jamais vraiment — n’ont pas fini de nous tendre des pièges. De sorte 
que plus d’un siècle et demi après sa mort, Tocqueville continue à donner matière à 
des interprétations à tort et à travers. C’est qu’on trouve de tout dans son œuvre : de 
quoi soutenir tous les systèmes, pour peu qu’on en fasse une lecteur tronquée et par-
tiale. De cela, Tocqueville lui-même était conscient, lui qui, juste après la publication 
de la Démocratie en Amérique (1835), confiait à son ami Eugène Stoffels : « Je plais à 
beaucoup de gens d’opinions opposées, non parce qu’ils m’entendent, mais parce 
qu’ils trouvent dans mon ouvrage, en ne le considérant que d’un seul côté, des argu-
ments favorables à leur passion du moment. » 

Le seul préservatif contre ce danger de simplifier à l’excès Tocqueville, de passer à 
côté de son message, est l’étude de son œuvre. Naturellement, c’est une entreprise 
intimidante, car au-delà des deux grands classiques que sont la Démocratie et Amérique 
et l’Ancien Régime et la Révolution, la richesse de la pensée de Tocqueville se trouve ex-
posée dans une pléiade de mémoires divers, de notes, et dans sa volumineuse corres-
pondance, où il livre les clés de ses ouvrages en toute honnêteté. 

Il faut donc accueillir avec beaucoup de sympathie les efforts de ceux qui, à l’instar 
de Jean-Louis Benoît, nous aident à pénétrer dans cette œuvre volumineuse et com-
plexe avec le moins d’efforts possibles. Jean-Louis Benoît a passé sa vie à étudier 
Tocqueville et son œuvre et à tâcher de le rendre accessible au grand public. C’est un 
guide sûr pour découvrir ou approfondir Tocqueville. Il en connaît formidablement 
bien la biographie et a médité son œuvre pendant des décennies. L’année dernière, il a 
fourni un nouveau livre, un Dictionnaire Tocqueville, qui fait l’objet de la présente recen-
sion. Sa connaissance de Tocqueville y ressort à chaque page. Co-éditeur des Œuvres 
complètes de Tocqueville, il fait constamment référence au texte dans son appréciation 
de Tocqueville et de ses idées, mobilisant les grands textes et les écrits oubliés voire 
inédits. C’est là le premier grand atout du livre. 



Recension : Dictionnaire Tocqueville        47                              

Le second grand mérite de l’auteur est d’être sorti, et de nous sortir par cela même 
des idées reçues que nous avons sur Tocqueville, qui comme nous l’avons dit ne se 
résume pas à ses deux grands ouvrages. Fort à propos, J.-L. Benoît s’intéresse depuis 
plusieurs années déjà à des plans négligés chez Tocqueville : notamment l’économie 
(voir son édition d’une anthologie de Textes économiques) et la religion (idem, Notes sur le 
Coran et autres textes sur les religions). En toute franchise, il nous apparaît que le jugement 
porté sur les idées économiques de Tocqueville manquait de finesse et était trop dicté 
par l’impératif moral de n’en faire ni un néolibéral ni un social-démocrate : mais 
l’intention était très louable et cette réserve faite, il était important de lancer l’étude du 
Tocqueville économiste. 

Le Dictionnaire Tocqueville est à mi-chemin entre une étude sur les idées de Tocque-
ville et un recueil de citations : il donne à comprendre et à lire, sur chacun des sujets 
traités par Tocqueville ou se rapportant à son œuvre. Quoique l’exhaustivité eût été 
impossible, et impraticable, on trouve dans cet ouvrage de près de 500 pages tous les 
grands thèmes agités par Tocqueville dans ses ouvrages et ses écrits non publiés, on 
rencontre les hommes et femmes qu’il a cotoyés, et on en apprend aussi sur les con-
tours de sa vie publique. 

Parmi les différentes entrées du Dictionnaire, certaines nous renseignent sur les 
idées de Tocqueville sur des thèmes que l’on n’associerait pas spontanément à son 
nom. Ainsi il nous a paru intéressant d’en sélectionner quatre, et de les présenter 
successivement. Ce sera : les religions, y compris l’Islam ; la gauche et le socialisme ; 
le génocide des Indiens d’Amérique ; et enfin la colonisation. Par ces quatre tableaux, 
dont la richesse est due seule aux éclaircissements fournis par le Dictionnaire, nous 
pourrons donner de Tocqueville un visage nouveau.  

 
Tocqueville penseur des religions et lecteur du Coran 

 
Tocqueville s’est beaucoup intéressé à la religion, tout en entretenant avec elle des 

rapports difficiles. À l’âge de 16 ans, après avoir quitté sa Normandie natale pour 
Metz, il découvre la philosophie des Lumières et cela fait vaciller toutes ses idées 
religieuses. Resté depuis lors incroyant, il ne va jamais, toutefois, se détacher de l’idée 
que la religion est nécessaire pour la solidité d’une société et pour se préserver des 
dangers des tyrannies. Cette importance lui semblait d’autant plus grande qu’à l’épo-
que où il a vécu, les autorités traditionnelles s’étaient notoirement affaiblies. Ainsi 
dans un projet de discours de 1844, il écrit : « Après ce carnage de toutes les autorités 
dans le monde social, dans les hiérarchies, dans la famille, dans le monde politique, on 
ne peut subsister sans une autorité dans le monde intellectuel et moral ; que si elle 
manque là, il faudra la retrouver autre part, où je ne la veux pas, ou dans une nouvelle 
hiérarchie ou dans un grand pouvoir politique. Il faudra des soldats et des prisons si 
on abolit les croyances. »  

Conscient de l’importance des religions, Tocqueville va étudier en profondeur 
plusieurs religions, et ce pour des raisons différentes.  

C’est d’abord le christianisme, qu’il connaît bien et qu’il retrouve dans son étude 
de l’Amérique et de la France de l’Ancien régime. Le christianisme le séduit par la 
dimension morale et sociale de son message. Dans son fameux discours contre le 
droit au travail (1848), il se réclame des grands principes de la Révolution française, 
liberté individuelle, égalité devant l’impôt, et affirme que ces principes ne relèvent pas 
du socialisme, mais de ce qu’il appelle le « christianisme appliqué à la politique ».  « Il 



48        Laissons Faire, n°26                              

n’y a rien là qui donne aux travailleurs un droit sur l’État, dit-il ; il n’y a rien là qui 
force l’État à se mettre à la place de la prévoyance individuelle, à la place de l’éco-
nomie, de l’honnêteté individuelle ; il n’y a rien là qui autorise l’État à s’entremettre au 
milieu des industries, à leur imposer des règlements, à tyranniser l’individu pour le 
mieux gouverner, ou, comme on le prétend insolemment, pour le sauver de lui-
même ; il n’y a là que du christianisme appliqué à la politique. »  

Cette dimension religieuse du libéralisme de Tocqueville est aussi ce qui fait de lui, 
selon sa propre formule « un libéral d’un genre nouveau ». Elle jette une grande lu-
mière sur sa vie politique et sur ses écrits académiques comme ses deux Mémoires sur le 
paupérisme, car c’est animé d’un idéal de charité chrétienne qu’il les a composées, 
quoique dans les faits ses propos rejoignent ceux d’autres libéraux, en France et en 
Angleterre.  

La raison fondamentale en est que, même incroyant, Tocqueville n’a jamais cessé 
d’être influencé par les principes du christianisme. Dans une lettre à Gobineau, datée 
du 2 octobre 1843, il écrit : « Je ne suis pas croyant (ce que je suis loin de dire pour 
me vanter) mais tout incroyant que je sois, je n’ai jamais pu me défendre d’une émo-
tion profonde en lisant l’Évangile. » Il aurait pu ajouter : je n’ai jamais pu me défendre 
non plus d’en laisser l’empreinte dans mes écrits. 

Le christianisme n’est pas la seule religion à laquelle il se soit intéressé. Lorsqu’il 
projette d’écrire un ouvrage sur la colonisation de l’Inde par les Anglais, Tocqueville 
se met à étudier l’hindouisme. Et dans un brouillon de Tableau de l’état actuel dans l’Inde 
anglaise, il a fourni ses vues sur la religion hindoue. Il la traite assez durement, blâmant 
notamment le système des castes qu’elle sanctionne, et il conclue par ce jugement : 
« Religion abominable, la seule peut-être qui vaille moins que l’incrédulité. » Il est vrai 
que pour le théoricien de la liberté, de la démocratie et de l’égalité des conditions, le 
système des castes devait paraître inacceptable. 

Enfin, J.-L. Benoît attire notre attention sur la lecture que Tocqueville fit du Co-
ran et les notes qu’il prit. Il le fit principalement dans le cadre des travaux prépara-
toires qu’il entreprit pour juger la situation de la France en Algérie et en Orient, au 
moment où commençait la colonisation de l’Algérie et où il avait à se prononcer. 
Après une lecture attentive, et crayon en main, du Coran, Tocqueville conclut dans 
ses notes de manière assez critique. Il écrit : 

« La doctrine que la foi sauve, que le premier de tous les devoirs religieux est 
d’obéir aveuglément au prophète ; que la guerre sainte est la première de toutes les 
bonnes œuvres... toutes ces doctrines dont le résultat pratique est évident se retrou-
vent à chaque page et presque à chaque mot du Coran. Les tendances violentes et 
sensuelles du Coran frappent tellement les yeux que je ne conçois pas qu’elles échap-
pent à un homme de bon sens. Le Coran est un progrès sur le polythéisme en ce qu’il 
contient des notions plus nettes et plus vraies de la divinité et qu’il embrasse d’une 
vue plus étendue et plus claire certains devoirs généraux de l’humanité. Mais il pas-
sionne et sous ce rapport je ne sais s’il n’a pas fait plus de mal aux hommes que le 
polythéisme, qui n’étant un ni par sa doctrine ni par son sacerdoce ne serrait jamais 
les âmes de fort près et leur laissait prendre assez librement leur essor. Tandis que 
Mahomet a exercé sur l’espèce humaine une immense puissance que je crois, à tout 
prendre, avoir été plus nuisible que salutaire. » 

 
 
 



Recension : Dictionnaire Tocqueville        49                              

Tocqueville, homme politique de gauche 
 
Penseur du paupérisme, adversaire du socialisme, député rangé à gauche : voici 

trois éléments qui conjointement sont plutôt de nature à jeter du trouble sur la com-
préhension de la démarche intellectuelle de Tocqueville et sur son positionnement. À 
travers plusieurs entrées, J.-L. Benoît permet de faire le point. Car Tocqueville a en-
tretenu de vrais rapports avec la gauche, et le Dictionnaire permet de bien les cerner et 
les comprendre. 

Dès le début de sa carrière politique, Tocqueville se place à gauche. Ce n’est pas, 
pourtant, qu’il apprécie la composition actuelle de la gauche : il voudrait y former une 
nouvelle puissance politique — une puissance libérale — et c’est dans cette vue qu’il 
se rapproche de Barrot, leader de la gauche dynastique. La lettre qu’il lui écrit en sep-
tembre 1842 éclaire ses sentiments sur cette gauche à laquelle pourtant il appartenait :  

« Ce qui m’a toujours profondément blessé pour mon compte dans la gauche, je 
vous l’ai dit bien des fois et vous m’avez approuvé, c’est le peu de libéralisme réel qui 
s’y rencontre. La gauche est encore bien plus révolutionnaire que libérale. Aimer la 
liberté pour elle-même, respecter sincèrement l’indépendance et les droits du voisin 
lors même que l’exercice de ces droits ne plaît pas, tenir en bride le pouvoir gou-
vernemental et limiter son action, même quand ce pouvoir agit dans le sens de nos 
désirs ; décentraliser graduellement et raisonnablement l’administration, ce sont des 
idées qui se trouvent dans votre tête, mon cher Barrot, mais qui ne se rencontrent pas 
même en germe dans le cerveau de la plupart de ceux qui vous suivent, moins par 
sympathie réelle que par impossibilité de se passer de vous ; tant que l’opposition 
n’aura pas modifié sur ces points capitaux ses instincts, elle ne sera bonne qu’à an-
noncer des révolutions nouvelles ou à faire le lit du despotisme. »  

Cette tentative auprès de Barrot échoua, et cependant Tocqueville resta dans le 
camp de la gauche. En 1847, il rédigea l’ébauche d’un programme pour La Jeune 
Gauche, mouvement qu’il comptait former, et cette ébauche contient notamment un 
plan social : soutien au classes laborieuses, lutte contre le paupérisme. Mais cette as-
sistance ne devait pas prendre la forme socialiste du droit au travail, et l’année sui-
vante il fit un discours très remarqué critiquant cette proposition nouvelle, qui devait 
faire de l’État l’industriel de la nation et le pourvoyeur de tous les besoins. 

C’est à gauche encore qu’il siégea lorsque, sous la Monarchie de Juillet, il fut dépu-
té pendant neuf ans. Cette position a beaucoup étonné ses contemporains, et plus 
encore la postérité. À l’économiste libéral Nassau Senior, son ami Gustave de Beau-
mont avait fourni l’explication : « Vous me demandez pourquoi Tocqueville s’est joint 
à la Gauche, qu’il méprisait, au lieu de la Droite à laquelle allaient ses sympathies ? Il 
n’a voté avec la Gauche que lorsqu’il pensait que son vote était juste. S’il pensait 
qu’elle avait tort, comme par exemple pour tout ce qui touchait l’Algérie, il la quit-
tait. » À ce titre, Tocqueville avait agi précisément comme Frédéric Bastiat. Et Beau-
mont ajoute : « Ils le haïssaient autant que lui les haïssait. Bien plus, à vrai dire, car 
son esprit n’était pas formé pour la haine. Ils l’ont exclu de presque tous les comi-
tés… »  

Si Tocqueville s’était rattaché malgré lui à la gauche, c’est qu’il ne croyait pas à 
l’avenir du parti royaliste. Dès 1831, dans une lettre à son frère Hippolyte, il notait : 
« Les choses pourraient-elles être remises à leur place, une seconde Restauration 
pourrait-elle avoir lieu ? J’y vois bien des obstacles. Le plus grand de tous sans con-
tredit se trouve dans le personnel du parti royaliste, qui triompherait. Jamais vous ne 



50        Laissons Faire, n°26                              

ferez comprendre à la portion active du parti royaliste qu’il y a des concessions néces-
saires sans lesquelles on ne peut espérer de gouverner ; que la monarchie légitime, 
pour être durable, doit être nationale, faire alliance avec les idées de liberté ou se faire 
briser par elles. Si jamais les Bourbons remontent sur le trône, ils voudront faire en-
core de la force et ils tomberont de nouveau. » 

Ainsi Tocqueville fut partisan de la République car il s’agissait dans son esprit de 
la seule alternative possible, à son époque, au despotisme. « Qui pourrait vouloir res-
taurer, à l’aide d’une nouvelle révolution, un principe si peu viable [il parle de la mo-
narchie, même constitutionnelle]. […] Quant à moi, dès que la République a été pro-
clamée, je l’ai acceptée sans hésitation, je l’ai adoptée sans arrière-pensée. J’ai voulu 
fermement non seulement la laisser subsister, mais la soutenir de toutes mes forces. 
Je le veux encore. » Par conséquent, son combat politique devait se faire dans le camp 
des républicains, pour essayer de faire que la république qui s’établirait en France soit 
paisible et libérale. « Il ne s’agit plus de savoir si nous aurons en France la royauté ou 
la république ; il nous reste à apprendre si nous aurons une république agitée ou une 
république tranquille, une république régulière ou une république irrégulière, une ré-
publique pacifique ou une république guerroyante, une république libérale ou une 
république oppressive, une république qui menace les droits de la propriété et de la 
famille ou une république qui les reconnaisse et les consacre. »  

 
Tocqueville témoin du génocide des Indiens d’Amérique 

 
Tocqueville a consacré de belles pages, très émouvantes, au sort des Indiens et des 

Noirs aux États-Unis, à l’époque où il visita le pays. Elles sont à retrouver notamment 
dans le chapitre X et final du premier volume de la Démocratie en Amérique (1835), qui 
fournit à Jean-Louis Benoît la matière de plusieurs entrées. 

Tocqueville découvre aux États-Unis un processus alors en cours : celui de l’ex-
pulsion des Indiens de leurs terres. Pour évoquer ce phénomène, Tocqueville emploie 
le terme de dissolution, qui a la même portée que génocide : « C’est un singulier ha-
sard qui nous a fait arriver à Memphis pour assister à l’expulsion, on peut dire à la 
dissolution d’un des derniers restes de l’une des plus célèbres et des plus anciennes 
nations américaines. »  

Tocqueville rapporte les propos terribles des gens qu’il rencontre, et participe ainsi 
à l’éveil des consciences sur ce problème : « Il faut qu’ils meurent, entend-t-il dire […] 
Je ne ferai rien contre eux, je me bornerai à leur fournir tout ce qui doit précipiter leur 
perte… Avec le temps j’aurai leurs terres et je serai innocent de leur mort […] » Et il 
commente : « Satisfait de son raisonnement, l’Américain s’en va dans le temple où il 
entend un ministre de l’Évangile répéter chaque jour que tous les hommes sont frères 
et que l’Être éternel qui les a tous faits sur le même modèle leur a donné à tous le 
devoir de se secourir. »  

Cette façon dont les Américains se déchargent moralement de ce véritable géno-
cide fait l’objet de nombreux développements de sa part. « C’était là le fond du sen-
timent général, raconte-t-il. Au milieu de cette société si policée, si prude, si pédante 
de moralité et de vertu, on rencontre une insensibilité complète, une sorte d’égoïsme, 
froid et implacable lorsqu’il s’agit des indigènes de l’Amérique. Les habitants des 
États-Unis ne chassent pas les Indiens à cor et à cri comme faisaient les Espagnols du 
Mexique. Mais c’est le même sentiment impitoyable qui anime ici ainsi que partout 
ailleurs la race européenne. »  



Recension : Dictionnaire Tocqueville        51                              

Touché par le sort des Indiens, il est très lucide sur ce qui va se passer. « Je crois 
que la race indienne de l’Amérique du Nord est condamnée à périr, et je ne puis 
m’empêcher de penser que le jour où les Européens se seront établis sur les bords de 
l’océan Pacifique, elle aura cessé d’exister ». 

 
Tocqueville et ses ambiguïtés sur la colonisation 

 
C’est assez machinalement, quoique fautivement, que l’on place d’habitude les 

penseurs libéraux dans le camp des adversaires de la colonisation. Outre que cela ne 
vaut pas pour certains grands noms comme Paul-Leroy Beaulieu, l’attitude générale 
des libéraux français face à la question de la colonisation, ou plutôt des colonisations, 
car le phénomène a pris bien des formes diverses, devrait être réexaminé sérieuse-
ment. Ce ne peut être, naturellement, l’objet de cette recension.  

Toutefois nous verrons que chez Tocqueville se manifeste clairement un grand 
nombre d’ambiguïtés sur la question de la colonisation, et que son attitude n’est ni 
véritablement positive, ni complètement négative.  

On le sait, Tocqueville fut l’un des partisans de la colonisation de l’Algérie. S’il y 
est favorable, résume J.-L. Benoît, c’est qu’« il considère l’implantation française en 
Algérie comme nécessaire afin de ralentir le déclin relatif et inévitable du pays et pour 
faire pièce à l’Angleterre dont l’expansionnisme est sans limites. » (p.34) Les raisons 
ne paraissent pas très convaincantes en elles-mêmes, et ce d’autant moins lorsque l’on 
constate que contrairement à d’autres défenseurs de la colonisation, Tocqueville ne 
dévalue pas du tout la valeur de la civilisation que les Français rencontrent en Algérie. 
Il reconnaît surtout que l’armée ne provoque jamais, n’établit jamais rien de bon : 
« Aux yeux de Tocqueville, l’armée est incapable de mener à bien une véritable colo-
nisation » affirme J.-L. Benoît (p.36) Aussi dans son Rapport sur l’Algérie de 1847 ou 
son Intervention à la Chambre en 1846 il se fait le défenseur d’une colonisation sans 
violence et sans troubles — vœux pieux !  Très tôt après le début des opérations, il 
veut que l’intervention militaire cesse ; à la place, il veut voir s’établir une sorte de 
partenariat économique par lequel la France prend la direction d’activités écono-
miques en Algérie et aide les populations locales à faire valoir, dans le cadre du mar-
ché libre, de la propriété privée et du libre-échange, les richesses de leur territoire. 
Ainsi, c’est un défenseur assez particulier de la colonisation de l’Algérie que ce Toc-
queville. 

Plus généralement, sur la question de la colonisation per se, il est animé de nom-
breux doutes. L’utilisation de l’armée comme intermédiaire lui paraît à proscrire, 
comme nous l’avons vu. Et l’un des grands aspects de la colonisation de l’époque, 
l’envoi de populations sur place, lui paraît devoir devenir inévitablement la source de 
grands dangers. C’est ce qu’il évoque dans une lettre de janvier 1858 qui porte sur la 
colonisation de l’Inde par les Anglais. Il écrit : « Je me permets d’avoir les plus grands 
doutes (sur) l’utilité de favoriser l’introduction d’une population européenne. J’avoue 
que je considère un tel remède, pût-on l’appliquer, comme si dangereux que je serais 
tenté d’en revenir aux lois qui défendaient d’acheter de terres dans l’Inde. Il faut par-
tir de ce point-ci dont vous partez vous-même : on ne peut retenir l’Inde qu’avec le 
consentement, au moins tacite, des Indous. Or, j’ai toujours remarqué que partout où 
on introduisait (non des chefs européens) mais une population européenne au sein 
des populations imparfaitement civilisées du reste du monde, la supériorité réelle et 
prétendue de la première sur les secondes se faisait sentir d’une façon si blessante 



52        Laissons Faire, n°26                              

pour les intérêts individuels et si mortifiante pour l’amour-propre des indigènes qu’il 
en résultait plus de colère que d’aucune oppression politique. »  

L’attitude de Tocqueville sur la colonisation est donc faite d’ambivalences et il est 
important de ne pas faire de lui aveuglement un défenseur ou un adversaire de la 
colonisation. 

 
Conclusion 

 
Sur ces différents aspects, et sur bien d’autres que cette recension déjà longue ne 

nous fournit pas la place de traiter, le Dictionnaire Tocqueville permet de mieux com-
prendre l’œuvre de Tocqueville et d’en découvrir la richesse, car on la résume de plus 
en plus à quelques idées : la tyrannie de la majorité, l’égalité des conditions, etc. Toc-
queville est un penseur d’une immense puissante et d’une grande actualité, qu’il faut 
lire, étudier, et à ce titre, on salue le travail de Jean-Louis Benoît. 

 


