
ŒUVRES 
DE 

W. E. CHANNING 

DE L’ESCLAVAGE 

PRÉCÉDÉ 
D’UNE PRÉFACE ET D’UNE ÉTUDE SUR 

L’ESCLAVAGE 
AUX ÉTATS-UNIS. 

PAR 
M. ÉDOUARD LABOULAYE 

Professeur de législation comparée au Collège de 
France, 

Membre de l’Institut. 

PARIS. 
IMPRIMERIE DU DICTIONNAIRE DES ARTS ET 

MANUFACTURES 
LIBRAIRIE LA CROIX-COMON, QUAI 

MALAQUAIS, 15 
1855 



PRÉFACE 

La presse et le public ont accueilli avec faveur les 
écrits de Channing que nous avons traduits et réunis 
sous le titre d’Œuvres sociales ; c’est un succès durable 
et qui s’accroît chaque jour. On a vu comme nous dans 
Channing, non pas un moraliste ordinaire mais une âme 
vraiment chrétienne, qui aborde tous les problèmes de 
notre époque avec pleine confiance en la raison et en 
Dieu, et qui souvent les résout de la façon la plus 
heureuse et la plus sage. À la première lecture, 
Channing n’est qu’un cœur ardent dont la charité 
transporterait les montagnes ; quand on vit dans son 
intimité, on s’aperçoit bientôt que c’est un grand esprit 
qui a beaucoup étudié et beaucoup réfléchi ; c’est un 
guide sûr auquel on peut se confier, et qui ne sacrifie 
jamais ni la raison à la foi, ni la liberté au pouvoir, tout 
en restant chrétien sincère et citoyen obéissant. Aussi 
est-il devenu pour beaucoup de lecteurs un ami fidèle, 
un compagnon du foyer ; son livre est du petit nombre 
de ceux qu’on recherche alors qu’on a besoin d’une 
consolation ou d’un conseil. 

La bienveillance de l’opinion nous faisait un devoir de 
poursuivre une publication commencée sous d’aussi 
bons auspices. Nous donnons aujourd’hui un nouveau 
volume de Channing qui contient trois de ses meilleurs 
écrits sur l’esclavage. On pourra s’étonner que nous 
ayons choisi de préférence un sujet qui ne nous touche 



pas directement ; mais je crois qu’à la lecture 
l’étonnement cessera. Ces traités sur l’esclavage 
montrent mieux que tout le reste la grandeur et la vérité 
des idées que Channing a défendues. Qu’il s’agisse de 
l’élévation des classes laborieuses, de l’éducation 
personnelle, du soin des pauvres, ou de l’esclavage, 
tout, pour Channing, se ramène à l’individu. C’est parce 
qu’il a une âme immortelle, que le dernier des 
misérables est libre et qu’il a des devoirs et des droits 
que personne ne peut méconnaître ; c’est parce que sa 
destinée ne se termine pas ici-bas que l’esclave ne peut 
dépendre d’un maître, ni le citoyen d’un tyran ; que ce 
tyran se nomme Despote, Peuple ou République. C’est 
toujours la même question, le problème où est engagé 
notre avenir et celui de nos enfants. Reconnaîtrons-nous 
partout, et en toutes choses, l’indépendance légitime et 
les droits de l’individu, ou sacrifierons-nous l’esclave à 
l’intérêt du maître, l’homme libre à l’intérêt de l’État ? 
En deux mots, serons-nous chrétiens ou païens, citoyens 
ou sujets ? 

En traitant de l’esclavage, Channing, avec son 
habitude de creuser les principes jusqu’à leurs dernières 
racines, a discuté en jurisconsulte, ou plutôt en 
philosophe, les problèmes les plus délicats de la 
politique et du droit. Qu’est-ce que la propriété, qu’est-
ce que l’individu, et pourquoi un individu ne peut-il pas 
être possédé ? L’homme a-t-il des droits naturels, et 
quels sont ces droits ? Est-il vrai qu’en entrant en 
société on sacrifie une partie de sa liberté, ou tout au 
contraire ne fait-on que la mieux garantir ? Où s’arrête 



le droit de l’État ? Quelle est la limite de l’intérêt 
public ? Ce sont là quelques-unes des questions que 
remue Channing, et je ne connais pas de publiciste ni 
d’homme d’État qui ait porté plus de clarté dans un 
pareil examen, ni qui se soit élevé à des considérations 
plus hautes. Mais ce sont là, il est aisé de le voir, des 
questions qui intéressent les sociétés libres aussi bien 
que les sociétés à esclaves, et l’Europe autant que 
l’Amérique. 

Ainsi donc rien ne nous est moins étranger que la 
discussion de l’esclavage ; c’est sous un autre nom le 
sujet même de la politique. Il n’est pas d’argument en 
faveur du maître et de son intérêt qu’on ne fasse valoir 
pour défendre cette souveraineté absolue de l’État, qui 
est la grande hérésie de nos jours, et qui va droit au 
communisme ; et au contraire tous les raisonnements, 
toutes les preuves qu’on invoque en faveur de l’esclave, 
protègent également les droits de l’individu. Si chacun 
de nous a des droits essentiels qu’il apporte avec lui en 
naissant, si la liberté, si la famille, si la propriété ne sont 
pas des créations de la loi, si la société peut seulement 
régulariser l’exercice de ces droits sans jamais les 
anéantir, l’esclavage est un crime ; et du même coup, la 
suprématie de l’État, au-delà de certaines limites, est 
une tyrannie. En ne perdant pas de vue l’identité des 
deux problèmes, on comprendra pourquoi nous avons 
traduit de préférence ces écrits sur l’esclavage. Il n’y en 
a pas qui prêtent à de plus utiles réflexions en un temps 
où par toute l’Europe le courant des idées emporte les 
esprits vers une centralisation exagérée. 



La traduction de ce volume a été préparée comme 
celle du volume précédent, par M. Frank Bertin, 
professeur au collège Sainte-Barbe. Nous l’avons revue 
avec un soin extrême, et à trois reprises différentes, non 
pas que l’exactitude du sens laissât rien à désirer, mais 
parce que nous aurions voulu que rien ne sentit la 
traduction, afin de donner à Channing plein droit de cité 
parmi nous. Ce n’est pas chose facile avec un auteur 
dont la prose est un peu traînante, aussi on ne se flatte 
pas d’avoir toujours réussi. 

Le prochain volume, qui est sous presse et qui paraîtra 
au commencement de 1856, contiendra une partie des 
traités religieux, notamment les discours Sur la liberté 
religieuse, et Sur l’Église ; ce sera une nouvelle 
occasion de juger ce noble esprit. Le symbole de 
Channing est celui d’une communion peu nombreuse, 
mais, par la façon dont il comprend et pratique la parole 
divine, par son respect de l’âme immortelle, par son 
amour de Dieu et des hommes, Channing est 
certainement un des noms qui font le plus d’honneur au 
christianisme, et qui montrent le mieux comment 
l’Évangile, loin d’être épuisé, a des réponses toujours 
prêtes pour ces grandes questions qui troublent toutes 
les sociétés, et qui portent dans leur sein l’avenir du 
monde et de la civilisation. 



INTRODUCTION. 

DE L’ESCLAVAGE AUX ÉTATS UNIS ET DE SA 
LÉGISLATION. 

Le livre de Miss Beecher Stowe, la Cabane de l’Oncle 
Tom, a tout à coup appelé l’attention du monde sur 
l’esclavage aux États-Unis ; l’impression a été des plus 
vives dans toute l’Europe ; puis, peu à peu, l’écho s’est 
affaibli, le silence s’est fait, et on est retombé dans 
l’indifférence pour une question qui semble ne toucher 
que l’Amérique. C’est là le défaut des romans ; comme 
ils s’adressent au cœur et cherchent surtout à émouvoir, 
leur premier effet est irrésistible ; mais bientôt la 
critique arrive, on conteste la vérité du tableau, on ne 
veut voir que des exceptions dans les faits allégués par 
l’auteur ; le charme s’envole, et l’on oublie. Il n’en est 
pas de même des œuvres qui s’adressent à la raison. Si 
d’abord elles n’ont pas la séduction d’un roman, elles 
reprennent l’avantage en vieillissant. Nos sentiments 
changent vite quand il n’y a pas une passion qui les 
soutienne ; une nouvelle émotion efface l’émotion de la 
veille ; au contraire une fois que notre esprit est 
convaincu, rien n’en peut plus arracher la vérité. C’est 
là notre grandeur. Alors même que l’intérêt personnel 



cherche à nous étourdir, une voix intérieure, qui nous 
domine malgré nous, nous force à céder, ou tout au 
moins nous juge et nous condamne. Porter la conviction 
chez un peuple, éveiller en lui cette voix suprême à 
laquelle l’humanité finit toujours par obéir, c’est 
l’œuvre la plus belle que l’écrivain puisse se proposer ; 
c’est celle que Channing a accomplie avec autant de 
courage que de talent. Je ne veux rien diminuer des 
services rendus par madame Stowe, mais bien avant elle 
l’esclavage a été frappé de mort par la main de 
Channing. Un souffle puissant, inspiré du christianisme, 
a dissipé tous les sophismes dont le despotisme du 
maître veut en vain s’envelopper, et il ne reste plus rien 
aujourd’hui pour maintenir cette lèpre dans la société 
américaine, que l’intérêt des propriétaires et la force de 
la tyrannie. 

Channing du reste n’est pas le premier qui ait 
demandé l’affranchissement des noirs, et dans un pays 
aussi chrétien et aussi charitable que les États-Unis, on 
n’a pas attendu jusqu’à nos jours pour réclamer les 
droits de l’homme. L’Amérique a toujours prétendu 
qu’on lui avait imposé l’esclavage ; c’est l’Angleterre 
qui, dans l’intérêt d’un commerce honteux, a forcé ses 
colonies à recevoir des cargaisons de nègres, et cela 
malgré une résistance opiniâtre. En 1772, par exemple, 
la Virginie, qui n’avait cessé de décourager la traite des 
noirs en mettant des droits à l’entrée de cette 
marchandise humaine, la Virginie réclamait avec 
chaleur contre cette importation d’esclaves, qui 
sacrifiait le bonheur de la colonie au profit de quelques 



négriers, et empêchait l’établissement de planteurs bien 
autrement utiles que les nègres. Le 6 mai 1776, la 
convention de Williamsburg promulguant la constitution 
du nouvel État de Virginie, mettait au nombre des actes 
de Georges III, qui justifiaient la révolte de l’Amérique : 
« l’usage inhumain de la prérogative royale qui a 
empêché la Virginie de prohiber par une loi 
l’introduction des nègres . » 1

À la même époque Jefferson préparant un acte 
immortel, la Déclaration d’Indépendance du 4 juillet 
1776, après avoir proclamé en termes solennels : que les 
hommes ont tous été créés égaux, et doués par leur 
créateur de droits inhérents et inaliénables, parmi 
lesquels la vie, la liberté et la poursuite du bonheur, 
ajoutait le grief suivant à l’énumération des plaintes que 
l’Amérique élevait contre le gouvernement anglais, pour 
justifier l’insurrection aux yeux du monde civilisé. 

« Le roi a engagé une cruelle guerre contre la nature 
humaine elle-même ; il en a violé les droits les plus 
sacrés : la vie et la liberté, dans la personne d’un peuple 
lointain qui ne l’a jamais offensé ; il a fait prisonniers 
des malheureux pour les emmener en esclavage dans un 
autre hémisphère, ou les laisser mourir misérablement 
dans le transport. Cette conduite de pirate, l’opprobre 
des infidèles, est la conduite du roi chrétien de la 
Grande-Bretagne. Résolu à maintenir un marché où l’on 
vend et l’on achète des hommes, il a prostitué son veto 
pour supprimer tous les efforts qu’ont fait nos 
législatures afin de prohiber ou de réduire cet exécrable 

 Constitution des treize États d’Amérique. Paris 1787, p. 316.1



commerce ; et pour que rien ne manque à cet 
assemblage d’horreurs, il excite maintenant ces 
malheureux à se lever en armes contre nous ; cette 
liberté qu’il leur a volée, il les pousse à l’acheter par le 
meurtre de ceux à qui il les a imposés ; rachetant ainsi le 
crime commis naguère contre la liberté d’un peuple par 
les crimes qu’il pousse à commettre contre la vie d’un 
autre peuple . » 2

Une majorité des plus faibles empêcha cet article de 
rester dans la déclaration, et fit perdre à l’Amérique une 
occasion sans pareille ; mais ce texte montre quels 
étaient les sentiments de Jefferson. Du reste, lorsqu’en 
1779 la Virginie fit un Digeste de ses lois, Jefferson, qui 
ne se tenait point pour battu, voulut introduire dans le 
nouveau code une disposition qui déclarait libres tous 
les enfants d’esclaves nés après un temps fixé, et 
ordonnait qu’on les transportât hors de la province après 
un certain âge. 

« Il pensa cependant, dit-il, que l’opinion n’accepterait 
pas cette proposition, et aujourd’hui même (1821) elle 
ne la supporterait pas. Cependant le jour n’est pas 
éloigné où il faudra bien que l’opinion supporte et 
accepte cette mesure, ou malheur à elle ! Si quelque 
chose est écrit dans le livre de la destinée, c’est que ce 
peuple d’esclaves sera libre ; et il n’est pas moins 
certain que les deux races également libres, ne pourront 
pas vivre sous le même gouvernement. La nature, les 
mœurs, l’opinion ont tiré entre les deux peuples des 
lignes de distinction qui sont indélébiles. Il est encore en 

 Memoirs of Jefferson, t. 1, p. 20.2



notre pouvoir de choisir le moyen d’émancipation et de 
déportation, pour que tout se passe paisiblement, par 
degrés, de façon à ce que le mal disparaisse 
insensiblement, et que la place du nègre soit remplie 
pari passu par l’ouvrier blanc. Si au contraire nous nous 
en remettons à la force des choses, il faut trembler 
devant l’avenir. Nous chercherons en vain un exemple 
dans la déportation ou la destruction des Mores 
d’Espagne. Ce précédent ne convient pas à notre 
situation » . 3

Les réflexions de Jefferson n’ont rien perdu de leur 
gravité ; mais chaque jour rend de plus en plus 
impossible le moyen qu’il proposait. À l’époque où il 
imaginait la transportation, la Virginie n’avait pas 200 
000 esclaves ; elle en avait plus de 400 000 en 1821 ; 
elle en a plus de 500 000 aujourd’hui. En 1790, le 
nombre de ces malheureux dans tous les États-Unis 
n’allait pas à 700 000 ; au recensement de 1850, il 
s’élevait à 3 204 313 . L’heure est passée pour le 4

remède qu’imaginait Jefferson, mais le problème n’en 
est que plus terrible, et l’avenir plus inquiétant. 

L’opinion de Jefferson était celle de toute cette grande 
et vertueuse génération qui a doté l’Amérique de la 
liberté. On sait que dans son testament Washington 
affranchit ses esclaves. Franklin, le Socrate du 
Nouveau-Monde, ne fut pas moins ami de la liberté, et 
dans ses Essais il nous a laissé un morceau achevé, où 

 Memoirs of Jefferson, t. 1, p. 41.3

 American almanach, 1855, p. 187.4



avec sa finesse habituelle il perce à jour tous les 
sophismes avec lesquels on défend l’esclavage. Je crois 
qu’on lira avec plaisir cette pièce ingénieuse. Il est 
impossible de cacher plus de sens et de sagesse sous une 
raillerie plus piquante et plus agréable. 

SUR LE COMMERCE DES ESCLAVES . 5

En lisant dans les journaux le discours que M. Jackson 
a prononcé dans le Congrès pour qu’on se ne mêlât pas 
de la question de l’esclavage, ou qu’on n’essayât pas de 
corriger la condition des esclaves, je me suis rappelé un 
discours semblable, prononcé il y a un siècle à peu près, 
par Sidi Mohamet Ibrahim, membre du divan d’Alger, 
discours qu’on trouvera dans le récit que Martin nous a 
laissé de son Consulat en 1687. Il s’agissait de repousser 
la pétition de la secte nommée Erika ou les Purs, qui 
demandait l’abolition de la piraterie et de la servitude, 
comme étant deux choses injustes. 

M. Jackson ne cite pas cette allocution ; peut-être ne 
l’a-t-il pas vue. Si donc quelques-uns de ses 
raisonnements se trouvent dans ce discours éloquent, 
cela prouvera seulement que dans les mêmes 
circonstances, chez tous les hommes l’intérêt agit en 
tous pays et en tous climats avec une surprenante 
ressemblance. Voici comment, dans la traduction, 
s’exprime l’orateur Africain : 

« Alla Bismilla, etc. Dieu est grand et Mahomet est 
son prophète. 

 Franklin, Essays. Lond. 1829, p. 217.5



Ces Erika ont-ils considéré quelles seraient les 
conséquences de leur pétition, si on y cédait ? Si nous 
ne faisons plus de croisières contre les Chrétiens, où 
trouverons-nous les commodités que fournit leur pays et 
qui nous sont si nécessaires ? Si nous ne prenons plus 
les Chrétiens pour en faire des esclaves, qui donc dans 
un climat si chaud cultivera nos terres ? Qui exécutera le 
gros travail dans nos villes et dans nos familles ? Nous 
serons donc nos propres esclaves ? Et ne doit-on pas 
plus de pitié et plus de faveur à nous, Musulmans, qu’à 
ces chiens de Chrétiens ? 

Nous avons plus de cinquante mille esclaves à Alger 
et aux environs. Ce nombre, si nous ne l’entretenons pas 
par des importations diminuera bientôt et finira par 
disparaître. Si donc nous cessons de prendre et de piller 
les vaisseaux des infidèles, et de réduire en esclavage 
les matelots et les passagers, nos terres deviendront sans 
valeur, faute de culture ; les loyers de nos maisons dans 
la ville baisseront de moitié, et les revenus du 
gouvernement, qui consistent dans une part de prise, 
seront totalement détruits. 

Et pourquoi ? pour satisfaire la fantaisie d’une secte 
fantastique qui voudrait, non seulement que nous ne 
fissions plus d’esclaves, mais encore que nous missions 
en liberté ceux que nous avons. Et qui indemnisera les 
maîtres après une telle perte ? l’État, mais le Trésor est-
il suffisant ? Les Erika, mais veulent-ils et peuvent-ils le 
faire ? Pour rendre justice aux esclaves, comme ils 
disent, feront-ils une plus grande injustice aux maîtres ? 
Et si nous affranchissons nos esclaves qu’en ferons-



nous ? Il en est bien peu qui retourneront dans leur pays 
natal ; ils savent trop bien qu’ils y seraient soumis à de 
plus rudes épreuves. Ils n’embrasseront pas notre sainte 
religion ; ils n’adopteront pas nos usages ; notre peuple 
ne voudra pas se souiller en se mariant avec eux. Les 
la isserons-nous mendier dans nos rues , ou 
abandonnerons-nous nos fortunes à leur pillage ? car des 
hommes accoutumés à la servitude ne travailleront pas 
pour vivre à moins d’y être forcés. 

Et qu’y a-t-il de si triste dans leur condition ? Est-ce 
qu’ils n’étaient pas esclaves dans leur patrie ? 
L’Espagne, le Portugal, la France, l’Italie, ne sont-ce pas 
des États gouvernés par des despotes qui tiennent tous 
leurs sujets en esclavage, sans exception ? L’Angleterre 
même traite ses matelots comme des esclaves, car 
aussitôt que le gouvernement l’ordonne, on les saisit et 
on les confine sur des vaisseaux de guerre ; ils sont 
condamnés non seulement à travailler mais à combattre 
pour de misérables gages, ou pour un simple entretien 
qui ne vaut pas mieux que celui de nos esclaves. Leur 
condition s’aggrave-t-elle donc quand ils tombent dans 
nos mains ? Non, ils ont seulement échangé une 
servitude pour une autre, et je dirai même pour une 
meilleure ; car ils sont transportés sur une terre où le 
soleil de l’Islamisme épanche sa lumière et brille dans 
toute sa splendeur, et ils ont l’occasion de connaître la 
vraie doctrine, et de sauver ainsi leurs âmes 
immortelles. Ceux qui restent dans leur pays n’ont pas 
ce bonheur. Renvoyer nos esclaves dans leur patrie, 
c’est les renvoyer de la lumière dans les ténèbres.  



Je répète ma demande. Qu’en ferons-nous ? On dit 
qu’on pourrait les établir dans le désert, où il y a de la 
terre en abondance pour les nourrir, et où ils pourraient 
prospérer dans un État libre ? 

Mais je crois qu’ils sont trop peu disposés à travailler 
sans y être forcés, et trop ignorants pour établir un bon 
gouvernement ; les Arabes du désert les auront bientôt 
troublés, détruits ou remis en esclavage. Quand ils nous 
servent, nous prenons soin de les fournir de toutes 
choses, et nous les traitons avec humanité. Les ouvriers 
de leur pays sont, à ce qu’on m’assure, moins bien 
nourris, moins bien logés, moins bien vêtus. Ainsi la 
condition de la plupart de nos esclaves est déjà 
améliorée, et ne demande aucun autre adoucissement. 
Ici leur vie est en sûreté. Ils ne sont pas exposés à être 
enrôlés comme soldats, et forcés de se couper la gorge 
entre Chrétiens, comme cela a lieu dans leurs guerres. 
Quand à ces bigots, à ces fous religieux qui nous 
fatiguent de leurs niaises pétitions, si dans un accès de 
leur zèle aveugle ils ont affranchi leurs esclaves, ce 
n’est ni la générosité ni l’humanité qui les a poussés à 
cet acte, c’était la conscience du péché qui pèse 
lourdement sur eux, et l’espérance que le mérite 
imaginaire de cette bonne œuvre les sauvera de la 
damnation. 

Comme ils se trompent grossièrement en s’imaginant 
que l’Alcoran condamne l’esclavage ! Pour n’en pas 
citer davantage, n’y a-t-il pas deux préceptes qui 
prouvent clairement le contraire : Maîtres, traitez vos 
esclaves avec honte. — Esclaves, servez vos maîtres 



fidèlement et de bon cœur ? Le livre sacré ne peut pas 
condamner non plus le pillage des infidèles, car il est 
bien connu que dans l’Alcoran Dieu donne le monde et 
tout ce qu’il contient aux fidèles Musulmans, qui 
doivent en jouir aussitôt qu’ils le conquièrent. Qu’on ne 
nous parle donc plus de cette proposition détestable : 
l’affranchissement des esclaves chrétiens. L’adopter, 
c’est déprécier nos terres et nos maisons, et par 
conséquent dépouiller de leur propriété une foule de 
bons citoyens ; c’est créer le mécontentement universel, 
et provoquer des insurrections au grand danger de 
l’État, au risque d’une confusion générale. Je ne doute 
donc pas que ce sage Conseil ne mette le bien-être et le 
bonheur de tout une nation de vrai croyants au-dessus 
de la fantaisie de quelque Erikas et qu’il ne repousse 
leur pétition. » 

Le résultat fut, comme Martin nous l’apprend, que le 
Divan adopta la résolution suivante : La doctrine qui 
prétend qu’il est injuste de piller les Chrétiens et de les 
jeter en esclavage, est au moins problématique, mais 
l’intérêt de l’État à continuer cette pratique, est évident ; 
par conséquent il faut rejeter la pétition. — Et en 
conséquence elle fut rejetée. 

Et puisque des motifs semblables produisent en 
général dans l’esprit des hommes des opinions et des 
résolutions pareilles, ne peut-on pas conclure de ce récit 
que les pétitions contre la traite adressées au parlement 
d’Angleterre, pour ne pas parler d’autres législatures, et 
les débats sur ce sujet, auront une même conclusion ?  

23 Mars 1790. 



HISTORICUS.  

À ces illustres amis de la liberté, il faut joindre un 
homme qui, moins connu en France, a laissé aux États-
Unis un nom justement honoré ; c’est John Jay, un des 
principaux auteurs de la constitution, un des conseillers 
les plus chers de Washington. Jay fut toute sa vie le 
défenseur de l’émancipation ; il la voulait, non comme 
une faveur, mais comme un droit. Jusqu’à ce que 
l’esclavage soit aboli, écrivait-il en 1780, les prières 
que l’Amérique adresse au ciel pour la liberté seront 
impies. Le mot est fort, mais il est juste . Jay mettait 6

d’accord sa conduite et ses principes. À l’époque où il 
était à Paris, occupé de signer le traité de paix, on le voit 
rédiger l’acte suivant, où respire cet amour vrai de 
l’humanité, qui, au milieu de bien des erreurs, est la 
gloire du XVIIIe siècle. Nous sommes plus sages que 
nos pères, mais nous n’aimons pas comme eux la liberté 
ni la justice. 

«  À tous ceux qui verront ces présentes, ou qu’elles 
intéresseront, Moi, John Jay, de la ville de New York en 
Amérique, mais résidant actuellement à Chaillot près 
Paris en France, Salut. Attendu que dans le mois de 
décembre de l’année 1779 j’ai acheté à la Martinique un 
enfant nègre, nommé Benoit, qui depuis lors ne m’a pas 
quitté : 

Et attendu que les enfants des hommes sont également 
libres suivant les lois de la nature, et ne peuvent sans 
injustice être réduits ni tenus en esclavage ; attendu, par 

 Life of John Jay, New York, 1833 ; t. 1, p. 230.6



conséquent, qu’il est juste que le susdit Benoit soit 
affranchi quand il m’aura servi assez longtemps pour 
que ses services fassent une compensation équitable à 
l’argent qu’il m’a coûté, et attendu qu’en me servant 
encore trois années, i l y aura suivant moi 
compensation : Sachez tous que si le susdit Benoit 
continue à me servir fidèlement pendant trois années à 
compter d’aujourd’hui, il sera libre à cette époque. Je 
déclare pour moi, pour mes héritiers, exécuteurs 
testamentaires ou administrateurs, que tous mes droits 
sur le susdit Benoit seront alors expirés, nuls et sans 
valeur, et qu’il sera dès lors libre en toutes choses, 
comme s’il n’avait jamais été esclave. En foi de quoi je 
mets ici mon seing et mon sceau. À Chaillot, le 21e jour 
de mars, l’an de Notre Seigneur 1784. 

JOHN JAY. (L. S.) . » 7

Dès qu’elles se sentirent maîtresses de leurs actions, 
les colonies situées sous un climat tempéré rejetèrent 
l’esclavage avant même que la guerre de la révolution 
ne fût achevée. Ce fut la Pennsylvanie qui, la première, 
en 1780, donna ce noble exemple, en votant l’extinction 
graduelle de l’esclavage. La même année, le 
Massachusetts prit des mesures qui équivalaient à 
l’abolition immédiate de la servitude. Les autres 
colonies de la Nouvelle-Angleterre suivirent bientôt 
l’exemple de la Pennsylvanie, et ce fut ainsi que peu à 
peu l’esclavage disparut de tous les États situés au nord 
du Delaware. Dans les recensements de 1830 et de 1840 

 Life of John Jay, New-York 1833 ; t. 1, p. 230.7



on voit encore quelques esclaves à New York , en 8

Pennsylvanie, dans le Connecticut ; il n’y en a plus en 
1850 ; le New Jersey seul fait exception, il y reste sur le 
tableau des esclaves deux cent trente-six personnes qui 
portent le titre d’apprentis ;  ce sont les derniers des 
affranchis . 9

Après cette heureuse réforme, l’esclavage se trouva 
donc confiné dans six États seulement, sur les treize qui 
formaient la confédération. Ces six États étaient le 
Delaware, le Maryland, la Virginie, les deux Carolines 
et la Géorgie. Le Kentucky et le Tennessee sont des 
démembrements de la Virginie ; l’Alabama est un 
démembrement de la Géorgie. Puis, à ces États à 
esclaves sont venus s’ajouter la Floride, cédée par 
l’Espagne, et la Louisiane, cédée par la France, deux 
pays où l’esclavage existait. L’Arkansas, le Mississippi, 
le Missouri faisaient partie du territoire de la Louisiane, 
et ont aussi des esclaves. Tels sont, avec le Texas dont je 
parlerai plus loin, les États qui ont conservé la plaie de 
la servitude. 

Il peut sembler étrange que l’esclavage soit resté dans 
un pays où les hommes les plus distingués, les patriotes 
les plus considérables le condamnaient comme une 
injustice et un danger, où la constitution même, tout en 
le tolérant, refusait d’en prononcer le nom, et on peut 
s’étonner que le Congrès, où la majorité appartenait aux 
États libres, n’ait jamais pris le parti de l’émancipation ; 

 20 343 en 1800, 15 017 en 1810, 10 088 en 1820, 75 en 1830, 4 en 1840.8

 American almanach, 1855, p. 187.9



mais cet étonnement cesse quand on connaît la 
constitution des États-Unis. La Louisiane, la Virginie ne 
sont pas les provinces d’un empire, comme autrefois la 
Guyenne ou la Normandie étaient des provinces de 
France, ce sont des États indépendants comme la Prusse 
ou la Saxe dans la confédération germanique, et on n’a 
confié au Congrès général qu’une faible part de la 
souveraineté. L’Union ne s’occupe que des intérêts 
communs, définis par la constitution ; l’esclavage n’est 
point dans cette catégorie ; c’est une question intérieure. 
Chacun des États est donc maître absolu d’accorder ou 
de refuser l’émancipation, et c’est à lui seul qu’il 
appartient de régler les conditions de la servitude ou de 
l’affranchissement. En ce point, il n’y a jamais eu 
d’objection sérieuse. Channing, tout désireux qu’il soit 
de voir cesser l’esclavage, proclame aussi haut que 
personne la souveraineté des États, principe 
fondamental de l’Union. Si jamais l’affranchissement a 
lieu dans la Virginie ou le Maryland, c’est que la 
Virginie ou le Maryland l’auront voulu ; il peut y avoir 
une pression de l’opinion publique, il n’y aura jamais 
une loi du Congrès, car cette loi serait une violation de 
la constitution. À supposer, ce qui est impossible, que le 
Congrès usurpât un pouvoir qui ne lui appartient pas, la 
Cour suprême, le tribunal fédéral des États-Unis, 
empêcherait l’exécution de la loi ; et, dans la 
république, la représentation nationale elle-même est 
obligée de plier devant la souveraineté de la justice. 

Mais si le Congrès est désarmé devant les 
souverainetés particulières, il n’en est pas de même 



quand il s’agit d’organiser ces vastes territoires sans 
population, ces déserts qui deviennent si vite des États. 
En ce point le Congrès a montré plus d’une fois son 
amour de la liberté. C’est ainsi qu’en 1787 une loi 
rédigée par Jefferson et également adoptée par les 
députés du Sud et du Nord, organisa le territoire au 
nord-ouest de l’Ohio et déclara qu’il n’y aurait point 
d’esclavage ni de servitude involontaire dans 
le susdit territoire. Grâce à cette loi protectrice, l’Ouest, 
le Far West, réservé à la liberté, est devenu en un demi-
siècle la partie la plus riche des États-Unis, celle qui 
aujourd’hui pèse le plus dans la balance. L’Ohio, le 
Michigan, l’Indiana, l’Illinois, le Wisconsin, l’Iowa, 
sont sortis comme autant d’essaims de cette terre 
fécondée par la liberté. Il y a là six grands États qui, en 
1790, n’étaient que forêts et prairies parcourues par 
quelques sauvages, et qui en 1850 comptaient déjà près 
de cinq millions d’habitants, dont un tiers est venu 
d’Europe pour demander à l’Amérique l’indépendance 
et du travail. 

De 1818 à 1820, la controverse, et ce qu’on a nommé 
le Compromis du Missouri, montra encore combien 
l’opinion était peu favorable à l’extension de 
l’esclavage. Le Missouri, qui jusque-là n’était qu’un 
territoire, c’est-à-dire un pays ayant moins de quarante 
mille habitants, et soumis en cette qualité à la juridiction 
du Congrès, le Missouri ayant dépassé le chiffre voulu 
de population se donna une constitution dans laquelle il 
reconnut l’esclavage, et défendit même à sa législature 
de jamais s’en mêler ; moyen sûr d’empêcher qu’on ne 



fit de l’abolition une promesse électorale ou un moyen 
d’opposition et de popularité. Cette disposition fut vue 
de mauvais œil par le Congrès ; deux fois la chambre 
des représentants vota pour que l’esclavage fût exclu du 
nouvel État ; deux fois le Sénat, se faisant le patron d’un 
abus, vota l’admission du Missouri avec sa constitution. 
De guerre lasse, on consentit à admettre le Missouri 
dans l’Union, mais en stipulant qu’on ne pourrait plus 
établir l’esclavage dans ce qui restait de la province de 
la Louisiane au nord et à l’ouest du Missouri. Une 
parallèle tirée par 36 degrés 30 minutes de latitude nord 
sépara la liberté de la servitude. Le Sud accepta ce 
compromis, où M. Clay eut la plus grande part ; il y 
gagnait deux voix de plus dans le Sénat, et l’extension 
de l’esclavage dans les nouveaux États qui se 
formeraient au midi de la parallèle. En effet, c’est ainsi 
que l’esclavage fut reçu sans difficulté dans l’Arkansas 
et le Texas. Le Nord céda par une faiblesse qu’on lui a 
souvent reprochée ; il crut sauver l’avenir en sacrifiant 
le présent. Désormais l’esclavage était renfermé dans 
des limites nettement fixées, tandis qu’il restait tout un 
monde pour y former des États libres, et qui un jour 
auraient la suprématie dans le Congrès. 

Cette controverse du Missouri, qui dura trois ans et 
souleva une agitation des plus vives, fut une révélation. 
On vit alors pour la première fois que l’esclavage, loin 
d’avoir  perdu pied depuis 1787, avait énormément 
grandi, et devenait pour l’Union une question qui 
dominait toutes les autres. D’une part les esclaves 
s’étaient multipliés et étaient devenus une source de 



richesses considérables pour le Midi. De l’autre 
l’émancipation accomplie dans les États au nord du 
Delaware les avait politiquement séparés du Sud, tandis 
qu’au contraire l’esclavage donnait à tous les États du 
Sud un intérêt commun. L’humanité disparaissait devant 
l’industrie et la politique. 

En 1787, l’esclavage n’avait qu’une valeur industrielle 
assez médiocre. La principale production du Maryland 
et de la Virginie, c’était le tabac, et comme cette culture 
ainsi que le climat n’ont rien de dangereux pour la santé 
des blancs, rien ne serait plus aisé que d’abolir la 
servitude dans ces deux États, et il est possible même 
que la production y gagnât. Dans les deux Carolines et 
la Géorgie, l’indigo et le riz étaient les richesses du pays 
; mais l’Inde fournissait ces deux articles à meilleur 
marché, et il est à croire que l’esclavage n’aurait pas 
survécu longtemps à l’abolition de la traite, quand 
l’invention d’un obscur ouvrier du Massachusetts dota 
l’Amérique d’un outil qui permit la production du coton 
et du même coup riva les chaînes de l’esclave, je veux 
parler du  Saw-Gin, ou machine à éplucher le coton, 
inventée en 1793, par Withney. Le coton courte soie, la 
seule espèce qui soit cultivable dans la plupart des 
terres, donne une gousse où la graine adhère si 
fortement à la bourre, qu’à les séparer à la main, un 
homme travaillant tout un jour ne nettoierait pas une 
livre de coton. En 1793, l’Amérique n’exportait que 
187 000 livres de coton, et probablement ce n’était que 
du coton longue soie ; en 1794, l’année même qui 
suivait l’invention de Withney, l’exportation fut 



décuplée. En 1795, elle atteignait six millions de livres ; 
en 1800, c’était 18 millions ; en 1819 quatre-vingt treize 
millions. Depuis lors le commerce n’a fait que grandir, 
et par exemple, en 1851, l’Amérique a exporté des 
cotons pour une somme de 112 millions de dollars, 
c’est-à-dire pour environ 600 millions de francs. C’est 
le travail servile qui a fourni cette immense production. 

Le sucre a été une autre cause d’asservissement, au 
moins dans la Louisiane ; et comme le marché est 
immense, et que cette culture impose un travail forcé et 
qui use vite le malheureux ouvrier, la demande des 
nègres s’accroît tous les jours, et une demande qui va au 
loin chercher des bras, car la Louisiane consomme plus 
d’esclaves qu’elle n’en produit. 

Ce besoin d’esclaves pour les pays qui cultivent le 
coton, le sucre et le riz, la traite y a satisfait aussi 
longtemps que l’Amérique a permis cet horrible 
commerce ; mais depuis qu’on a suivi l’exemple 
chrétien si généreusement donné par l’Angleterre et 
adopté par toute l’Europe, il a fallu s’adresser à 
l’intérieur, et alors s’est établi au Maryland et dans la 
Virginie, une industrie inconnue, l’élève des nègres. 
Comme la culture du tabac a épuisé les meilleures 
terres, l’occupation la plus lucrative aujourd’hui dans 
ces deux États, c’est d’élever des noirs pour 
l’exportation, comme ailleurs on élève des chevaux ou 
des bœufs. 

Voici comment, en 1831, un représentant du peuple, 
M. Gholson, défendait ce droit étrange devant la 
législature de la Virginie. 



« C’est peut-être une erreur, mais les gens solides, les 
hommes de vieille roche ont toujours considéré que le 
propriétaire du sol a un droit raisonnable aux produits 
annuels de la terre, le propriétaire d’un jardin a le même 
droit sur les fruits de ses arbres, le propriétaire de 
juments sur leur croît, le propriétaire de femmes 
esclaves sur leur fruit. Nous n’avons pas cette 
intelligence aiguisée, cette finesse de légiste qui permet 
de distinguer entre choses semblables. La maxime 
légale, Partus sequitur ventrem, est de même âge que le 
droit de propriété lui-même, et elle est fondée en 
sagesse et en justice. C’est en s’appuyant sur la justice 
et l’inviolabilité de cette maxime que le maître renonce 
momentanément au service de la femme esclave, la 
soigne pendant sa grossesse, et élève l’enfant qui 
autrement serait sans secours. La valeur de la chose 
justifie la dépense, et je n’hésite pas à dire que le croît 
est une grande part de notre richesse. » 

Qu’on ne suppose pas, du reste, que de semblables 
assertions passent inaperçues en Amérique, dans les 
États mêmes où règne l’esclavage. Voici, par exemple, 
une réponse de Thomas Jefferson Randolph, qui respire 
la plus vive humanité. 

« C’est une industrie, et une industrie en progrès dans 
certaines parties de la Virginie, que d’élever des 
esclaves pour le marché. Comment un homme 
honorable, un patriote, un ami de son pays, peut-il 



supporter de voir la vieille province , illustrée naguère 10

par le noble dévouement et le patriotisme de ses fils 
dans la lutte de la liberté, changée maintenant en une 
grande ménagerie, où l’on élève des hommes pour le 
marché comme des bœufs pour la boucherie ? Est-ce 
mieux, n’est-ce pas pire que la traite, ce commerce 
contre lequel se sont réunis les honnêtes gens et les 
sages de toutes les religions et de tous les climats ? Le 
marchand reçoit l’esclave du négrier qui l’a acheté au 
loin ; le noir est un étranger par le langage, l’aspect, les 
manières. Les liens de père, de mère, de mari, d’enfant, 
ont tous été brisés ; avant qu’on l’achète ici son âme est 
endurcie. Mais chez nous ce sont des individus que le 
maître a connus dès le berceau, qu’il a vus jouer avec 
toute l’innocence de l’enfance, qu’il a accoutumés à 
compter sur sa protection, ce sont ceux-là qu’il arrache 
des bras de la mère ; il les vend dans un pays lointain, à 
des étrangers, à des maîtres cruels. 

On essaye de justifier l’esclavage ici parce qu’il existe 
en Afrique et que, dit-on, on le trouve par tout le monde. 
En vertu du même principe on justifierait le 
mahométisme avec la pluralité des femmes, et toutes les 
abominations des sauvages. L’esclavage existe-t-il 
quelque part dans l’Europe civilisée ? Non, nulle 
part . » 11

Ce sont là sans doute de nobles paroles ; mais il faut 
bien l’avouer, en pratique, c’est M. Gholson qui a raison 

 The ancient Dominion, c’est le nom d’honneur que prend la Virginie comme étant la plus 10

ancienne plantation de l’Amérique du Nord.

 Key to Uncle Tom’s cabin. (The Slave trade)11



dans sa brutalité. La femme esclave n’est qu’un animal 
d’une espèce particulière et dont on attend le même 
profit que de tout autre animal domestique. Qu’on en 
juge par l’annonce suivante, copiée du Mercure, un des 
journaux politiques de Charleston (Caroline du Sud) . 12

NÈGRES À VENDRE. Une fille de vingt ans, élevée 
en Virginie, avec ses deux petites filles, l’une de quatre 
et l’autre de deux ans. Elle est d’une force et d’une santé 
remarquables, et, sauf la petite vérole, n’a jamais eu 
dans sa vie un jour de maladie. Les enfants sont beaux 
et sains. Elle est très féconde , et offre une excellente 13

occasion à quiconque veut élever pour son propre usage 
une famille de serviteurs bien portants. Les acquéreurs 
sont priés de remettre leur adresse au bureau du 
Mercure. » 

Pendant que l’esclavage grandissait ainsi dans le Sud, 
l’opinion se prononçait contre lui dans les États libres, 
et avec une extrême vivacité. En Europe, de généreux 
philanthropes poursuivaient l’abolition de la traite et de 
la servitude et partout on applaudissait à leurs efforts ; 
les États du Nord sentirent quelle infériorité l’esclavage 
donnait à leur patrie. Que devenait le légitime orgueil 
d’une terre chrétienne, que devenait la juste fierté d’une 
république, le jour où l’on pourrait reprocher à 
l’Amérique d’être le dernier asile de l’esclavage ? 

 Goodell, The American Slave Code, p. 69.12

 She is very prolific in her generating qualilies.13



L’horreur de l’injustice, la pitié, la charité unies au 
patr io t isme enfantèrent ce qu’on a nommé 
l’abolitionnisme. Vers 1831 les États-Unis furent mis en 
feu par un parti qui, avec toute l’ardeur des pays libres, 
parlait, écrivait, multipliait les associations contre 
l’esclavage, et prenait pour devise : l’Abolition 
immédiate. 

Que ce parti eût peu de prudence et que son zèle fut 
souvent exagéré et même dangereux il serait difficile de 
le nier ; c’est l’histoire de toutes les révolutions. Qu’il 
s’agisse de religion, de morale, ou de politique, les 
novateurs blessent toujours les intérêts qui sont nés à 
l’ombre des abus et des privilèges ; la résistance est 
énergique, l’attaque redouble de violence, le fanatisme 
éclate des deux côtés, et ce n’est qu’après la lutte qu’on 
entend la voix de la raison. La paix se signe quand la 
guerre a épuisé les deux partis et les force enfin aux 
accommodements qu’ils auraient dû accepter le premier 
jour. Il en fut ainsi du mouvement de 1831. Tandis que 
les abolitionnistes répandaient leurs associations dans 
les États, les comtés et les villes, multipliaient les 
journaux et les pétitions et envoyaient partout des 
missionnaires pour prêcher la croisade, l’émeute, 
poussée ou tolérée par le parti contraire, outrageait les 
orateurs, et arrêtait les malles-postes pour en arracher 
des pamphlets incendiaires qu’on brûlait publiquement. 
Dans le Sud, on mettait à prix la tête des avocats de la 
liberté ; les chambres demandaient qu’on arrêtât ceux 
qui, dans le Nord, se faisaient remarquer par leur zèle 
pour l’émancipation ; le président des États-Unis 



appelait l’attention du Congrès sur cette agitation, et lui 
recommandait de prohiber, sous des peines sévères, la 
circulation des pamphlets abolitionnistes dans le Sud. 
Les maîtres d’esclaves trouvaient du reste des amis 
zélés parmi les négociants et les armateurs de la 
Nouvelle-Angleterre. Entre le Sud, qui est un pays de 
production, et des États qui vivent de transports et 
d’industrie, les intérêts sont trop mêlés pour que le 
contrecoup de la Géorgie ne se fit pas sentir dans le 
Massachusetts, et au Nord il ne manquait pas de 
personnages considérables dans l’État ou dans les 
affaires qui, fatigués d’une lutte incessante, 
demandaient vers 1834 qu’on mît fin à tout le bruit que 
faisaient les abolitionnistes. C’est à ce moment, et 
quand la popularité abandonnait une bonne cause un peu 
compromise, que parut Channing. 

Channing, dont j’ai ailleurs esquissé la vie , avait un 14

grand avantage sur la plupart des abolitionnistes ; ses 
convictions étaient aussi ardentes, mais il n’avait pas les 
mêmes passions et il parlait de l’esclavage en 
connaissance de cause, et sans préjugés. Chrétien 
sincère, ce qu’il voyait dans le nègre, c’était une âme 
immortelle, destinée à posséder la vérité et à s’élever 
jusqu’à Dieu ; pour lui, l’esclavage qui tient l’homme 
dans l’abrutissement, était donc le plus grand des crimes 
; mais en même temps il savait par expérience que rien 
n’est plus dangereux que de juger les hommes et les 
choses d’un point de vue exclusif, et au lieu de 
s’abandonner à un courroux qui semblait légitime, il 

 La vie de Channing est en tête des Œuvres sociales.14



défendait la cause des maîtres dans son propre cœur, et 
ne se décida à écrire que lorsqu’une longue patience lui 
eut permis de faire la part de la justice dans l’injustice 
même. Si Channing est sans pitié pour l’esclavage, il 
excuse souvent le maître ; il sait combien l’habitude 
nous rend insensibles à des maux que voient des yeux 
moins prévenus, et comment l’éducation donne cette 
dangereuse sécurité qui nous fait prendre souvent pour 
un droit, ce qui n’est qu’une usurpation et un préjugé. 

Les idées que Channing s’était faites de l’esclavage 
après l’avoir étudié sur place, je les trouve exprimées 
avec autant de sagesse que de sensibilité, dans une lettre 
qu’il écrivait en 1831, avant l’agitation, lettre datée 
d’une des Antilles, Sainte-Croix, où Channing avait été 
chercher un peu de repos et un climat plus doux pour sa 
poitrine épuisée. 

« Sainte-Croix, 10 mars 1831 . Je suis de plus en plus 15

convaincu que les grands maux de l’esclavage sont de 
nature morale. Il y a sans doute de cruelles souffrances 
physiques, mais elles se ramènent presque toutes à des 
causes morales. Je crois que les ennemis de l’esclavage 
ont exagéré la peine physique infligée par le maître, et il 
en est résulté que le maître, ayant la conscience d’être 
traité injustement, repousse avec colère l’intervention 
du philanthrope, et soutient que les nègres sont dans une 
meilleure condition que les paysans de la plupart des 
pays ; et il y a si peu de sagesse et de justice dans les 
institutions sociales, que le maître n’a que trop raison. 

 Memoirs of W. E. Channing. Part. III, ch. IV.15



Les esclaves ont de la nourriture en quantité 
suffisante, et elle leur est fournie avec une parfaite 
régularité ; ainsi les premiers besoins de la vie sont 
satisfaits. Ils ont l’habitude de vendre une partie de ce 
qu’on leur donne pour vivre, et portent aussi au marché 
des fruits et de la volaille, si bien qu’ils peuvent se 
procurer les jouissances qu’ils estiment le plus, du 
tabac, du sel, de la viande, et surtout des habits. Leur 
apparence prouve qu’ils ne souffrent point de manque 
de nourriture. Vous ne voyez jamais chez les femmes cet 
air de misère et de fatigue, si commun en Suisse et en 
Allemagne. Quant au vêtement, la seconde nécessité de 
la vie, le climat ne demande pas de grandes dépenses, et 
les esclaves souffrent moins que les journaliers des 
climats froids. À Noël et au jour de l’an, qui sont des 
espèces de saturnales pour les esclaves, on les voit 
entrer dans la maison de leurs maîtres, chanter et danser 
aussi familièrement que chez eux, et se parer, surtout les 
femmes, d’habits non seulement à la mode, mais 
coûteux. Quand au logement, il n’y a pas de 
comparaison entre la case des esclaves et la hutte où vit 
le paysan Irlandais. Il ne leur manque que la propreté 
pour être logés aussi bien qu’ils peuvent le désirer. 

En ce qui touche le labeur, ils ne travaillent jamais 
autant que nos ouvriers et nos journaliers qui font deux 
fois plus de besogne en un jour. 

Et cependant les esclaves sont surchargés comme les 
ouvriers de tout pays. Ce qui fait la dureté de leur 
condition c’est qu’il n’y a pas d’intermittence dans leur 
labeur. Ici, l’été est perpétuel, et la canne à sucre a 



besoin d’une année pour mûrir ; il faut donc que 
l’esclave travaille depuis le commencement jusqu’à la 
fin de l’année sans ces intervalles de repos que le 
changement de saison amène dans les autres climats. Et 
puis son travail est forcé ; il n’y a pas d’intérêt ; il n’y 
gagne rien, littéralement rien : aussi ces stimulants que 
la Providence a faits pour alléger et égayer la peine, 
manquent entièrement au nègre, et cela suffit pour 
ajouter au travail un poids intolérable. 

Le nègre souffre-t-il de la cruauté du maître ? Ces 
souffrances ont beaucoup diminué, par suite de 
l’abolition de la traite, ce qui a donné plus de prix à la 
vie de l’esclave, et par le triomphe de sentiments plus 
humains, triomphe dû à la sympathie de l’Europe pour 
cette classe dégradée. Il y a sans doute des cruautés 
commises, et il n’en peut pas être autrement, car les 
agents qui vivent en contact avec les esclaves sont en 
général des gens sans éducation, qui ont des principes 
très faibles et des passions très fortes, et qui sont tout à 
fait indignes du pouvoir qu’on leur confie ; aussi, 
malgré le maître, ils abusent de leur autorité, et 
augmentent la corruption des nègres par leur 
immoralité. Malgré tout, je crois qu’une bande de 
nègres reçoit moins de coups qu’une compagnie de 
soldats dans notre armée. Ils sont soumis à une 
discipline moins dure, et en ce qui touche la condition 
physique on ne peut pas les comparer à des soldats en 
campagne. 

Et cependant ils souffrent beaucoup. Mais c’est 
surtout dans le mal moral qu’il faut chercher la cause de 



ces souffrances. Leur condition ne tend qu’à dégrader 
leur intelligence et leur cœur, à en faire des animaux, à 
les faire tomber au-dessous de la brute. C’est là qu’est la 
misère de l’esclavage, et je ne crois pas qu’on puisse 
l’exprimer trop fortement. 

Ce qui m’affecte le plus, c’est de penser qu’en des 
pays qui se disent chrétiens, la plus grande partie des 
hommes sont réduits par l’injustice et par la force à un 
état qui flétrit toute leur nature, leur interdit toute 
amélioration, et leur impose la misère de l’ignorance et 
du vice. L’esclavage flétrit les affections naturelles. Ici 
le mariage est chose inconnue. Sur une des plantations 
ou j’ai demeuré, il n’y avait que six esclaves mariés ; 
dans une autre, il n’y avait qu’un seul mariage. En 
outre, la dépendance mutuelle, qui fortifie nos 
affections, est inconnue. L’homme ne prend aucun soin 
de la femme avec laquelle il vit ; c’est du maître que la 
femme attend la nourriture et le vêtement, et si le mari 
est malade on l’envoie à l’infirmerie commune ; il n’y a 
point de place pour les bons offices de la vie conjugale. 
Les enfants ne dépendent pas davantage de leurs 
parents, et le père n’est pas chargé du soin de ses fils. Il 
ne gagne rien pour eux, et ne s’inquiète pas de leur bien-
être à venir. C’est ainsi que le pauvre nègre est exclu de 
l’école que la nature a établie pour la culture de nos 
affections et de notre caractère, et le tort qu’on lui fait 
est irréparable. 

Les mêmes causes sont destructives de l’énergie, de la 
prévoyance, de l’empire sur soi-même. L’esclave ne 
s’inquiète guère plus de lui-même que ne fait la brute. Il 



n’a pas d’intérêt à défendre, rien n’occupe sa pensée 
sinon le petit coin de terre qu’on lui abandonne. Quelle 
que soit sa façon de vivre, il est sûr d’être nourri et vêtu. 
Sa condition ne peut pas devenir meilleure. L’avenir ne 
lui offre rien de mieux que le présent. Aussi est-il la 
créature de l’heure présente, des sens, des appétits, des 
passions. Il n’a pas plus de prévoyance que la brute, et il 
est plus adonné aux jouissances grossières. 

Remarquez encore que la condition de l’esclave 
dérange toutes ses idées morales. Victime de 
l’oppression et de l’injustice, et cela dès le berceau, il ne 
peut pas comprendre les droits de l’humanité et de la 
justice. Toute sa vie est une école de malhonnêteté et de 
fraude. Tous ses droits sont violés ; la violation du droit 
est donc pour lui l’ordre de la nature. Aussi, voler et 
mentir sont sa vocation autant que son labeur journalier, 
et on ne peut pas l’amener à comprendre que cela est 
mal. Toute sa nature intellectuelle et morale est 
bouleversée et perdue. 

C’est le plus triste aspect de la condition servile, mais 
le mal ne s’arrête pas là. La dégradation morale amène 
de grandes souffrances physiques. Il est aisé de 
comprendre comment, en l’absence de toute retenue 
dans le mariage, de tout calcul pour l’avenir, de toute 
prévoyance, les esclaves s’abandonnent aux excès. La 
débauche et l’ivrognerie ruinent la santé et la vie des 
nègres, si bien que leur nombre diminue, quoiqu’ils ne 
manquent pas d’un certain bien-être. Ils ne soignent pas 
mieux leur santé que les enfants, ou plutôt ils favorisent 
un certain degré de maladie, parce que cela les exempte 



de travailler. On comprend aussi comment, habitués à 
souffrir de l’injustice et de la dureté, et n’ayant point 
d’affections domestiques, ils sont disposés à être 
injustes et cruels les uns pour les autres. La race 
africaine n’a pas le caractère sombre, féroce, vindicatif 
des Indiens, mais néanmoins les esclaves sont 
querelleurs, et à leurs autres misères ils ajoutent des 
animosités et des injustices mutuelles. 

J’ai voulu vous signaler ce que je considère comme le 
grand mal de l’esclavage. C’est ce qui rend 
l’émancipation difficile, tout en en montrant la nécessité 
; car le mal est inséparable de la servitude. En face de 
cette condition misérable, les amis des nègres doivent 
marcher avec la plus grande prudence. Les noirs sont 
incapables de se conduire eux-mêmes, et ils perdront 
dans l’opinion publique la cause de l’émancipation, si 
on leur confie tout d’un coup des privilèges dont ils 
abuseront. » 

On voit combien Channing était préparé pour entrer 
dans la discussion ; discussion fort délicate, et qui, pour 
ne pas blesser des passions déjà irritées, demandait une 
prudence extrême sans rien céder toutefois des droits 
éternels de la justice et de l’humanité. De toutes parts on 
accumulait les raisonnements et les faits pour attaquer 
ou défendre l’esclavage. C’est au nom de la religion, de 
la justice, de la fraternité humaine, de la charité que les 
abolitionnistes demandaient l’émancipation ; c’est au 
nom de la religion, de la loi, de la différence des races, 
du bien-être des noirs que les hommes du Sud 



défendaient l’esclavage. Ce que les maîtres ont 
accumulé de sophismes et de fausses raisons est 
incroyable, et ces sophismes, qui ont cours aux États-
Unis, montrent trop clairement combien l’intérêt et la 
passion peuvent aveugler les esprits les plus distingués. 
Assurément il y a dans le Sud des axiomes qui sont 
considérés comme incontestables, et qu’il serait 
impossible de faire accepter en Europe par le bon sens 
de nos ouvriers. On en jugera par les citations suivantes, 
qui feront mieux connaître à quels adversaires répondait 
Channing. 

Nous n’imaginons pas qu’on puisse jamais invoquer 
en faveur de l’esclavage une religion qui proclame que 
tous les hommes sont frères, comme étant tous enfants 
d’un même père qui est au ciel ; car assurément rien 
n’est plus contraire à cette sainte fraternité que le 
despotisme exercé par un homme sur ses semblables. 
Cependant c’est une maxime reçue dans le Sud que la 
Bible et l’Évangile ne condamnent en rien la servitude ; 
bien plus, on invoque les livres saints en faveur de 
l’esclavage, et voici par exemple comment, en 1829, le 
célèbre M. Benton, un patriote, un démocrate, pouvait 
s’exprimer en plein sénat des États-Unis  : 16

« J’admire, c’est-à-dire je regarde avec étonnement la 
sublime moralité de ces gens qui ne peuvent supporter 
la contemplation abstraite de l’esclavage à la distance de 
cinq cents milles. Cela est bien au-dessus, c’est-à-dire 
c’est une affectation de perfection bien au-dessus de la 
moralité des chrétiens primitifs, des apôtres du Christ, 

 Benton, Thirty years view, New York 1854, t. I, p. 126.16



du Christ lui-même. Le Christ et les apôtres ont paru 
dans une province de l’empire romain, quand cet empire 
s’appelait le monde, et que ce monde était rempli 
d’esclaves. On en estimait le nombre à quarante 
millions ; c’était le quart de la population totale. Il y 
avait de simples particuliers qui possédaient jusqu’à 
vingt mille esclaves. Un affranchi, un homme qui avait 
été esclave lui-même, mourut possesseur de quatre mille 
esclaves. Ce sont là les chiffres. Les droits des maîtres 
sur cette multitude d’êtres humains, c’était le droit de 
vie et de mort ; sans que la loi défendit l’esclave, sans 
que l’opinion le protégeât. Une loi d’une atrocité 
incroyable rendait tous les esclaves responsables de la 
vie de leur maître ; c’était la loi qui condamnait à mort 
tous les esclaves de la maison où le maître avait été 
assassiné, et sous l’empire de cette loi on vit quatre 
cents personnes exécutées d’un seul coup. Et ces 
esclaves, c’étaient des hommes blancs, venus d’Europe 
ou de l’Asie mineure, c’étaient des Grecs ou d’autres 
peuples à qui nous devons les productions les plus 
estimées de l’esprit humain. Jésus-Christ vit tout cela, le 
nombre des esclaves, leur condition misérable, leur 
couleur qui était la même que la sienne, et cependant il 
n’a rien dit contre l’esclavage ; il n’a pas prêché de 
doctrine qui conduisit à l’insurrection et au massacre ; il 
n’a rien dit qui chez nous puisse autoriser la race 
inférieure des noirs à exterminer la race supérieure des 
blancs, dans les rangs de laquelle il a paru sur la terre. 
Le Christ a prêché une doctrine toute contraire, qui 
enseigne à l’esclave le devoir de la fidélité et de 



l’obéissance, qui enseigne au maître l’humanité et la 
bonté. Ses apôtres ont fait comme lui ; saint Paul 
renvoie à son maître l’esclave fugitif, Onésime, avec 
une lettre d’excuse et de prière. Ce n’était pas lui qui eût 
recueilli un esclave fugitif, encore moins l’eût-il détaché 
de son maître, encore moins eût-il excité une 
insurrection. » 

Qu’on ne croie pas que ce langage soit particulier à la 
tribune, qui n’est pas toujours chrétienne. Les Églises du 
Sud se sont faites les complices de l’esclavage, et l’ont 
pris sous leur protection. Madame Beecher Stowe, dans 
la Clef de la cabane de l’oncle Tom, a accumulé les 
preuves de cette prévarication chez les Églises 
protestantes ; je citerai, comme une des plus 
remarquables, la décision suivante d’une communauté 
presbytérienne  de la Caroline du Sud (Harmony 17

Presbitery of South Carolina). 
« Attendu qu’un certain nombre de personnes en 

Écosse et en Angleterre, et d’autres du nord, de l’est et 
de l’ouest de notre pays, ont dénoncé l’esclavage 
comme contraire aux lois de Dieu, et que quelques-unes 
de ces personnes ont présenté à l’assemblée générale de 
notre église et au Congrès de la nation, des mémoires et 
pétitions avec l’intention avouée de flétrir les 
propriétaires d’esclaves, et d’abolir la relation de maître 
et de serviteur ; et attendu que de ces procédés, des faits, 
des raisonnements et des circonstances il résulte 
clairement que ces personnes ne savent pas ce qu’elles 
disent, ni pourquoi elles affirment, et qu’avec cette 

 Key to Uncle Tom’s cabin, p. 296. The American church and Slavery.17



ignorance elles montrent un esprit de justice affecté et 
de sainteté exclusive, etc. 

1° Il est résolu que comme le royaume de notre 
Seigneur n’est pas de ce monde, son église n’a aucun 
droit d’abolir, altérer, ou modifier aucune institution ou 
ordonnance humaine, politique ou civile, etc. 

2° Il est résolu que l’esclavage a existé depuis les 
jours de ces bons vieux maîtres d’esclaves et 
patriarches, Abraham, Isaac et Jacob (qui sont 
maintenant dans le royaume des cieux), jusqu’au temps 
où l’apôtre saint Paul renvoya un fugitif à son maître 
Philémon, et écrivit à ce propriétaire d’esclaves une 
lettre chrétienne et fraternelle qui existe encore dans le 
canon des Écritures. Il est résolu que l’esclavage a 
toujours existé depuis les jours des apôtres et existe 
encore aujourd’hui. 

3° Il est résolu que comme les devoirs relatifs du 
maître et de l’esclave sont enseignés dans les écritures 
de la même façon que ceux du père et de l’enfant, du 
mari et de la femme, l’existence même de l’esclavage 
n’est pas opposée à la volonté divine, et quiconque a 
une conscience trop tendre pour reconnaître la légitimité 
de cette relation est juste plus qu’il ne convient, et sage 
au-delà de ce qui est écrit ; il a soumis sa tête au joug 
humain, a sacrifié sa liberté chrétienne, et laissé la 
parole infaillible de Dieu pour les imaginations et les 
doctrines des hommes. » 

Je ne sais si l’on a rien écrit de plus fort contre 
l’esclavage que cette pièce hypocrite, qui fait du Christ 
le soutien du despotisme des hommes, et avilit Dieu 



même pour en faire le complice de la servitude. On lira 
les belles pages que Channing a consacrées à la 
réfutation de ces doctrines, qui rendraient la religion 
odieuse, si la religion était coupable de la faiblesse de 
ses ministres. En montrant que l’esprit du christianisme 
est un esprit de justice et d’humanité, mais en même 
temps un esprit de paix et de progrès ; en nous faisant 
pénétrer dans cette action intérieure, dans ce 
renouvellement des cœurs, qui est le triomphe de la 
parole divine, Channing a vengé à la fois la liberté et 
l’Évangile. Mais quelle est donc cette lèpre abominable 
qui gagne jusqu’à l’Église, et qui asservit la religion ? 

Le second argument des propriétaires d’esclaves c’est 
que la loi leur donne plein pouvoir sur la personne des 
nègres. Or, pour eux, c’est la loi qui fait le droit. C’est la 
théorie de Hobbes, la doctrine qui ne reconnaît ni bien 
ni mal absolu, et qui, de la volonté du législateur, fait la 
mesure de la justice ; c’est par conséquent la doctrine du 
despotisme ; il est au moins singulier de l’entendre 
proclamer dans une république, si justement fière de ses 
institutions. Et cependant ces maximes funestes ont été 
soutenues en plein Sénat par un des politiques les plus 
célèbres des États-Unis, M. Henri Clay. Ce que la loi 
déclare ma propriété, a-t-il dit, est ma propriété. On 
trouvera dans les Remarques sur la question de 
l’esclavage une réfutation complète de cette fausse et 
dangereuse théorie. M. Clay était avocat, Channing 
n’était qu’un simple pasteur, et s’était occupé de 
théologie plus que de droit. Mais dans cette discussion il 
s’est montré bien autrement jurisconsulte que son 



adversaire, et Domat lui-même ne désavouerait pas les 
pages que Channing a écrites sur l’essence du droit de 
propriété, sur les droits naturels, sur l’intervention 
morale d’un peuple dans les affaires d’un autre peuple. 
Il y a la des principes fortement établis, des 
conséquences clairement déduites, une dialectique 
excellente, mise au service de la vérité. Aujourd’hui, 
quand on lit le discours de M. Clay  et la réponse de 18

Channing, on est frappé de ce qu’il y a de faible et de 
faux dans le discours du célèbre orateur, de ce qu’il y a 
de solide et de juste dans la réfutation de son humble 
adversaire. Le temps, qui a flétri les sophismes, a donné 
une verdeur nouvelle à la vérité. Il semble que Channing 
écrit aujourd’hui. C’est là de quoi donner du courage à 
ceux qui défendent sans ambition une bonne cause. 
L’avenir est à la raison et au droit. Souvent c’est après la 
mort de l’écrivain que les principes qu’il a défendus 
triomphent enfin ; il faut que les générations passent 
pour que leurs passions et leurs erreurs intéressées 
passent avec elles. Mais pour qui aime la justice et se 
confie en Dieu, compter qu’un jour viendra où la vérité 
dissipera tous les nuages, et se dire que tout obscur 
qu’on soit on aura servi l’humanité, cela vaut mieux que 
la fortune et que la gloire. C’est le sentiment de ce 
devoir rempli qui a soutenu Channing et lui a fait 
sacrifier sa vie et sa popularité à la défense des 
opprimés. 

Après la religion et la loi qu’ils invoquent si 

 Speech on petitions for the abolition of slavery. Voyez Life and speeches of Henri Clay, 18

New York, 1843, t. II, p. 355.



faussement à leur aide, les défenseurs de l’esclavage 
allèguent l’infériorité de la race noire et l’inimitié des 
deux peuples. L’infériorité naturelle des nègres a été 
défendue par un savant professeur, émigré de Suisse aux 
États-Unis, et qui a payé sa bienvenue dans sa patrie 
d’adoption par une découverte venue fort à propos au 
secours des préjugés populaires. Toutefois, il s’en faut 
que la science ait accepté l’assertion de M. Agassiz, 
assertion qui, jusqu’à présent, manque de preuves. Outre 
que le squelette est le même dans les deux races, et que 
dès la seconde génération on remarque chez le nègre né 
aux États-Unis un développement du cerveau qui 
rapproche la configuration de sa tête de celle des blancs, 
il y a cette objection à faire au système de M. Agassiz, 
que fût-il certain, il ne prouverait rien en faveur de 
l’esclavage. Car alors même qu’il serait démontré que le 
nègre forme non pas une simple variété du genre 
humain, mais bien une espèce distincte, et si l’on veut 
moins intelligente, cela n’empêcherait pas que cette race 
inférieure n’eût la parole et la raison, et que le nègre, au 
lieu d’être destiné au service d’autrui comme l’animal, 
ne fût un individu né pour aimer sa femme, élever ses 
enfants et disposer de sa vie. Cette infériorité pourrait 
justifier la tutelle bienfaisante de l’État, mais non certes 
la tyrannie du maître. 

Mais, je le répète, cette infériorité naturelle, rien ne la 
démontre ; l’infériorité de l’éducation, elle existe sans 
doute, et il faut plus d’un jour pour y remédier : mais 
c’est un problème de même espèce que l’ignorance du 
peuple. Une politique égoïste déclare cette ignorance 



irrémédiable et s’en fait un titre pour asservir la plus 
grande part de la nation ; une politique chrétienne n’y 
voit qu’un devoir à remplir et une injustice à réparer. 
Elle fait la part des temps et ne demande pas pour le 
peuple une liberté ou plutôt une autorité politique qui ne 
serait pour lui qu’une arme dans la main d’un enfant ; 
mais loin d’interdire l’espérance aux classes déshéritées, 
elle leur distribue l’éducation d’une main libérale, et 
prépare tout pour une prochaine émancipation. Les 
vilains du XIe siècle étaient aussi ignorants et non moins 
brutaux que les nègres ; où en serions-nous cependant, 
si on avait traité nos ancêtres avec le dédain de 
l’éthnologie américaine, et si, au nom d’une infériorité 
que toute la noblesse reconnaissait, on eût perpétué leur 
servitude ? Repoussons loin de nous ces préjugés odieux 
et intéressés. L’Évangile ne distingue point entre les 
hommes ; il ne connaît que des frères, tous enfants de 
Dieu. Là est une science qu’on n’a point encore 
dépassée ; il sera toujours bon de s’y tenir. 

Quant à l’inimitié des deux peuples, elle est vraie en 
ce sens que les Américains, dans leur orgueil, ont pour 
les nègres une antipathie que les peuples des colonies 
catholiques, Espagnols, Portugais, Français, n’ont 
jamais partagé. Pour le nègre, c’est, de l’aveu général, la 
race la plus affectueuse qui existe, et cette douceur 
même l’a livrée à l’esclavage, tandis qu’on n’y a jamais 
plié l’Indien, toujours prêt à se venger. Cette inimitié est 
le grand obstacle à l’émancipation ; le noir est un objet 
d’horreur et de dégoût pour les Américains, et il y a 
contre lui la même antipathie dans les pays libres que 



dans le Sud. C’est là une difficulté que n’ont pas connu 
l’antiquité ni le Moyen-âge. L’esclave était de même 
race que le maître, et le jour où on l’affranchissait et où 
il prenait le costume de l’homme libre, rien ne le 
distinguait plus des autres citoyens. Au contraire, la 
différence de couleur perpétue la servitude au sein 
même de la liberté, et les mœurs repoussent tout contact 
avec celui qui en porte la marque sur toute sa personne. 
Noir et esclave, c’est tout un. Les âmes sensibles du 
Sud, et il y en a beaucoup, les politiques, qui 
considèrent l’esclavage comme une lèpre terrible, et il y 
en a plus encore, ne voient donc qu’un remède, c’est 
l’émigration, c’est la transportation de la race noire, et 
c’est dans cette intention qu’on a fondé en Afrique la 
colonie de Libéria, où chaque année on envoie un 
certain nombre d’affranchis. Channing, sans blâmer la 
colonisation, montre que c’est un moyen chimérique, si 
l’on en attend la fin de l’esclavage. De 1840 à 1850 le 
nombre des noirs a augmenté de 717 000 ; c’est un 
accroissement de 71 000 âmes par an ; quelle société 
suffirait à faire les frais d’une pareille émigration ? Sans 
doute, vers la fin du dernier siècle, il y a eu un moment 
où l’on aurait pu essayer de mesures semblables et c’est 
ce que demandait Jefferson ; aujourd’hui il est trop 
tard ; il faut affronter le mal directement, et non pas 
essayer de vains palliatifs. On ne chassera pas les noirs 
de l’Amérique, il faut qu’ils y vivent, esclaves ou libres. 
La répugnance des blancs est-elle un titre valable pour 
imposer la servitude à un peuple innocent ? Telle est 
aujourd’hui toute la question. 



Mais, dit-on, si l’on donne la liberté et les droits de 
citoyen aux nègres, ce sera la guerre civile entre les 
deux races, ou tout au moins l’amalgame, c’est-à-dire la 
confusion du sang, et l’amoindrissement, la 
dégénérescence des blancs. Il est trop aisé à Channing 
de répondre que si jamais la guerre éclate, ce sera 
l’esclavage et non pas la liberté qui la fera naître. Et 
quand à la confusion du sang, la juste répugnance des 
deux races y pourvoira. Si quelque chose peut diminuer 
le nombre des mulâtres, c’est la liberté ; aujourd’hui que 
la femme noire ou mulâtresse est un instrument de 
débauche, le sang se mêle, et on voit ce triste spectacle 
d’esclaves fils d’un père libre, de femmes vendues à 
l’encan, et portant dans leurs veines le plus noble sang 
de la Virginie. Si la négresse était libre, de pareils 
mélanges seraient plus rares qu’aujourd’hui. 

Il est bien vrai que la juxtaposition sur le même 
territoire de deux races de couleur différente, et séparées 
par la nature et par les préjugés, a quelque chose 
d’étrange et même d’inquiétant. Mais on suppose 
toujours que le nègre, une fois affranchi, aura la pleine 
liberté politique, et que du premier coup on donnera les 
droits de citoyen à des gens incapables d’en user. Cela 
n’est pas une conséquence forcée de l’abolition, et 
j’aurais voulu que Channing fût plus explicite sur ce 
point. Affranchir les nègres et en faire des citoyens 
actifs, sont deux choses différentes, et, selon moi, 
séparées par une longue suite d’années, car il faut plus 
d’un jour pour faire l’éducation politique d’une race 
aussi déchue, et pour redresser des âmes que la 



servitude a pliées. Affranchir le noir, c’est lui 
reconnaître les droits de l’individu et en faire un 
homme. Qu’on ne sépare plus l’époux et l’épouse, le 
père et les enfants ; qu’on laisse au nègre les fruits de 
son labeur propre, et, alors même qu’on l’obligerait à ne 
pas quitter le sol où il est né, et que pour le rachat de sa 
personne, on lui demanderait chaque semaine quelques 
jours de son travail, je dirais encore qu’il est libre, et je 
ne sais si ce moyen plus lent ne serait pas plus sûr. C’est 
ainsi, du moins, que les choses se sont passées sur 
l’ancien continent : le serf est devenu un vilain, puis, 
peu à peu, le vilain a racheté sa corvée, et il est devenu 
un paysan et enfin un citoyen. Rien ne se fait par 
soubresauts, en politique pas plus que dans la nature, et, 
à demander l’abolition immédiate, on marche, selon 
moi, à l’abîme, et on compromet la cause la plus sainte. 
L’exemple de l’émancipation anglaise et française ne 
conclut pas, car les conditions étaient différentes, et le 
problème n’avait pas la même gravité. 

On dit qu’aujourd’hui, dans le Sud, on cherche à 
entrer dans cette voie : ne plus séparer les familles, et 
donner aux nègres de l’éducation. Si l’on poursuit 
résolument et chrétiennement cette entreprise, si la loi 
en fait l’œuvre de tous, c’est l’émancipation et dans un 
temps très court. Le maître sera bientôt las de nourrir 
une famille dont rien ne gène l’accroissement, et il en 
viendra à faire avec le nègre des abonnements de travail, 
comme autrefois nos pères avec les serfs de leurs 
domaines : ce sera la liberté. S’il y a plus d’un moyen 
terme entre la servitude et la liberté, considérées comme 



conditions sociales, il n’y en a point entre l’homme 
esclave et l’homme libre. L’un est une brute, l’autre est 
un individu ; le dernier a des droits, le premier n’en a 
pas, et si on lui en reconnaît un seul, il faut bientôt les 
lui reconnaître tous. Si le nègre a une famille, il faut lui 
laisser les moyens de la nourrir par son travail, voilà la 
propriété ; s’il possède quelque chose que le maître ne 
puisse lui prendre, on ne peut lui refuser de racheter 
avec son pécule la propriété la plus précieuse, celle de 
sa propre personne, et voilà la liberté qui vient à la suite 
de la propriété. Ce sont là des idées qui ne sont pas 
encore répandues, et que n’a pas connues Channing, 
autrement il eût été moins vague dans ses moyens 
d’émancipation, et peut-être moins absolu dans les 
conditions ; c’est sur ce terrain, je crois, que la 
transaction peut se faire entre les craintes du Midi et les 
espérances trop vives du Nord. Un servage temporaire, 
une épreuve de quelques années, d’une génération peut-
être, suffirait pour assurer l’émancipation ; le vilenage 
ferait encore une fois, mais de façon plus rapide, le 
passage de la servitude à la liberté. 

Channing n’est pas assez net dans les moyens qu’il 
propose pour parer aux dangers d’une brusque 
émancipation, et c’est le seul reproche que je lui 
adresserai, la seule tache que je découvre dans son livre. 
Mais à côté de ce léger défaut qu’il me soit permis de 
signaler des parties admirables, ce sont les passages où 
Channing répond à l’argument qui compare l’esclave au 
paysan, et qui oppose le bien-être du nègre à la misère et 
à la faim de l’Irlandais. Ce raisonnement spécieux est au 



fonds matérialiste ; il suppose que l’homme, comme 
l’animal, n’a d’autres besoins que de manger et de se 
défendre des injures du temps, autrement il ne prouve 
rien. Si l’homme a des besoins intellectuels et moraux 
qu’il lui faut satisfaire aussi bien que les besoins de son 
corps, il n’y a pas de comparaison à établir entre le 
nègre et l’Irlandais ; le noir est mieux nourri, mais le 
paysan a une femme et des enfants qui sont à lui ; 
personne non plus ne peut l’empêcher de diriger sa vie 
comme il l’entend, de cultiver son intelligence et sa 
raison. Quel rapport y a-t-il entre ces termes : la 
nourriture et la liberté ? C’est la gloire de Channing 
d’avoir fait pleine justice de ce sophisme, qui ne touche 
pas seulement l’esclavage. En combien de pays ne 
s’imagine-t-on pas que le bien-être est la justification du 
despotisme, et que le peuple n’a pas le droit de se 
plaindre quand il a de l’ouvrage et un salaire. Est-ce 
donc dans le Coran qu’il est écrit : que l’homme ne vit 
pas seulement de pain, mais de la parole de Dieu ? 

Le traité de Channing, accueilli avec plus de faveur 
qu’il n’osait l’espérer, n’eut pas cependant de succès 
immédiat. Un homme modéré, qui se jette entre deux 
partis dans leur première fureur, n’a guère d’autre 
chance que d’être maltraité des deux côtés, et s’il en fut 
autrement, Channing le dut à sa réputation de charité et 
de modération. Du reste, loin de s’affaiblir par les 
attaques des abolitionnistes, la cause de l’esclavage 
prenait un nouveau caractère, elle devenait politique ; ce 
n’était plus seulement de son droit menacé que 
s’inquiétait le Sud, il voulait la suprématie dans l’Union, 



ou tout au moins il voulait s’assurer dans le Sénat une 
égalité telle, qu’il fût impossible au Congrès de jamais 
toucher à l’esclavage, même indirectement. C’est ainsi 
que cette terrible question est venue se mêler à la 
politique des États-Unis, et que depuis vingt ans elle la 
domine, et fait complètement dévier l’Amérique de la 
voie ouverte par Washington et ses amis. La grande 
affaire aujourd’hui, quand on nomme un président, n’est 
pas de savoir s’il est capable ou vertueux, mais s’il est 
favorable à l’esclavage, ou tout au moins s’il 
n’entreprendra rien contre lui. C’est une raison de cette 
nature qui a fait la fortune du président actuel, M. Pierce 
; et il est sûr qu’un ennemi de l’esclavage, fût-il un des 
hommes les plus éminents du pays, M. Everett, par 
exemple, n’a aucune chance de parvenir à la direction 
suprême des États-Unis. C’en est assez pour 
comprendre combien, depuis trente ans, le niveau moral 
a baissé. 

C’est ce que dernièrement, lors de la discussion du bill 
Nebraska, exprimait avec grande noblesse M. Sumner, 
représentant du Massachusetts, dans le sénat de 
Washington. 

« Un ostracisme arrogant et implacable poursuit 
maintenant, non seulement celui qui se prononce contre 
l’esclavage, mais quiconque ne veut pas s’en faire le 
soutien. On a introduit une nouvelle qualification pour 
les fonctions publiques, qui en aurait exclu les pères de 
la République, même Washington, Jefferson et Franklin. 
C’est là un fait étrange, mais incontestable. Si ces 
illustres personnages descendaient des sphères qu’ils 



habitent, s’ils rentraient dans ce monde qu’ils ont 
noblement consacré à la liberté, leur opinion bien 
connue contre l’esclavage empêcherait qu’aucun des 
vieux partis politiques leur offrit la présidence. Et John 
Jay, notre premier grand juge, ce modèle de la vertu 
judiciaire, lui qui haïssait l’esclavage comme il aimait la 
justice, John Jay ne pourrait pas reprendre ces fonctions 
auxquelles son nom est à tout jamais attaché sur la terre. 
C’est à ce point que notre gouvernement est sorti de 
l’ancienne voie . ». 19

On s’étonne quelquefois de ce fait étrange, que 
l’Amérique, au moment de la révolution, ait trouvé 
parmi ses fermiers, ses marchands, ses ouvriers, des 
généraux, des administrateurs, des hommes d’État, et 
qu’aujourd’hui elle ne trouve plus de politiques 
éminents parmi des générations riches, aisées, et à qui la 
fortune donne toutes les ressources de l’éducation ; la 
raison en est dans cette influence de l’esclavage. Le 
Sud, qui n’a qu’un intérêt, est toujours prêt à soutenir 
tout parti, whig ou tory, démocrate ou fédéraliste, libre-
échangiste ou protectionniste, qui accepte et soutient 
l’esclavage. Le Sud jette ainsi son poids victorieux dans 
la balance et du même coup démoralise la vie publique. 
Les gens de cœur, les amis sincères de la liberté, qui ne 
peuvent accepter un pareil patronage, se confinent dans 
la vie privée ; les plus ardents restent dans le Congrès, 
mais sans espoir d’arriver jamais au pouvoir ; de là un 
affaiblissement politique qui frappe l’observateur et qui 
justifie plus d’une accusation portée contre les États-

 London Quarterly Review, octobre 1854, p. 128.19



Unis. La cause de la liberté, dans le monde entier, 
souffre ainsi de l’injustice de quelques États, et c’est ce 
que Channing a victorieusement démontré. Il a raison 
quand il accuse ses compatriotes de manquer à leur 
mission et de compromettre le nom de République. 
L’Amérique a baissé dans l’opinion ; il n’est pas de 
monarchie en Europe qui ne croie lui être supérieure en 
civilisation et qui, en preuve, ne puisse alléguer qu’elle 
n’est point souillée par l’esclavage, comme la 
démocratie prétendue des Etats-Unis. 

Comment le Sud a-t-il fini par asservir ainsi les États 
libres, il est aisé de s’en rendre compte, c’est l’histoire 
de toutes les coalitions. Deux minorités compactes et 
qui s’entendent font la loi au pays ; mais le besoin de 
dominer ne s’est pas arrêté là, et il a engagé le Sud dans 
une nouvelle voie d’injustice. 

On sait que le Sénat des États-Unis est composé de 
deux membres par chacun des États de la confédération, 
sans égard à leur population respective ; le Delaware, 
par exemple, qui a 92 000 habitants, nomme deux 
sénateurs aussi bien que New York qui a plus de trois 
millions de citoyens. Maintenir l’égalité entre le chiffre 
des États libres et celui des États à esclaves, c’est la 
pensée constante du Sud, et comme l’Ouest a été 
excepté de la servitude ainsi que nous l’avons vu plus 
haut  et que de nouveaux États s’y forment sans cesse, 20

l’égalité du Sud serait bientôt détruite si l’on ne formait 
aussi de nouveaux États à esclaves. De là une politique 
d’ambition, qui s’est emparée du Texas, et qui convoite 

 Page XXI.20



le Mexique et Cuba. Ce n’est pas par soif de conquête, 
par désir d’agrandissement que le Sud rêve 
d’expéditions injustifiables, c’est pour ne pas déchoir. 
Cuba, annexée à la confédération, ne donnerait aucun 
avantage à la Caroline ; les propriétaires actuels de l’île 
espagnole ne seraient pas dépossédés et deviendraient 
citoyens de l’Union ; mais Cuba pourrait se diviser en 
deux ou trois États indépendants, et l’esclavage aurait 
quatre ou six voix de plus dans le Sénat. Là est toute la 
question, ce qui nous semble et ce qui est une politique 
de conquêtes, passe là-bas pour une politique de salut. 

On ne veut pas du Canada, car ce serait donner à la 
liberté des chances de plus ; mais on veut du Mexique 
pour y rétablir l’esclavage, et ôter tout espoir aux 
partisans de l’émancipation. 

Channing a vu le commencement de cette politique 
qui accuse un renversement complet dans les idées 
américaines, l’abandon de toutes les maximes et de tous 
les principes de la constitution. C’est en 1837, à 
l’occasion du Texas, qu’il a écrit la lettre à M. Henri 
Clay, qui termine ce volume. Tandis que de toutes parts 
on applaudissait à cet envahissement d’un pays libre par 
une poignée d’aventuriers, Channing eut le courage de 
défendre la cause du Mexique opprimé par la force, et il 
osa révéler la vraie pensée de la conquête. Ce que 
voulaient les Américains, ce n’était pas un nouveau 
territoire, les terres ne manquaient pas dans l’ancienne 
Louisiane, c’était étendre l’esclavage, éloigner de leurs 
frontières le voisinage dangereux d’un pays libre, 
trouver un écoulement pour les nègres du Maryland et 



de la Virginie. On a nié ces exécrables motifs ; ils sont 
vrais cependant et il reste à l’Amérique du Nord cette 
tache ineffaçable, qu’en plein XIXe siècle, ses enfants 
ont été conquérir une terre d’où le Mexique avait 
proscrit l’esclavage, et que leur premier acte a été d’y 
établir la servitude. Après cela comment parler de la 
barbarie du Mexique ? Et, à propos de l’esclavage, à 
quoi bon se plaindre qu’on a reçu de l’Angleterre cette 
lèpre qu’on voudrait en vain rejeter ? La Virginie peut 
alléguer cette excuse ; mais qui forçait d’établir 
l’esclavage dans le Texas, et sur qui retombe la 
responsabilité d’un pareil crime ? 

Dans cette lettre à M. Clay, qui s’était fait le défenseur 
de l’annexion, Channing s’élève à une hauteur de vues 
remarquable, et avec cette sûreté que donne l’étude des 
choses humaines, et surtout de cette loi de justice qui 
gouverne le monde, il prédit à ses concitoyens que cette 
conquête, qui leur paraît si brillante, sera la ruine de 
l’Union. 

« Par cet acte, dit-il, notre pays entre dans une carrière 
d’empiétements, de guerres et de crimes, et méritera et 
appellera sur lui le châtiment et la douleur. La prise du 
Texas ne restera pas un fait isolé, elle pèsera sur notre 
avenir ; elle se rattachera par une nécessité de fer à une 
longue suite de rapines et de carnages. L’annexion du 
Texas sera le commencement de conquêtes qui, si une 
juste Providence ne les frappe pas, ne s’arrêteront qu’à 
l’Isthme de Darien. » 



Channing n’a vu ni la guerre du Mexique ni les 
expéditions de Cuba, il n’a pas entendu un ministre des 
affaires étrangères déclarer que les États-Unis 
aviseraient si l’abolition de l’esclavage changeait la 
situation matérielle de Cuba et mettait en péril la 
sécurité du gouvernement américain , il n’a pas vu le 21

représentant de la plus grande des démocraties 
proclamer à la face du monde la politique que la Russie 
affecte à l’endroit de la Turquie ; mais Channing avait 
annoncé d’avance où la logique des événements 
mènerait fatalement la République. La moitié de ses 
prédictions s’est achevée, l’esclavage a poussé 
l’Amérique dans la voie des conquêtes ; croire que 
l’autre moitié de ses craintes ne s’accomplira pas et que 
l’Union n’est point menacée, c’est pousser un peu loin 
la confiance dans le présent, et fermer les yeux sur un 
avenir qui déjà se laisse entrevoir. 

Et en effet, dans ces dernières années, deux mesures 
énormes, le bill des fugitifs, et le bill des territoires 
Nebraska et Kansas, ont à la fois donné au Sud une 
prépondérance manifeste, et causé dans le Nord une 
irritation qui peut se terminer de façon fâcheuse. La 
division est dans les esprits, de là à passer dans les faits 
il y a moins loin que ne pensent les politiques, toujours 
absorbés dans les intérêts de l’heure présente. 

Le bill des fugitifs, rendu en 1850, nous est connu par 
l’Oncle Tom ; car c’est contre cette loi que le roman tout 
entier est dirigé, et tel a été l’effet produit sur l’opinion 
par miss Beecher Stowe, qu’on peut dire que son livre a 

 Dépêche de M. Marcy à M. Soulé, ambassadeur en Espagne, du 13 novembre 1854.21



porté au bill des fugitifs un coup dont il ne se relèvera 
pas. Cette loi, maintenant fameuse, autorise le maître à 
poursuivre et à faire saisir dans les États libres les 
esclaves qui ont fui la plantation, met à son service les 
officiers fédéraux, et lui livre le fugitif sans défense, 
sans jugement, sans appel. Ce bill qui s’autorise d’une 
disposition particulière de la Constitution , faite en 22

faveur des pays d’esclaves, disposition confirmée par un 
acte fédéral du 12 février 1793, ch. 51, ce bill a pour lui 
la légalité, mais c’est cette fausse légalité qui viole les 
droits de l’humanité, et que Channing a victorieusement 
confondue. C’est une tache fâcheuse dans la 
Constitution, qu’une loi qui viole manifestement le 
principe même de l’Union, l’indépendance des États ; 
aussi ne faut-il pas s’étonner si cette loi est restée sans 
exécution tant que l’esprit de liberté, l’esprit des 
fondateurs de la Constitution a vécu en Amérique. 

Dans le droit politique de la Confédération, chacun 
des États est une république parfaite en soi, maîtresse de 
sa législation intérieure, unie à ses alliés par le lien 
fédéral, et à des conditions égales, en d’autres termes, et 
comme le nom l’indique, tous ces États indépendants 
sont simplement des États unis. La Constitution fédérale 
garantit donc la liberté et l’indépendance des États pour 
tout ce qui est d’affaires et de lois intérieures ; or, 
l’esclavage est mis dans cette catégorie, et il semble, par 
conséquent, que le Congrès n’a nul droit d’intervenir 
dans cette question. Si jamais, avons-nous dit plus haut, 
l’abolition a lieu, elle sera l’œuvre particulière de 

 Art. 4, sect. 2, § 3. Story, On the Constitution. § 1807-1811.22



chacun des États où règne l’esclavage. Maintenant il est 
clair que ce principe est absolu, et que s’il empêche le 
Congrès d’abolir l’esclavage, il l’empêche également de 
forcer les États libres à participer au mal qu’ils 
abhorrent. Que fait cependant la loi des fugitifs ? C’est 
une loi qui oblige les magistrats, les officiers, les 
citoyens des États libres à saisir l’esclave qui s’est 
soustrait à une domination tyrannique, à un pouvoir que 
le droit des gens ne reconnaît pas ; en d’autres termes, la 
loi contraint les États libres à se rendre complices de 
l’esclavage, en faisant la police de la servitude, en 
prêtant main-forte au despotisme du Sud. Qu’est cela, 
sinon soutenir l’esclavage en sous-ordre, et renoncer 
aux principes de liberté et d’humanité qui animaient les 
auteurs de la Constitution ? C’est abdiquer la 
souveraineté des États, car si le Congrès peut forcer tous 
les citoyens de la Confédération à maintenir l’esclavage, 
pourquoi ne décréterait-il pas l’extension territoriale de 
la servitude, et ne mettrait-il pas des esclaves partout ? 
Le fait serait énorme, mais ne serait qu’une application 
nouvelle d’un principe déjà établi. 

Cette loi, qui a porté à l’esprit de la Constitution une 
atteinte si forte, et qui révolte les sentiments les plus 
nobles du cœur humain, a déjà excité des émeutes ; plus 
d’un magistrat s’est refusé d’exécuter la loi, et l’un 
d’eux, un juge suprême de la cour de Vermont, a 
demandé qu’avant de saisir l’esclave et de rendre au 
maître sa propriété, on lui présentât en justice l’acte de 
vente consenti par le Tout-Puissant. On peut être sûr 
qu’il sortira des embarras sérieux de cette mesure 



inconstitutionnelle et inique. Le Sud triomphe en ce 
moment, mais il est aisé de prévoir une réaction 
prochaine, et qui sait si le principe même d’intervention 
qu’il a fait établir ne se retournera pas contre lui ? 

Veut-on se faire une idée de la répugnance que 
soulève la loi des fugitifs, et en même temps de 
l’énergique résistance qui se prépare dans les cœurs, 
restés fidèles aux grandes traditions de la liberté, qu’on 
lise le passage suivant, tiré d’un discours prononcé par 
Théodore Parker . Parker, qui n’est pas connu en 23

France, est l’un des esprits les plus étranges de notre 
siècle ; il a fondé à lui seul une église où il enseigne le 
théisme pur, et cette église il la soutient par la vigueur 
de sa parole, donnant ce spectacle inouï de la 
philosophie érigée en religion et pratiquée comme un 
culte. Le secret de Parker, ce qui lui permet de 
poursuivre cette œuvre impossible, c’est qu’il emprunte 
au christianisme sa morale, et se fait le défenseur des 
opprimés. La sanglante ironie de son discours fait 
songer aux tribuns de l’antiquité, et la façon dont il 
traite les Pharisiens du Nouveau-Monde prouve que la 
liberté est moins malade aux États-Unis qu’on ne le 
suppose charitablement. 

« Je m’étonne souvent du bavardage de ces gens qui 
nous demandent d’observer le bill des fugitifs, une des 
lois les plus odieuses dans un monde d’odieuses lois ; 
une loi qu’on ne pouvait pas faire, qu’on ne doit pas 
respecter. Je m’étonne qu’on ose nous dire que la loi de 

 Discourse on the state of nation, publié par le New York Tribune.23



Dieu, loi écrite dans le ciel et dans nos cœurs, ne nous 
ordonne jamais de désobéir à une loi humaine. Très bien 
; acceptons qu’il en soit ainsi. Alors c’était le devoir de 
Daniel de renoncer à son culte sur l’ordre de Darius ; et 
cependant Daniel priait trois fois par jour et les fenêtres 
ouvertes. Alors c’était le devoir de Jean et de Pierre, que 
de renoncer à la prédication du christianisme et 
cependant ils répondirent : Jugez vous-mêmes s’il est 
juste devant Dieu d’obéir aux hommes plutôt qu’à Dieu. 
Alors c’était le devoir d’Amram et de Jochabed de 
prendre leur nouveau-né Moïse et de le jeter dans le 
Nil ; car la loi du roi Pharaon qui ordonnait cette mesure 
était une loi constitutionnelle, et à Gosen on aimait aussi 
peu qu’à Boston la sentimentalité politique. Et 
cependant Daniel n’obéit pas ; Jean et Pierre ne 
cessèrent point de prêcher l’Évangile ; Amram et 
Jochabed refusèrent l’obéissance passive aux décrets du 
roi. Je crois que toute la force de l’homme le plus fort, 
employé pendant tout cet hiver aura quelque peine à 
renverser le jugement que le monde a prononcé sur ces 
trois résolutions. Mais l’essai en est permis. 

Il y a encore un autre cas dans la Bible, où la loi 
ordonnait une chose tandis que la conscience ordonnait 
justement le contraire. Voici les termes de la loi : « Les 
grands prêtres et les Pharisiens » rendirent un décret 
afin que toute personne sachant où serait le « Christ allât 
le dénoncer pour qu’on pût le prendre. » Naturellement 
le devoir officiel de chaque disciple qui savait où était le 
Christ, c’était de le livrer aux magistrats. Que Jacques et 
Jean abandonnassent tout pour s’attacher à lui avec 



beaucoup d’autres qui ne connaissaient pas la loi de 
Moïse et qui étaient maudits, que Marthe et Marie en 
prissent soin, qu’elles baignassent ses pieds de leurs 
larmes, et qu’elles les essuyassent avec leurs cheveux, il 
n’y avait là aucun mérite, car chacun peut remplir des 
devoirs qui lui sont agréables. Mais on trouva un 
disciple qui pouvait lui remplir un devoir désagréable. 
Il alla courageusement trouver le maréchal du district de 
Jérusalem, qui se nommait Centurion, et lui livra son 
Sauveur. N’avait-il aucun attachement pour Jésus ? sans 
doute ; mais il savait être maître de ses préjugés, tandis 
que Marie et Jean ne le pouvaient pas. Judas Iscariote a 
un assez mauvais renom dans la chrétienté ; le 
Nouveau-Testament le nomme le fils de la perdition, et 
représente son action comme un péché ; il dit même que 
Satan s’était emparé de lui pour lui faire commettre cet 
acte odieux. Mais il semble qu’il y ait là une erreur tout 
au moins si nous en croyons nos lois républicaines et 
nos hommes d’État, Iscariote ne fit que remplir ses 
obligations constitutionnelles. Il prit ses trente deniers, à 
peu près quinze dollars (un Yankee l’eut fait pour dix, 
car il a moins de préjugés), c’était le prix légal du 
service rendu. Il est vrai que les chrétiens ont tenu cet 
argent pour criminel, et que même les Pharisiens, qui ne 
s’inquiétaient pas beaucoup de la loi de Dieu, n’osèrent 
pas souiller le temple avec ce prix du sang ; mais ce 
n’en était pas moins de l’argent honorablement gagné, 
un salaire tout aussi honorable que celui que reçoivent 
pour un pareil service les commissaires ou députés du 
gouvernement des États-Unis. Quelle erreur ! Judas 



Iscariote n’est pas un traitre ; c’était un grand patriote. Il 
vainquit ses préjugés, remplit un devoir pénible, rendit 
un service de la plus haute moralité ; il maintint 
l’empire de la loi et de la constitution, et il fit tout ce 
qu’il put pour sauver l’Union. C’était un saint ; il n’est 
pas d’un cheveu moins grand que le premier des 
apôtres. La loi de Dieu nous ordonne de ne jamais 
désobéir à la loi humaine : SANCTE ISCARIOTE, 
ORA PRO NOBIS. 

Sachez-le bien, il n’est au pouvoir de personne 
d’arrêter la marche de la liberté. Je ne crains rien à cet 
égard ; rien, parce que je crois au Dieu éternel. Vous 
pouvez rendre vos décrets, nous en appellerons toujours 
à la loi suprême, et le temps empotera tous les décrets 
qui la contrarient. Vos lois n’obligent pas Dieu. Vous 
pouvez rassembler toute la paille et tout le foin de la 
terre et en faire des cordes pour enchaîner la mer ; aussi 
longtemps que les flots seront tranquilles, vous pourrez 
dire : Voyez j’ai enchaîné l’Océan. Vous pouvez aboyer 
après la loi de celui qui tient dans sa main la terre 
comme un bouton de rose, les océans comme une goutte 
de rosée ; vous pouvez dire : Voyez comme les flots 
déposent leur furie. Mais quand viendra le vent ! » 

Il y a un grand enseignement dans cette éloquence 
violente et qui nous mène si loin de Channing. Elle 
prouve combien des deux parts la lutte s’envenime et 
montre qu’ou ne gagne rien à dédaigner les sages avis 
d’une voix impartiale et modérée, car on se trouve 
bientôt en présence d’une passion que rien n’arrête, et 



qui est plus disposée à agir qu’à parler. 
Le bill qui constitue les territoires de Nebraska et de 

Kansas, bill rendu le 30 mars 1854, est plus dangereux 
encore que le bill des fugitifs. Le Nebraska et le Kansas 
sont deux immenses territoires compris entre l’État de 
Missouri et les montagnes Rocheuses ; en d’autres 
termes ce sont des pays placés au nord de la fameuse 
ligne tirée lors du Compromis du Missouri, et suivant 
cet acte, l’esclavage est interdit dans ces provinces 
nouvelles, ainsi que dans les nouveaux territoires de 
Minnesota, d’Utah, d’Oregon, de Washington. Ce sont 
là des noms de déserts qui nous sont inconnus, mais il 
s’agit d’une contrée grande comme l’Italie, l’Espagne et 
la France réunies ; c’est le cœur du continent américain ; 
c’est un territoire placé sous le climat le plus favorable, 
riche par la fertilité du sol et l’abondance des eaux, qui, 
avant vingt ans sera couvert d’États florissants, et qui, si 
l’esclavage ne le souille pas, donnera à la liberté une 
énorme prépondérance dans le Sénat, et plus encore 
dans l’opinion. 

Évidemment, à suivre le Compromis du Missouri, 
l’esclavage est perdu dans l’avenir, et ne peut pas 
résister à l’établissement de huit ou dix nouveaux États 
libres, qui se joindraient à l’Ouest et à la Nouvelle-
Angleterre dans leur haine pour la servitude. C’est ce 
que les planteurs du Sud ont senti, et l’an dernier ils sont 
parvenus à faire abroger l’acte qui les gênait. C’est au 
nom de la souveraineté des États qu’ils ont rouvert à 
l’esclavage les chances qu’on lui avait à jamais 
interdites. 



« L’acte du 6 mars 1820, est-il dit dans le bill de 
Nebraska, ne sera pas applicable dans les nouveaux 
territoires, comme étant inconciliable avec le principe 
de non-intervention du Congrès en ce qui concerne 
l’esclavage dans les États et les territoires : principe 
reconnu par l’acte législatif de 1850, connu sous le nom 
de Compromis . L’intention véritable et la signification 24

de cet acte est de ne point régler ni interdire l’esclavage 
en aucun territoire ou État, mais de laisser les habitants 
parfaitement libres d’organiser et de régler leurs 
institutions domestiques comme ils l’entendront, en 
respectant toutefois la constitution des États-Unis. » 

Ainsi, comprenons bien la portée de la loi nouvelle : le 
Congrès abandonne le Nebraska et le Kansas au hasard. 
Si l’émigration est faite en majorité par des propriétaires 
d’esclaves, ils voteront la servitude, le jour où le 
territoire ayant plus de quarante mille âmes deviendra 
un État, et sera admis dans la confédération ; si au 
contraire (et c’est la chance la moins probable) la 
majorité des planteurs est composée d’hommes libres, et 
ennemis de la servitude, si, comme en Californie, on 
repousse l’esclavage, le Nebraska et le Kansas seront à 
tout jamais terre de liberté. C’est ainsi que les 
successeurs de Washington abandonnent à la fortune et 
comme une matière indifférente les droits de plusieurs 
millions d’hommes et l’avenir même du continent. 
Qu’on dise maintenant si l’éloquent M. Sumner avait 
tort de s’écrier en combattant une si coupable 

 C’est l’ensemble des propositions soumises en 1850 au Congrès par M. Henri Clay et 24

dont le bill des fugitifs fait partie.



indifférence : 

« Les sentiments généreux qui animaient nos 
patriotiques ancêtres, et leur donnaient une grandeur 
historique, ont perdu peu à peu leur puissance. Une fois 
le bienfait de la liberté assuré pour eux-mêmes, les 
citoyens de ce pays sont devenus indifférents à la liberté 
des autres. Ils ont cessé de songer aux esclaves. Les 
maîtres ont profité de cette indifférence, et quoiqu’ils ne 
soient qu’une minorité, même dans les États à esclaves, 
ils ont si bien effrayé les intérêts, si bien employé la 
tactique parlementaire et surtout ils ont si bien usé d’une 
union persévérante, et que rien n’arrête, qu’ils ont 
toujours dominé nos grands partis à mesure qu’ils 
arrivaient au pouvoir ; ils les ont pliés à leurs vues, et 
ont inspiré au gouvernement une politique favorable à 
l’esclavage, fatale à la liberté, et directement contraire 
aux sentiments des grands hommes qui ont fondé nos 
institutions. Notre république a augmenté en population 
et en puissance, mais son caractère a baissé. Elle n’est 
pas ce qu’elle était à l’origine, c’est-à-dire une 
république qui souffrait l’esclavage, mais avec regret, 
qui ne tolérait la servitude que là où on ne pouvait 
l’écarter, qui l’interdisait là où elle n’existait pas ; 
maintenant c’est une propagande toute-puissante, qui 
favorise et défend ouvertement l’esclavage, et cherche à 
briser ceux qui lui résistent . » 25

L’Europe prend un médiocre intérêt à ce qui se passe 
aux États-Unis ; et il semble qu’il n’y ait rien là qui 

 London Quarterly Review, oct. 1854, p. 128.25



nous touche ; c’est une grande erreur, et jamais 
l’opinion n’eut un jugement plus sérieux et plus utile à 
porter qu’en ce moment. La question de Nebraska, qui 
nous laisse indifférents, c’est la question même de 
l’esclavage dans le monde, et pour qui va au fond des 
choses, c’est une question d’existence pour l’Union. 
Déjà l’esclavage a pris une autorité fâcheuse en 
Amérique ; qu’il fasse encore un pas et qu’il l’emporte, 
on peut prédire hardiment les déchirements et la chute 
des États-Unis. Sans doute ce n’est pas en un jour que 
de pareils événements s’accomplissent ; il y a dans les 
choses humaines un mouvement qui survit au premier 
choc, et la prospérité des États-Unis, cette prospérité 
due à la sagesse de Washington, à la justice de la 
Constitution, pourra grandir encore longtemps après que 
sera éteint l’esprit des hommes de 1776. Ce fut l’histoire 
de la république romaine qui fit la conquête du monde, 
quand l’ambition eut remplacé l’esprit de liberté. 
Ajoutez qu’il y a une fortune matérielle qui fait illusion 
à ceux qui se contentent des apparences, et que dans 
cette voie les États-Unis sont loin d’être arrivés au bout 
de la carrière. Leur ambition ne fait que de naître, et il 
est trop probable que dans un temps assez court ils ne 
s’arrêteront, comme dit Channing, qu’à l’isthme de 
Panama, si même ils s’arrêtent là, et qu’ils domineront 
toute l’Amérique du Nord et toutes les Antilles. Les 
Étoiles se multiplieront à l’infini sur le drapeau de la 
Confédération ; ce sera le plus grand empire que la terre 
ait jamais vu. 

Mais tout cela n’est qu’une fausse prospérité. Elle 



peut séduire les esprits légers qui jugent des choses par 
la surface, elle ne cachera pas aux esprits sérieux la 
gangrène intérieure qui ronge les institutions. 
L’esclavage coupe en deux la République. Il y a deux 
façons d’entendre la politique et la religion au Nord et 
au Sud ; les mœurs et les idées ne sont plus les mêmes ; 
il y a au Nord du dédain pour les pays d’esclaves, il y a 
au Sud de la haine contre le Nord et de l’ambition. 
Croire qu’un pareil levain ne fermentera jamais, 
s’imaginer que l’Union se maintiendra quand les esprits 
et les cœurs sont divisés, c’est mal connaître l’histoire. 
Tôt ou tard les sentiments et les idées se traduisent en 
actes ; les intérêts matériels peuvent retarder sans doute 
une séparation, mais ils ne l’empêcheront pas. Cette 
séparation, la verrons-nous ? Il serait insensé de se faire 
prophète, alors que les États-Unis tiennent encore leur 
destinée dans leurs mains, et que tant de causes de 
prospérité balancent le mal de la servitude ; mais si 
l’esclavage grandit, si l’on ne prend pas des mesures 
énergiques pour arrêter ce chancre dévorant, on peut 
affirmer que le Nord et le Sud ne vivront pas liés 
ensemble ; ou il se fera un déchirement douloureux, ou 
dans ce supplice de Mézence, ce sera le mort qui 
empoisonnera le vivant. Par un juste retour l’esclavage 
du nègre perdra la liberté des blancs, comme autrefois 
dans l’ancien monde la servitude des provinces ruina 
cette liberté que Rome, dans son orgueil, avait voulu 
garder pour elle seule au lieu d’en faire le bien commun 
des nations. 

Channing dit avec raison et dans un beau passage, 



qu’il y a certaines lois, certaines mesures qui ne font pas 
de bruit, qui n’occupent pas l’opinion, et qui cependant 
sont décisives. La postérité qui juge les lois par leurs 
effets et non par les querelles du jour remet plus tard 
chaque chose en son rang, et par exemple elle donne au 
Code civil la première place parmi les lois de la 
Révolution, tandis qu’elle jette dans l’ombre dix 
constitutions avortées. Les lois de l’esclavage, le bill des 
fugitifs, celui du Nebraska, sont de ces mesures qui 
intéressent l’avenir. Malheureusement, Channing n’est 
plus là pour jeter l’alarme, comme il a fait pour le 
Texas, et peut-être l’heure est-elle passée où l’Amérique 
pouvait l’écouter. 

Ce que Channing dit des lois est aussi vrai des 
hommes. La postérité révise plus d’une renommée et il 
y a souvent bien loin de l’opinion des contemporains à 
celle de l’histoire. Cela est vrai surtout pour les 
politiques. Mêlés à toutes les passions et à toutes les 
intrigues du moment, ils emportent avec eux ce bruit qui 
faisait leur célébrité ; et quand vient l’heure du 
jugement, il ne reste plus rien de ce génie si vanté qui 
trop souvent n’était que l’écho complaisant des erreurs 
du jour. En relisant les discours de M. Clay et les lettres 
de Channing, cette idée m’a vivement frappé. Voilà un 
homme qui a été un des personnages les plus 
considérables des États-Unis, qui plusieurs fois désigné 
pour la présidence n’en a paru que plus grand pour 
n’être pas nommé ; un homme que deux fois 
l’Amérique a choisi pour arbitre de ses destinées, et 
qu’elle a écouté comme elle eût fait de Washington lui-



même. Qu’a fait cependant pour cette question de 
l’esclavage l’auteur des Compromis de 1820 et de 
1850 ? Rien qu’agrandir la plaie et rendre le mal plus 
puissant. La question est revenue en 1850 plus terrible 
qu’en 1820 ; elle se représentera bientôt plus menaçante 
qu’en 1850. La fécondité de l’injustice, c’est la loi 
divine qui régit le monde ; Dieu fait sortir de nos fautes 
un mal qui ne s’arrête que quand, par son excès même, 
il a produit le remède. 

Au fond ces compromis trop vantés reposent sur une 
erreur. Ce n’est pas sur des intérêts que transige M. 
Clay, c’est sur des droits qui ne comportent pas de 
transaction, parce qu’ils sont absolus. Sacrifier une part 
de son bien-être à la paix publique, c’est le devoir du 
citoyen, et l’art des politiques est d’amener et de régler 
ces sacrifices ; mais demander aux hommes de renoncer 
à la justice et à l’humanité, c’est une folie quand ce 
n’est pas un crime. On ne transige pas avec la 
conscience. 

Que Channing est un autre caractère ! Ce n’est pas un 
politique ; il ne cherche pas de ménagements ; il veut la 
justice, et toute la justice. Plein de charité pour les 
personnes, il ne transige pas sur les droits ; il sait que la 
liberté et la famille ne sont pas des créations de la loi, et 
que l’État doit s’incliner devant l’individu. Tandis que 
M. Clay défend l’esclavage au nom de la propriété, qui 
est un crime quand elle a l’homme pour objet, tandis 
qu’il oppose comme un argument décisif qu’il faudrait 
douze cents millions de dollars, c’est-à-dire six 
milliards, pour faire cesser le despotisme du maître, 



comme si la grandeur d’une injustice la légalisait, 
comme si le travail de l’esclave ne suffisait pas à lui 
racheter la liberté, comme si la possession d’un homme 
pouvait donner un droit éternel sur la personne de ses 
enfants, Channing souffle sur ces vains sophismes, et 
sans art, mais non pas sans éloquence, répand ces 
vérités qui ont de l’écho dans tous les cœurs. Rien n’est 
triste comme la lecture de ces discours de M. Clay, qui 
autrefois excitaient les applaudissements du Sénat et 
remuaient le Nouveau-Monde ; rien n’est doux et 
consolant comme ces pamphlets qui valaient à 
Channing le dédain des puissants et des heureux du jour. 
La postérité est déjà venue pour ces deux hommes, et le 
jugement a commencé : M. Clay, l’habile politique, le 
héros du moment, a reçu les applaudissements de ses 
contemporains ; c’est la récompense des hommes d’État 
qui se plongent dans le courant de l’opinion, receperunt 
mercedem suam, vani vanam. Quoique ses intentions 
aient été droites, l’histoire, sur laquelle il comptait, sera 
sévère pour lui ; car, en repoussant l’émancipation, il a 
été cruel pour ceux qui souffrent, et par ses injustes 
compromis il a aigri, au lieu de le guérir, un mal qui 
peut être mortel pour l’Amérique. L’histoire, au 
contraire, sera plus qu’indulgente pour Channing, qui ne 
songeait point à elle. En couronnant cet homme de bien, 
elle prouvera une fois de plus qu’il y a plus de science et 
de politique dans un chrétien qui suit la grande loi de 
l’Évangile, que dans un homme d’État qui invente des 
combinaisons et ménage des partis ; et bien au-dessus 
de contemporains naguère fameux l’avenir placera ce 



prétendu rêveur qui a vu si juste, ce pasteur dédaigné 
des sages, car Channing a été le conseiller sincère de 
son pays, l’ami des opprimés, l’apôtre de la justice et de 
la liberté.


