Yves Guyot
Nos préjugés politiques

Institut Coppet

Az
COPPET






Nos prejugés politiques

(1872)

Yves Guyot

YA O

INSTITUT
COPPET

Paris, octobre 2014
Institut Coppet
www. institutcoppet.org



../Documents%20and%20Settings/bm730/Local%20Settings/Temporary%20Internet%20Files/Content.IE5/E71D6ZCD/www.institutcoppet.org




I. Le préjugé.

D’apres Bentham, le préjugé a pour points
d’appui :

1° L’opinion positive de nos ancétres.

« Voila ce qu’ils ont fait. Nous devons faire
comme €ux. »

2° L’opinion négative de nos ancétres.

«Ils n’ont pas fait ce qu’on nous propose.
Nous ne devons pas le faire. »

3° L’opinion acquise sur le danger des inno-
vations.

« Nous sommes habitués a ¢ca. On ne sait
point ce que fera cette nouveauté-la. Il en a
toujours été ainsi. Pourquoi changer ? »

4° Les lois déclatrées irrévocables.

« Comme l'ont dit nos peres ! ... — C’est un
principe de la tradition révolutionnaire ou reli-
gieuse | — Jésus a dit... »

5° Le nombre de ceux qui partagent une opi-
nion déterminée.

« Tout le monde est de mon avis. — Ce que
vous dites la n’a pas le sens commun. »

6° L’autorité personnelle.



6 Yves Guyot

« J’ai toujours pensé comme cela ! — Iy a
longtemps que je I'ai dit. — J’ai toujours soute-
nu que... Moti qui... »

L’analyse de Bentham n’est pas encore com-
plete.

Le dictionnaire de ’Académie n’a pas eu tort
de définir le préjugé de la maniere suivante :
« Opinion adoptée sans examen. »

Seulement cette définition est insuffisante.

Le préjugé, réduit a sa plus simple expres-
sion, est tout simplement le résultat de l'igno-
rance.

Tout est d’abord préjugé dans la téte de
I'enfant. Il voit quelque chose. Il veut se rendre
compte de sa sensation. Il formule un juge-
ment. Le jugement est faux. On lui dit qu’il est
juste ou il le croit juste, en vertu de la confiance
quil a en lui-méme. Voila un préjugé établi.

A Tenfance de ’humanité, le méme résultat
se produit. ’homme n’ayant point de faits ac-
quis, n’ayant point étudié leurs rapports, dé-
pourvu des moyens de controler la premiere
impression de ses sens, et jugeant d’apres elle,
n’a que des préjugés au lieu de connaissances
positives.

Cest d’apres la haine, 'amour, la pitié, la
crainte, I’admiration, sentiments qui le domi-
nent, qu’il juge, et ces jugements sont empreints
d’une partialité d’autant plus grande que ces
sentiments sont plus violents.

En méme temps, comme ’homme, arrivé au
moins a un certain degré de développement
intellectuel, est avide de tout comprendre, et,



Nos préjugés politiques 7

comme il n’a pu relier les faits observés par lui,
de maniere a saisir leurs rapports, il a recours au
merveilleux pour expliquer non seulement leur
« comment », mais encore leur « pourquoi ».

Il s’abandonne alors au besoin d’explications
qui le domine. Ne pouvant arriver a la vérité,
il invoque lhypothése. Comme Thypothese
s’écroule si elle n’est appuyée, il multiplie les
hypothéses pour les expliquer réciproquement
les unes par les autres.

Sur quoi repose le monde ? demande-t-on a

un Indien. — Sur un chameau. — Et sur quoi
le chameau ? — Sur un éléphant. — Et sur quoi
I’éléphant ? — Sur une tortue | — Et apres ?

Apres ? PIndien s’arréte embarrassé et tache
d’inventer une nouvelle hypothése pour justifier
les autres. C’est 1a lhistoire de toutes les reli-
gions, de tous les mythes, de toutes les Ié-
gendes. I’homme, dans son effort pour com-
prendre, multiplie ses erreurs pour essayer
d’expliquer ce qu’il a d’abord cru vrai.

Comme il lui est, d’un autre coté, absolument
impossible de rien concevoir qui n’ait pas un
rapport direct avec ses sensations, il donne tou-
jours aux chimeres qu’il crée une certaine appa-
rence de réalité.

Ne pouvant comprendre tout d’abord I’éter-
nité de l'univers, il imagine un grand ouvrier qui
batira cet univers a son gré.

Ce grand ouvrier se présentera a lui sous
I'aspect d’'un homme vénérable, éprouvant ses
propres besoins, ses propres caprices, ses
propres passions, jouissant surtout des avan-



8  Yves Guyot

tages qu’il désire le plus, la force sans limites
par exemple, la faculté d’étre partout a la fois,
de voir tout et d’étre invisible. Ce personnage,
créé ainsi par ’homme, s’appellera ici Jupiter, la
Jéhovah, Dieu dans la langue actuelle. Quelque
nom quil prenne, il sera toujours le méme :
I'image agrandie des hommes qui 'ont congue.

Ce quil y a de pire, c’est qu’on invoque en-
suite ses préjugés comme autorités pour com-
battre la vérité.

Rien de plus naturel, du reste : le préjugé,
étant une erreur, doit considérer toute vérité
comme une ennemie d’autant plus terrible et
haissable quil doit forcément, a un moment
donné, étre vaincu par elle.

Mais comment distinguer la vérité du préju-
gé?

Définissons d’abord le préjugé : nous essaye-
rons ensuite de montrer ce qu’est la vérité.

Le préjugé est, selon nous, une opinion «
priori, reposant, soit sur des observations in-
completes, soit sur des observations non con-
trolées, soit sur des affirmations non vérifiées.

Ou autrement :

Le préjugé est une opinion subjective.



I1. De 1a méthode en politique.

Le sujet est aride : je serai bref.

Mais je n’ai pas le droit de dire que telle idée
est un préjugé, si d’abord je ne dis pas par quels
moyens je parviens a démontrer qu’elle est er-
ronée.

Autrefois un savant voulant convaincre un de
ses confréres d’erreur, disait :

— Clest contraire aux saintes Ecritures, a
Aristote, a Hippocrate ou a Galien.

La terre ne tourne pas, car Josué n’aurait pas
pu arréter le soleil : par conséquent on mettait
Galilée a la torture.

Quand Colomb veut prouver qu’il y a des an-
tipodes, on le réfute avec des textes tirés de
la Genese, des Psaumes, des Prophetes, de
PEvangile, des Epitres, accompagnés des com-
mentaires de saint Chrysostome, de saint Au-
gustin, de saint Jéréme, de saint Basile, de saint
Ambroise, de Lactance.

Renaudot, au dix-septieme siccle, ayant com-
mis quelque irrévérence envers Hippocrate,
Guy-Patin déclare que tout est perdu : « Qui ett



10 Yves Guyot

jamais cru, s’écrie-t-il, qu’un docteur de Paris
et osé parler si légerement de ce souverain
dictateur de la médecine, Prob ! Dedim immorta-
linm fidem ! Ou est la foi, ’honneur, la cons-
cience de cet écrivain ? »

Et comme Renaudot ne s’amendait pas, la
docte Faculté le faisait condamner par arrét du
Parlement !

Tout récipiendaire de la Faculté devait s’en-
gager par serment a ne jamais enseigner une
autre doctrine que celle du maitre.

On partait d’une déclaration du maitre, on
batissait dessus un syllogisme, et de 1a on con-
cluait. Voici un exemple de syllogismes : — Un
cheval rare est cher. Or, un bon cheval a bon
marché est rare. — Donc un bon cheval a bon
marché est cher.

Quand on avait fait une belle découverte de
ce genre, on se frottait les mains et on se pro-
clamait grand homme.

Nous en étions tous aux médecins de Mo-
liere. La nature était faite pour la théorie. Si les
faits démentaient la théorie, c’était la nature qui
se trompait. « Il n’y a pas de fait qui tienne de-
vant deux lignes d’Aristote. »

Au moment ou la docte Faculté de Paris pro-
clamait I'infaillibilité des anciens, avec tant d’ab-
solutisme, un Anglais, Francois Bacon, renver-
sait la question et disait :

« 1l faut observer les faits d’abord ; les rap-
ports constants des faits entre eux forment des
lois : la science est ’étude de ces rapports. »



Nos préjugés politiques 11

Un exemple : vous jetez une pierre par la fe-
nétre, elle tombe. Vous en jetez dix, quinze,
vingt, trente ; elles tombent ... Vous concluez
que toute pierre jetée par la fenétre tombera,
vous mesurez la vitesse de leur chute, et d’ob-
servations en observations, vous arrivez a cons-
tater la loi de la pesanteur.

Toutes les découvertes scientifiques se sont
accomplies de cette maniére.

On appelle cette méthode, méthode d’in-
duction ou méthode objective, en opposition
avec la méthode subjective ou dialectique, qui
raisonne sans s’inquiéter de la justesse du point
de départ.

C’est a l'aide de cette méthode que la phy-
sique, la chimie, la géologie, la zoologie, la phy-
siologie, toutes les sciences naturelles et phy-
siques ont fait leurs grandes découvertes. Si
nous ne voulons pas que la société soit livrée a
Pempirisme de charlatans politiques, comme
Iétait jadis le malade, nous devons transporter
cette méthode dans I’étude des rapports so-
ciaux.

Le savant Chevreul en montrait la nécessité
dans les termes suivants :

« Les préventions que des esprits droits
d’ailleurs peuvent avoir contre la vérité, lorsqu’il
s’agit de la répandre parmi les hommes, tien-
nent précisément a cette circonstance que les
troubles dont ils 'accusent d’étre la cause dans
la société, sont nés en réalité d’opinions erro-
nées qu’on a données pour des vérités. »






III. Des préjugés d’éducation.

Mathieu Williams, faisant a I'institution royale
de la Grande-Bretagne I’éloge de Rumford qui,
de petit maitre d’école, devint ministre de Ba-
viere, disait :

« Tous les succes de sa carriere, il les dut au
méme principe : quoi qu’il fit, qu’il mangeat une
tranche de pudding ou qu’il gouvernat une na-
tion, il le faisait en se conformant rigoureuse-
ment a la méthode d’induction qui a produit les
merveilles de la science moderne. »

« St donc vous voulez que votre fils réussisse
comme soldat, comme avocat, comme homme
d’Etat, donnez-lui une éducation scientifique,
pratique et solide ; qu’il apprenne a étudier les
faits, a les généraliser et a en tirer les regles pra-
tiques d’apres lesquelles il puisse se guider. »

Malheureusement notre éducation est abso-
lument hostile a la méthode objective. De 1a, la
terrible résistance que rencontrent tout progres,
toute vérité nouvelle.



14 Yves Guyot

Tyndall, se plagant au point de vue scienti-
fique, le constatait :

« Au fond (les pretres, pasteurs, etc.) ont tous
autant de gout pour la vérité scientifique que les
autres hommes ; seulement la résistance a cette
disposition, résistance qui vient de I’éducation,
est généralement plus forte chez eux que chez
d’autres. Ils possédent bien Iélément positif,
Iamour de la vérité, mais I’élément négatif, la
crainte de I'erreur, Pemporte. »

En France, c’est précisément cet élément né-
gatif que développe notre éducation a la fois
catholique et paienne.

Enfants, on nous patle au nom des anciens,
comme jadis a la Faculté de médecine : il y a
telle idée qui, bien formulée, passe a Détat
d’adage, et on la répete comme vérité acquise,
tandis qu’elle est erreur absolue.

Rien de positif dans notre éducation. On
remplit notre cerveau des légendes de la Bible,
d’Homere, d’Ovide. On nous éleve en dehots
de la réalité et de la vérité ; on nous dit de croire
les unes, de ne pas croire les autres : ou est
notre critérium pour faire un choix entre Jupiter
et Jéhovah ?

Nous nous habituons aux vérités d’a peu
preés: nous chevauchons toutes les chimeres
qu’on nous montre ; notre imagination surexci-
tée perd la réalité¢ de vue et, tournant dans une
sorte d’éclectisme sceptique, voyant notre pere
libre-penseur et notre mere catholique, nous



Nos préjugés politiques 15

nous arrangeons pour vivre avec des idées
toutes faites sans nous donner la peine de véri-
fier leur exactitude.

Et comment pourrions-nous vérifier cette
exactitude ? avec quel instrument ? on ne nous
en a pas montré. On nous a appris lhistoire :
les grands hommes, Alexandre, César, Charle-
magne, Louis XIV, Napoléon, tous les hommes
qu’a couronnés le succes a un moment donné !
ce sont des especes de dieux ! Plus ils sont
grands, plus ’humanité est petite. On nous dit
bien qu’il y a une morale supérieure, la morale
du dévouement, du sacrifice ; mais I’histoire ne
fait Papologie que de la morale du succes.

Il y a une classe consacrée a la logique. Al-
lons-nous la trouver une méthode nous permet-
tant de distinguer le vrai du faux ? Nous trou-
vons des axiomes, des assertions, une sorte de
commentaire du catéchisme : on nous dit de
croire a 'immortalité de 'ame et a I'existence de
Dieu : il y a des lycées ou cette classe est faite
par un abbé, et avec raison !

A lintérieur du lycée, obéissance passive :
nul bruit du dehors ne doit y pénétrer; on
se leve au son du tambour, on, mange, on
s‘amuse, on travaille au son éternel du tam-
bour ; I’étude est une compagnie de discipline ;
le pion un sergent, sinon un argousin ; la disci-
pline est dure, triste, silencieuse ; I'esprit se re-
plie sur lui-méme dans une sorte d’engourdisse-
ment ; et la préparation au baccalauréat déve-
loppant la mémoire et excluant le jugement, il
en résulte qu’au bout de huit ans, le lycée verse



16 Yves Guyot

dans la société de petits perroquets pouvant
enfiler des mots sans en comprendre le sens,
mais incapables de voir et de penser par eux-
mémes.

Alors le jeune homme entre dans la société
avec les idées de Plutarque et de Quinte-Curce,
mélées de réminiscences catholiques, et, ainsi
préparé, choisit sa carricre.

Il entre a Saint-Cyr, ou dans quelque école
spéciale. I ne fait que changer de classe : et
quand il en sortira, il ne pourra plus voir le
monde qu'avec des yeux de lycéen.

Ou bien il étudie le droit: mais Iétude du
droit, telle qu’elle existe actuellement, ne repose
que sur I’équivoque des textes : il apprendra a
jouer avec les mots et deviendra de plus en plus
rebelle aux idées.

1l étudie la médecine : dans cette étude, il est
obligé d’avoir recours a la méthode expérimen-
tale : il faut qu’il scrute le cadavre, qu’il fasse le
diagnostic du malade ; son esprit est obligé de
prendre des habitudes d’observation précise ;
mais trop souvent déja dévoyé par I’éducation
antérieure, tandis qu’il accomplit son évolution
scientifique, il reste imbu de tous les préjugés
philosophiques, historiques et sociaux dont il a
été imprégné des 'enfance.

Voila Porigine des préjugés qui dominent et
courbent les « classes éclairées » de la nation.

Cette origine catholico-paienne, superstitieu-
se, autoritaire, explique la nature des erreurs
qui, depuis quatre-vingts ans, nous ont jetés de
révolutions en coups d’Etat, de la République



Nos préjugés politiques 17

dans le césarisme, et du césarisme dans la dé-
faite.






IV. De Papplication
des préjugés d’éducation.

Le jeune homme est élevé pour étre Grec ou
Romain, non pour étre homme du XIXe siecle.

L’histoire ne nous montre a Athénes et a
Rome que deux professions dignes d’un « hon-
néte homme » : le noble métier des armes ou le
métier d’avocat.

Etre orateur, comme Cicéron, ou général,
comme César : voila I'idéal de tout jeune collé-
gien.

Les plus modestes se disent que César est
grand, que PEtat est riche, et que, par consé-
quent, ils doivent s’attacher a mériter ses fa-
veurs en se mettant a son service.

De la, trois classes dans la bourgeoisie :

Lofficier, vivant a part dans la nation, ne ré-
vant que guerre étrangere ou méme civile, parce
qu’il ne réve qu’avancement.

Six cent mille fonctionnaires et cent mille
postulants, qui n’ont d’autre idéal que la ré-
compense de leur servilité, et n’ont d’autre mo-
rale que le z¢le de la servitude.



20 Ywes Guyot

Les autres, plus intelligents, plus actifs, plus
audacieux, ont I'agora et le forum en partage :
avocats, du moment qu’ils savent parler en pu-
blic, la tribune leur appartient : par conséquent
les assemblées, donc les portefeuilles. IIs ont
pour vocation de faire de la politique et, pour
métier, d’étre candidats, jusqu’a ce quils de-
viennent gouvernement.

Quant a la nation qui cultive, travaille, pro-
duit, agricole ou manufacturiere, c’est de la ma-
ticre imposable et gouvernable.

Au moment du scrutin, on y songe pour la
tromper et la séduire, on y songe ensuite pour
la faire payer et la dompter, si elle s’avise de
réclamer.



V. Le bon sens, le sens commun
et le sens moral.

En France, nous avons la prétention de mar-
cher a la téte de la civilisation : nous réclamons
méme avec une certaine coquetterie le titre de
révolutionnaires.

En réalité, il n’est pas de nation plus routi-
nicre. Nous sommes presque tous, grace a notre
¢ducation, écrasés sous notre paresse intellec-
tuelle. Nous gardons toute idée que nous avons,
uniquement parce que nous I'avons et que, pour
en changer, il faudrait faire un effort, se livrer a
un travail. Nous trouvons plus simple de dire :
«Mon siege est fait !» et de nous endormir
dans notre apathie.

Toutes les inventions que quelques individus
ont faites ou apportées en France ont d’abord
été appliquées et exploitées chez les peuples
étrangers. C’est Papin qui invente le bateau a
vapeur, mais c’est Fulton qui le lance en Amé-
rique !



22 Ywes Guyot

Nous avons peur en France de toute idée
neuve, comme si elle devait nous aveugler.
Nous suivons le conseil d’Olivier de Serres
«Tiens pour suspecte toute nouvelleté. Ne
change point de soc. »

Combien y a-t-il en France de ces chercheurs
infatigables, dont I'esprit inquiet, comme celui
de Lamennais, ne se repose que dans la tombe ?

Nous tenons pour bon ce qui est. Tout ce
qui est nouveau est discutable. Cela nous heurte
et nous choque ; cela nous fait rire ; et, comme,
sl nous aimons a tite, nous avons, en méme
temps, peur du ridicule, nous nous montrons
sceptiques, préférant nous moquer d’une chose
juste plutét que de nous exposer a la moquerie
des autres.

Allez dans une petite ville, épithéte la plus
injurieuse, exprimant avec le plus de force la
plus violente réprobation, est celle-ci :

— C’est un original !

C’est-a-dire que vous ne pensez pas comme
tout le monde : que vous vous permettez d’a-
voir quelques idées dont le titre n’a pas cours
sur la promenade de la ville et dans les deux
cercles qui lui donnent le ton.

A cette épithéte doriginal vient infaillible-
ment se joindre le commentaire suivant :

— Il n’a pas de « bon sens ».

Vous voyez, du reste, dans les journaux de
«lordre », a Paris comme en province, toute
idée indépendante frappée de cet anatheme :
« Elle est opposée au bon sens. »



Nos préjugés politiques 23

Mais qu’est-ce que le «bon sens» ? Ce qui
est « bon sens » pour vous peut étre mauvais
sens pour mot.

Oh ! je sais : vous allez me répondre : —
Mais « le bon sens » | tout le monde comprend
ce que cela veut dire !

Jattendais cette définition : elle me donne la
vraie.

Du moment que tout le monde sait ce que ce
mot signifie, cela prouve qu’il exprime ce que
pense tout le monde.

De 1a, je conclus que le « bon sens » est tout
simplement 'ensemble des préjugés, des idées,
des traditions de tout le monde, au moins de
tout votre monde.

Le droit divin | mais c’est indiscutable ; cela
tombe sous le « bon sens » du monde légiti-
miste.

La nécessité de la monarchie constitution-
nelle | mais c’est une affaire de « bon sens »
pour tous les orléanistes.

Plus d’un républicain réclamera aussi la Ré-
publique au nom du « bon sens ».

Le « bon sens » d’un Chinois n’est point le
méme que celui d’'un Francais ; le « bon sens »
d’un paysan bas-breton n’est pas le méme que
le « bon sens » d’un Parisien, et le « bon sens »
du faubourg Saint-Germain n’est pas le méme
que celui de Montmartre.

En un mot, le « bon sens», c’est quelque
chose qui semble vouloir dire quelque chose et,
en réalité, ne dit rien.



24 Ywes Guyot

Ce que je viens de dire du « bon sens»
s’applique également au « sens moral ».

De temps en temps, jentends dans un réqui-
sitoire, un avocat général s’écrier, indigné :

— Cet homme manque de « sens moral ».

Mais quel est donc ce «sens moral»? Ou
est-il » Montrez-le-moi ! Je vois ici des anthro-
pophages ; la je vois des gens qui se marient
avec leur sceur. Je vois enfin des soldats qui
s’entre-tuent en toute sécurité de conscience.

Jaccepte Iexistence de ce « sens moral », si
vous y tenez, mais a la condition que vous re-
connaissiez qu’il n’est pas le méme chez tous les
hommes, a tous les moments.

Dans une conversation, un adversaitre, a2 bout
d’arguments, vous dit souvent : « Personne ne
sera de votre avis | » Que m’importe ? si jai
raison. Quand Galilée découvrit la rotation de
la terre, quand Pascal découvrit la pesanteur de
Pair, personne non plus n’était de leur avis.



VI. Le subjectivisme.

— Vous sapez les fondements de la société !

Nous ne nous contentons pas de nous trom-
per : nous avons encore confiance dans notre
erreur. « Le catholique sait qu’il ne peut pas se
tromper » a dit de Maistre.

Nous avons tous cette foi.

Du moment que nous avons déclaré a nous-
méme que telle chose était vraie, nous le cro-
yons sans hésitation et, en vertu de nos habi-
tudes subjectives, nous excommunions ceux qui
ne le croient pas.

Nous n’admettons méme pas que quelqu’un
puisse nous demander le pourquoi de notre af-
firmation.

Un pere dit a son fils :

— C’est moi qui te le dis !

Le professeur dit aux éleves :

— C’est moi qui vous le dis !

Dernierement, je demande une explication a
un employé dune administration publique. 11
me fait une réponse que je ne comprends pas.
En m’en allant, je entends dire a ses collegues :



26 Ywes Guyot

— Faut-il étre béte !

Trés volontiers, nous traitons d’imbéciles
ceux qui ne sont pas immédiatement de notre
avis.

C’est bien heureux quand nous ne les traitons
pas de « canailles ».

Nous croyons tellement en nous-méme que
nous n’admettons pas que, sans mauvaise foi,
on puisse se refuser a voir la méme lumiere que
nous.

Sous la Commune, je vais, un jour, a la pré-
fecture de police pour tacher de délivrer quel-
quun. Rien de changé aux habitudes adminis-
tratives : je fus regu avec morgue.

— Comment pouvez-vous vous intéresser a
un homme qui professe « d’aussi mauvaises
doctrines » ?

Au méme moment, les dépéches du gouver-
nement et les discours de ’Assemblée étaient
remplis d’excommunications contre les « mau-
vaises doctrines » de la Commune.

Des deux c6tés, excommunication majeure,
et en France, nous avons un tas de petites
sectes qui s’excommunient réciproquement, en
se disant, en outre, beaucoup d’injures.

C’est parce que nos idées personnelles sont,
pour chacun de nous, des dogmes indiscutables
que jamais la liberté de la presse, de réunion et
d’association n’a pu s’établir en France.

« La liberté de la vérité, dit Louis Veuillot, est
I'esclavage de Ierreur. »

Quand Pempire a supprimé /Univers, il appli-
quait tout simplement sa doctrine.



Nos préjugés politiques 27

Chacun des partis qui arrivent tour a tour au
pouvoir, considére ses idées comme sacramen-
telles.

Parlez donc, écrivez, réunissez-vous, asso-
ciez-vous, mais... pour le bon motif.

Un général me disait derni¢rement :

— Vous sapez les fondements de la société !

J’ai traduit immédiatement : — Je n’ai été que
garde national, je n’ai point été aide de camp de
Iempereur, je n’ai point voté « oui » au plébis-
cite du 8 mai 1870, j’ai toujours voté contre les
candidats officiels, j’ai contribué pour ma petite
part au 4 septembre, je ne crois pas que I’état de
siege soit un régime de liberté, ’aime mieux la
République qu’une monarchie ; je prétends qu’il
y a encore quelques progres politiques et so-
ciaux a accomplir ; j’ai, avant tout, un respect
profond pour les droits de I'individu ; c’est évi-
dent ! je sape les fondements de la société !

Si vous prouvez que tel juge d’instruction de
I'empire a inventé un complot, tous les magis-
trats s’écrieront : « Mais c’est le renversement
des bases de la société. »

Si vous racontez quelque histoire désagréable
pour un prétre : « Mais c’est un scandale : vous
sapez les bases de la société. »

Si vous dites que tel officier... chut ! les bases
de la société ne s’écroulent pas, mais elles vous
¢écrasent !

De sorte que chaque fois qu'on signale un
abus, on sape les bases de la société. D’ou il
faut conclure que ces bases ne sont formées
que d’abus.



28 Ywes Guyot

Nous commencons individuellement par
nous déclarer infaillibles.

Puis nous déclarons infaillible le corps dont
nous faisons partie : la magistrature n’admet pas
qu’elle puisse commettre une erreur judiciaire.

L’armée n’admet pas qu’elle puisse commet-
tre une faute stratégique.

Le clergé n’admet pas qu'un prétre ait pu cé-
der a la tentation de la chair.

L’administration n’admet pas qu’elle puisse
étre un seul jour dans son tort envers 'admi-
nistré.

Un employé coupable commence par rece-
voir de 'avancement. On lui lave la téte en fa-
mille ; mais 'important est que le public n’en
sache rien : car alors celui-ci pourrait douter,
discuter, critiquer, et, dans un FEtat bien organi-
sé, critique est synonyme de sédition.

Le grand coupable n’est pas celui qui a com-
mis I'acte, c’est celui qui le dénonce.

Abrités par larticle 75 de la constitution de
I’an VIII, les fonctionnaires avaient le droit de
commettre tous les abus. Le conseil d’Etat,
c’est-a-dire le gouvernement lui-méme, les cou-
vrait |

Si le moindre lilliputien administratif est ainsi
infaillible, a plus forte raison le chef de I'Etat.

Quand 1 s’appelle Louis Napoléon Bona-
parte, ce n’est plus un homme, c’est le représen-
tant de la Providence sur la terre : il fait concur-
rence au pape.

Quand il patle, c’est la Providence qui patle
par sa bouche ; quand il exécute, c’est la Provi-



Nos préjugés politiques 29

dence qui agit : or, la Providence ne peut se
tromper ; donc, lui qui la représente n’est pas
discutable ; donc il a le pouvoir absolu de faire
de nous ce qui lui convient et de nous jeter s’il
le veut dans le gouffre de Sedan.

Celui qui indiquait le gouffre était traité de
« séditieux », et celui qui voulait empécher la
France d’y tomber « sapait les fondements de la
SOCIéte ».

M. Thiers a sapé, au mois de juillet 1870, en
s’'opposant a la guerre, «les fondements de la
SOCIété ».

Quand Napoléon III partit pour sa cam-
pagne d’Italie, dans sa proclamation du 7 fé-
vrier, il déclara qu’il n’acceptait pour juges que :
« Dieu, sa conscience et la postérité ».

Dieu, ¢a n’est pas génant ; sa conscience, il
savait par expérience qulil pouvait se fier a sa
complaisance : quant a la postérité, elle n’est pas
plus génante que Dieu.

Ce que j’admire, ce n’est pas que Napoléon
III ait fait cette phrase : c’est qu’il y ait des gens
qui y aient trouvé une idée.

Et non seulement on y trouva une magni-
fique idée, mais je me rappelle avoir vu un
bourgeois instruit, intelligent, libéral, qui, en
sortant de lire cette affiche, répétait ces mots et
disait : « C’est magnifique ! »

Comme je n’admirais pas cette prétention a
Iirresponsabilité, ce bon bourgeois me dit :

— Ah'! c’est bien cela! toujours l'esprit de
critique ! la manie de n’étre pas de I'avis de tout
le monde !






VII. L’indécision.

De cette timidité et de cette infatuation résul-
tent deux choses :

Nous n’osons avoir d’idées précises et géné-
rales sur rien. Nous avons horreur des théories
et des systemes assis sur des bases solides. Il
faut étudier, chercher, fouiller, travailler, pour
comprendre Pensemble d’une théorie, a plus
forte raison pour concevoir un systéme, appuyé
sur l'observation de nombreux et complexes
phénomenes.

Cela est au-dessus de nos forces : nous nous
contentons d’a-peu-pres. Nous prenons une
idée par-ci, nous en ramassons une autre par-la :
nous les soudons tant bien que mal. Tout cela
ne fait pas un tout bien homogene, mais nous
nous inquiétons peu que notre intelligence soit
bigarrée comme une tunique d’arlequin.

Au lycée, dans nos familles, on nous a appris
a nous contenter de connaissances vagues, de
données incertaines. On nous a méme répété
plus d’une fois cette boutade de Voltaire :
« Glissez, n’approfondissez pas ».



32 Ywes Guyot

On avait de bonnes raisons pour le faire.
Les enfants ont quelquefois de terribles « pour-
quoi » : de cette manicre, on évite de répondre.

— Pourquoi, papa, me fais-tu faire ma pre-
miere communion, puisque tu ne vas pas a la
messe ?

— Pourquoi mon professeur me dit-il que les
prodiges racontés par Ovide sont des fables,
tandis que mon aumonier me dit quil faut
croire les miracles de la Bible et de I'Evangile ?

La seule maniére de se tirer d’embarras, c’est
de répondre : « Glissez, n’approfondissez pas ».
Peu a peu, 'enfant prend cette habitude, et
homme, il la conserve.

Au lieu de chercher la vérité vraie, il se borne
a répéter des phrases toutes faites.

Au lieu de serrer les faits avec apreté, il les ef-
fleure, prend la partie qui lui convient, laisse
I'autre dans Pombre, et il comble les lacunes de
son esprit avec des clichés.

Si on vient souffler un peu trop brutalement
sur ce chateau de cartes, il se fache et crie,
comme lorsqu’il était enfant : « Mais ce n’est
pas de jeu, cela | »

Il déteste I'importun, parce quil est blessé
dans sa vanité ; mais, au lieu d’essayer de refaire
son éducation, il s’y cramponne.

L’éclectisme est bien une philosophie fran-
caise et qui ne pouvait naitre ailleurs qu’en
France. Des sons et point d’idées, voila qui
convient bien. Un peu de tout pour un peu tout
le monde, c’est 1a I'idéal de la médiocrité.



Nos préjugés politiques 33

M. Belime a fait un ouvrage intitulé : Philoso-
phie du droit! 11 déclare en téte qu’il n’a aucun
systeme. C’est bien frangais, mais c’est triste.

Nous ramassons nos idées, comme nous
avons fait la guerre — au petit bonheur !

Nous ne sommes jamais ni complétement
dans le faux, ni complétement dans le vrai :
c’est la philosophie du juste milieu.

Cette philosophie est d’autant plus dange-
reuse qu'elle est plus difficile a saisir. Quand
on veut lutter contre elle corps a corps, elle
s’évanouit. Vous croyez l'avoir prise, elle a dis-
paru. Elle revét toutes les formes parce qu’elle
n’en a aucune en propre.

Quand il s’agit de transporter les idées dans
la pratique, nul ne sait comment s’y prendre,
parce que ces idées ne sont pas nettes. Et alors,
pour se débarrasser de ce souci, on charge
PEtat de tout faire, au lieu d’essayer de faire par
soi-méme.

Quelque temps avant le 18 mars, je trouve un
jour un journaliste devenu depuis la terreur de
la bourgeoisie :

— Eh bien! voyez-vous la révolution so-
ciale ? me dit-il.

— Non ! expliquez-moi a quels signes on
peut la reconnaitre.

— Si vous ne la voyez pas, vous ¢tes aveugle.
Quant a la Révolution sociale, c’est a la place de
la Corderie quelle est faite. Il y a 1a un comité
qui délibere !






VIII. L’infatuation de I’Etat.

Cela revient a dire :

Il y a un comité qui délibére ! vous compre-
nez que moi, partisan de la Révolution sociale,
je n’ai pas besoin d’avoir d’idées sur la maniere
dont elle est faite ou dont elle se fera. Clest
laffaire de ceux qui la dirigent. J’applaudis, mais
la se borne mon réle. A quoi bon un gouver-
nement, s’il ne pensait pas et s’il n’agissait pas,
pour moi, a2 ma place ?

Ce que me disait la le susdit journaliste terro-
riste, tout le monde le pense en France.

Simple question de paresse intellectuelle. On
se fait un idéal qu’on place tres haut dans les
nuages. On le revét d’'un grand mot tel que celui
que je viens de prononcer. Tantot il s’appelle :
« Révolution », tantot il s’appelle « T'ordre » :
cela dépend du point de vue. Comment arriver
a cet idéal ? nul ne s’en inquicte.

LLa question des voies et moyens est trop
complexe. Il y a 1a un tas de détails précis dont
il faudrait se surcharger le cerveau, a quoi bon ?
JPai dit ce que je voulais, ¢h bien ! il y a I'Etat,



36 Ywes Guyot

ou un homme, ou un comité dans lequel jai
placé ma confiance : c’est a lui de me donner ce
que je lui demande. Je le paye en gloire ou en
argent pour qu’il fasse mes affaires. Ce n’est pas
a moi de m’en inquiéter. Tout Francais est un
grand seigneur qui veut avoir son intendant,
quitte a étre volé, spolié et battu par lui.

De la le plébiscite : il y a un homme qui fait
une sorte de marché a forfait avec la nation :
«Vous voulez la paix a lintérieur et a I'ex-
térieur, dit-il, donnez-moi un blanc-seing, je
m’en charge. »

Le peuple se dit : « Bonne affaire | Un hom-
me qui se charge de la paix intérieure et exté-
rieure, sans que NOus ayons a nous en occuper !
Concluons vite avec lui cet excellent marché,
quoiqu’il nous fasse payer un peu cher cette
tranquillité. »

Le peuple signe le blanc-seing que lui de-
mande son intendant. Le lendemain, il se ré-
veille volé. Il entre en colere et met son inten-
dant a la porte : mais il n’est pas corrigé et est
tout prét a recommencer.

Sous la Commune, il y avait la des hommes
qui se faisaient tuer avec une rare énergie.
Pourquoi ? la plupart auraient répondu comme
mon journaliste terroriste : « Il y a un comité
qui délibere ! »

Cette confiance du peuple produit linfa-
tuation de I’Etat.

En voyant la foule le regarder comme une
providence chargée de faire son bonheur, il se



Nos préjugés politiques 37

dit : Oui, je suis chargé de son bonheur, et je le
ferai malgré elle.

Seulement, 'Etat se compose d’hommes ; ces
hommes ont la timidité et le défaut de précision
des autres Francais, de sorte que, quoique infa-
tués de leur puissance et quoique pleins de
bonnes intentions, en arrivant au pouvoir, une
fois qu’ils y sont, ils ne trouvent pas autre chose
a faire que ce qu’ont fait leurs prédécesseurs.

IIs n’ont que des idées vagues, déclamatoires,
basées sur des mots : ils voient, des qu’ils veu-
lent administrer, que ce ne sont point des mots
d’un sens indécis qui font avancer les choses.

Alors il est trop tard, et ils n’ont plus qu’une
préoccupation : se servir de la machine qui est
sous leur main.

Au lendemain du 4 septembre, toute propo-
sition de réforme urgente venait se briser contre
ce mot :

— Ne désorganisez pas les services !

— Mais ils sont mauvais, vos services !

— Mais ils sont organisés !

Et, comme pas un n’avait un programme
d’organisation, il était beaucoup plus commode
de conserver les abus organisés.

Au lendemain de la paix, sous le coup de nos
désastres, il y eut un cri unanime dun bout de
la France a Pautre :

— 11 faut réorganiser la France !

Or, C’est ce qu'on a fait, on a réorganisé la
France, on ne 'a pas réformée.

Les hommes qui sont au pouvoir y sont
méme hostiles. On a vu avec quelle difficulté



38  Ywes Guyot

M. Thiers a admis le principe du service obli-
gatoire et avec quelle violence il a repoussé
I'impo6t sur le revenu. M. Jules Simon a tracé,
dans son discours du 12 aout, le programme du
gouvernement : « Faire les mémes choses avec
une nouvelle énergie. »

Il y a donc un double résultat :

L’indécision des idées de nos hommes d’Etat
entretient leur routine, et I'indécision des idées
du peuple entretient leur puissance.

Mais, précisément parce que ni gouvernants
ni gouvernés ne savent exactement ce qu’ils
veulent, ils ont respectivement une ambition
sans limites.

Les gouvernants prétendent que rien ne se
fera en dehors d’eux ; qu’il n’y aura pas une idée
n’émanant pas d’eux ; que pas un geste, un mot,
un cri, un souffle ne doivent se produire sans
qu’ils soient dirigés, soufflés, poussés par eux.

Les gouvernés répondent :

— Soit ; mais nous voulons la lune, il faut
nous la décrocher. Nous voulons des alouettes
toutes roties ! il faut qu’elles nous tombent dans
la bouche !

Et si les gouvernants disent :

— Nous ne pouvons pas.

Les gouvernés répondent :

— Eh bien ! qu’est-ce que vous faites donc ?
Mais vous trahissez. Vous étes des coquins.
Vous mentez a votre métier.

Les gouvernés mettent alors les gouvernants
a la porte, et gouvernés et gouvernants recom-
mencent la série.



Nos préjugés politiques 39

Le peuple aime mieux faire une révolution
que poursuivre le triomphe d’une réforme net-
tement déterminée.

[’Ftat aime mieux s’exposer a une révolution
que de tenter une réforme.






IX. La théorie et la pratique.

Le peuple charge I'Etat de tout faire. L’Etat
accepte volontiers la charge de tout faire. Il va
méme plus loin : il veut empécher I'individu de
faire quoi que ce soit, sans qu’il y mette la main.

Le peuple, chargeant I'Etat de tout faire, lui
dit :

— Je veux.

L’Etat répond, en haussant les épaules :

— Mais C’est insensé !

Le peuple voit le but et ne voit pas les obs-
tacles. Il les regarde par le gros bout de la lorg-
nette.

L’Etat tourne la lorgnette, et alors il voit les
obstacles si gros qu’il n’apercoit plus le but, et il
conclut :

— Il n’y a rien a faire !

— Mais si | dit 'opinion publique : en Angle-
terre, aux Eitats-Unis, il y a, par exemple, la li-
berté de la presse, de réunion, d’association.

— Non, dit I'Etat.

— Mais vous la réclamiez, monsieur Emile
Ollivier, quand vous étiez dans l'opposition ;



42 Ywes Guyot

mais vous l'avez réclamée, monsieur Thiers,
dans votre discours sur les libertés nécessaires.

I’Etat répond :

— Cela est bon en théorie, mais non pas en
pratique.

Qu’est-ce qu’une théorie ?

« Une théorie, c’est un ensemble de regles
pratiques », a dit Kant.

Tout est théorie. Vous vous mouchez d’apres
une théorie. Vous tenez votre fourchette d’a-
pres une théorie.

Quand vous dites : cela est bon en théotie et
mauvais en pratique, cela prouve simplement
que vous avez deux théories : une bonne que
vous n’appliquez pas, et une mauvaise que vous
appliquez sans oser la reconnaitre.

D’autres ont des théories qui, au premier
abord, paraissent completement opposées les
unes aux autres. Approchez : vous les trouverez
identiques. Les conservateurs et les utopistes se
crolent ennemis. En réalité, ils sont freres ju-
meaux.



X. Les utopistes.

Rousseau était un utopiste : le passage sui-
vant le prouve :

« Celui qui ose entreprendre d’instituer un
peuple doit se sentir en état de changer pour
ainsi dire la nature humaine, de transformer
chaque individu qui, par lui-méme, est un tout
parfait et solidaire, en partie dun plus grand
tout dont cet individu recoit en quelque sorte sa
vie et son étre... Il faut qu’il 6te a ’homme ses
forces propres, pour lui en donner qui lui soient
étrangeres, et dont il ne puisse faire usage sans
le secours d’autrui. »

Voici, en deux mots, a quoi se réduit cette
doctrine : « L’homme n’est pas parfait : chan-
geons la nature humaine. » Donnons, en un
mot, aux hommes d’autres organes, d’autres
facultés, d’autres forces que ceux quils ont;
faisons-les marcher sur la téte si cela nous plait ;
dotons-les de dix doigts a chaque main ; gran-
dissons-les de vingt-cinq pieds. Vous haussez
les épaules : pourquoi donc ? Il n’est pas plus
difficile de changer la nature physique de



44 Ywes Guyot

’homme que sa nature intellectuelle et morale,
puisque celle-ci n’est que la conséquence de la
premicre.

Les utopistes en matiére sociale appartien-
nent tout simplement a la race des inventeurs
de mouvement perpétuel.

Ceux-ci ne commettent qu’une petite erreur,
mais elle est capitale : ils croient que ’homme
peut créer de la force.

Or, P’homme ne crée pas de force : il utilise
telle ou telle force plus ou moins habilement :
voila a quoi se borne le réle de l'inventeur.

L’homme ne crée pas de matiére non plus : il
se borne a utiliser la matiére existante.

Bacon a dit cette grande parole, base de toute
méthode : « On ne triomphe de la nature qu’en
obéissant a ses lois. »

L’utopiste se dit: je changerai ses lois. 1l
construit sa machine. Il lui dit : Marche ! la ma-
chine reste immobile. Il frappe du pied, et il
prononce un mot quil croit cabalistique. La
machine reste immobile. Il essaie de la mettre
en mouvement : il la brise.

Il se fache alors contre la nature. Il lui dit :
«Tu ne vaux rien ! »

— Eh ! mon ami, tu as voulu te mettre au-
dessus de la nature : elle a refusé de t’obéir : ne
ten prends qua toi-méme. Dans ton orgueil
insensé, tu as dit : je la changerai. Elle te ré-
siste | tu n’as méme pas la ressource de dire
comme Antony : « Je I'ai assassinée ! »

La plupart des utopistes sont d’excellentes
gens, mais ce sont des Pangloss a 'envers.



Nos préjugés politiques 45

— Tout est pour le pis dans le pire des
mondes possibles, disent-ils.

Partant de cette idée, ils concluent qu’il n’y a
qu’une seule chose a faire : — C’est de changer
completement le monde, sans tenir compte des
lois qui le régissent.

IIs se créent alors une idée subjective de la
justice, et, pour réaliser cet idéal, ils ne s’in-
quictent point de la réalité, et ils créent une Ica-
rie qui sort, armée de toutes picces, de leur cer-
veau. IlIs enferment dans trois ou quatre for-
mules simples les rapports complexes de la
société. Semblables a ces mathématiciens qui,
partant d’a priori, ne s’inquictent point de
Pexpérience, et, en oubliant quelque coefficient,
arrivent a DPabsurde, ils plient la nature aux
regles qu’ils inventent.

St un homme positif intervient et montre que
I'observation donne un résultat en contradic-
tion absolue avec leur théorie, ils I'excom-
munient, le maudissent, déclarent qu’il est un
traitre a ’humanité, le flétrissent de quelque
épithete qui le signale a la haine. C’est ainsi que
les utopistes de la période de 1830 ont flétri les
économistes du nom de Malthusiens, parce que
Malthus avait eu le malheur de donner une loi
de la population qui contrariait leur manicre de
voir les choses. La loi de Malthus n’est pas ri-
goureusement exacte, parce qu’elle ne tient pas
compte de l'utilisation de plus en plus grande
des forces naturelles ; mais le déclarer coupable
pour P'avoir formulée, c’est rendre coupables de
tous les accidents occasionnés par des chutes



46 Ywes Guyot

les physiciens qui ont le mauvais gout
d’admettre la loi de la gravitation.

I est certes commode et agréable de réver la
suppression de tout ce qui nous géne et nous
déplait ; mais, tandis que l’astrologue marche,
les yeux fixés sur sa chimere, il trouve un puits
qui le rappelle a la réalité.

Il est commode de créer un monde spécial,
particulier, en dehors de toutes les conditions
normales de ’humanité, et de dire : Voila ce qui
doit étre ; mais cela ne suffit pas : il ne faut pas
seulement s’occuper de ce qui doit étre, mais
encore de ce qui peut étre.

« On ne triomphe de la nature qu’en obéis-
sant a ses lois. » Voila la regle que jamais nul ne
devrait oublier : malheureusement, c’est la seule
dont ne se préoccupent pas les réveurs de chi-
meres sociales et leurs malheureux adeptes.

Alors, ils en arrivent a cette conclusion bien
simple, a la conclusion de Rousseau : « Donnez-
moi de la pate humaine : j’en ferai ce qui me
conviendra ! et ce sera parfait | »

Et comme conséquence logique, tous se met-
tent en quéte d’un bon despote qui applique, a
son peuple, de gré ou de force, les formules de
bonheur qu’ils ont révées.

Tous les utopistes concluent au despotisme,
parce qu’ils savent bien que, par la liberté, les
sociétés arriveront a l'application des lois qui
régissent la nature de I’'homme, et qu’eux ont
pour but la violation de ces lois.

Alors ils tournent tous leur regard vers le
gouvernement : les uns essayent de le prendre



Nos préjugés politiques 47

pour complice ; les autres essayent de prendre
possession de I'Etat, de gré ou de force, pour
appliquer leurs théories.

Ils déclarent méme avec une étrange naiveté :
— Oui, nous voulons une dictature : notre
ceuvre accomplie, nous donnerons la liberté.

Leur bonne foi est leur excuse : ils croient
quon séquestre ou qu’on donne la liberté,
comme une denrée quelconque.

Proudhon, malgré ses tendances individua-
listes, égaré par la méthode dialectique, disait a
I’Assemblée de 1851 : — Prenez la dictature ; et
que cette dictature soit le suicide du gouverne-
ment et 'avenement de I'anarchie.

Son conseil fut suivi par Louis-Napoléon
Bonaparte, président de la République.

Il commenga par prendre la dictature, et, en-
suite, il annonca qu’il rendrait la liberté quand il
aurait sauvé la société.

Il avait méme créé un terme pour exprimer
cette idée : il I'appelait le « couronnement de
Iédifice. »

Nous savons comment il a sauvé la société et
comment il a couronné I’édifice impérial.

Il est vrai que les conservateurs l'ont puis-
samment aidé, parce qu’il leur promettait
«'ordre ».






XI. Les conservateurs.

Or, les conservateurs ne sont que des uto-
pistes a rebours.

Nous avons défini les utopistes : des Pan-
gloss a lenvers; les conservateurs sont des
Pangloss a 'endroit.

Avec le héros de Voltaire, ils disent :

« Tout est pour le mieux dans le meilleur des
mondes possibles. »

Volontiers ils déclarent que tout est indispen-
sable. N’allez pas leur dire qu’l y a peut-étre
quelque petite réforme possible : ils vous décla-
reront que vous €tes un perturbateur.

Pour eux, « 'ordre n’est point Pexpression de
rapports nécessaires qui résultent de la nature
des choses » ; pour eux, 'ordre, c’est ce qui est,
tout ce qui est sans exception, rien que ce qui
est.

Nallez point leur dire que I’état de choses ac-
tuel peut etre parfaitement en dehors des rap-
ports de la nature humaine. Ils vous répon-
dront: cela est parce que cela est, et cela est
bien parce que cela est.



50  Yves Guyot

Si vous leur dites, par exemple : I'esclavage
est une violation de cette loi naturelle : la pro-
priété personnelle de I'individu sur lui-méme ;
ils vous répondront : — Il y a des esclaves ; cela
ne peut pas étre autrement, puisque cela est :
et du moment que vous ne trouvez pas que
Iesclavage est une chose excellente et sacrée,
nous allons vous baillonner.

C’est la Iéternelle histoire de tous les conser-
vateurs, de tous les pays, a toutes les époques.

C’est un brave homme, au fond, le consetrva-
teur : seulement, que voulez-vous ? lui, il est
heureux. Il vit dans son petit horizon qui lui
convient parfaitement. Il a trouvé en naissant
un lit bien douillet de privileges, sur lequel il
s’est mollement couché. Il y passera sa vie,
trouvant que rien ne vaut sa paresse. Il ne re-
grette pas le passé : il redoute I'avenir ; il se con-
tente du présent, a la condition que nul bruit ne
vienne I'importuner. Ce qu’il demande, a grands
cris, c’est la garantie de son repos et de ses pri-
vileges. Qu’un homme vienne lui assurer qu’il
empéchera les opprimés, les novateurs, les im-
pétucux, les ardents, tous ceux-la qui, dévorés
d’activité, sont a la recherche du mieux, de ve-
nir troubler le cloaque ou il se tient tapi, il lui
donnera de suite sa confiance. Il a une formule
encore plus simple que celle de 'utopiste : pour
lui, ordre étant ce qui existe, le meilleur gou-
vernement est celui qui lui semble pouvoir se
maintenir avec plus de force. Comme il sent
bien que cet ordre, violation flagrante des lois
naturelles, tend sans cesse a se désagréger, a se



Nos préjugés politiques 51

décomposer, a disparaitre et a se transformer, il
cherche la machine la plus solide pour compri-
mer les éléments en lutte.

Cette machine, malheureusement pour lui,
depuis le temps qu’il la cherche, est encore a
trouver. Le conservateur ne s’est pas apercu
d’une toute petite chose, mais qui a son impot-
tance ; c’est qu’il est toujours la dupe de son
systeme. Il se croit fort : il n’est pas un fait hu-
main qui n’ait démenti cruellement son opti-
misme. Clest le Georges Dandin du progres,
Iéternel trompé, 'éternel bafoué. Il croit que le
présent lui appartient : au moment méme ou il
parle, ce présent lui échappe, lui glisse dans la
main et le nargue ; il appelle a son secours : il
cherche partout un geolier qui enferme le mau-
dit progres. Le gedlier vient, se fait bien payer
par le conservateur : il essaye en général de
s’acquitter de son role en conscience : pendant
ce temps, le progres passe par le trou de la set-
rure, par le dessous de la porte; il voltige,
bourdonne autour du malheureux geodlier et du
non moins malheureux conservateur ; et puis
un beau jour, ceux-ci ahuris, épouvantés, pris
de wvertige, subissant le delirium tremens de
I'impuissance, se jettent dans quelque abime
d’ou ils ne sortent plus. Ils laissent malheureu-
sement une nombreuse postérité qui recom-
mence a nouveaux frais et subit les mémes
malheurs.

Voyez ce qu’ont conservé les conservateurs
depuis un siecle.



52 Yves Guyot

La monarchie de droit divin est tombée sur
I’échafaud, et avec elle tous les privileges de la
noblesse et du clergé.

Une nouvelle société survient : la bourgeoi-
sie, qui était révolutionnaire en 1789, devient
conservatrice. Eh bien | depuis ce temps, a tra-
vers des fortunes diverses, en passant par des
phases dont je ne me dissimule ni les inégalités,
ni les difficultés, ni les périls, la démocratie n’a
pas cessé de grandir, et, en grandissant, de me-
nacer chaque jour de plus en plus les privileges
des conservateurs.

Mais les conservateurs forment une espece a
part dans la société : et cette espece durera au-
tant qu’elle ; seulement, en vertu de la con-
currence vitale, les conservateurs de chaque
époque sont condamnés a en étre les victimes.
Ce sont eux qui forment la stratification du
progtres.

Les conservateurs ont linstinct de leur fai-
blesse : de 1a leur fureur, leur férocité, leur rage.

IIs ont envie de dormir : et le progres fait un
vacarme d’enfer, et les saisit, et les roule, et les
entraine, et les broie, ’ils lui résistent.

Alors ils inventent toutes sortes de combinai-
sons pour le faire dérailler.

Quelquefois ils réussissent : et quand ils
volent leur ceuvre de destruction, et qu’ils
n’entendent plus que des soupirs et des rales, ils
se disent : — Nous avons fait de « 'ordre » !

Ils ont fait de la stupeur et créé des ven-
geances.



XII. L’ordre.

Il y a toutefois une différence entre ces deux
sortes de réveurs qu’on appelle : les uns, des
utopistes ; les autres, des conservateurs.

Il est vrai que leur aberration est égale, et
qu'elle a la méme origine : la négation des lois
naturelles.

Mais les utopistes sont de braves gens, en
général, désintéressés, qui, frappés vivement des
maux dont souffrent les opprimés, placent haut
leur idéal de justice et disent : Tout est mal ;
changeons tout.

Quand nous aurons tout changé, nous au-
rons créé « 'ordre ». Notre systeme est parfai-
tement arrangé dans nos cerveaux : sur le pa-
pier, il a bonne mine ; je vois d’ici Cabet con-
templant naivement son Icarie.

Le conservateur, lui, n’a point de ces senti-
mentalités. C’est un homme fort. Il se moque
beaucoup des pitiés naives. Il raille volontiers
les imbéciles qui souffrent des maux des autres,
et ne voyant que les avantages dont il jouit :
Tout est bien ! dit-il. Gardons tout.



54 Yves Guyot

« Lordre », c’est la conservation de ses privi-
leges.

Il n’ose le dire : mais voila la vérité.

Or, comme tout privilege est la négation des
lois naturelles, il ne peut étre maintenu que par
la force qui en est également la négation.

Donc, pour les conservateurs, « 'ordre, c’est
la force. »

Ainsi, le lendemain du 2 décembre, Napo-
léon III représentait « ordre » parce qu’il était
la force. Il ett échoué, comme a Boulogne ou a
Strasbourg, qu’il n’eat plus été qu’un misérable
insurgé.

Il avait commis un crime : mais il promettait
aux classes privilégiées non seulement de ne pas
détruire leurs privileges, mais encore de les
agrandir ; pendant vingt ans, cet homme per-
sonnifie « 'ordre ».

«Lordre, y’en réponds ! »

Voila son grand mot. « L’ordre », c’étaient les
pontons, Lambessa, Cayenne, les mitraillades
du boulevard Montmartre, la loi de streté gé-
nérale : c’est-a-dire la suppression absolue de
toutes les garanties de la liberté individuelle.

« ordre », c’était le silence absolu sauf pour
les louanges du maitre, la suppression de la
presse, Péparpillement des citoyens a coups de
terreur, la protection des sicaires par article 75,
C’est-a-dire la suppression de tout controle.

« Iordre », c’était la vie de la nation éteinte
au profit de la vie d’un seul homme et de ses
complices ; point d’autre lumicre, point d’autre
volonté, point d’autre intelligence que cet



Nos préjugés politiques 55

homme. Dans 'ombre, des automates marchant
sous le baton des argousins |

Et si cet homme avait eu soin de justifier par
le succes sa dernicre entreprise, il représenterait
encore a ’heure actuelle « 'ordre ».

Oh !'les conservateurs sont de facile compo-
sition. IIs ne sont point difficiles sur la nature ni
la qualité de leur « ordre ».

Pourvu qu’il se présente sous la forme d’obs-
tacle au progres, c’est tout ce qu’ils réclament.

Leur « ordre » est, en méme temps, féroce.
C’est au nom de cet « ordre » que s’accomplis-
sent toutes les persécutions et toutes les réac-
tions.

Le crucifiement du Christ, 'empoisonnement
de Socrate ; dans la Rome antique, les persécu-
tions religieuses contre les chrétiens ; sous le
gouvernement de la Rome catholique, le mas-
sacre des Albigeois, de la Saint-Barthélemy, les
dragonnades des Cévennes, I'inquisition, toutes
les tueries célebres dans lesquelles se sont vau-
trées les réactions sociales et politiques : C’est
« lotdre », de « 'ordre » du meilleur aloi.

Le conservateur n’a méme confiance dans la
bonté de « 'ordre », que lorsqu’il le voit terri-
blement armé et les mains rouges de sang.

Comme il sait que son « ordre » ne peut résis-
ter a la nature, il n’a de confiance pour le main-
tenir que dans la violation de toutes les lois na-
turelles.

Sa grande prétention est de faire de « 'ordre
avec du désordre ».



56  Yves Guyot

En réalité, il perpétue le désordre et I'aug-
mente ; mais il ne fonde rien, parce qu’il veut
créer de lordre et que lordre ne se crée pas
plus que le niveau de I'eau. Il s’établit en vertu
de certaines lois dont quelques-unes sont tres
bien connues, dont quelques autres sont encore
a connaitre ; et « 'ordre » des conservateurs est
la négation de ces lois.

Mais alors, ceux contre lesquels cet « ordre »
est établi, ne voyant que la force qui les écra-
se, croient qu’elle est la seule solution de leurs
maux.

De 1a, la guerre sociale en permanence ; le
conservateur vit tranquille, en disant : « L’ordre
existe puisque j’ai la force ».

Ah | Joseph Prudhomme, c’est le cas de pro-
noncer ta phrase célébre : « Le char de I’Etat
navigue sur un volcan! » et Pexplosion sera
d’autant plus formidable que la compression
aura été plus forte et aura duré plus longtemps.



XIII. La raison d’Etat.

Les conservateurs établissent cet ordre au
nom de la « raison d’Etat ».

Cette « raison d’Etat » est quelque chose de
tres vague, de tres élastique, dont la définition
n’a jamais pu étre bien précise, mais dont les
effets sont parfaitement connus et malheureu-
sement fort sensibles.

Ce mot « raison d’Etat » a été inventé par les
gouvernements pour se donner le droit de dé-
raisonner d’une maniere absolue.

A Tabti de ce mot, ils peuvent commettre
toutes les sottises, toutes les fautes, tous les
crimes, violer tous les droits, et c’est ce qu’ils ne
manquent pas de faire.

L’ancienne monarchie n’a jamais gouverné
qu’a l'aide de la raison d’Etat, et, comme Louis
XIV avait dit : « L’Etat cest moi », il en résultait
que la raison d’Etat n’était que la raison du roi.

Mais il croyait a sa mission providentielle : il
avait aupres de lui des courtisans épiscopaux
comme Bossuet, qui faisaient la théorie de son
droit divin, qui lui déclaraient que les rois



58  Ywes Guyot

étalent faits pour ordonner et les peuples pour
obéir ; d’autres qui, sans se donner la peine de
faire de I’érudition, montraient a Louis XV,
enfant de cinq ans, le peuple du haut d’un bal-
con et lui disaient : « Sire, tout cela est a vous ».

Le roi se considérait comme un bon berger,
et regardait le peuple comme un troupeau qu’il
devait élever, conduire et manger comme il 'en-
tendait ; il n’oubliait qu’une chose, c’était de
I'engraisser.

Le landgrave de Hesse vendait ses sujets a
I’Angleterre comme soldats, dans la guerre
d’Amérique, et, en 1775, il écrivait 2 un de ses
officiers :

« Vous ne pouvez vous figurer la joie que j’ai
ressentie en apprenant que, de 1 950 Hessois
qui se sont trouvés au combat, il ne s’en est
échappé que 345; ce sont justement 1 650
hommes de tués et, partant, 643 000 florins que
la trésorerie me doit suivant notre convention.
La cour de Londres objecte qu’il y a une cen-
taine de blessés qui ne doivent pas étre payés
comme morts, mais, j’espere que vous vous
serez souvenu des instructions que je vous ai
données a votre départ de Cassel, et que vous
n’aurez pas cherché a rappeler a la vie, par des
secours inhumains, des malheureux dont vous
ne pouvez sauver les jours qu’en les privant
d’un bras ou d’une jambe. »

Quand le troupeau avait des velléités d’in-
dépendance, quand il y avait des brebis qui fai-
salent ’école buissonnicre dans une religion ou
dans des idées qui ne plaisaient pas aux souve-



Nos préjugés politiques 59

rains, le roi chargeait ses bons chiens de les
ramener dans la bonne voie.

Machiavel est le zootechnicien de ces éle-
vages des peuples.

On l'a accusé d’étre immoral, parce que la
monarchie est immorale et que Machiavel est
vral.

Ce qui est immoral, c’est la duperie derriere
laquelle on a masqué perpétuellement la royauté
aux yeux du peuple. Des gens naifs ou perfides
présentaient comme idéal au peuple un bon roi,
un bon prince. Machiavel, qui a étudié I'anti-
quité et qui a vu de pres des organisations poli-
tiques développées, jette loin de lui toutes ces
berquinades, ces idylles monarchiques.

« Un prince ne doit, ne peut avoir qu’un but,
dit-il brutalement : son intérét. Or, son intérét
¢tant la négation de tous les autres intéréts, la
violation du droit naturel de tout homme, il ne
peut le servir que par la ruse ou la force. Un
bon prince ne doit craindre aucune infamie et
ne reculer devant aucun crime. »

I’idéal, c’est César Borgia | voila un homme
qui « sait faire et défaire les hommes », a I’aide
du poignard et du poison.

Le bon prince, ayant le méme but que l'oi-
seau de proie, doit avoir la méme conscience ;
de son repaire, il plane au-dessus de la foule.
Son repos est le choix de ses victimes ; son ac-
tion, leur perte. I’homme est a lui ce que la
mauviette est au vautour. Mangeur d’hommes,
ogre toujours en appétit, les dents longues, en
quéte de goinfrerie, il va au crime comme le



60 Ywes Guyot

tigre au carnage, et il couvre I'infamie des mo-
yens et ’horreur du résultat de ce grand mot : la
raison d’Etat.

Pour qu’il achéve son ceuvre, engraissé par le
mensonge, il faut qulil continue a mentir, en
essayant de faire croire au peuple opprimé par
lui, que c’est pour son bien !

Remarquez bien que ce sont surtout les écri-
vains monarchiques qui ont jeté anatheme sur
Machiavel.

Les rois ont appliqué ses maximes en mau-
dissant ou méme en réfutant leur auteur : c’elt
été le meilleur conseil qu’il et pu leur donner.

On dit que Machiavel n’avait pas destiné son
livre a la publicité : je le crois, car ce manuel a
I'usage des princes risquait d’apprendre aux
peuples qu’ils n’étaient que des dupes.

L’habileté des prétres et des rois a surtout
consisté a persuader au peuple qu’ils lui étaient
indispensables ; et il est arrivé qu’a force de le
dire aux autres, ils ont fini par devenir eux-
meémes les dupes de leur mensonge.

Voyez Louis XVI. Au fond, ce n’était peut-
étre pas un méchant homme ; mais la raison
d’Frtat ordonnait par la bouche des favoris, des
tavorites, des courtisans et des courtisanes qui
grouillaient a la cour; pour leur agrément, ce
bon roi signait des lettres de cachet, supprimait
de la société un individu quelconque qui avait
déplu a quelqu’un : raison d’Etat ! la Bastille en
était le symbole !

Le jour de sa chute, Louis XVI dit :

— Mais c’est donc une révolution !



Nos préjugés politiques 61

Ce n’était pas de sa faute a ce brave homme ;
mais il ne comprenait pas d’autre manicre de
gouverner que la raison d’Frtat !

Cette conviction était si profondément gra-
vée dans son esprit, qu’a ses yeux, elle devait
I'absoudre de tous ses faux serments, de 'appel
a Pétranger. Il n’avait, du reste, fait que suivre
I'exemple de Chatrles I¢-.

Dans son testament, il dit tranquillement :
« Je ne me reproche aucun des crimes qui sont
avancés contre moi ».

Il ne nie pas les crimes: seulement il se
croyait le droit de les commettre au nom de la
« raison d’Etat ».

Et, singuliere fatalité des choses, il était guil-
lotiné par cette « raison d’Etat », que lui et ses
ancétres léguaient a la nation sous le nom de
« salut public ».






XIV. Le salut public.

Malesherbes, intercédant aupres de Louis
XVI pour les protestants, celui-ci répondit :
«La loi supréme est le salut de I’Etat ».

C’est la phrase de la Convention, la phrase de
Rousseau ; Louis XVI avait formulé lui-méme
'arrét qui le tua.

— La loi supréme est le salut public.

Dans Iidée monarchique, le roi personnifiant
I'Etat, la loi supréme, comme nous I’avons dit,
était la volonté du roi ; dans I'idée du contrat
social, de la souveraineté du peuple, la loi su-
préme, le salut public appartient ou a la majori-
té de ce peuple, ou a ses délégués ; la délégation
de la volonté du peuple peut étre donnée a un
homme, a un César, 2 un Bonaparte ; et nous
voyons ainsi I'idée monarchique de Richelieu,
de Mazarin, de Louis XIV, aboutit au méme
résultat que 'idée de Rousseau, de Robespierre
et des Jacobins. « Le traité social, dit Robes-
pierre, a pour fin la conservation des contrac-
tants. Qui veut la fin veut aussi les moyens, et
les moyens sont inséparables de quelques ris-



64 Ywes Guyot

ques, méme de quelques pertes. Qui veut con-
server sa vie aux dépens des autres doit se don-
ner aussi pour eux quand il faut. Or, le citoyen
n’est plus juge du péril auquel la loi veut qu’il
s’expose ; et, quand le prince lui a dit : « II est
expédient a I'Etat que tu meures », il doit mou-
rir, puisque ce n’est qu’a cette condition qu’il a
vécu en sureté jusqu’alors et que sa vie n’est
plus seulement un bienfait de la nature, mais un
don conditionnel de I'Etat »,

Or, « la volonté générale ne peut errer. — Le
souverain est toujours ce qu’il doit étre ».

Par conséquent, toutes les tyrannies, toutes
les injustices, tous les crimes, sont justifiés par
la volonté générale, au nom de la liberté.

Les théoriciens de la Révolution avaient recu
de tout le passé cette idée. Une secte, les Jaco-
bins, eut le courage de la pousser jusqu’a ses
derni¢res conséquences; un homme, Robes-
pierre, 'incarna en lui, parce que, d’une logique
froide, il n’était retenu par aucun de ces senti-
ments, de ces passions, de ces faiblesses hu-
maines qui épouvanterent les autres, devant leur
ceuvre, Danton et les Girondins.

Ce furent les Girondins qui, en réalité, fonde-
rent la Terreur, le jour ou, Assemblée législa-
tive apprenant les menées des missionnaires
dans Pouest, les intrigues des émigrés réunis a
Coblentz, Vergniaud et Isnard, demanderent
des mesures rigoureuses contre les émigrés et
les suspects ; ils fondérent la Terreur le jour ou
ils ordonnerent le désarmement des suspects ;
ils fonderent la Terreur le jour ou ils proclame-



Nos préjugés politiques 65

rent la patrie en danger ; ils fonderent la Terreur
le jour (13 juillet 92) ou Vergniaud, dans un
discours plein d’une sanglante ironie, demanda
la déchéance royale.

Ce jour-la méme, I'évéque Torné, devancant
Robespierre, proposa I’établissement d’une dic-
tature.

Les Girondins, comme la royauté, comme
Robespierre, comme la République, devaient
périr victimes de cette loi de salut public, mino-
taure destiné a dévorer tous les partis a tour de
role, jusqu’a ce qulil et dévoré la nation elle-
méme.

C’est toujours cette loi sociale que nous
avons déja constatée en étudiant les moyens de
gouvernement des prétendus conservateurs : la
réciprocité de la violence.

« La terreur, dit Benjamin Constant, causa la
révolte de Lyon, linsurrection des départe-
ments, la guerre de la Vendée, et pour sou-
mettre Lyon, pour dissiper la coalition des dé-
partements, pour étouffer la Vendée, il fallut la
Terreur. »

Et la Convention était cependant libérale ;
car, représentant la majorité de la nation, identi-
tiée avec elle, c’était pour la rendre libre qu’elle
la jetait dans la servitude.

Cette idée du droit au despotisme qu’a tout
gouvernement, persiste avec une telle intensité
en France, que nous avons entendu tous les
gouvernements qui lui ont succédé, déclarer
qu’ils étaient libéraux alors qu’ils supprimaient
toutes les libertés.



66 Ywes Guyot

I.a Convention avait une excuse au moins :
son ardent amour du progres, son patriotisme,
la foi dans son ceuvre, I'espoir dans I'avenir, la
confiance qu’elle défendait bien réellement le
salut public. Les gouvernements qui lui ont suc-
cédé, sachant parfaitement qu’un hasard ou un
crime les avait superposés seulement a la na-
tion, croyaient tout simplement qu’ils défen-
daient leur intérét particulier.

L’intention différe, le résultat est le méme :
tous voilent la statue de la liberté au nom de la
raison d’Ftat et du salut public, et le 8 février
1871, nous avons vu tous les débris du passé
qui n’admettent pas qu’on prononce seulement
devant eux le nom de la Convention, former
quoi ? une Convention blanche.



XV. Il faut étre politique.

Il est vrai qu’en ce moment, on se sert d’un
mot moins usé et moins effrayant que celui de
salut public ou de raison d’Fitat.

On dit : Il faut faire de la politique.

Dans sa brutalité, Napoléon le disait :

— La politique, c’est jouer aux hommes.

Il y a du vrai dans cette définition ; ceux qui
se prétendent politiques ne cherchent guere en
définitive qu’a conduire une nation a un but
quils voient, et qu’elle ne voit pas, ou bien ou
elle ne veut pas aller.

Machiavel est le plus grand et le plus fort des
politiques.

Alors pour les politiques, les principes ne
sont rien, le succes est tout.

Ils ne voient point les faits au point de vue
du droit : ils ne les voient qu'au point de vue de
utilité, avec un certain scepticisme qui résulte
forcément de l’habitude de n’avoir point de
critérium inflexible.

Ils disent avec Macaulay : « L’essence de la
politique est la transaction ».



68  Ywes Guyot

IIs ajoutent avec Burke : « C’est un compro-
mis entre le bien et le mal, entre un mal et un
autre mal ».

Alors, n’ayant jamais les yeux fixés sur un
principe, pilotes sans boussole, ils s’en vont a la
dérive de tous les événements, et sous prétexte
de faire de utilité immédiate, ils ne font que du
mal.

Certes, jadmets parfaitement que toutes les
questions ne présentent pas la méme impor-
tance a un moment donné : je suis prét a recon-
naitre qu’il y en a de capitales et d’autres secon-
daires ; que celles-ci peuvent étre laissées dans
Pombre, afin de concentrer toute la lumiére sur
les autres, mais je ne vais pas plus loin, et je dis
avec Benjamin Constant :

« Un principe reconnu vrai ne doit jamais
étre abandonné quels que soient ses dangers
apparents ».

Ou bien vous retombez dans les mesures de
salut public, de raison d’Etat. En voici quelques
exemples :

Le gouvernement provisoire de 1848, au lieu
de convoquer une Assemblée, se rendit cou-
pable d’une usurpation de cinquante jours, sous
prétexte d’utilité politique : il engendra la réac-
tion.

Sous prétexte de faire de la politique, il créa
d’un coté les ateliers nationaux ; de lautre, il
augmenta I'armée et 'amena a Paris : il fit les
journées de juin.



Nos préjugés politiques 69

Il crut faire de la politique en faisant trans-
porter en masse apres ces journées ; il a provo-
qué les six journées de mai 1871

En 1870, Napoléon III, qui n’aimait point la
guerre, au fond, sachant qu’il n’y entendait rien,
crut faire de la politique en se jetant sur la
Prusse : il se détrona et faillit perdre la France.

Je m’arréte : ’histoire, depuis le 4 septembre,
me fournirait trop d’exemples.

Si vous prenez la politique comme Iart d’ap-
pliquer les lois de la science sociale ; si vous
considérez que la politique est a la science so-
ciale ce que la clinique est a la biologie, je suis,
certes, partisan de la politique. Mais, si sous
prétexte de politique, vous violez les lois de la
science sociale, je me sépare de vous et vous
traite de charlatans, ou qui pis est, de jésuites.

Les jésuites ont été les plus grands politiques
du monde, car ce sont eux qui ont dit : « La fin
justifie les moyens ».

Les rois qui comprenaient la politique, en
¢talent si bien convaincus, qu’ils ont tous eu des
jésuites pour directeurs.

Et, en définitif, nous tournons toujours dans
le méme cercle qui a pour centre la raison
d’Etat ou le salut public.






XVI. Du principe d’autorité.

Oui, nous sommes injustes ! oui, nous com-
mettons des crimes ! mais nous les commettons
au nom du principe d’autorité |

Et ce bon public, le public badaud, qui sent
tout le poids du joug, reconnait quil y a, en
effet, un principe d’autorité.

Dans sa naiveté méme, il déclare qu’il est es-
sentiel. Il est vrai quil y a des gens qui font tout
leur possible pour le lui prouver.

Tels furent de Bonald et de Maistre. Leur
théorie est absolue : Dieu étant unique, la reli-
glon est unique, et le pouvoir émanant de lui est
unique. Tout pouvoir est indépendant des su-
jets qui sont soumis a son action, car s’il était
dépendant des sujets, 'ordre des étres serait
renversé : les sujets seraient le pouvoir et le
pouvoir le sujet.

C’est Iidée résumée de la maniere suivante
dans les mémoires de Louis XIV :

« La volonté de Dieu est que quiconque est
né sujet, obéisse sans discernement ».

Et dans I’édit de Louis XV, de 1770 :

« Nous ne tenons notre couronne que de
Dieu ; le droit de faire des lois par lesquelles



72 Ywes Guyot

nos sujets doivent étre conduits et gouvernés
nous appartient a nous seuls, sans dépendance
et sans partage ».

Nos modernes Césars trouverent que les
peuples commencaient a devenir sceptiques a
I’égard de cette volonté de Dieu.

Napoléon III proclama qu’il était a la fois, en
vertu de je ne sais quelle combinaison mysté-
rieuse, « empereur par la grace de Dieu et la
volonté nationale ». C’est la mise en pratique de
la fable de la chauve-souris de La Fontaine.

D’un c6té, Napoléon III était chargé par dé-
légation spéciale de la Providence de faire le
bonheur des Francais et méme celui des Mexi-
cains ; de lautre c6té, Napoléon III, a ceux qui
auraient pu lui dire : Montrez-nous votre man-
dat, avait comme réponse toute préte ses
7 500 000 voix plébiscitaires. I était en regle
avec le droit divin et le droit social ; et, comme
Dieu se met toujours du c6té des gros batail-
lons, il n’y avait plus a douter qu’il ne représen-
tat dans toute sa plénitude le principe d’autorité.

Puis il trouva un théoricien pour expliquer
sérieusement au peuple ce prodige : il est vrai
que cet homme s’appelait M. de Persigny.

Un tas de petits Persignys en sous ordre, tous
les laquais de la presse, regardant le principe
d’autorité et le voyant, monstrueux, pléthori-
que, énorme, se dirent : Il nous donnera bien
quelque chose. Et alors tous de lui faire la
courbette, de le révérer, le vénérer, I'adorer,
I'idolatrer, ’'encenser, le célébrer en vers et en



Nos préjugés politiques 73

prose ; et tous de trouver de I’écho ; et les con-
servateurs de toutes couleurs d’applaudir.

Avec notre tendance a nous forger des enti-
tés, nous admettons volontiers que le principe
d’autorité a une existence propre, personnelle,
particuliere ; qu’il vit, existe, mange comme un
homme. Ah! oui, il mange, que dis-je ? il dé-
vore les peuples.

C’est pour cela que les partisans de la raison
d’Etat, du salut public, déclarent que les peuples
ne peuvent vivre sans lui.






XVII. Le droit social.

La raison d’Etat engendra le salut public.

Le droit divin engendra le droit social.

C’est toujours la méme filiation.

Beaucoup qui se croient progressistes, ont
tout simplement donné de nouveaux noms a de
vieux préjugés.

Nous avons vu le droit divin et le droit social
aboutir au principe d’autorité : c’est dire que le
droit social n’est que le droit divin retourné.

Le droit social est une recette de ménage
contenue dans un livre a publier : « I’art d’ac-
commoder les restes politiques ».

Mais qu’est-ce que ce droit social ? Il est en-
core plus difficile a déterminer que le droit di-
vin.

« Dieu est, disaient les partisans du droit di-
vin. Si vous contestez, je vous livre a I'inqui-
sition. » Fividemment, a cet argument, point de
réplique.

Les partisans du droit social vous disent
bien : « Vous contestez, donc vous étes des re-
belles » ; mais ils manquent du prestige néces-



76 Ywes Guyot

saire pour nous imposer silence, car nous pou-
vons leur répondre : — Nous faisons partie de
la société ; par conséquent, nous avons notre
part de droit social ; dites-nous au moins ou ce
droit commence et ou ce droit finit.

Rousseau s’est chargé de nous I'expliquer, et
nous avons déja vu ce qu’il entendait par la ;
C’est-a-dire le droit qu’a la société de faire tout
ce qu’elle juge utile.

Et comme la volonté générale n’est que la
volonté de la majorité, et comme cette volonté
est déléguée a certains hommes, il en résulte
que le droit social est tout simplement ’expres-
sion d’une majorité ou des représentants de
cette majorité.

Si cette majorité veut faire marcher la minori-
té sur la téte, elle en a le droit.

Voila la conclusion directe du droit social.

S’il en est autrement, qu'on nous dise quelle
est la limite du droit social. Je vous en défie, du
moment que vous proclamez sa souveraineté.

Souvent, dans les réquisitoires des ministeres
publics, dans les discours des ministres de quel-
que régime que ce soit, je trouve ces grands
mots : le droit de la société !

Avant de vous en servir, donnez-moi leur dé-
tinition.

Ou ils ne signifient rien, ou ils ont la signifi-
cation que leur a donnée Rousseau.

I’école historique allemande de Savigny ne
dit pas autre chose en réalité, quand, dédaignant
de s’occuper du droit, elle ne considere linsti-
tution que comme un fait nécessaire. Le 1égisla-



Nos préjugés politiques 77

teur, c’est le fatalisme ; le droit, c’est le caprice
et le hasard.

M. Laboulaye, qui se prétend libéral, conclut,
de son co6té, absolument comme Rousseau :

« Nous n’admettons point de droit naturel.
— Toutes les fois que la société, sans s’écarter
de sa route providentielle, change de moyens,
elle est dans son droit : en elle sont la source et
origine du droit ».

Ou est la limite de ce droit ? ou commence-t-
il ? ou finit-il ? A quels signes reconnaitre qu’il
est bon ou mauvais ? Si vous admettez ce droit
social, de quel droit, au nom de quel principe
condamnerez-vous tels ou tels actes de tel ou
tel gouvernement ? De quel droit, au nom de
quel principe condamnerez-vous I'esclavage et
le cannibalisme ?






XVIII. La souveraineté du peuple.

— Au nom de la souveraineté du peuple ! me
répond-t-on.

Nous I'avons vue a ’ceuvre, cette souveraine-
té. Soit : continuons d’en examiner la nature.

Les peuples ont passé leur temps a créer des
souverains. Puis, les souverains une fois créés,
ils disaient au peuple : « c’est Dieu qui nous a
Créés ».

Le peuple aurait pu répondre : Cest la méme
chose, car, c’est moi aussi qui ai créé Dieu. Mais
il ne s’était pas encore apercu de cela.

Quelques hommes plus avisés, retournant la
question, se dirent : Mais pourquoi le peuple ne
serait-il pas souverain lui-méme ?

Il est vrai que cette souveraineté ne consiste
guere que dans Pesclavage de chacun. Elle est
définie ainsi par Rousseau : « L’aliénation totale
de chaque associé avec tous ses droits a toute la
communauté ».

Cet esclavage n’a d’autre compensation que
la réciprocité.



80  Ywes Guyot

Aussi, plus I'Etat s’agrandit, plus la liberté
diminue pour chacun, puisque la liberté de cha-
cun, n’étant que sa part de souveraineté sur les
autres, cette part diminue en raison de leur
nombre. (Emile, liv. V.)

Voila a quoi aboutit la confusion que fait
Rousseau entre la souveraineté et la liberté ;
cette confusion est naturelle : Dans I’Eglise, il
n’y a quun seul homme libre, sous la dépen-
dance de Dieu, le pape ; dans la monarchie ab-
solue, il n’y a qu’un seul homme libre, le roi.

De sorte que I'idée de liberté se présente tout
d’abord sous la forme suivante : un homme
libre est celui qui commande aux autres.

Dans la civilisation antique, c’était la diffé-
rence existant entre les hommes libres et les
esclaves.

De sorte que tout naturellement, par une
analogie directe, on est porté a conclure que la
liberté, c’est la souveraineté, et que plus la sou-
veraineté sera grande, plus grande sera la li-
berté.

Et alors, on déclare que « la souveraineté na-
tionale ne peut jamais ¢tre injuste envers la na-
tion, c’est-a-dire envers elle-méme ».

C’est tres bien quand on raisonne sur une
abstraction : on a créé une entité a priori, on I'a
appelée le souverain ; le subjectivisme I'accom-
mode comme bon lui semble.

Revenons a la méthode objective, voyons les
faits : le peuple, proclamé souverain ou non,
exerce sa souveraineté ou la déléegue, peu im-
porte.



Nos préjugés politiques 81

Si a 'unanimité, il est du méme avis, il peut
se tromper, mais nul ne peut se plaindre. Mais
si de cette unanimité, j’0te un seul citoyen, il y a
d’un coté un souverain et de I'autre un esclave.

Rousseau a bien senti le péril de son systeme
lorsqu’il a posé le probléme dans les termes
suivants : « Trouver une forme d’association qui
défende et protege de toute la force commune
la personne et les biens de chaque associé, et
pour laquelle, chacun s’unissant a tous, n’obéis-
se pourtant qu’a lui-méme et reste aussi libre
qu’auparavant ».

Seulement il n’a pas résolu la difficulté, parce
que du moment qu’il proclamait la souveraineté
du peuple, il proclamait son despotisme.

Des habiles se sont fait déléguer le pouvoir
par le plus grand nombre et n’ont laissé aux
autres que la liberté de 'obéissance.

Les partisans du dernier empire sentaient si
bien pour eux Iimportance de ce dogme, que
M. Dugué de la Fauconnerie s’écriait : « Le
droit divin pour nous, c’est la souveraineté du
peuple ».

Et le peuple, dans sa naiveté, ne sachant que
faire de sa souveraineté, la déléguait a perpétuité
a une dynastie.

Cependant, malgré ces exemples, malgré les
plébiscites, tous les partis, en ce moment, con-
tinuent a invoquer la souveraineté du peuple.
Il y a des journaux légitimistes qui s’appellent
journaux de « 'appel au peuple » | Républicains
et monarchistes sont unanimes.



82 Yves Guyot

I’Assemblée du 8 février déclare quelle est
souveraine, souveraine absolue, car elle repré-
sente la souveraineté du peuple.

En réalité la souveraineté du peuple, c’est la
liberté des gouvernants et I'esclavage des gou-
vernés.

Mais si vous n’admettez pas la « souveraineté
du peuple » comme base du droit public, qu’ad-
mettez-vous donc ?

Je le dirai plus loin : mais, en ce moment, je
me borne a faire le diagnostic de nos préjugés
politiques.



XIX. Idée monarchique.

Droit divin, droit social, souveraineté du
peuple, raison d’Ftat, salut public, ces préjugés
que nous venons de combattre sont tous, sous
des formes diverses, les incarnations de la vieille
idée monarchique : 'Etat providence.

Toute foule a besoin de constituer une unité
sociale, de faire une synthese qui réunisse ses
croyances, ses instincts, ses aspirations ; elle ne
forme une société qu’a cette condition.

Mais comme nos constructions subjectives
reposent toujours sur des matériaux objectifs, il
en résulte que, par analogie, elle personnifie ses
idées, ses croyances, dans un étre, Dieu ou roi.

C’est de cette manicre que naissent les héros
légendaires, Hercule et Thésée.

Il faut qu'un homme ait déja un grand degré
de développement intellectuel pour qu’il puisse
concevoir et comprendre des abstractions pour
elles-mémes.

Lors de la mort de Paul I¢t, empereur de Rus-
sie, les soldats qui avaient pris part au complot



84  Yves Guyot

au nom de la Constitution, disaient a leurs offi-
ciers :

— Montrez-nous donc madame la Constitu-
tion.

Ils avaient pu se soulever pour une femme
inconnue, que leur imagination revétait d’un
certain prestige : ils ne se seraient pas soulevés
pour obtenir des institutions qui n’auraient pas
revétu a leurs yeux une forme personnelle.

Cest 1a Pexplication de toutes les entités
créées par le cerveau humain. Un roi n’est
qu’une entité.

Machiavel, avec cette puissante pénétration
qui distingue son génie, I'avait deviné, s’il ne
s’en était pas rendu compte. « Les sociétés, dit-
il, commencent par la domination d'un homme
éclairé qui sait incorporer en lui les besoins de
la société quil représente, Romulus par exem-
ple. »

Jean de Meung, dans un po¢me du douzi¢me
siecle, a exprimé naivement cette idée.

Un grand vilain entre eux élurent

Le plus corsu (le plus robuste) de quand qu’ils furent,
Le plus ossu et le greigneur (le plus grand),

Et le firent prince et seigneur :

De la vint le commencement

Des rois et princes terriens.

Ce prince, parce qu’il est le plus fort, le plus
grand, parce qu’il représente les idées et les be-
soins de ses compagnons, est revétu par leur
imagination d’un caractere religieux.



Nos préjugés politiques 85

La crainte ne sert pas seulement a maintenir
le gouvernement autocratique ; il repose sur une
base plus solide encore ; le respect, la foi de
’homme dans Ientité créée par lui.

« Le roi est une grande divinité », disent les
lois de Manou.

La religion est liée au sultan ; Pempereur de
Russie est pontife, et la vénération farouche
dont est entourée la reine d’Angleterre, tient
aussi au caractere sacerdotal qui lui est attribué.

« Les rois sont choses sacrées » dit Bossuet.
L’imagination des peuples, apres les avoir pla-
cés dans un sanctuaire, les y maintient, décla-
rant que « tout attentat contre eux est sacti-
lege ». Qu’un roi fasse du bien, ou qu’il fasse du
mal : quimporte ? dans I'un et Pautre cas « on
doit le respecter avec religion ».

Le respect pour la personne royale subsiste si
longtemps chez les peuples, et avec une telle
puissance, qu'en 1413, pendant la folie de ce
malheureux Charles VI, le peuple ne songe ni a
détruire le pouvoir royal, ni a le transporter
dans une autre maison, pas méme a une autre
branche, « mais veut seulement amender la
royauté, vient lui tater le pouls, le médeciner
gravement. L’hygiene appliquée a la politique
n’avait rien d’absurde, lorsque I’Etat, se trou-
vant renfermé dans la personne du roi, languis-
sait de ses infirmités, était fol de sa folie. » (Mi-
chelet.)

Aux Etats de 1614, le tiers état proclame en-
core la divinité de la monarchie : « Les rois sont
dieux ».



86  Yves Guyot

Aujourd’hui, méme en France, dans ce pays
qui a tué un roi, qui en a chassé tant d’autres, il
y a un culte attaché a la personne royale. Le
peuple aime qu’on s’occupe de ses princes,
n’est-ce que pour en dire du mal.

Il en fut de méme en Angleterre, apres Pexé-
cution de Charles I¢. Macaulay observe que le
préjugé monarchique était si bien enraciné dans
Pesprit des populations que Cromwell était
obligé de se faire presque roi pour donner de la
stabilité au pays. Son fils lui succéda aussi tran-
quillement que n’importe quel prince de Galles.

Le roi n’est pas un homme : il renferme en
lui toute la nation. Louis XV n’exprimait point
seulement une idée orgueilleuse, mais il expri-
mait réellement I'idée de tout le peuple, lorsqu’il
disait au lit de justice, tenu par lui, le 3 mars
1766, au parlement de Paris : « L’ordre public
tout entier émane de moi : mon peuple n’est
qu’un avec moi ».

Il représentait I'unité de la nation : et le
peuple, dans son idéalisme, se personnifiait en
lui. II le voyait si haut qu’il le croyait revétu de
toutes les vertus et de tous les pouvoirs. Sentant
les tyrannies inférieures, il avait recours a lui,
I'implorait dans ses pricres, contre les commis
des fermes ou les gabelous, comme il implorait
Dieu contre la pluie ou la gréle. 1l le voyait,
grand justicier, venant le protéger, lui vermi-
ceau, contre la tyrannie immédiate qu’il suppor-
tait. Pour lui, Pennemi, c’était le noble. En af-
faiblissant la noblesse, Louis XI, Richelieu,
Louis X1V firent de la démocratie, caressérent



Nos préjugés politiques 87

les plus chers sentiments du peuple, lui donne-
rent cet amer plaisir de la vengeance, d’autant
plus doux qu’il était plus inespéré.

Le peuple ne comprenait pas, il ne pouvait
pas comprendre que I'abaissement de la nobles-
se augmentait la grandeur du roi, en supprimant
les points de comparaison ; car lui-méme était
complice volontaire et enthousiaste de l'aug-
mentation de cette grandeur.

Du roi, il créait un dieu de justice. Ces misé-
rables, peints d’une si vigoureuse manicre par
La Bruyere, rongeant leurs racines, couchant
dans leur taniére, ne remontaient point a la
cause réelle de leurs maux ; elle était trop haute
pour qu’ils pussent la voir.

IIs mettaient, au contraire, toute leur con-
fiance, tout leur espoir en elle ; et se résignant,
sur ’échelle de la potence dressée par elle-
meéme, ils disaient :

— Si le rot savait !

Le roi, pendant ce temps, spéculait sur la fa-
mine du peuple.

Qu’importait ? le peuple aurait été tout pret
a dire ce que de Bonald devait formuler plus
tard : « Un roi ne peut agir dans un intérét con-
traire au peuple, parce qu’il est lui-méme le
peuple tout entier ».

Shakespeare avait déja exprimé cette idée
avec une énergique concision : « Quand un roi
soupire, tout le royaume gémit ».

Le roi était la nation. Ce n’était point son
peuple qui le nourrissait, c’était lui qui nourris-
sait son peuple.



88  Ywes Guyot

Le roi est a Versailles ; a Paris, il n’y a pas de
pain. S’il n’y a pas de pain a Paris, c’est que le
roi est faché contre son peuple et ne veut pas le
nourrir. Allons le chercher ! Une fois qu’il sera
avec nous, il nous nourrira.

C’est la toute I’histoire des journées des 5 et 6
octobre. Quand la foule ramene le roi et la reine
a Paris, les femmes surtout qui, plus que les
hommes, sentent les miseres du foyer, pleu-
raient de joie, en criant :

— Voici le boulanger, la boulangere et le pe-
tit mitron ! nous ne manquerons plus de pain,
maintenant !

Le lendemain le pain manquait : la foule ne
crut pas que ce fat possible, et elle pendit le
boulanger Frangois.

Le pain continua a manquer : on guillotina
«le boulanger et la boulangere ».

Quand les Italiens et les Bas-Bretons ont prié
leur saint, si leur saint n’exauce pas leurs veeux,
ils I'injurient d’abord et finissent par le briser.



XX. Les sauveurs.

L’idole est détruite, non le fétichisme.

Le roi est mort ! vive le sauveur !

Le besoin d’entités ne disparait pas parce
qu’une de ses expressions a été supprimée : il en
cherche une autre et s’y incarne.

Le peuple croyait a tort, mais enfin il croyait
que la royauté le protégeait contre la noblesse.
Au-dessus du tyran de village, il voyait la grande
figure du roi.

Son maitre avait un maitre : et le malheureux
ne s’apercevait pas que lui-méme en avait deux.

Il y avait au début trois forces en présence :
la royauté, Iaristocratie, le peuple.

La royauté, en abaissant l'aristocratie, pour
s’élever sur ses ruines, avait préparé le jour ou
le peuple et elle se trouveraient directement en
présence. Ce jour-la, la royauté fut brisée.

Mais le peuple, en France, comme en Grece,
comme a Rome, épouvanté de se trouver seul,
chercha un dictateur pour le représenter a ses
propres yeux.

Le lendemain de la mort de Louis XVI, le
peuple crée Robespierre ; Robespierre est un
bon sauveur : il a la tenue, il a le respect reli-



90  Ywes Guyot

gieux de sa personne ; ses opinions ne sont
point trop élevées, ce sont bien les idées du
parti populaire qu’il représente : il est si bien
Iincarnation du moment qu’il arrive jusqu’au
pontificat.

Mais il n’a pas donné au peuple ce que le
peuple attendait de lui : le pain, le bien-étre, la
réalisation de ses espérances, et le peuple le lais-
se tomber avec indifférence le 9 thermidor.

Vient alors une période de réaction, de luttes
en sens divers, de désordres ; il y a trouble, in-
quiétude. Un Directoire gouverne ; mais ce Di-
rectoire est composé de cing hommes. Le
peuple n’a point de personnalité a qui se ratta-
cher, sur qui concentrer son attention, son be-
soin d’engouement. Un général, pendant ce
temps, gagne ou perd des batailles, mais fait du
bruit, du tapage, de la réclame, bat la grosse
caisse, sait, en habile chatlatan, attirer 'attention
sur lui ; il est en vue, occupe lesprit public. Un
jour, il a de Paudace, met les représentants de la
nation a la porte, est acclamé dictateur en at-
tendant qu’il soit salué empereur.

Le peuple éprouve toujours un grand plaisir a
voir mettre ses représentants a la porte par un
homme. Il y a la une satisfaction envieuse, ana-
logue au sentiment qui le faisait aimer le roi,
comme ennemi de la noblesse. Il aime mieux
voir au-dessus de lui un seul homme plutét que
d’en voir plusieurs : et, a la fois, par une sorte
de jalousie, par 'admiration stupide de la force,
il est satisfait si un homme fort culbute ses re-
présentants du pavois sur lequel lui-méme les



Nos préjugés politiques 91

avait élevés, et il est tout prét a le mettre, non
seulement a leur place, mais encore au-dessus
de ce qu’ils avaient jamais été.

Le peuple est simpliste, il ne voit et ne com-
prend qu’une chose a la fois ; jamais il ne sera
parlementariste, il lui faut des solutions nettes ;
les rapports complexes des choses fatiguent son
attention. Il lui faut quelque chose de bien en
relief, a couleurs crues, qui se voie de loin et
dont le nom soit bref. Vienne un homme qui
présente ces conditions, et qui s’aide un peu, le
peuple s’empressera d’appliquer a son profit la
théorie de Hobbes.

Drapres Hobbes, la guerre est le perpétuel
état de nature. Volontiers, le peuple qui voit de
pres les jalousies, les rivalités, les querelles qui
grouillent au milieu de lui et qu’l enfante lui-
méme, se dit : « Il faut de 'ordre ».

S’il raisonnait juste, il se dirait :

« Mais puisque nous sommes tous d’accord
pour vouloir de I'ordre, mettons I'ordre nous-
meémes ».

Non, cette solution est trop raisonnable. Il ne
comprend que l'ordre sous la forme de servi-
tude, et il se dit : « Aliénons tous nos droits 2 un
maitre qui mettra la paix. »

Il ressemble a une meute qui choisirait un va-
let de chiens et lui donnerait un bon fouet.

II croit que ce maitre ne se servira jamais de
ce fouet que contre les mauvais, ceux qui trou-
bleront l'ordre, contre les plus forts, les tyrans
du chenil qui, s’ils mordent, auront au-dessus
d’eux la punition sans appel. Les plébiscites im-



92 Ywes Guyot

périaux se faisaient en haine des prétres et des
nobles. Dans la Dordogne, M. de Moneys a été
assassiné, comme noble, 2 cause de son nom,
sur le soupcon d’avoir crié : Vive la Républi-
que | qui représentait le désordre, au nom de :
Vive Pempereur ! qui représentait 'ordre !

Chacun des plébiscites a été voté au nom de
la paix. Les malheureuses dupes ne savaient pas
que ces plébiscites faits par elles en haine des
prétres et des nobles, étaient en réalité faits au
profit de ceux-ci et que, acclamés pour la paix,
ils contenaient dans leurs flancs, a la fois la
guerre étrangere et la guerre civile.

C’est la haine du despotisme immédiat qui
pousse le peuple a se jeter dans le despotisme
absolu : c’est le besoin de sécurité qui le pousse
a se mettre a la merci du caprice d’'un homme.

Mais un jour il s’apercoit qu’il a pris un
moyen allant directement contre le but qu’il
poursuivait ; que les tyrannies locales, immé-
diates, contre lesquelles il voulait se préserver,
sont tout simplement doublées du despotisme
central ; que cette paix qu’il cherchait se résorbe
en guerre ; que cette sécurité du lendemain, en
taveur de laquelle il aliénait tous ses droits, dé-
pend de la digestion du maitre ou de la mau-
vaise humeur du favori ; quenfin cet étre pro-
videntiel qui devait faire tomber la manne sur
lui, lui a pris beaucoup d’argent ; alors il culbute
le sauveur qui ne I’a pas sauvé et en cherche un
autre. Apres empire de Napoléon II1, les uns
ont la République de M. Thiers, les autres ont la
République de M. Gambetta ; les vieux monar-



Nos préjugés politiques 93

chistes prétendent que la seule présence de
Henri V serait une panacée universelle qui gué-
rirait par miracle tous les maux et changerait
'eau des fleuves en or potable ; d’aucuns disent
que les d’Orléans sauveraient la nation rien
quen la regardant du haut d’un trone : tous
invoquent, évoquent un homme ; on ne pense
guere aux institutions.

C’est bien plus commode. Cette confiance
dans un individu, comme nous lavons déja
montré, est tout simplement le résultat de notre
ignorance. — Vive quelqu’un ! c’est bientot dit ;
tandis qu’elle est longue, I'étude raisonnée des
moyens a employer pour gouverner un peuple.
L’histoire grecque nous en donne un exemple
frappant : tout d’abord, c’est le regne des héros,
des rois absolus ; puis I'expérience vient ; les
peuples s’apercoivent que les institutions sont
préférables aux hommes. En France, nous
sommes encore a ’Atheénes de Thésée. 1l faut
que nous arrivions a ’Athénes de Clisthene. Et
notre engouement, notre enthousiasme pour les
procédés simples qui consistent a nous aliéner a
un homme sont tels que nous allons jusqu’a
aimer dans son gouvernement ce qui devrait
nous le faire hair davantage.

Nous I'aimons pour son arbitraire. Napoléon
III' a semblé grand, au lendemain du 2 dé-
cembre, parce qu’il est apparu aux yeux de la
foule a travers la fumée sanglante des massacres
du boulevard, chassant du geste de longues files
de proscrits enchainés.



94 Ywes Guyot

Tous les conservateurs admirent M. Thiers,
non point pour les réels services qu’il a rendus a
la France, mais pour les quinze ou vingt mille
hommes qu’il a laissé fusiller au mois de mai, et
pour les quarante mille hommes qu’il a fait em-
prisonner.

Et vous trouverez de braves gens qui vous
diront avec conviction : les Francais ne sont pas
gouvernables | Victor Cousin, un homme d’or-
dre cependant, disait en 1851 (Revue des Deux
Mondes, avril.) « La France n’est pas difficile a
gouverner, elle ne demande qu’a ’étre. »

C’est 1a son grand vice. Elle a la monomanie
du gouvernement.

Chateaubriand raconte que sous la Restaura-
tion, les hommes habitués a I’absolutisme ra-
pide de Napoléon I*, ne trouvaient pas suffi-
sant le despotisme du nouveau régime : « On
n’administre pas, disaient-ils, cela n’ira pas, cela
ne peut pas aller ».

Volontiers en France, administrer est syno-
nyme de tracasser, d’opprimet.

Cela ne nous déplait point : il y a si long-
temps que nous y sommes habitués, que la li-
berté se transforme pour nous en nostalgie du
despotisme.



XXI. I1 faut un pouvoir fort !

— 11 faut un pouvoir fort !

Joseph 11, consulté par une dame sur les in-
surgents d’Amérique, répondit :

— Mon métier est d’étre royaliste.

C’est une réponse de bonne foi : moi
d’abord, le peuple apres. Rien de plus juste dans
la position de Joseph I1.

Mais ce qui est difficile a comprendre, ce a
quoi je ne suis parvenu que par I'analyse des
divers sentiments et des diverses idées a laquelle
je viens de me livrer, c’est que nous, citoyens,
nous répétions, avec enthousiasme, cette for-
mule inventée certainement par le trone :

— 11 faut un pouvoir fort.

Vous figurez-vous un mouton demandant
que le chien de son berger ait les dents plus
longues et la morsure plus fréquente et plus
violente ?

Vous figurez-vous le beeuf demandant un
joug plus étroit et un aiguillon plus acéré ?

Vous figurez-vous un galérien demandant
que sa chaine soit plus lourde, que le baton de
'argousin soit plus dur, que le bagne soit plus
sombre ?



96 Ywes Guyot

Eh bien ! badaud, niais, triple niais, quand tu
répetes cette phrase : — Il faut un pouvoir
fort! tu es ce galérien, ce mouton, ce beeuf ! et
tu mérites, pour ta sottise, toutes les étrivicres
qu’il lui plaira de te donner.

Et pourquoi veux-tu un pouvoir fort ?

Un malheureux utopiste, devenu fou, crai-
gnant qu’on ne fut trop heureux au pays de ses
réves avait réservé aux rassasiés de bonheur le
droit de se faire fouetter.

Crains-tu, toi aussi, d’¢étre trop heureux, et
est-ce pour rompre la monotonie de ta félicité
que tu veux un pouvoir fort ?

— Au contraire, me réponds-tu, c’est pour y
arriver.

Examinons, en ce cas, quel bonheur ont jus-
qu’a présent dispensé a 'humanité les pouvoirs
forts.

Cette idée qu’un bon despote peut rendre
son peuple heureux, vient toujours de cette
fausse idée, signalée dés la premicre page de ce
livre, que '’homme peut créer de la force, du
bonheur, quelque chose, et quun roi peut, plus
que tout autre, procéder a cette création.

Il y a des gens qui parlent encore avec admi-
ration, et les larmes aux yeux, des vertueux An-
tonins. Ce sont de bons despotes dans toute
I'acception du mot. Quel bien ont-ils fait au
monde ? « Préserverent-ils Pempire de sa
chute ? dit Chateaubriand. — Non. Il ne vint
méme pas a la pensée de ces bons princes qui
gouvernerent le monde romain de douter de la



Nos préjugés politiques 97

légalité de leur pouvoir, et de restituer au peuple
les droits usurpés sur lui ».

Le plus grand bienfait qu’ils eussent pu don-
ner au peuple romain, et été de lui donner la
liberté. Si c’est a rendre la liberté que servent les
bons despotes, avouons qu’il serait bien plus
simple de s’en passer.

Louis XIV, voila lidéal de I’absolutisme.
Voici le jugement de Ihistoire : « Ce régne écla-
tant... ot I'Btat s’appauvrissait par des victoi-
res, tandis que I'Etat se dépeuplait par l'intolé-
rance ».

Louis XVI, bon despote, secondé par des
ministres comme Turgot et Necker, essaie de
sauver les débris de ce regne glorieux : il finit
par ne pas trouver d’autre procédé que d’en
appeler au pays lui-méme, c’est-a-dire a la li-
berté.

Les rois se chargent du bonheur du peuple,
quand il existe tout seul ; quand ils ont fait son
malheut, ils s’adressent alors a lui et lui disent :
— Viens guérir toi-méme les maux que nous
t'avons causés.

Quand Napoléon revient de Iile d’Elbe, il
dit : « Citoyens ! » et prononce au Corps législa-
tif ces paroles qui sont la plus formidable con-
damnation de sa vie : « Les hommes sont trop
impuissants pour assurer I'avenir ; les institu-
tions seules fixent les destinées des nations ».
En méme temps, il appelle les fédérés, les ou-
vriers aux armes ! Seulement, il n’ose les armer.



98  Ywes Guyot

Cela revient a dire : — Sauvez-vous, mes
amis, vous-mémes ; mais jalme encore mieux
me sauver que vous sauver.

Jamais la faiblesse des gouvernements forts
n’a été mieux démontrée que par la conjuration
de Malet. Napoléon I est a "apogée de sa puis-
sance ; il fait trembler le monde sous les pas de
son armée. Un petit complot se met en travers
de son char de triomphe, et manque de le faire
renverser.

Le second Empire a toujours prétendu étre
plein de bonnes intentions. Eh bien ! qu’a-t-il
fait ? de quelle utilité a-t-il été pour la France ?
Dans un article resté célebre, M. Clément Du-
vernois, tout le long d’une colonne, montrant
des réformes a faire, disait : « Qu’est-ce qui em-
péche 7. qu'est-ce qui empéche ?... » Qui?
Mais votre empereur, votre gouvernement fort,
puisqu’il était le seul maitre. Il terminait en di-
sant : « Il faut faire grand !» Nous avons vu
comment ce modele des pouvoirs forts savait
faire grand.

Mais ceux-la mémes qui croient a une cer-
taine vertu du despotisme ne croient pas a sa
vitalité, a sa puissance de conservation.

« Je crois qu’on peut tout faire avec le despo-
tisme, excepté le faire durer », disait le prince
Napoléon.

M. Bonjean confirmait, montrant I'opposi-
tion grandissant au Corps législatif et se mani-
festant méme au Sénat, qui s’apercevait au bout
de dix-sept ans qu’il jouait un role ridicule.



Nos préjugés politiques 99

Et C’est ce despotisme, qui ne peut pas se
conserver lui-méme, qui a la prétention de sau-
ver le pays, de le conserver !

Conservateurs, pensez donc un peu a cette
inconséquence. Vous confiez vos plus chers in-
téréts a un panier percé.

Aussi, comme les despotes sentent leur pou-
voir trembler comme feuille au moindre souf-
fle, et qu’ils jouissent de la stabilité d’un danseur
de corde, ils supplient qu'on les laisse tranquil-
lement exercer leurs fantaisies, en promettant
qu’elles ne seront pas perpétuelles.

Ils essaient de déguiser leur tyrannie et, en
méme temps, ils déclarent qu’elle n’est qu'un
acheminement vers la liberté.

Napoléon I¢r disait : « Je vous apporte 'or-
dre ; plus tard viendra la liberté. »

Quel fut son ordre, on le sait. Avant que la
liberté vint, lui-méme était parti.

Il en a été de méme pour le second Napo-
léon : tous ses amis, ses thuriféraires, préten-
daient qu’il était '’homme le plus libéral de
France ; seulement, ils disaient aux partis
« Désarmez, et vous aurez la liberté ». La liber-
té, des le premier jour, était promise comme « le
couronnement de I’édifice ».

Eh bien ! si on avait commencé par en faire
la base, n’etit-ce pas été plus simple, et croit-on
que la France s’en trouverait plus mal aujour-
d’hui ?

Les Anglais n’ont point commis la sottise de
s’en remettre a leurs gouvernants du soin de



100 Ywes Guyot

leur donner la liberté. Ils ont commencé par la
prendre et ils continuent a la garder.

En 1789, c’est bien ce que nous fimes aussi ;
seulement, nous n’avons pas su conserver ce
que nous avions acquis.

Mais il y a des gens que cette liberté effraie.
« Attendez, disent-ils, quand le peuple sera ins-
truit, on la lui donnera. D’ici la, le despotisme
est utile ».

Le premier usage qu’ils font de ce despo-
tisme est de ne pas instruire le peuple ; c’est un
moyen tout simple de ne jamais lui donner la
liberté.

C’est 1a I'idéal de « l'ordre sous un pouvoir
fort ». L’instruction, c’est le désordre, car c’est
la pensée, la discussion, substituées a 'automa-
tisme.

Et moi, je vous dis que cet automatisme,
dans la nuit, c’est le plus monstrueux désordre,
car c’est la violation flagrante, la diminution, la
castration de I'individualité humaine !

Il n’y a qu’un ordre, c’est la liberté.

Il n’y a quun ordre qui puisse vous donner
cette prospérité que vous demandez en vain a
un pouvoir fort : c’est la liberté.

« Je ne sais, dit Tocqueville, si 'on peut citer
un seul exemple de peuple manufacturier et
commercant, depuis les Syriens jusqu’aux Flo-
rentins et aux Anglais, qui n’ait été un peuple
libre. Il y a donc un lien étroit et un rapport
nécessaire entre ces deux choses : liberté et in-
dustrie. »



Nos préjugés politiques 101

Avant lui, Machiavel, ce terrible théoricien de
'absolutisme, mais qui avait sous les yeux l'ex-
emple des républiques commercantes de I'Italie,
avait dit :

« Un Etat n’accroit sa richesse et sa puissance
que lorsqu’il est libre ».

La raison en est simple : cette sécurité que
vous cherchez dans un pouvoir fort, n’existe
qu’avec la liberté ; car la liberté, c’est 'assurance
contre Parbitraire.






XXII. Le progrés pat PEtat.

En France, nous ne croyons point encore a la
vérité de ces paroles de Machiavel. Nous cro-
yons, au contraire, que ce n’est pas par la liberté
qu’un pays devient puissant, qu’une nation de-
vient florissante. Nous sommes intimement
convaincus quil y a un étre a part, parfait, ex-
cellent de tous points, chargé spécialement de
nous conduire au bonheur par la main. Cet étre-
la, nous l'appelons 'Etat, comme jadis on l'ap-
pelait le Roi ; c’est toujours la méme idée sous
une autre forme.

Cette idée est si bien enracinée chez nous
que nous lui donnons une force, une fortune
indépendante de la nation.

Je me trouvais, un jour, dans la forét de
Haute-Seve, avec des officiers d’artillerie, gens
intelligents, par conséquent, ayant recu de I’édu-
cation et habitués a raisonner.

— Estil heureux, I'Etat, dit 'un d’eux,
d’avoir une forét comme celle-la !

Il n’y eut pas de protestations. Un autre ajou-
ta, au contraire :

— Ah ! oui, il est riche, ce gredin d’Etat !

Et chacun de répéter :



104 Yves Guyot

— Ah ! oui, il est riche, 'Etat |

Dans le préambule de la Constitution de
1848, je trouve cette phrase :

« La France s’est constituée en République
pour appeler tous les citoyens a un degré tou-
jours plus élevé de moralité, de lumicre et de
bien-étre. »

Ah ! ¢a, c’est la France toute seule qui s’est
constituée en République ! Est-ce que les Fran-
cais ne I'y ont pas aidée ?

Aux Etats-Unis, les rédacteurs de la Consti-
tution se gardérent bien de donner un pareil
role a une entité. Ils dirent : « Nous, le peuple
des Etats-Unis, etc. »

Mais en France, nous croyons volontiers que
c’est le gouvernement qui soutient la société. Je
voudrais bien voir un gouvernement sans so-
ciété.

Mais nous ne pensons point a cette difficulté.
Deux choses nous en empéchent : nos idées
classiques et nos idées catholiques.

Nos idées catholiques nous représentent
PEglise comme un étre a part ; de la a regarder
PEtat comme un étre a part, la transition est
facile.

Nos idées classiques, puisées dans Platon ou
dans Aristote, nous représentent I'Ftat comme
le seul étre actif de la cité. La liberté, c’est la
puissance de I'Etat, rien de plus. L’Etat est
chargé, comme a Sparte, de toutes les fonc-
tions : Platon réve un Etat dans lequel il n’y
aurait point d’individus. Aristote, cet habile ob-
servateur de la nature, dit, de son co6té : « La



Nos préjugés politiques 105

vertu est la fin de la cité. Les institutions, les
lois, 'Etat, doivent y conduire ».

Hegel a fait de I'Etat un véritable étre
« L’Etat, c’est la société ayant conscience de son
unité et de son but moral, et se trouvant animée
a la poursuivre d’'une seule et méme volonté.
Pour atteindre ce but, il peut employer la
force ». M. de Bismarck est un Hégélien poli-
tique, actif.

La philosophie éclectique considere volon-
tiers I'Etat de cette maniére. M. Beaussire éléve
PEtat 2 un degré de perfection que les faits dé-
mentent malheureusement. « La force de I'Etat,
dit-il, n’est pas la force passionnée et partiale de
Pindividu. C’est un pouvoir essentiellement mo-
ral, qui n’est constitué qu’en vue du droit ».

M. Dupont-White avait dit auparavant : « De
quelque facon qu’il soit constitué, PEtat vaut
mieux que les individus ».

Eh bien | M. Dupont-White a beaucoup étu-
dié¢ 'Angleterre. Pourrait-il me dire quel est le
progrés qui, en Angleterre, a été accompli par
PEtat ? Est-ce lui qui a fondé la liberté ? est-ce
que cette liberté politique n’a pas été arrachée a
PEtat, lambeaux par lambeaux ? et est-ce que
PEtat, chaque fois qu’il a pu en trouver I'oc-
casion, n’a pas essayé de la reprendre ? Au
point de vue du progres matériel, est-ce lui qui
s’est fait inventeur, entrepreneur ?

Voyons la France, ou I'Etat veut tout faire :
quel est le progres que le second empire a ac-
compli ? Il n’a pas empéché absolument la
construction des chemins de fer, et pour cela, il



106 Ywes Guyot

y a des gens qui lui attribuent leur création et les
résultats qu’elle a produits ! Les naifs |

I est vrai que si Pon est disposé a attribuer a
PEtat tout le bien qui se fait, on est disposé
aussi a lui reprocher tout le bien qui ne se fait
pas et tout le mal qui se produit.

Ni vous, ni moi, nous ne nous aviserons de
nous en prendre au saint de notre paroisse, s’il
pleut ; mais, si vous remerciez ce saint du beau
temps, il n’y a pas de raison pour que vous ne le
rendiez pas responsable du mauvais.

Il en est de méme pour I'Etat : du moment
quon en fait un étre providentiel, il supporte
toutes les responsabilités.

— Ah ! si jétais Etat, dit tout utopiste, cela
marcherait autrement. ]’exproprierais ceux-ci,
jenrichirais ceux-la. Tout serait pour le mieux.

Vous trouvez quantité de pétitions adressées
au Sénat ou a I’Assemblée nationale, dont les
auteurs ne disent pas autre chose.

On en rit, parce qu’ils poussent la chose a ses
derniéres conséquences, et on a tort ; car, de-
puis nos hommes d’Ftat jusquau dernier des
paysans, tout Francais est absolument entiché
des idées de la toute-puissance de I'Etat.

Tout bon bourgeois est ennemi, par position
et tradition, du communisme.

Or, le communisme consiste a mettre toute
la nation entre les mains dun ou plusieurs
hommes.

Le méme bourgeois a voté oui au plébiscite ;
le méme bourgeois croit, par haine des jésuites
et des démagogues, que l'instruction appartient



Nos préjugés politiques 107

a PEtat ; il croit que PEtat doit payer les cultes
et les surveiller ; il trouve bon que ’Etat se méle
a tout, fasse tout, intervienne dans tout, a I'aide
de ses 600 000 fonctionnaires. S’il parle de ré-
formes, il demandera qu'on impose des restric-
tions aux droits des individus, et qu’on donne
de extension aux droits de ’Etat.

Seulement, ne lui parlez pas de commu-
nisme !

Mais, malheureux monsieur Jourdain, tu fais
du communisme sans le savoir !

Et, lorsque tu remets entre les mains d’un
seul homme tous ces droits, tu crées le plus
terrible et le plus épouvantable communisme,
le communisme césarien. L’empire n’était pas
autre chose, et c’est la bourgeoisie qui I'a fait
par peur des communistes plébéiens.

Bastiat a expliqué, d’'une manicre trés ingé-
nieuse et trés exacte, cette tendance de toutes
les classes de notre nation a invoquer I'Etat.
’homme répugne naturellement a la peine, a la
souffrance. Il trouve bien plus commode de
jouir sans travailler, et, comme c’est difficile, de
s’approprier, pour jouir, le travail d’autrui, telle
est Porigine de la guerre, de lesclavage, de
toutes les violences et de toutes les impostures.
Maintenant, comme la guerre, l’esclavage, la
violence entre citoyens d’un méme Etat sont
peu productifs, on s’adresse a IEtat ; on essaie
de le prendre pour complice ; on veut en faire
Iinstrument de sa jouissance usurpée. Et pour
cela on lui dit, de la maniere la plus simple :
« Donnez-moi une bonne place. Accordez-moi



108 Ywes Guyot

une concession, une subvention, une protec-
tion. Génez lindustrie de mes concurrents et
aidez la mienne ». En un mot, « I'Etat est la
grande fiction a travers laquelle tout le mon-
de s’efforce de vivre aux dépens de tout le
monde ». On oublie une toute petite chose :
c’est que si tout le monde parvient a vivre aux
dépens de tout le monde, tout le monde sera
absolument d’accord pour mourir.

M. Dupont-White, un des partisans les plus
convaincus du progres par I'Etat, a défini ce-
pendant le progres : un accroissement de vie !

Cette définition, c’est la bonne ; mais com-
ment ne s’apercoit-il pas que I'accroissement de
vie des citoyens est incompatible avec I'accrois-
sement des pouvoirs de I'Etat ?

Et puis le progres, il faut voir comment il se
produit et se manifeste.

Un jour, un pauvre ouvrier comme Watt, un
commis comme Foutrier, un noble ruiné comme
Saint-Simon, congoit une idée, qu’il puise dans
ses lectures et dans ses observations person-
nelles. Il parvient a la faire partager a quelques
individus : cette idée devient machine ou de-
vient vie ; malgré les résistances de la routine,
les rivalités, les jalousies, elle prend son vol et
parcourt le monde ; peu a peu, on s’habitue a la
reconnaitre, a la regarder, et la foule, qui I'avait
d’abord ignorée et combattue, s’en empare, la
fait sienne, préte a 'opposer a toute idée nou-
velle qui se présentera.



Nos préjugés politiques 109

Voila comment nait et grandit tout germe de
progres ; ce qui revient a dire que le progres est
toujours 'ceuvre d’une minorité.

Or, comme PEtat forcément représente la
majorité, il se trouve par vocation ennemi de
toute nouveauté. Il ne peut admettre comme
acquis un progres que lorsqu’il est arriéré.

Voila pourquoi les gouvernements qui veu-
lent conduire leurs peuples et étre progressifs,
sont toujours rétrogrades.

Un Etat qui veut faire des expériences sur
son peuple, malgré son peuple, le met tout sim-
plement a la torture. Il taille, il allonge, il rac-
courcit ; mais une société n’est pas du caout-
chouc : tous ces tiraillements la font souffrir. Le
progrés par PEtat, c’est une vivisection.

Cette vivisection tue le patient et est inutile a
celui qui la pratique.






XXIII. L’indifférence politique.

Du moment que nous remettons tous nos in-
téréts, tous nos droits entre les mains de ce pet-
sonnage qui s’appelle I’Etat, nous n’avons plus
a nous occuper de rien, qua le prier, supplier,
implorer.

Le proverbe : aide-toi, le ciel t’aidera ! est
profondément irrévérencieux pour le ciel, et
sent I'hérésie a plein nez. Nous I'appliquons
cependant a I'Etat quand il s’agit de solliciter
quelque faveur qui, comme son nom I'indique,
n’est jamais obtenue qu’au détriment de quel-
quun. Mais nous restons des étres purement
passifs quand il s’agit de diriger I'Etat, de le
consolider par des institutions, de déterminer
ses attributions.

Nous nous demandons ce que veut le chef de
'Etat. Nous disons : — Puisqu’il veut cela, cet
homme, il a des raisons pour cela | Dépéchons-
nous de le lui donner ; en échange, il nous ac-
cordera peut-ctre la place de substitut que je
sollicite pour mon gendre et I'avancement que
je demande pour mon fils.

On fait ainsi un petit trafic de ses droits avec
PEtat. On le propose au préfet, on I'avoue 4 ses



112 Yves Guyot

amis, on en cause en famille, devant les enfants,
auxquels on parlera de morale le lendemain,
comme si ce trafic n’était pas la derniére ex-
pression de I'immoralité |

Aussl, point d’esprit public dans les pays ou
la notion de 'Etat a un grand développement :
il n’y a que de la bassesse et de I’hypocrisie ; les
fonctionnaires sont des valets ; le peuple, un
bétail. Le caracteére s’assouplit avec I’échine. Le
regard est en bas, non en face. Il y a des vers
qui rampent, non des hommes qui marchent.
Toute parole est flatterie, mensonge ou perfidie.
On s’engraisse d’abjection.

Magistrature, armée, université, clergé, ad-
ministrations de toutes sortes ont présenté ce
spectacle le lendemain du Deux Décembre.

Lisez le livre VIII de Napoléon le Petit. 11 est
instructif.

Si ces gens ne voulaient que s’enchainer eux-
meémes, on aurait déja le droit de leur dire :
«Vous n’avez pas le droit de vous vendre,
d’aliéner votre personnalité humaine ; nous
vous I'interdisons au nom de notre propre sécu-
rité ».

Mais ces gens-la, en se vendant, vendent en-
core leurs enfants. Ils rivent autour du cou de
leurs petits, nés ou a naitre, le collier qu’ils ont
passé autour du leur. Ils font peser sur leur race
I'anatheme de la servilité. Ils la dégradent en se
dégradant.

Ce n’est pas tout.

Non seulement ils se vendent, eux et leur
race, mais encore ils vendent les autres. Ils se



Nos préjugés politiques 113

font non seulement esclaves, ils se font encore
complices. Leur collier passé, ils le jettent sur
ceux qui n’ont point tendu le cou, soit par res-
pect du droit, soit par indifférence ; ces der-
niers, ils les mettent en tas, et disent : « Vous
n’avez qu’une chose a faire, obéir | Si vous
obéissez, si vous voulez la volonté du maitre,
vous setez heureux, d’honnétes et de braves
gens, protégés par nous — tant que cela nous
conviendra. »

Aux autres, ils disent : « Vous étes des insut-
gés ! insurgés du droit, si vous voulez | mais que
nous importe ? du moment que nous vous don-
nons I'exemple de la bassesse, c’est un crime de
plus a vous de ne pas le suivre : votre résistance
est une injure pour nous ».

Telle a été I'histoire de ’'Empire ; et 'Empire
ne s’est établi si facilement que parce que nous
tous, paysans, ouvriers, bourgeois, nobles, cro-
yons que I’Etat, quel qu’il soit, a été créé et mis
au monde pour que nous approuvions tous ses
actes.

— Ce que nous voulons, c’est de la tranquilli-
té | I’Etat est chargé de nous la donner.

Nous n’avons pas tout a fait tort en pensant
ainsi, seulement il faudrait retourner la question,
et dire : « Le soleil n’est point fait pour nous
éclairer. I’eau n’est pas faite pour nous désalté-
rer. Les animaux ne sont pas faits pour nous
nourrir. Le nez n’est pas fait pour porter des
lunettes ».

Il y a un soleil, de I’eau, des animaux, un nez,
parce qu’ils existent. Ce sont les combinaisons



114 Yves Guyot

nécessaires d’'un ensemble. Si elles n’existaient
pas, cet ensemble n’existerait pas. Voila tout.

De méme, il n’y a point un Etat fait pour
gouverner les hommes. Seulement il y a des
hommes qui, réunis en société, organisent cer-
taines institutions pour assurer certains intéréts
généraux : cette organisation s’appelle I'Etat.

Mais il ne suffit pas de la poser la un beau
jour, et puis de la laisser toute seule pour qu’elle
marche. Il faut la remonter, changer méme sa
contexture quand on s’apercoit de ses vices de
construction et toujours surveiller avec soin
ceux qui sont chargés de la diriger.

Ce soin s’appelle I'esprit public. Les peuples
qui veulent se donner la peine de le prendre
sont les seuls libres.

C’est parce que les Frangais ne se sont jamais
donné cette peine qu’ils n’ont jamais été libres.

C’est pour le méme motif qu’ils n’ont jamais
été tranquilles.

Les gens qui ne s’occupent de politique que
pour dire : ainsi soit-il | a toutes les volontés de
PEtat, sont réputés, en France, gens tranquilles.

Eh bien ! ce sont précisément ces gens-la,
dits modérés, dits paisibles, dont les gouverne-
ments ne se méfient point, en un mot, ce sont
les conservateurs qui font les révolutions.

Cela se congoit : ils s’apercoivent que le gou-
vernement dans lequel ils avaient mis toute leur
confiance, ne leur a pas assuré cette bienheu-
reuse tranquillité ; et ils se mettent en train de
démolir ce gouvernement-la qui répond si peu a
Pidée qu'ils se font de I’Etat.



Nos préjugés politiques 115

Ce ne sont point les sociétés secretes, les car-
bonari, les conspirateurs violents et courageux
qui ont fait la révolution de 1830 : c’est la bour-
geoisie paisible.

Ce sont les membres du centre gauche qui
ont fait la révolution de 1848.

Le 4 septembre 1870, c’est, en grande partie,
la garde nationale de 'empire qui a envahi le
Corps législatif.

Je ne dis pas que les ardents et les passionnés
n’aient pas contribué a ces mouvements ; mais
ces mouvements n’ont été décisifs que lorsque
les gens tranquilles y ont pris part.

De ces faits, il faut tirer la conclusion sui-
vante :

Les gens qui pour obtenir la tranquillité don-
nent tout pouvoir a I’Etat, sont eux-mémes for-
cés de troubler la tranquillité, a laquelle ils tien-
nent tant, pour tacher de 'obtenir dans I'avenir.

Malheureusement, comme ils croient que
Cest toujours I’Etat qui la donne, ils recom-
mencent, en général, le lendemain de cet effort,
a remettre leurs destinées entre ses mains.






XXIV. La boussole.

Jusqu’a présent, nous avons vu de braves
gens, radicaux, modérés, conservateurs, répu-
blicains, monarchistes, arriver précisément au
but opposé a celui qu’ils cherchaient a atteindre.

Quelle en est la cause ?

Il'y en a une fort simple.

Tout navigateur a maintenant une boussole
dans son navire. Il sait fort bien que sans bous-
sole il pourrait aller au nord, quand il voudrait
aller au midi.

Eh bien ! ce qui nous manque précisément a
tous, c’est un principe fixe qui serve a nous
diriger.

Autrefois nous avions le droit divin ; mainte-
nant ceux-la mémes qui y croient encore transi-
gent avec la souveraineté du peuple.

Nous avons la souveraineté du peuple ; mais
en voyant ses caprices, ses sottises allant jus-
qu’au suicide, on recule en disant : c’est la ty-
rannie sans responsabilité |

Les doctrinaires ont invoqué la raison. Mais
quelle raison ? la leur. Et de quel droit m’im-
poseraient-ils leur raison ? Est-elle donc infail-

lible ?



118 Ywes Guyot

Et alors, ne sachant sur quel principe nous
appuyer, sans base fixe, sans criterium, nous
marchons tous a la dérive, au hasard, tantot
invoquant l'un, tantot I'autre. Voyez nos as-
semblées, lisez leurs débats ; étudiez les ou-
vrages de nos hommes politiques, vous les ver-
rez tous essayer de se faufiler a travers les
principes, au lieu de les aborder pour juger leur
valeur, les repousser s’ils sont faux, les adopter
s’ils sont vrais.

Au lieu d’avoir un but déterminé, on tate
chaque matin le pouls de 'opinion publique, et
on tache de se mettre a 'unisson ; rien de plus.

Tout le monde est libéral. M. de Morny disait
lui-méme que la France était libérale. C’est pour
cela quil voulait donner une grande liberté au
gouvernement et un fort esclavage aux gouver-
nés.

Tout le monde est libéral : la liberté d’asso-
ciation est une tres bonne chose, pour les cléri-
caux, quand il s’agit du clergé ; trés mauvaise,
quand il s’agit des laics.

La liberté de réunion est excellente quand elle
s’exerce... pour le bon motif. Ce « bon motif »
est relatif a chacun.

La liberté de la presse est chose excellente...
Mais il faut distinguer entre la liberté et la li-
cence, et les cinquante lois qui régissent la
presse sont absolument nécessaires pour assu-
rer cette liberté.

Sans doute, les théatres, les cafés-concerts
sont libres ; mais le gouvernement doit veiller
aux bonnes mceurs, mesurer la longueur des



Nos préjugés politiques 119

jupes des danseuses et épurer les gotts artis-
tiques du public.

Sans doute, I'Etat est laic, mais il faut de la
religion pour le peuple. On payera donc des
instituteurs congréganistes et des curés.

Enfin, chacun veut cette liberté qui... cette li-
berté que.. mais non cette liberté qui.. cette
liberté que...

Qui choisira ? pourquoi cette distinction ?

L’Brat ?

Ah ! oui, toujours I'Etat, ce bon pére de fa-
mille qui donne la vie aux citoyens !

Or, comme c’est lui qui fait les citoyens, il a
le droit de les soumettre au régime qui lui con-
vient.

I’Ftat rationne le pain du soldat, parce que
C’est lui qui le fournit. Il a donc le droit de ra-
tionner la liberté au citoyen, puisqu’elle vient de
lui.

Catherine II, impératrice de Russie, fort libé-
rale a coup sur, nous I'a tres bien expliqué dans
son instruction de 1769.

Art. 36. — La liberté politique ne consiste
pas a tout faire.
Art. 37. — Dans un Etat, c’est-a-dire dans

une société ou il y a des lois, la liberté ne peut
consister qu’a pouvoir faire ce que l'on doit
vouloir et a n’étre pas contraint de faire ce
qu’on ne doit pas vouloir.

Art. 38. — 1l est nécessaire de se faire une
idée claire et exacte de la liberté. C’est le droit
de faire tout ce que permettent les lois ; et si un
citoyen pouvait faire ce que défendent les lois, il



120 Yves Guyot

n’y aurait plus de liberté parce que les autres
auraient également ce pouvoir.

D’aprés ce systeme, peu importe le despo-
tisme de la loi : pourvu qu’on lui obéisse, on est
libre.

Tous les jours, vous entendez nos gouver-
nants dire : — Nous sommes un gouvernement
libéral, car nous gouvernons avec la légalité.
Exemple : il y a une loi, la loi de I’état de siege
qui suspend toutes les autres ; nous Iappli-
quons, mais vous n’avez pas a nous reprocher
notre arbitraire : nous ne sortons pas des limites
de la légalité, ne vous plaignez pas. Vous étes
libres, c’est Catherine II qui vous le dit, et nous
vous le répétons.

On m’interrompt.

— Mais enfin, si vous repoussez le droit di-
vin, la souveraineté du peuple, la plénitude des
pouvoirs de I'Etat, Pinfaillibilit¢ de la loi, que
mettez-vous a la place ?

— Le droit humain.



XXYV. Le droit et 1a loi.

Rousseau et les philosophes de son école
avaient créé un terme faux : ’état de nature.

Cet état de nature n’est que la premiere
période de la barbarie humaine. D’apres eux,
c’était 'Eden. Tls obéissaient au préjugé biblique
et grec : au commencement, I’age d’or |

Ils créaient arbitrairement ce milieu et do-
taient ’homme qu’ils y placaient de toutes les
vertus. Ils ne se doutaient pas que ’homme,
dans cet état, est proche parent du singe.

Par réaction contre cette fausse idée, Ben-
tham et Charles Comte ni¢rent le droit naturel.

Auparavant Hobbes cependant avait dit
« Chacun doit conserver son corps et ses
membres autant que cela est en son pouvoir.
Chacun a le droit d’employer tous les moyens et
de faire tous les actes sans lesquels il ne peut se
conserver ».

Seulement Hobbes, aprés avoir reconnu le
droit humain, avait imaginé certain contrat en
vertu duquel ’homme aliénait une partie de son
droit, livrait a la société une partie de son indi-
vidualité ; et alors Hobbes concluait : « Toute
action est juste qui est conforme au droit que



122 Yves Guyot

nous nous sommes téservé ; toute action est
injuste qui est contraire au droit que nous avons
cédé ».

Mais alors vint toute cette grande pléiade du
dix-huitieme siecle : Quesnay, Turgot, Voltaire,
Diderot, Condorcet, Mirabeau, plus tard Guil-
laume de Humboldt, qui reprenant, avec cer-
tains tatonnements, 'idée du droit individuel
formulée par Hobbes, se demanda si ’'homme,
étre social, pouvait perdre une partie des droits
qu’il avait comme individu.

A cette question, voici la réponse : — « La
souveraineté ne se délegue point. Tout mandat
a des bornes. L’individu ne peut aliéner ses
droits, sans se diminuer et s’anéantir lui-méme.
I entre dans la société avec la plénitude de ses
facultés, de sa force, de sa puissance. Toute loi
qui a pour but de restreindre cette puissance et
cette force, est une violation de la personnalité
humaine. C’est le besoin qui crée le droit. Le
droit est pour tout homme, par rapport aux
autres hommes, Pexpression des besoins de son
organisation, c’est-a-dire la liberté complete
d’employer ses forces, son temps, ses moyens a
la recherche de ce qui lui est utile. Cette liberté
ne peut souffrir d’exception pour nul. Le droit
implique égalité compléte dans cette liberté.
Toute servitude personnelle est un attentat au
droit, que cette servitude soit imposée par un
homme a un autre ou par la collectivité a un ou
plusieurs individus !

D’ou cette conclusion :

L’individu ne doit jamais étre gouverné.



Nos préjugés politiques 123

L’individu est une unité sociale, non un étre
gouvernable.

La société ne peut étre une mutilation de
Iindividu : elle est, au contraire, un agrandisse-
ment de son étre, un moyen d’assurer sa sécuri-
té. Le gouvernement n’est pas institué pour
restreindre ou augmenter un droit ; cela lui est
impossible, en vertu de cette loi naturelle : rien
ne se crée, rien ne se perd.

Son réle se borne simplement a administrer
certains intéréts communs, ayant une impor-
tance égale pour tous les membres de la société.

Ainsi la sécurité extérieure et intérieure re-
présentent des intéréts auxquels tous les mem-
bres de la société sont également intéressés ; la
mission de I’Etat est de les assurer.

Certains services publics intéressant tous les
membres de la société, tels que les moyens de
communication, la poste, les télégraphes, cer-
tains grands travaux de canalisation ou de
routes, peuvent étre du ressort de l'action de
PEtat.

L’Etat, dans le premier cas, est une garantie ;
dans le second, il est un moyen ! Au-dela, il
ne saurait rien étre, sans se rendre coupable
d’usurpation.

S’il veut étendre sa main sur l'individu, s’
vient lui dire : « Tu ne feras pas telle action ; tu
n’emploieras pas tes forces, comme il te con-
vient, a 'occupation qui te convient ; tu resteras
attaché au sol ; tu ne penseras pas telle chose ;
tu ne la diras pas de telle manicre ; tu ne te réu-
niras pas, tu ne t’associeras pas a d’autres ci-



124 Yves Guyot

toyens pour faire prévaloir telle idée ou assurer
la liberté de ton travail | »

L’individu a le droit de lui répondre : « Halte
la! car tu uses de violence contre moi! Je
forme un étre complet! Du moment que tu
veux restreindre P'exercice d’une de mes facul-
tés, enchainer mon activité, me dérober mon
temps, tu te rends coupable d’attentat sur moi.
Que m’importe que tu te serves d’une loi, pour
briser mes bras, vider mon cerveau, supprimer
ma parole, au lieu de te servir d’'une massue
pour me broyer ou d’un couteau pour me cha-
trer ? le résultat est le méme : il y a diminution
de mon étre, par conséquent usurpation, vol,
dommage, mépris de mon droit, action violente
qui me placent en face de toi dans la situation
de révolté ! »

Cela est fatal : du moment que I'Etat diminue
le droit d’un citoyen, ce citoyen, par la force des
choses, en vertu de son organisation naturelle,
doit essayer de le reconquérir. Privé de son
droit, il en a soif, comme il a soif d’eau ; le droit
n’est que le besoin. 1l tentera donc tantot par la
ruse, tantot par la force, de le ressaisir. C’est la
I’histoire de toutes les insurrections et de toutes
les révolutions.

C’est la Iexplication de leur fatalité, de leur
nécessite.

Si on veut supprimer, en un mot, leur retout,
enlever tout droit a l'insurrection, il faut que
nous appliquions résolument ce grand principe :
C’est la chose qui peut étre gouvernée, jamais
’homme.



XXVI. Les droits individuels.

Voila notre criterium ; il repose sur une base
scientifique d’une certitude absolue : I'individu.
Vous retrouvez cette base dans toutes les so-
ciétés, toujours égale a elle-méme, c’est-a-dire
ayant toujours les besoins et le désir de les satis-
faire.

Tous les individus faisant partie d’une société
ont le droit de prendre part, soit directement,
soit indirectement, a la question des intéréts
communs ; c’est le suffrage universel.

Mais 1a s’arrétent les droits du suffrage uni-
versel.

Quand la majorité veut imposer des idées a la
minorité ; quand elle veut empécher la minorité
de tenter, par voies pacifiques, de devenir majo-
rité, elle se rend coupable d’usurpation.

Cependant, en France, comme nous I’avons
prouvé, on ne s’en doute pas. Tout le monde
croit a la souveraineté absolue de la majorité.
En ce moment, les députés monarchistes de
I’Assemblée de Versailles déclarent qu’ils sont
souverains absolus et qu’ils ont le droit de fice-
ler chaque Frangais comme un saucisson.



126 Yves Guyot

La Déclaration des Droits de 'Homme avait
cependant eu soin de réserver les droits indivi-
duels :

Art. 36. — Le but de toute association est la
conservation des droits naturels et imprescrip-
tibles de ’homme ; ces droits sont la propriété,
la streté et la résistance a 'oppression.

Mais c’était une simple déclaration de prin-
cipes qui pouvait étre fort modifiée dans la pra-
tique. N’avons-nous pas vu le second Empire
déclarer avec impudence qu’il gouvernait au
nom des principes de 1789 ?

Plus pratique, sur les instances de Jefferson,
la Convention de Philadelphie, voulant sauve-
garder les individus des abus de pouvoir, limita
d’une manicere précise les droits du Congres :

« Constitution des Ftats-Unis ; premier
amendement :

« Le Congres ne pourra faire aucune loi pour
établir une religion ou en interdire le libre exer-
cice ; restreindre la liberté de la parole et de la
presse, ou porter atteinte au droit qu’a le peuple
de s’assembler paisiblement et d’adresser au
gouvernement des pétitions pour le redresse-
ment de ses griefs. »



XXVII. Nécessité de la république.

Les droits individuels sont donc en dehors de
'action du suffrage universel.

Par cela méme qu’il ne peut restreindre les
droits de I'individu, il ne peut les enchainer a un
homme ou a un gouvernement, non seulement
dans le présent, mais encore dans l'avenir.

L’empire avait trouvé un moyen ingénieux de
supprimer le suffrage universel a son profit. Il
étendait un vaste filet ; il en tenait tous les fils ;
il pouvait le serrer a son gré ; il plagait au milieu
de ce verveux deux appats : pour les uns, la
paix ! pour les autres, la crainte ! Il invitait dans
un jour solennel tous les goujons a y entrer.
Puis, il les comptait, comme une friture. Cela
s’appelait un plébiscite.

Les niais qui entraient dans le filet croyaient
exercer un droit. Hélas ! ils exercaient leur droit
de dupes !

Malheureusement, ils rendaient les autres vic-
times de leur sottise, comme I’a si rudement
prouvé la guerre.

De toutes manicres, ils outrepassaient leurs
droits d’électeurs ; car non seulement ils alié-
naient leur volonté propre par un veeu perpé-



128 Ywes Guyot

tuel, mais encore ils aliénaient celle des nou-
velles générations.

Or, jamais, 2 aucun moment, un peuple n’a le
droit de livrer I’avenir 2 un homme, a une dy-
nastie. Il n’a pas le droit de batir une cage et
ensuite de déclarer que, a perpétuité, toutes les
générations a venir y seront enfermées.

C’est pour cela que ceux qui admettent le
droit de la souveraineté du peuple sous le ré-
gime d’une dynastie, commettent un non-sens,
comme un médecin qui empoisonnerait son
malade sous prétexte de le guérir.

Ah ! je sais : on répete alors la fameuse
phrase de Daunou : « La meilleure constitution
est celle que 'on a, pourvu qu’en sache s’en ser-
Vif... »

Ce sont les économistes qui ont surtout une
tendance a se mettre a l'abri derricre cette
phrase.

J.-B. Say lavait formulée, cette théorie, en
téte de la premicre édition de son Traité d’Fo-
nomie politigue. Cette premicre édition avait paru
avant le premier empire.

Dans sa seconde édition, publiée apres la
chute de ce régime, il avoua son erreur. 1l avait
vu les effroyables maux déchainés sur la France.
Et alors, les énumérant, il disait : « Non ! il ne
peut y avoir de prospérité sans liberté ! »

M. Edouard Laboulaye, lors du plébiscite de
1870, s’était rallié a la formule de Daunou. Eh
bien | maintenant, oserait-il dire : « Je prétends
encore que la forme de gouvernement est indif-
térente | »



Nos préjugés politiques 129

La forme de gouvernement est indifférente !
Autant vaudrait dire a n’importe quel établisse-
ment commercial ou industrie]l qu’il n’a pas
besoin d’organiser ses services.

Or, d’apres les principes que nous avons po-
sés, un gouvernement doit répondre a deux
conditions :

1° Tous ses agents doivent étre respon-
sables ;

2° 11 doit pouvoir supporter toutes les expé-
riences jugées nécessaires par I'avenir.

Est-ce la monarchie parlementaire qui peut
répondre a ces conditions ? Non ! car il y aura
toujours un individu irresponsable et inamo-
vible. On me dira qu’il est tout simplement un
pondérateur. Est-ce que les rois d’Angleterre se
renferment dans ce réle ?

Toute monarchie parlementaire nécessite un
parti whig. Or, tout parti whig a une révolution
en perspective, si le roi viole le contrat exprimé
par le serment d’allégeance et par le serment de
couronnement.

Il n’y a qu’un seul gouvernement qui puisse
permettre les expériences sans révolution : c’est
la République.

Voyez Thistoire du progres : c’est une éter-
nelle insurrection, une éternelle violation de la
loi. Le Christ a violé la loi. Socrate a violé la loi.
Tous les penseurs, tous les grands hommes,
tous ceux que lhistoire met a son Panthéon,
ont violé la loi, se sont trouvés, certains jours, a
I’état d’insurrection : voyez Voltaire, Diderot,



130 Ywes Guyot

Mirabeau, Danton, pour ne citer que quelques
grandes figures du dix-huitieme siecle.

Pourquoi ? L’histoire du progres doit-elle
donc toujours étre Ihistoire des victimes et des
martyrs ?

Pourquoi ? parce que les droits individuels
étaient méconnus ; parce que la forme de gou-
vernement, imposée par la violence, était imper-
fectible par les moyens pacifiques.



XXVIII. Des caracteres du progres.

Accomplir toutes nos évolutions a l'aide de
moyens pacifiques ; renoncer a ces luttes vio-
lentes ou les vainqueurs sont les dupes de leur
propre violence ; arriver au progrés par la
science, en supprimant le progrés par la force,
tel est le grand caractere de ceuvre tentée par le
dix-neuvieme siecle.

Nous savons bien qu’elle n’est pas encore
réalisée ; mais nous ne devons pas moins avoir
une pensée d’espoir. Elle est en bonne voie ;
elle fait son chemin peu a peu, non, il est vrai,
aupres des gardiens des derniers priviléges, qui
les défendent avec la violence du désespoir ;
mais auprés de ceux qui ont confiance dans
I'avenir parce qu’ils ont le droit pour eux.

Ah !'il faut de la patience, du travail, de la
persévérance, de la volonté. On n’arrive pas au
but du premier coup ; mais il y a plus de cent
mille ans que ’homme s’agite sur cette terre. Il
faut avouer que, depuis quelques années, il a
singuliecrement accumulé ses progres.

Il y a des braillards qui crient : « Ne pensons
point ! de I'action ! de l'action ! »



132 Yves Guyot

Les imbéciles ! ils patlent comme un Nou-
veau-Zélandais | comme un homme de I'age de
pierre !

La supériorité de ’homme sur 'animal, c’est
de penser d’abord et de n’agir qu’apres, afin de
savoir pourquoi il agit et ou le conduira son
action.

Dans ce petit livre, nous avons montré les
inconvénients du préjugé qui nous fait remettre
notre sort entre les mains de I'Ftat.

Nous avons combattu ceux qui croient que,
dans une méme société, il y a deux especes
d’étres absolument distinctes : 'une fait la loi.
Cette espece-la s’appelle le gouvernement,
PEtat. Elle ne veut jamais que le bien.

L’autre espece, au contraire, s’appelle le
peuple. C’est une espece maudite. Elle ne veut
jamais que le mal. La premicre prétend quelle
est destinée a 'empécher de le faire.

Nous nous refusons absolument, quant a
nous, a voir dans la société, d'un coté des ber-
gers, de I'autre un bétail.

Nous n’y voyons que des individus, ayant
¢galité de droits.

Quant au progres, nous avons constaté que
les gouvernements ne sont propres qua con-
server les choses établies, et que, par leur nature
méme, ils sont toujours hostiles a toute innova-
tion.

Dans la société, il n’y a qu’un seul agent ac-
tif : c’est I'individu.



Nos préjugés politiques 133

Les peuples se jettent dans le despotisme,
parce qu’ils croient que I'uniformité est le pro-
gres.

Fcoutez les anciens socialistes : ils n’ont
qu’un mot a la bouche : organisation !

Demain, un décret va faire tourner toutes les
machines a droite au lieu de les faire tourner a
gauche ; demain, il y aura une expropriation
générale, une liquidation sociale compléte ; et
apres-demain, la société sera entierement ré-
formée.

Voila ou est Perreur : et de cette erreur vien-
nent ces épouvantables crises qui menacent la
France de leur périodicité.

Elle est tout simplement le résultat de notre
centralisation de I'an VIII, qui ne permet les
expériences que sur la nation tout enticre.

Qu’en résulte-t-il ? on n’en fait point, parce
quon a peur de la perturbation que causerait
leur insucces.

Si un Francais veut étudier la vie politique
d’'un peuple, le mécanisme d’institutions ingé-
nieuses, il faut qu’il aille en Suisse ou aux Etats-
Unis.

Or, sans expériences, point de progres. Clest
la le secret de la routine de la France.

Voici, au contraire, un pays décentralisé : une
commune, un département, une région tentent
une nouvelle organisation communale, une
nouvelle répartition de I'impot, etc. L’expé-
rience se fait sans grand péril, puisqu’elle se fait
sur une petite échelle, sous la surveillance im-
médiate des intéressés. On peut facilement ob-



134 Yves Guyot

server les phases de cette expérience, connaitre
les causes de son échec ou de sa réussite. Si elle
réussit, elle est appliquée de proche en proche.
C’est une chose acquise, sur laquelle on ne re-
vient plus.

Avec notre centralisation, absence d’expé-
riences : et comme les paysans comptent pour
09,54 dans notre population, il en résulte qu’ils
empéchent le progres des centres plus intelli-
gents.

La science politique ne peut se fonder que
sur des observations multipliées et facilement
vérifiables. I faut donc que les essais puissent
se multiplier.

Il faut, en outre, éparpiller les crises, les ten-
tatives, les échecs, afin qu’ils soient réduits aux
proportions d’un événement isolé, local ; avec
la centralisation, nous préparons des cata-
clysmes, en concentrant dans un ou deux cra-
teres toutes les forces explosibles.

11 faut que les réformes socialistes puissent se
tenter a l'aise dans les communes, si on veut
prévenir de nouvelles guerres sociales.

Pourvu que les garanties individuelles que
nous avons réclamées soient sauvegardées par
le pouvoir central, la décentralisation la plus
large ne peut avoir que des avantages, sans in-
convénients.

Les seuls peuples libres, en définitif, sont, en
ce moment, les peuples qui ont de larges li-
bertés locales : les Etats Unis, la Suisse, IAng-
leterre.



Nos préjugés politiques 135

Et qu’on se garde de croire que la décentrali-
sation aboutit a I'isolement : elle méne, au con-
traire, a I’association.

Clest la différence des fonctions, comme 1’a
tres bien observé Carey, qui conduit a I’associa-
tion : car l'association n’est que I'acte d’échan-
ger des services.

Les partisans du progrés par I'Etat, qui veu-
lent en faire un colonel conduisant tout le pays
d’un pas uniforme, ne se doutent pas, les mal-
heureux, qu’ils ont le crétinisme pour idéal.

Le singe est quadrumane ; P’homme a deux
mains et deux pieds ; plus le type s’éleve, plus
s’accentue la division des fonctions des organes.

Il en est de méme pour lindividu : prenez
une huitre, elle ressemble a une autre huitre ; un
rat a un autre rat ; un Australien a un autre Aus-
tralien. Tous ces étres rempliront des fonctions
semblables a celles des autres individus de leur
espece.

Plus, au contraire, ’homme social est déve-
loppé, plus son individualité se caractérise.

Plus I'association est facile, plus est considé-
rable la variété des appels faits a I'exercice des
facultés physiques et intellectuelles. Par consé-
quent, plus I'individualité se développe.

Cela explique la supériorité des villes sur les
campagnes.

A premiére vue, on serait tenté de dire : dans
les villes, il y a plus d’unité | C’est le contraire,
la supériorité des villes vient de la facilité d’as-
sociation que rencontrent les individus de pro-
fessions et de caracteres divers.



136 Yves Guyot

On le voit : le développement de 'individu et
le développement social sont connexes, en ver-
tu d’une loi naturelle. Toute loi artificielle qui
essaiera d’entraver Paction de lindividu, rameé-
nera celui-ci a un état inférieur, par conséquent
fera rétrograder la société, car l'individu est
'unité sociale et le progres social est 'expres-
sion des progres individuels.

Les gouvernements ont volontiers une ten-
dance a traiter les individus comme autrefois les
médecins traitaient leurs malades. Ils croient
avec Guy-Patin que la fréquente saignée est un
remede souverain. Ils ont peur de la vigueur de
leurs sujets : Iactivité, I'intelligence de ceux-ci
représentent le mal a leurs yeux, car elles sont la
force ; et les gouvernements autoritaires ne sont
forts que de la faiblesse des peuples.

Mais a nous, républicains, notre idéal est
autre ; ce que nous voulons, nous, c’est un
accroissement de vie, un développement de
forces, un agrandissement de I'étre humain.

Et, malgré toutes les tristesses qui nous en-
tourent, tous les douloureux souvenirs qui nous
déchirent, toutes les plaies encore saignantes
qui nous rongent, nous avons foi dans 'avenir.

Il y a une chose dont on ne tient pas assez
compte, que Malthus a méconnue dans sa cé-
lebre loi : c’est que le progreés marche en pro-
portion de la vitesse acquise ; c’est que son
mouvement est de plus en plus continu et que
sa puissance est en raison de sa continuité ; c’est
que la masse du progres, et par conséquent, sa
force, grandit en proportion des facilités des



Nos préjugés politiques 137

relations sociales ; c’est que plus P’homme va,
plus il s’assimile les forces de la nature et, par
conséquent, plus il augmente sa puissance pet-
sonnelle.

Mais disons-le bien haut, ne cessons pas de le
répéter : cette continuité, cette accumulation du
progres, cette augmentation de I’étre humain ne
peuvent avoir lieu sans sécurité, et il n’y a pas
d’autre sécurité pour ’homme que la garantie
absolue, sans restrictions possibles, de ses droits
individuels.

Cest la un principe qu’on ne doit jamais
abandonner, auquel on ne doit jamais faire su-
bir aucune restriction. Un principe est ou n’est
pas. « Son essence n’est pas tant d’étre général
que d’étre fixe », a dit Benjamin Constant. Une
fois admis, il doit servir de guide invariable ; il
n’y a point de transaction possible avec lui.
C’est la boussole, c’est I’étoile polaire que doit
chercher notre regard dans toutes nos incerti-
tudes.

C’est précisément pour cela que tant de gens
préferent  leurs préjugés a des principes.
D’abord le préjugé est tout fait ; il est a la por-
tée de la main ; point besoin de le chercher ; il
est partout ; on le trouve dans chacune de nos
institutions, dans chacune de nos relations so-
ciales ; il cohabite avec nous ; il est dans lair
que nous respirons. Nous nous I'inoculons sans
nous en apercevoir. Nous I'absorbons comme
un miasme. Il se fait agréable, et nous le con-
servons avec reconnaissance.



138 Ywes Guyot

Le préjugé a ainsi droit de prescription. Il fait
partie de notre vie. Pour le chasser, il faudrait
un grand effort, d’autant plus que nos préjugés
individuels sont liés a nos préjugés généraux,
que souvent nos préjugés sont doublés d’in-
téréts, et que les uns et les autres se conservent
réciproquement.

Et puis les principes, il faut se donner la
peine de les vérifier, et ensuite il faut avoir soin
de ne pas y mentir dans sa vie ; c’est une obliga-
tion morale, génante, que 'on se crée.

Et cependant, il faut bien qu’on le sache, tant
que nous serons gouvernés par des préjugés, il
arrivera certains jours ou les préjugés des 1égi-
timistes, des orléanistes, des républicains de
toutes nuances, les préjugés des riches, les pré-
jugés des pauvres, les préjugés des gouvernants,
les préjugés des gouvernés, les préjugés des
villes, les préjugés des campagnes, les préjugés
des castes, les préjugés des corpora:dons, les
préjugés de métiers, les préjugés de I'Eglise, les
préjugés d’instruction, se heurteront dans ces
formidables chocs qui se sont appelés dans le
passé : le 14 juillet 1789, le 10 aout, le 9 thermi-
dor, le 18 brumaire, Watetloo, juillet 1830, 24
tévrier 1848, juin 1848, 2 décembre 1851, 4
septembre 1870, mai 1871, et qui dans I'avenir
s’appelleront peut-étre de noms plus terribles
encore.

On le sait : le passé est assez effrayant pour
qu’on ait peur de l'avenir ; mais on ressemble a
ces malheureux prodigues qui, prévoyant le
cataclysme, refusent, quand il en est temps en-



Nos préjugés politiques 139

core, d’examiner leur situation et de chercher a
en sortir. IIs se disent qu’ils auront toujours
pour ressource le suicide ; et nous, nous disons
que nous aurons toujours pour ressource la
guerre civile.

Nous devons cependant savoir que la guerre
civile, loin d’étre une solution, ne fait, avec une
désastreuse impartialité pour les vainqueurs
comme pour les vaincus, qu’obscurcir les ques-
tions, en les doublant de désespoirs, de haines,
de vengeances. Des insurrections comme Lyon
en 1831, comme juin 1848, comme mars 1871,
ce sont les batailles de la méme guerre : entre
ces batailles, il n’y a pas de paix ; des deux co-
tés, il y a préparatifs de combat. Or, une société
qui se trouve placée dans cette situation, entre
ces crises périodiques, manque de la premiere
condition nécessaire a la vie des nations : la
sécurité.

— Tout le monde la veut, me répondra-t-on.

— Eh bien ! abandonnez vos préjugés et re-
montez aux principes, si vous voulez clore le
terrible calendrier de vos guerres civiles.

Et il n’y a qu'un seul moyen de le sceller a
tout jamais et de le faire enfermer dans le mu-
sée des aberrations humaines : c’est la paix so-
ciale.

Cette paix sociale que vous n’avez pas obte-
nue, que vous n’obtiendrez jamais avec vos lois
restrictives contre toute idée, toute action paci-
fique qui peut menacer vos privileges ou qui
déplait a vos préjugés ; cette paix sociale que
vous n’avez pas obtenue, malgré vos sanglantes



140 Yves Guyot

hécatombes, cette paix sociale est tout simple-
ment I'accord du droit naturel avec le droit po-
sitif, du droit individuel : avec le droit social.

Sachez-le bien, au milieu de tout ce tourbil-
lon plein de flammes et de sang qui s’appelle
I’histoire, dans cette longue suite de crimes, de
violences, de douleurs, ’homme a toujours gra-
vité autour de ce pivot : le droit naturel.

Il attirait ’homme comme I'aimant attire le
fer ; ’homme y allait d’'une maniere incons-
ciente, ne sachant trop pourquoi, ignorant ou il
le trouverait, instinctivement, en vertu de son
organisation, par la loi naturelle de l'instinct de
la conservation. Alors, il trouvait sur son che-
min des préjugés, des privileges, des gens qui,
non contents d’avoir leur droit, s’étaient encotre
emparés du droit des autres ; et entre les vo-
leurs de droit et les spoliés, il y avait bataille, et
la poussicre sanglante qui s’élevait de cette ba-
taille dérobait le but aux regards de '’humanité.
Et alors venaient d’autres hommes qui le cher-
chaient encore et qui rencontraient d’autres
hommes qui les en éloignaient. Et la lutte re-
commengait ! ... et la lutte continue ! ...

Pour y mettre fin, il faut placer ce but, le
droit naturel, qui n’est autre que le droit indivi-
duel de ’homme, en dehors de toute atteinte du
droit positif ; déclarer bien haut que toute ac-
tion pacifique est légitime ; que tout homme a
le droit de travailler comme il entend, a ce qu’il
veut ; qu’il a le droit de penser et de dire ce qu’il
veut ; qu’il a le droit de se réunir et de s’associer



Nos préjugés politiques 141

a qui il veut pour faire, avec d’autres, ce qu’il
peut faire seul. La reconnaissance du droit indi-
viduel de ’homme, c’est la suppression du droit
a I'insurrection.

Il faut, en outre, I'individu étant soustrait a
laction du gouvernement, que ce gouverne-
ment, chargé seulement d’administrer certains
intéréts communs, ait des agents responsables a
tout moment et a tous les degrés. La Répu-
blique, seule, peut remplir cette condition.

Il faut enfin, pour que toutes les activités
puissent s’utiliser, pour que toutes les réformes
puissent étre soumises au controle de lex-
périence, que la société ne soit pas enfermée
dans le cadre inflexible de la centralisation.

Voila de quelle mani¢re on arrivera a la paix
sociale. Tout le monde la veut, seulement entre
elle et le désir, il y a le préjugé : brisez le préjugé
et mettez a la place la vérité, la vérité telle
quelle est, laide ou belle, peu importe : le résul-
tat est obtenu.

Et pour I'obtenir, que faut-il ? substituer, en
matiere sociale, a la méthode dialectique qui
¢égare, la méthode d’induction qui guide.






Table.

I. Le préjugé
II. De la méthode en politique
III. Des préjugés d’éducation

IV. De l'application des préjugés d’éducation

V. Le bon sens, le sens commun
et le sens moral

VI. Le subjectivisme.

VII. L’indécision

VIIIL. I’infatuation de ’Etat

IX. La théorie et la pratique

X. Les utopistes

XI. Les conservateurs

XII. I’otdre

XIII. La raison d’Etat

XIV. Le salut public

XV. 1l faut étre politique

XVI. Du principe d’autorité

XVII. Le droit social

XVIIIL La souveraineté du peuple

XIX. L’idée monarchique

XX. Les sauveuts

XXI. 11 faut un pouvoir fort !

XXII. Le progrées par I’Etat

XXIII L’indifférence politique

XXIV. La boussole

XXYV. Le droit et la loi

XXVI. Les droits individuels

XXVII. Nécessité de la République

XXVIIL Des caracteres du progres

13
19

21
25
31
35
41
43
49
53
57
63
67
71
75
79
83
89
95
103
111
117
121
125
127
131









