


LA MORALE DE LA CONCURRENCE1 

I. 

Position de la question 

 

Où trouver un ressort moral ? Telle est la question que l’on 

entend poser par des gens effarés et troublés. Beaucoup ajoutent 

que le grand ressort est cassé ; et les badauds se montrent tout 

disposés à les croire, au lieu de leur demander quel était ce 

grand ressort et quels effets il a produits dans les siècles passés. 

La religion ! vous répondent les uns. Et laquelle ? le 

brahmanisme, le christianisme ou l’islam ? Laquelle a donc 

supprimé les crimes de l’humanité ? Y a-t-il une époque, dans 

l’histoire européenne, plus remplie d’horreurs que la période 

d’exaltation mystique du Moyen-âge ? On peut dire que, dans 

tous les temps, si les guerres de religion ont été des actes de foi, 

elles n’ont pas produit des actes de vertu. 

La métaphysique ? Nos philosophes plus ou moins 

éclectiques n’auraient pas tant parlé du devoir, si sa conception 

avait été évidente. Ils ont paraphrasé l’impératif catégorique de 

Kant qui disait lui-même avec bonne foi : 

« Dans le fait, il est absolument impossible d’établir par 

l’expérience et avec une parfaite certitude un seul cas où la 

maxime d’une action, d’ailleurs conforme au devoir, n’ait eu 

d’autre base que des principes moraux et la représentation du 

devoir… On ne rencontre partout que le cher moi-même au lieu 

du précepte strict du devoir2. » 

La phrase suivante de Bentham est applicable à la plupart des 

ouvrages et des dissertations sur la morale que nous voyons 

paraître tous les jours : 



« Celui qui dirait : cela est comme je le dis, parce que je le 

dis, ne paraîtrait pas avoir dit grand’chose ; mais en matière de 

morale, on a écrit de gros volumes, dont les auteurs, de la 

première page à la dernière, répètent ce raisonnement et rien de 

plus. » 

Les religions menacent d’une sanction ceux qui ne 

remplissent pas leur devoir : elles promettent le paradis ou 

l’enfer. Où est la sanction du métaphysicien ? 

Ces récompenses ou ces châtiments post mortem se sont 

trouvés bien faibles pour régler ou modérer les passions 

humaines : les récompenses paraissent bien éloignées et 

nébuleuses, et les châtiments sont rachetables par tant de 

moyens que l’expérience en démontre le peu d’efficacité. Au 

lieu de croire qu’on peut forger le ressort moral avec des mots 

vides, des conceptions subjectives, je soutiens qu’il a pris place 

dans la civilisation moderne depuis un siècle et demi à peu près. 

Bien plus. Il agit tous les jours avec une remarquable 

puissance, si 

 

1 Cette étude a paru dans la Nouvelle Revue du 1er janvier 

1896. Elle a été écrite au mois de février 1895. 
2 Métaphysique de la morale, pages 35, 36. 



méconnu qu’il soit. Il a ce qui a manqué à tous les ressorts 

métaphysiques et religieux, une sanction implacable et 

immédiate qui frappe tous ceux qui veulent s’y dérober. Il a une 

réalité objective. Il fait dériver les idées des faits, les 

conceptions des actes ; ce n’est point en partant d’une 

affirmation a priori que nous allons le montrer : c’est en 

constatant une série d’expériences indéniables. 

 

II. 

 

Caractères de l’obligation morale 

 

J’emprunte à d’Holbach sa définition de la morale. « La 

morale est la connaissance de ce que doivent nécessairement 

faire ou éviter des êtres intelligents qui veulent se conserver 

heureux et vivre en société. » 

Quatre éléments entrent dans la constitution morale : 

l’hérédité, l’habitude, l’intelligence et la sanction. 

L’hérédité résulte des habitudes contractées par les 

générations antérieures ; puis vient l’habitude personnelle 

résultant de l’éducation, de la profession, du milieu. Elle est 

puissante. Beaucoup de gens font d’excellente morale comme 

M. Jourdain faisait de la prose. Tous les jours nous 

accomplissons des actes moraux, comme nous accomplissons 

des actes de politesse. — Après vous, Monsieur. — Et si un 

voisin vous écrase le pied sous son talon, vous lui demandez 

machinalement pardon. Une morale est solidement constituée 

lorsque les actes qu’elle prescrit sont devenus des actions 

réflexes que nous accomplissons sans y prendre garde. Rien de 

plus dangereux, du reste : aussi la morale n’est-elle éclairée que 



si nous pouvons nous rendre compte des motifs de ces actes et 

les justifier en les examinant. Enfin, comme nous sommes 

souvent tiraillés entre des habitudes, des passions, des 

sentiments et des arguments opposés, il est nécessaire, pour 

qu’une morale constitue réellement une règle impérieuse, 

qu’elle ait une sanction nette, précise et rapide. 

Les philosophes Socrate, Antisthène, Platon, Aristote, 

Épictète, Épicure considéraient qu’une science n’a de valeur 

que si elle est utile à la vie morale de l’homme ; mais ils n’ont 

point découvert et ils ne pouvaient découvrir un ressort moral 

ayant les qualités que je viens de déterminer. Ils se sont bornés 

à quelques prescriptions, qui ont peu varié à travers les diverses 

civilisations : faire du bien à autrui, contenir ses passions, 

honorer ses parents, respecter les autres. 

Ce sont là des obligations de conservation sociale. 

De toutes les prescriptions de la morale, celle dont 

l’observation paraît la plus difficile est la première : « Faire du 

bien à autrui. » 

Kant nous dit lui-même qu’il ne croit guère à la vertu de son 

impératif catégorique. Sans doute, on cite les actes de 

dévouement ; mais si on les cite, c’est qu’ils sont des 

exceptions. Il 



y a beaucoup de braves gens qui « font du bien à autrui » pour 

leur satisfaction personnelle, mais en amateurs. Il y a des 

dilettantes de la bienfaisance et de la philanthropie ; mais ce ne 

sont pas ces personnes qui peuvent fonder une morale générale. 

La question que je pose est celle-ci : — Y a-t-il, dans nos 

civilisations actuelles, une majorité de gens dont la profession 

consiste à faire du bien à autrui ; qui engagent toute leur activité, 

leur vie, leur force, leur intelligence à cet altruisme ; pour qui 

cet altruisme est obligatoire, car il est doublé d’une sanction 

efficace ? 

Si je fais cette démonstration, j’aurai le droit de dire : Voilà 

le ressort moral de nos civilisations modernes. 

 

III. 

 

L’altruisme professionnel 

 

Dans les civilisations les plus avancées en évolution, la 

France, l’Angleterre, les États-Unis, la grande majorité des 

individus est employée à des fonctions productrices : 

agriculteurs, industriels, banquiers, commerçants ; je 

comprends, dans ces fonctions, les médecins, qui produisent de 

la santé ; les avocats et autres gens de basoche, qui produisent 

de la sécurité dans l’exécution des contrats. 

Le producteur ne produit pas pour lui, il produit pour les 

autres. Donc, sa première obligation est de chercher, non ce qui 

flatte ses goûts, ses fantaisies et ses caprices, mais ce que 

désirent ceux à qui il s’adresse et dont il veut conquérir la 

clientèle. 

Il n’a donc pas besoin de se faire altruiste par obligation 



pénible et par effort. Il n’a pas besoin de se répéter : « Ton 

obligation morale t’ordonne de penser aux autres. » 

Son propre intérêt l’oblige d’y penser. Il ne peut faire de 

bénéfices qu’à la condition de leur donner le plus de 

satisfactions possibles. Il se préoccupe de leur bien-être à tout 

instant, et il ne demande même pas à l’humanité la moindre 

reconnaissance pour le mal qu’il se donne pour elle. 

Bien plus. Il ne trouvera pas mauvais qu’un concurrent essaie 

de faire mieux que lui ; et il s’efforcera de le surpasser en qualité 

et en bon marché, pour le plus grand profit de tous les inconnus 

qui ont besoin du produit qu’il fabrique à leur intention. 

Son sentiment embrasse l’humanité tout entière. Il ne se borne 

pas seulement à essayer de faire jouir de ses produits ses 

compatriotes, il s’efforce de les envoyer, sur tous les points du 

globe, à des peuples dont il ne connaît même pas le nom et qu’il 

élève, par cet échange, d’un degré dans la civilisation. 

À côté de l’industriel, altruiste par nécessité, se trouve un 

autre altruiste qui n’agit que pour les autres, c’est le 

commerçant. Souvent il suggère à l’industriel telle ou telle 

nouvelle 



production. Il cherche sur tous les points du monde tous les 

désirs auxquels il peut répondre. Il n’attend pas même qu’ils se 

soient manifestés, il les provoque. 

Le marin, qui part par la brume, par la tempête, qui passe ses 

nuits sur le pont ruisselant sous les embruns glacés, ne voyage 

pas pour son agrément, mais pour fournir à des populations, 

séparées par les mers, les objets que les uns veulent vendre et 

que les autres désirent acheter, ou pour transporter des 

voyageurs que leurs plaisirs ou leurs intérêts engagent à se 

déplacer d’un point à un autre. 

Des gens ont travaillé et, au lieu de dépenser tout ce qu’ils 

gagnaient, ils se sont privés et ont fait des épargnes ; ces 

épargnes, ils ne les gardent pas chez eux, dans la cassette 

d’Harpagon ; ils les prêtent à un industriel, à un commerçant, à 

un constructeur de navires. Au risque de les perdre, ils les 

confient à des tierces personnes pour qu’elles en fassent elles- 

mêmes usage au profit d’autres personnes, en les transformant 

en instruments de production et en produits. 

Toutes ces personnes sont à la recherche de ce qui pourrait le 

mieux convenir aux gens pour qui elles travaillent et épargnent. 

Le transporteur maritime s’ingénie tous les jours à assurer à ses 

passagers plus de sécurité et de confortable. Le capitaliste 

cherche tous les jours les moyens de permettre aux gens qui ont 

besoin de capitaux de les obtenir de la manière la plus 

avantageuse. Le négociant cherche par quelles combinaisons il 

pourrait bien trouver de nouveaux clients, c’est-à-dire rendre 

service à plus de personnes. Le producteur cherche à produire 

toujours à meilleur marché et mieux, de manière à fournir aux 

besoins d’un plus grand nombre de personnes, dans de 

meilleures conditions. 



Que font toutes ces personnes ? Elles font de l’altruisme ; et 

leur altruisme est obligatoire. Elles ne peuvent vivre qu’à la 

condition de le pratiquer avec une ardeur constante. Si l’une 

d’elles oublie un moment son devoir, elle est frappée d’une 

sanction immédiate : car, à côté d’elle, il y a des concurrents 

qui, plus pénétrés de leurs obligations, plus actifs, ne se 

relâchant pas, prennent l’avance ; et elle doit disparaître ou faire 

de nouveaux efforts de sacrifice et de dévouement pour les 

rejoindre et les dépasser. Mais la plupart de ces concurrents 

continueront aussi leurs efforts ; et tous ces efforts combinés 

ont toujours, de la part de chacun de ceux qui les font, pour 

résultat, l’avantage des clients. 

Il y a un fait, dont beaucoup de ceux qui se sont engagés dans 

cette action, ne se rendent pas bien compte. Dans un régime de 

liberté économique, le producteur et le commerçant ont toujours 

plus besoin du client que le client n’a besoin d’eux. 

Le client peut aller chez le voisin ; ils doivent employer toutes 

les séductions pour le retenir chez eux. Le client peut renoncer 

à tel ou tel achat. Diogène lui prouverait que rien n’est 

indispensable ; il peut toujours remplacer les objets les plus 

nécessaires à la vie par des équivalents : à défaut de blé, il peut 

manger du riz, des pommes de terre, des châtaignes, du seigle ; 

à défaut de souliers, il portera des sabots ; son vêtement, il le 

raccommodera et en prolongera la durée. Le producteur et le 

commerçant, eux, doivent toujours écouler leurs produits, sous 

peine de ruine. Il faut que le fermier se procure des ressources 

en vendant sa 



récolte, dont la garde est onéreuse, encombrante et sujette à des 

aléas, pour pouvoir payer son propriétaire, labourer sa terre, la 

fumer, l’ensemencer et vivre en attendant de nouvelles récoltes. 

Il faut que l’industriel vende pour amortir le capital qu’il a 

emprunté, afin de construire son usine, pour payer les intérêts 

du capital de ses commanditaires, pour payer à échéance les 

engagements qu’il a pris envers ses fournisseurs de matières 

premières, pour payer chaque semaine ou chaque quinzaine ses 

ouvriers ; et sa grande préoccupation est de toujours avoir un 

débouché assez grand pour alimenter son outillage et entretenir 

son personnel. 

À certains moments, il travaillera à perte, il mangera une 

partie de ses gains antérieurs, pour continuer à fournir à des 

clients des produits au-dessous de leur prix de revient, afin de 

ne pas transformer son outillage en vieille ferraille et de garder 

les ouvriers et les employés qui, quelquefois, se comptent par 

milliers, et qui seraient ruinés s’il ne faisait pas ces sacrifices, 

dont ils profitent en même temps que les consommateurs. 

Cet industriel qu’on représente comme féroce, ce bourgeois 

qu’on représente comme égoïste, concentre toutes ses 

préoccupations, fait converger toutes ses combinaisons, d’un 

côté, pour faire vivre des ouvriers, et de l’autre côté, pour 

conserver et augmenter ses clients. À certains moments, il 

sacrifie le résultat de ses efforts antérieurs pour leur plus grande 

satisfaction. Quelquefois il va jusqu’à la ruine, et, au déclin de 

la vie, il se trouve avoir dépensé son énergie, son intelligence, 

ses aptitudes professionnelles inutilement, et être plus pauvre 

qu’à son début. 

 

IV. 

 



Solidarité des intérêts 

 

La fortune d’un producteur, c’est la 

richesse de sa clientèle. Voilà le fait. 

Dans le régime de la liberté économique, tout producteur a 

intérêt à voir augmenter la richesse de ceux qui l’entourent : 

comment pourrait-il être riche dans un milieu pauvre ? Bien 

plus, ce souhait doit s’étendre à l’humanité tout entière ; car, 

aujourd’hui, les rapports économiques enveloppent le globe 

d’un étroit réseau, et la prospérité de nos antipodes de Tasmanie 

n’est pas indifférente au fabricant ou au négociant de Londres 

ou de Paris. 

Il n’y a guère d’être humain qui n’ait l’occasion de dire : « Ah 

! si j’étais riche ! » 

Il n’y a pas de millionnaire qui ne soit obligé de faire des 

économies et qui puisse donner cours à toutes ses fantaisies, 

sous peine de ruine. 

Il n’y a qu’une infime minorité de personnes éparpillées sur 

quelques points du globe, qui puissent être considérées comme 

pouvant satisfaire largement leurs besoins. Sur les 1 500 

millions d’habitants qui s’agitent à sa surface, à peine quelques 

dizaines de millions ont une 



alimentation minima exigée par la physiologie, et, comme 

vêtement et comme logement, ce qui semble l’indispensable à 

un petit bourgeois parisien. 

Même en France se trouvent plusieurs millions d’habitants 

qui ne mangent pas du pain de blé pur et suffisamment bluté ; 

pour qui les bas et les chaussettes sont encore un objet de 

luxe : nous avons encore des compatriotes qui ignorent le 

mouchoir de poche et qui n’ont pas de souliers. 

Si nous passons les frontières, nous trouvons, tout près de 

nous, des Irlandais misérables, des Siciliens qui mourraient sans 

le soleil, des Espagnols qui vivent d’un verre d’eau, et nous 

savons l’épouvantable famine qui, il y a deux ans, a ravagé la 

Russie. Les Anglais estiment que, dans l’Inde, une quarantaine 

de millions d’individus se trouvent en état perpétuel de 

« starvation ». 

Si tous les misérables pouvaient être riches, ils chercheraient 

à satisfaire leurs désirs ; les désirs de l’homme n’ont d’autres 

limites que son imagination, et tout désir satisfait en provoque 

d’autres d’autant plus impérieux que le premier aura été réalisé 

plus facilement. 

Ce qui manque à l’homme, ce n’est jamais le désir de 

consommer, c’est le pouvoir de consommer. Il peut acheter des 

choses inutiles, très chères, qui lui seront même nuisibles ; là 

n’est pas la question : il ne demande pas mieux que de devenir 

le client de producteurs quelconques. 

Par conséquent, l’intérêt de tous les producteurs est de voir 

chacun s’enrichir ; plus le milieu sur lequel ils pourront agir sera 

riche, et plus ils pourront récupérer de gains. 

L’idéal, pour les peuples avancés en évolution économique, 

c’est que tous les autres peuples soient aussi ou plus riches 



qu’eux ; ils constitueraient des clients sérieux ; à quoi bon 

produire s’il n’y a pas d’acheteurs, ayant un pouvoir d’achat ? 

Depuis plus de trois quarts de siècle, les protectionnistes ne 

cessent de pousser ce cri lamentable : « La production 

surabonde ! » Elle a doublé, triplé, quadruplé depuis cette 

époque ; tous les efforts de la science, du génie de l’invention, 

ont eu pour résultat de l’augmenter. Sommes-nous donc plus 

pauvres qu’alors ? Ces Jérémies voudraient-ils revenir en 

arrière ? Échangeraient-ils leur confort pour celui de leurs pères 

? Donneraient-ils leurs terres, leurs usines, leurs maisons, pour 

ce qu’elles valaient alors ? Quand ils achètent, récriminent-ils 

contre le bon marché ? Nulle part on ne trouve surabondance, 

partout on trouve une disette plus ou moins étendue3. 

Mais les protectionnistes, avec des yeux effarés, de grands 

gestes désespérés, et une voix caverneuse, s’écrient : « Mais 

tous les autres peuples s’outillent pour se suffire. Il faut se 

défendre contre eux : et plus nous irons, moins nous pourrons 

leur vendre. » Ils vont même jusqu’à prédire, comme M. 

Méline, que « le marché intérieur est la dernière ressource qui 

nous reste. » 

 

3 Voir le chapitre La crise normale dans La science 

économique, par Yves Guyot. 



Ce serait fâcheux, à coup sûr, pour nos industriels : car la 

France ne compte que 38 millions d’habitants et le reste du 

monde en compte environ 1 460. Certaines de nos industries, 

comme celle de la laine, ont des outillages capables de fournir 

à des populations triples de la nôtre. 

Bien loin de considérer avec effroi les progrès industriels des 

autres nations, nous devons les considérer avec satisfaction. 

Les protectionnistes, autrefois, soutenaient la nécessité des 

droits de douanes pour nous défendre contre l’Angleterre. Ils la 

représentaient comme devant « nous envahir de ses produits », 

et ils en concluaient qu’elle nous ruinerait. En dépit de leurs 

sinistres pronostics, les traités de 1860 ont abaissé 

considérablement les droits de douanes, s’ils ne les 

supprimaient pas complètement. Ce n’est pas l’Angleterre qui 

nous a « envahi » de ses produits : c’est la France qui a envahi 

l’Angleterre des siens : en 1894, nous lui avons expédié pour 

950 millions de produits, tandis qu’elle ne nous en a expédié 

que pour 503, et aujourd’hui encore, l’Angleterre reste le 

principal de nos clients ; et pourquoi ? parce qu’il est le plus 

riche. 

Des personnes qui regardent du côté de l’Amérique sont 

disposées à regretter le bon temps où 600 000 ou 700 000 

Peaux-Rouges vivaient misérablement sur les 7 millions 

d’hectares où sont éparpillés les 62 millions d’habitants des 

États-Unis. Et pourquoi ? parce que les États- Unis nous 

envoient du blé et de la viande. Mais les Peaux-Rouges nous 

auraient-ils acheté pour 54 millions de tissus, de ruban de soie 

et de bourre de soie ? pour 12 millions 1/2 de tissus et rubans 

de laine ? pour 9 600 000 francs de tabletterie et autres articles 

de Paris ? pour 8 878 000 francs de vin et pour 6 millions de 

fleurs artificielles, etc., pour 180 millions en tout. Et où sont les 



peintres de l’avenue de Villiers qui regrettent le bon temps où 

les Sioux ne pensaient guère à envoyer en Europe des jambons 

de Chicago ? 

Les protectionnistes s’écrient que les Yankees font des usines, 

des manufactures, qu’ils plantent des vignes, qu’ils « se 

suffiront à eux-mêmes » ; mais les Peaux-Rouges se 

suffisaient encore bien plus complètement à eux-mêmes. Or, je 

vois bien ce que nos producteurs français gagnent à ce que les 

États-Unis soient remplis de clients qui leur achètent des fleurs 

artificielles et des articles de Paris ; je ne vois pas ce qu’ils ont 

perdu à ce que les Iroquois soient remplacés par des Yankees 

entreprenants, industrieux et riches. — Mais si ces Yankees 

nous achètent, ils nous vendent aussi. — Oui, en effet. Ils nous 

ont vendu, en 1891, pour 160 millions de francs de coton et 

laine ; mais s’ils ne cultivaient pas le coton, les filateurs de 

coton français, si âpres à demander des droits, n’auraient pas pu 

établir leurs manufactures, et les ouvriers qu’ils emploient n’en 

profiteraient pas. 

Maintenant on voit des mouchoirs de poche à 20 centimes ; 

on peut se procurer des chemises, des bas, des serviettes à bon 

marché ; est-ce que le bien-être de la population française n’a 

pas gagné à « cette invasion » du coton ? Quelle est donc la 

mère de famille qui oserait dire le contraire ? 



Si les États-Unis ont expédié du coton, dont les plus enragés 

protectionnistes ne demandent pas à protéger la culture en 

France, ils ont aussi expédié des grains et farines pour 62 

millions ; en 1892, ils en avaient expédié pour 234 millions. Eh 

! apparemment, c’est qu’on en avait besoin ; c’est que la récolte 

était insuffisante pour la consommation ; c’est que les qualités 

de blé que nous obtenons ne sont pas propres à produire 

certaines farines. Ils ont expédié aussi pour 19 545 000 francs 

d’huile de pétrole ; mais qui donc regrettera la chandelle de 

résine ? Ils ont expédié pour 19 millions de francs de graisses 

de toutes sortes, pour 17 millions de tabac en feuilles, pour 13 

millions de café, pour 11 millions de cuivre, pour 7 millions de 

peaux brutes ; le tout fait un total de 371 millions. 

Il suffit de comparer la nature des produits pour se convaincre 

que chacun envoie à l’autre ce dont il a besoin. On n’échange 

pas des identiques ou des inutilités. Les Français s’ingénient à 

flatter et à développer les goûts des Américains ; les Américains 

nous expédient des matières premières utiles à notre industrie 

et à notre bien-être. 

Je ne puis les considérer comme des criminels parce qu’ils 

nous envoient du blé. De deux choses l’une, ou les producteurs 

français ne peuvent retirer une rémunération de cette culture 

qu’en le vendant 25 francs le quintal, comme M. Méline et ses 

amis l’ont affirmé à la Chambre des députés, quand il vaut 11 

francs à Londres ; alors ils doivent l’abandonner et en chercher 

une autre ; ou bien les chiffres qui ont été produits étaient faux. 

S’ils sont justes, il ne devrait pas y avoir eu un seul hectare 

emblavé en France en 1895, car avec le droit de 7 francs, au 

prix de 18 francs, le cultivateur serait en perte de 7 francs par 

quintal, et il eût été insensé s’il se fût livré à cette opération. 

J’ai entendu quelquefois dire avec terreur : « Les États-Unis 



font du vin en Californie. S’ils plantent de la vigne, nous ne 

pourrons plus leur vendre du vin. C’est eux qui viendront nous 

en vendre. » 

Je ne saurais partager cette terreur. Loin de là. Il serait à 

désirer, pour nos viticulteurs, que les Yankees prissent 

l’habitude de boire du vin, au lieu d’eau glacée. Cela vaudrait 

mieux pour leur estomac et pour notre commerce. Le jour où 

ils en auront adopté l’usage quotidien, non seulement ils ne 

pourront plus s’en passer, mais les gens aisés voudront avoir de 

bons vins : ils apprendront à les déguster ; et comme aucun 

peuple ne peut leur fournir de vins semblables à nos bordeaux 

et à nos bourgognes, le bénéfice en sera pour nous. C’est à nous 

de nous montrer à la hauteur de la réputation de nos vins et de 

les surpasser encore. La bonne foi est un intérêt de premier 

ordre. Les propriétaires de vignobles qui vendent leurs vins à 

l’étranger le savent bien. 

Loin d’être épouvanté des progrès économiques des autres 

peuples, le producteur perspicace doit s’applaudir de la création 

de tout nouveau foyer de richesses. Il pourra en avoir sa part, 

tandis que la répartition de zéro égale zéro. 

Si vous les craignez, pourquoi donc ces expéditions à la 

recherche de régions inexplorées ? Pourquoi aller troubler 

l’Afrique dans son apathie ? Si vous êtes logique, osez déclarer 

que Colomb a été un malfaiteur ! 



V. 

 

L’altruisme patronal 

 

Si, au point de vue du contrat d’échange, la civilisation 

économique pousse à l’altruisme, il en est de même au point de 

vue du contrat de travail. 

Si l’intérêt de l’employeur est d’avoir le meilleur outillage 

connu, il ne peut en obtenir le maximum d’effet utile qu’en le 

plaçant entre les mains de bons ouvriers. Il est donc de son 

intérêt de s’attacher des travailleurs qui sachent s’en servir et 

sur qui il puisse compter. 

Pour les retenir autour de lui, l’industriel fait donc des 

sacrifices, dont le plus lourd et le moins apparent est de leur 

donner de l’ouvrage, alors qu’il ne sait pas s’il aura des 

débouchés et, alors qu’il est en perte, de maintenir leurs salaires 

autant que possible au taux des temps prospères. 

Qui règle le salaire ? l’accord des deux parties. L’employeur 

ne tient pas compte seulement dans la fixation du taux auquel il 

pourrait se procurer de la main-d’œuvre ; il y ajoute, le plus 

souvent, quelque chose, afin que les gens qui travaillent dans 

son usine soient dans les meilleures conditions morales et 

matérielles. Son intérêt, autrement éloquent que les 

déclamations sentimentales sur le juste salaire, lui commande 

l’altruisme. Il sait qu’il a intérêt à retenir ses ouvriers chez lui 

et à les empêcher d’émigrer chez ses concurrents possibles ; de 

là, l’établissement, autour de la plupart des grandes industries, 

de ces institutions qui, loin de fonder la paix sociale, comme 

l’espéraient ceux qui les ont établies, ont provoqué si souvent 

des conflits, des crises et des haines envenimées. 



J’ai dit, en 1891, à la Chambre des députés, à propos de la 

grève du Pas-de-Calais et du Nord que, si les exploitants de 

mines étaient coupables, « c’était de trop de philanthropie. » Ils 

avaient une telle conception de leurs obligations qu’ils avaient 

dépassé la mesure ; ils avaient oublié que le contrat de travail 

doit laisser à chacun son indépendance, une fois le service 

réciproque rendu ; qu’il doit séparer rigoureusement l’homme 

de la chose ; qu’il doit être réel et non personnel. Ils avaient 

voulu exercer sur leurs ouvriers une influence trop paternelle et 

protectrice. Malgré l’expérience acquise, la plupart des grands 

industriels n’ont pas renoncé à ces pratiques ; quelques 

déceptions que leur aient procurées leurs efforts altruistes, la 

plupart persévèrent. Ils voudraient voir autour d’eux tout le 

monde prospère. Ils voudraient voir tous les ménages unis, tous 

les hommes sobres, toutes les femmes économes, tous les 

visages souriants. 

Le bien-être et la vertu du milieu qui les entoure sont autant 

de garanties de sécurité et de prospérité pour eux. Là encore, 

l’intérêt économique est une incitation à l’altruisme. 

L’industriel bienveillant, offrant des avantages moraux et 

matériels, opère une sélection à son profit : car les meilleurs des 

employés et des ouvriers auront pour idéal d’entrer dans sa 

maison et d’y rester. 



Le devoir de l’ouvrier salarié est d’accord aussi avec son 

intérêt. Le terrassier, aussi bien que le peintre, le bijoutier, 

l’ajusteur, le menuisier, tâchent de faire le mieux possible. Ils 

sentent bien que leur valeur dépend de leur respect pour la 

morale professionnelle. Celui qui tient ses engagements, qui 

exécute son travail avec régularité, qui fait tout ce qu’il doit 

faire, a plus de valeur que celui qui est négligent, intermittent et 

truqueur. Le premier est au second ce que le négociant qui paie 

à échéance est à celui qui laisse protester ses effets ou ne livre 

pas la qualité convenue. 

 

VI. 

 

Morale individuelle 

 

Si j’ai démontré que la concurrence économique était l’agent 

le plus efficace pour développer l’altruisme, sa valeur morale 

ne fait plus de doute : car nul ne contestera son efficacité au 

point de vue de la morale individuelle, qui consiste pour chacun 

à donner à ses qualités natives le maximum de développement. 

Dans l’Antiquité, au Moyen-âge, jusqu’à hier, la guerre a été 

la plus haute expression de la concurrence ; et c’est comme telle 

qu’elle a engendré des hommes prodigieux, qu’elle a été 

civilisatrice et que sa barbarie a produit les vertus les plus 

admirables : l’héroïsme, l’immolation de l’individu à son 

devoir, le dévouement de chacun à l’armée et à la patrie. Elle a 

été le ressort moral des grandes civilisations disparues. Elle a 

consacré la civilisation athénienne à Salamine et elle nous 

assujettit encore à l’influence de Rome. 

Jusqu’au XIXe siècle, la guerre était le grand instrument 



d’acquisition. Les plus énergiques contraignaient les plus 

faibles à leur donner les produits de leur travail. À Rome, 

l’impôt était l’exploitation du peuple vaincu par le peuple 

vainqueur. Conquérir et dominer les hommes : voilà le but des 

hommes forts. 

Si on écarte certaines apparences qui cachent, par leurs 

couleurs violentes et tumultueuses, le fond des choses, on 

découvre facilement que depuis les physiocrates et Adam 

Smith, depuis Arkwright et Watt, depuis Lavoisier et Volta, 

depuis la Constitution américaine de 1787 et la Déclaration des 

droits de l’homme de 1789, la civilisation n’est plus basée sur 

la conquête et l’exploitation de vaincus par des vainqueurs. Le 

plus grand conquérant qu’ait connu l’histoire, Napoléon, a pu 

multiplier les victoires ; loin de rien fonder, il a laissé son pays 

enfermé dans des frontières plus étroites que celles de 1797, 

tandis que les 5 700 000 chevaux-vapeur, employés en France, 

lui ont annexé une population de 120 millions de travailleurs, 

aussi infatigables que dociles. 

Actuellement, les grands instruments d’acquisition, c’est 

l’invention, qui livre à nos usages des forces inconnues et 

inutilisées jusqu’alors, c’est la production qui en résulte ; c’est 

l’échange qui en est la conséquence et qui est basé sur la 

réciprocité des services, dont le taux 



est librement déterminé par chaque intéressé. Tels sont les 

principes de la civilisation de production et d’échange, qui tend 

à se substituer de plus en plus à la civilisation guerrière. 

Dans la civilisation guerrière, l’étranger c’est l’ennemi ; il est 

riche, je le pille. À l’acquisition par violence, la civilisation 

économique substitue l’échange par persuasion. De mon 

ennemi d’hier, elle fait mon client, donc l’artisan de ma fortune, 

si je sais lui être utile. La contrainte de l’ancien assujetti et la 

tyrannie du plus fort sont remplacés par l’accord volontaire. 

Mais la civilisation scientifique et industrielle est fondée sur la 

concurrence : et la concurrence y est aussi ardente, exige autant 

d’efforts, d’énergie que dans la civilisation guerrière ; 

l’inventeur, l’industriel, le commerçant doivent avoir les 

mêmes vertus que le guerrier : activité, énergie, persévérance, 

prudence pour éviter les dangers, courage pour les braver. Où 

est donc l’industriel, le commerçant, le banquier qui, dans son 

existence, n’ait été obligé de prendre des résolutions héroïques 

? Tel grand industriel voit, en trois ans, le chiffre de ses affaires 

se réduire des deux tiers, que va-t-il faire ? Il faut changer 

l’outillage, les opérations, toutes les habitudes acquises, sous 

peine de mort ; il se décide à jeter les résultats acquis et son 

avenir dans l’inconnu. Tel autre sacrifie son passé pour réaliser 

une invention. Tel commerçant a été surpris par des événements 

qu’il ne pouvait prévoir, des à-coups provoqués trop souvent 

par l’intervention de l’État dans les rapports économiques, et il 

a fallu qu’il les surmontât. Quand une crise industrielle et 

commerciale survient, les banquiers sont les premiers à en 

supporter le contre-coup ; et ils ne peuvent se sauver qu’à force 

d’habileté et d’audace. Dans des moments de péril, on les a vus, 

à maintes reprises, se grouper dans une solidarité héroïque. En 

1745, en 1792, en 1811, les banquiers et les commerçants de 



Londres en ont donné des exemples célèbres. En 1889, nous 

avons vu, en France, les maisons de crédit venir au secours du 

Comptoir d’escompte et, en 1891, au secours de la société des 

Dépôts et comptes courants. Là, chacun a risqué une perte plus 

ou moins grande dans un esprit de solidarité. Si ce dévouement 

n’a pas le retentissement et l’éclat de l’héroïsme guerrier, il est 

de même nature, et les hommes qui en donnent l’exemple sont 

braves comme le soldat qui, pour sauver le reste de l’armée, 

défend son poste jusqu’à la mort. De plus, la civilisation 

économique développe un certain nombre de vertus spéciales : 

esprit d’ordre, respect des engagements, nécessité de limiter ses 

promesses à son pouvoir, qui font de ceux qu’elle domine des 

hommes sérieux et de rapports sûrs. 

 

VII. 

 

Les agents du désordre moral 

 

D’où vient le désordre moral actuel ? — D’abord, première 

question : croyez-vous qu’il soit plus grand aujourd’hui que 

sous l’Empire ? Croyez-vous qu’il soit plus grand que sous 

Louis-Philippe et la Restauration, qu’au lendemain ou à la veille 

du 18 Brumaire, que pendant la Terreur ou à la veille de la 

convocation des États généraux ? Croyez-vous qu’il soit plus 

grand que sous Louis XV, alors qu’on brûlait le chevalier de 

La Barre et que Malesherbes 



protégeait l’Encyclopédie ? Croyez-vous qu’il soit plus grand 

que sous Louis XIV, au moment de la révocation de l’Édit de 

Nantes ? qu’au XVIe siècle, au moment des guerres de religion 

? qu’au XVe siècle ?… Je pourrais remonter indéfiniment 

jusqu’aux Fuégiens et au-delà ; seulement, le désordre moral ne 

leur apparaît pas et il nous apparaît ; preuve de notre supériorité. 

Et, en effet, il existe en ce moment un désordre moral qui résulte 

de la difficulté d’adaptation de la civilisation de science, de 

production et d’échange, de la civilisation économique, pour 

résumer les trois épithètes dans un seul mot, aux vieilles formes 

de la civilisation sacerdotale et guerrière. 

Nous sommes dominés par des survivances intellectuelles. 

Ceux-mêmes qui prennent en pitié les pèlerins de Lourdes, se 

font de nouveaux fétiches, qu’ils appellent l’État, la Société, 

— par un S majuscule ; ils dotent ces entités du pouvoir de créer 

du bonheur, de la richesse, d’opérer des miracles, et ils suivent 

les Irénées qui leur montrent le Paradis. 

Autour de toute abbaye et de toute cathédrale, au Moyen-âge, 

se groupaient des légions de mendiants, qui demandaient 

l’aumône comme un droit. Ils existent toujours. Beaucoup sont 

des propriétaires et industriels millionnaires, d’autant plus 

impératifs et exigeants. Ils tendent leur sébile à l’État en disant 

: protégez-nous ! et pour être plus certains de n’être pas refusés, 

beaucoup déposent dans l’urne, comme députés et sénateurs, le 

bulletin qui déterminera le taux de l’aumône qu’ils exigent. 

Dans l’Ancien régime, le droit de travailler avait été accaparé 

par des corporations, moins préoccupées de faire que 

d’empêcher les autres de faire. Protectionnistes et socialistes 

essaient de les reconstituer. 

La civilisation féodale était basée sur la confusion de la 



propriété et de la souveraineté. Elle avait établi la justice privée. 

Protectionnistes et socialistes considèrent que l’État doit être 

chargé, non de services publics en vue de la sauvegarde 

d’intérêts communs et indivis, mais de services privés ; et toute 

leur politique consiste à lui demander de prendre aux uns pour 

donner aux autres. 

Lypémaniaques, ils sont atteints du délire de la persécution. 

Ils prédisent perpétuellement la destruction de la France par 

l’envahissement des houilles et des fers anglais, des blés de 

Naples, par ceux de Séville, inventés par M. Thiers, d’Odessa, 

des États-Unis, de Pinde, des laines et des pêches d’Australie, 

des porcs de Chicago, des bœufs de la Plata, des cocons du 

Japon, des vins d’Italie et d’Espagne ; et la France devrait être 

ruinée depuis un demi-siècle, à les entendre. Chacun d’eux 

voudrait s’isoler du reste du mode. Les cotonniers de la Seine- 

Inférieure voudraient se séparer des cotonniers des Vosges. 

Comme contrepartie du délire de la persécution, ils ont 

naturellement le délire persécuteur. Ils proclament traître à la 

patrie, vendu à Pitt et Cobourg, quiconque introduit en France 

un sac de café ou une boîte de thé, car il contribue à la mévente 

des vins. Ils pendraient volontiers à la lanterne tout armateur 

qui, sur son navire, apporte une marchandise étrangère. Ils 

demandent que les consommateurs soient leurs hommes 

liges, mis par la loi et le 



gouvernement à leur discrétion, pour qu’ils puissent les 

pressurer à leur aise dans des trusts, formés à l’abri des droits 

de douane. 

Ils hérissent les égoïsmes les uns contre les autres ; ils 

opposent des catégories de citoyens les unes aux autres. M. 

Méline a pris, comme bouc-émissaire, l’intermédiaire, et il n’a 

cessé de dénoncer le commerçant à la haine et au mépris des 

producteurs, en répétant qu’il leur achète trop bon marché, et 

des consommateurs, en répétant qu’il leur vend trop cher. 

Au lieu de s’occuper de faire, ils s’occupent d’empêcher les 

autres de faire. Ils n’ont qu’une préoccupation : défendre leurs 

positions contre les progrès du dehors. Ils acquièrent ainsi des 

habitudes de méfiance et de haine, et ils jettent tous les ferments 

de guerre étrangère entre les peuples, tous les ferments de 

guerre sociale entre les individus. 

Et cependant actuellement, aucun ministre n’oserait dire, 

comme lord Shaftesbury en 1672 : « Il est temps de faire la 

guerre à la Hollande pour rétablir notre commerce » ; comme 

lord Hardwicke en 1743 : « Il faut ruiner le commerce de la 

France pour nous ouvrir des débouchés sur le continent. » À la 

fin d’un banquet, M. Méline n’oserait pas porter le toast que 

portaient dans leurs repas les fermiers anglais du siècle dernier 

: aux prairies sèches et aux moissons mouillées ! 

Vous n’osez ? — Mais c’est la condamnation de la politique 

protectionniste. Vous cachez vos pensées de derrière la tête, 

vous n’osez maudire l’abondance des récoltes, vous n’osez pas 

encourager ceux que vous protégez à faire du malthusianisme 

de production ! Vous n’osez pas porter des toasts à la disette et 

entonner des dithyrambes en l’honneur de la misère. 

Le protectionniste a pour but de subordonner le client au 



producteur, en supprimant ou restreignant la concurrence. 

Dans le système de la liberté économique, le producteur est 

obligé de faire tous ses efforts pour retenir le client, en lui 

fournissant meilleur et à meilleur marché. Le protectionniste 

demande à l’État de lui livrer le client pieds et poings liés, de 

lui interdire d’aller chez le voisin, de le forcer de ne s’adresser 

qu’à lui. 

D’où cette première conséquence : le producteur n’est plus 

occupé à rechercher les moyens de satisfaire, dans les 

meilleures conditions, aux besoins de son client : son altruisme 

se change en féroce égoïsme ; au lieu de s’efforcer de lui faire 

du bien, il n’est préoccupé que des moyens de le garder comme 

son prisonnier et de le lier de plus en plus étroitement à lui. 

Le client n’a d’autre préoccupation que de s’évader de sa 

geôle. Tous les jours, de complicité avec tous ceux qui se 

trouvent au dehors, il passe par-dessus un des tarifs élevés 

autour de lui. Alors des geôliers élèvent le tarif ; ils cherchent 

des cadenas. Ils multiplient leurs précautions, pour garder à eux 

seuls le consommateur national récalcitrant. Ils le considèrent 

comme un esclave que les pouvoirs publics ont le devoir de leur 

livrer. 

L’État devient un instrument d’oppression pour les 

consommateurs. Le producteur devient un oppresseur ; il met 

son influence politique au service de ses intérêts personnels 

ou des 



intérêts d’une minorité de privilégiés ; il fausse ainsi le principe 

même du gouvernement et il fait de l’immoralité. 

À l’échange librement consenti, provenant de l’accord des 

partis, il substitue le monopole d’un certain nombre de 

producteurs au détriment de l’acheteur. 

Il tâche que ce soit l’acheteur qui ait plus besoin du 

producteur, que le producteur de l’acheteur. 

Il détruit ainsi l’altruisme obligatoire du producteur dans 

le régime de la liberté économique. 

En supprimant la concurrence, il détruit en même temps les 

vertus individuelles. 

Du moment que cet homme se sent protégé, pour qui ferait-il 

des efforts ? Ses concurrents importuns sont écartés. Il peut se 

reposer dans sa quiétude. Il s’endort dans son apathie, et un 

beau jour, il s’étonne que, tandis qu’il est resté immobile, les 

autres ont marché. 

Ils ont si bien marché qu’ils ont passé par-dessus les défenses 

dont il s’était entouré, et s’il veut sortir, il s’aperçoit qu’ils 

occupent toutes les avenues et toutes les places. Il se retourne 

de nouveau vers l’État et lui dit : Protège-moi ! Et tandis que le 

gouvernement essaie de le protéger, il se rejette dans sa 

nonchalance ; et plus l’État le protège, plus il l’affaiblit ; et 

comme il charge les actifs de cet énorme poids mort, il jette le 

pays dans la décadence. 

De ces faits, il n’est pas nécessaire de conclure que le 

protectionnisme brise le ressort moral. 

Socialistes et protectionnistes sont de la même famille 

intellectuelle et morale. 

Les socialistes disent à l’ouvrier qu’il est un être à part, 



persécuté par tous les autres et que, par conséquent, il doit se 

considérer comme leur victime et devenir leur agresseur. Cela 

s’appelle la politique de la lutte des classes. Ils lui disent qu’il 

est déshérité. Et de qui ? et de quoi ? Ils lui disent que tout 

employeur ne s’enrichit que de son surtravail, et qu’en lui 

faisant rendre gorge, il ne fera que rentrer dans son bien. 

En attendant, ils tâchent de détruire la morale professionnelle 

au profit de ceux qui ne veulent travailler que dans la politique 

sociale. Aussi demandent-ils avec insistance la suppression du 

travail aux pièces et son remplacement par le travail à la 

journée. 

Dans le travail aux pièces, l’individualité de l’ouvrier est 

dégagée ; il est son maître, puisqu’il n’a qu’à livrer le produit 

convenu ; le ressort moral est en lui-même ; il est tendu par une 

rémunération à recevoir et non pas par la crainte d’un reproche 

à essuyer sur sa paresse personnelle ou sa lenteur. Le socialiste 

essaye de lui persuader que ce dernier état de dépendance et de 

dépression est conforme à ses intérêts et à sa dignité ! 

Le socialiste révolutionnaire, le socialiste d’État, le socialiste 

chrétien veut faire intervenir le syndicat, l’État ou la corporation 

dans le contrat entre l’employeur et le travailleur, sous prétexte 

de rendre l’intérêt de ce dernier ; mais il y a un intérêt qu’il 

laisse dans l’ombre, qu’il ignore, c’est celui du consommateur. 

L’État peut fixer tous les minima de salaires et tous les 



maxima d’heures de travail qu’il lui plaira ; mais s’il les établit 

de telle sorte que le prix de revient devienne trop élevé, les 

clients disparaissent, les débouchés se ferment ; le travail 

s’évanouit ; et l’ouvrier est réduit au chômage, que son 

employeur et lui ont, par-dessus toutes choses, intérêt à éviter. 

Si l’ouvrier se plaint, le socialiste le traite en incapable et lui 

répond : — Tant mieux ! cela va bien ! Et il lui demande un acte 

de foi à la « Société ». — Où est-elle ? — Nulle part. — Que 

peut-elle ? — Il ne s’en inquiète pas. Il commence par 

reconnaître le droit à la paresse à tous ceux qui croient en Marx, 

Engels, Guesde et Lafargue. Donne-leur le pouvoir, et tu 

n’auras plus besoin de travailler. MM. Méline et Guesde 

s’embrassent en contemplant cet idéal : la suppression de la 

concurrence ! Et tous les deux, en s’efforçant de casser le grand 

ressort moral, font du désordre moral. 

Un siècle après la Révolution française, proclamant la liberté 

de conscience, l’égalité des Français devant la loi, il s’est 

produit un mouvement contre les juifs. Que leur reproche-t-on 

? Que quelques-uns d’entre eux aient obtenu de trop hautes 

situations dans la finance, dans le commerce, dans 

l’administration. M. Drumont veut protéger les chrétiens contre 

ces gens actifs et habiles. De même dans le Midi, les catholiques 

du Gard demandent protection contre les protestants. 

L’antisémitisme est une forme du mélinisme. 

Le socialisme, plus logique que le protectionnisme, est basé 

sur la production et la répartition organisées par arrangement 

d’autorité, à la place de la production et de la répartition fixées 

par un contrat privé résultant de la libre discussion des parties. 

Si cette utopie devenait jamais une réalité, comme tous les 

monopoles, les monopoles socialistes auraient pour résultat 



qu’au lieu que ce fût le producteur qui eût besoin du client, le 

client ne pourrait vivre qu’à la condition de s’adresser au 

monopole. 

Les administrateurs du monopole auraient pour objet de 

maintenir leur autorité, les avantages de leur situation 

prépondérante, la solidité de leur monopole, et non de s’occuper 

de l’intérêt des consommateurs. Si la liberté politique subsistait 

dans un pareil régime, une concurrence terrible, employant tous 

les moyens de la perfidie et de la violence, s’établirait entre les 

détenteurs de ces monopoles et les aspirants au gouvernement 

de ces monopoles ; les uns et les autres ne considéreraient les 

consommateurs que comme des instruments d’influence et non 

comme des clients à pourvoir. Ils auraient supprimé la 

concurrence économique, mais ils auraient multiplié les 

concurrences politiques et dirigé toute l’activité des hommes 

énergiques et habiles, qui actuellement se dévouent à satisfaire 

les besoins de leurs contemporains, vers la possession des 

pouvoirs multiples et incohérents que donnerait la mainmise de 

l’État sur la vie économique du pays. 

Les plus forts, pour se maintenir au pouvoir, après avoir établi 

le monopole économique, seraient forcément conduits à 

s’assurer le monopole politique ; et s’ils y parvenaient, alors ce 

serait l’organisation du Pérou sous les Incas et du Paraguay4. 

 

4 Voir Yves Guyot. Réfutation de l’essai sur la propriété de 

Paul Lafargue. 



Et d’où vient le malaise actuel, sinon de ce que 

protectionnistes et socialistes, tantôt séparément, tantôt 

ensemble, s’efforcent de faire servir la liberté politique à 

organiser la servitude économique ? Le gouvernement 

parlementaire a fondé la liberté, parce qu’au lieu de faire du 

pouvoir le monopole d’une famille ou d’un groupe unique, il le 

livre à la concurrence des partis, dont chacun est intéressé à 

surveiller les fautes des autres et à ne pas en commettre. Dans 

ce régime, la concurrence inspire des habitudes de loyauté et de 

franchise. On doit jouer fair play, franc jeu. Mais il ne peut 

fonctionner que lorsque le gouvernement a un but d’intérêt 

général : la sécurité extérieure de l’État, la sécurité de chacun, 

la justice pour tous. Il est faussé lorsqu’il sert d’instrument de 

pillage du budget tantôt pour les uns, tantôt pour les autres, 

comme dans la politique de primes et de subventions, et lorsque 

les partis, au lieu de se grouper d’après des idées et des 

principes, forment des syndicats pour l’exploitation de telle ou 

telle portion de la richesse publique au préjudice de l’intérêt 

général ; lorsque le but hautement avoué de certains d’entre eux 

est de faire servir l’appareil constitutionnel et législatif à la 

spoliation et à la persécution d’une partie de la population. 

Quand les socialistes indiquent, comme but à ceux qu’ils 

appellent les travailleurs, l’expropriation de la société 

capitaliste ; comme moyen, la guerre sociale « avec toutes les 

ressources que la science met à la portée de ceux qui ont quelque 

chose à détruire » ; quand ils résument leur idéal dans ce cri 

qu’ils poussent dans les grands jours : « Vive la Commune ! » 

non seulement ils se rendent coupables de la destruction de la 

liberté économique, mais encore de la destruction de la liberté 

politique. 

 



VIII. 

 

Conclusion 

 

Ces rétrogrades qui se prétendent avancés, ces 

protectionnistes, qui retardent sur Colbert, sont confits dans ces 

vieilles règles : « On ne s’enrichit qu’au dommage d’autrui. — 

Vends le moins possible et le plus cher possible. — Considère 

que le client est fait pour toi et non toi pour le client. S’il résiste, 

il faut que l’État te le livre. — Le devoir du gouvernement est 

de te protéger contre tes concurrents, surtout du dehors. — 

Occupe-toi moins de faire que d’empêcher les autres de faire. 

— Sers-toi de la liberté politique pour supprimer la liberté 

économique. » 

Les socialistes donnent ces prétextes aux travailleurs : « Ton 

patron ne s’enrichit que de ton surtravail. — Fais-en le moins 

possible et le plus mal possible. — Considère-toi comme un 

paria et, au lieu de te livrer à cet effort économique qui s’appelle 

le travail, fomente la politique socialiste de la lutte des classes, 

avec l’expropriation de la société bourgeoise et capitaliste. — 

Fais le lézard à l’atelier, réserve ton énergie pour la guerre 

sociale. — Crois en la Société, qui te donnera bonheur et 

richesse, pourvu que tu aies foi en nous. » 



Dans le régime de la liberté économique, voici les vérités 

acquises : « Tout producteur a plus besoin de vendre que son 

client d’acheter. — Réduis presque indéfiniment ton bénéfice 

relatif pour augmenter indéfiniment ton débouché global. — Ta 

fortune est la richesse de ta clientèle. — Ta prospérité dépend 

de la prospérité générale. — Toute concurrence provoque un 

effort et un progrès. — Le contrat est la loi des parties. — 

Substitue les contrats aux arrangements d’autorité. — Non 

seulement tiens tes engagements, mais va au-delà. — La base 

de ta valeur est ta morale professionnelle. » 

La conception protectionniste et socialiste produit une morale 

de paresse et de dépression pour l’individu, de méfiance, 

d’envie et de haine à l’égard des autres. 

La conception libre-échangiste produit un surcroît d’énergie, 

d’action pour l’individu, de bienveillance, de confiance et de 

solidarité à l’égard de l’humanité entière. 

Je viens de démontrer qu’elle inspirait la pratique des vertus 

morales les plus hautes, même de celles qui paraissent le plus 

inaccessibles. Nous devons donc résolument proclamer et 

enseigner que, de même que dans les civilisations basées sur 

l’exploitation du vaincu par le vainqueur, le grand ressort moral 

a été la concurrence guerrière, de même dans les civilisations 

basées sur la science, la production et l’échange, le grand 

ressort moral est la concurrence économique. 


	I.
	Position de la question

	II.
	Caractères de l’obligation morale

	III.
	L’altruisme professionnel

	IV.
	Solidarité des intérêts

	V.
	L’altruisme patronal

	VI.
	Morale individuelle

	VII.
	Les agents du désordre moral

	VIII.
	Conclusion


