
Yves Guyot, Nécessité de la concurrence religieuse, 1899 

 

Il s’agit de grouper, dans une action 

commune contre l’Église romaine, tous 

ceux qui veulent avoir la liberté du 

choix et de la pratique de leurs 

convictions philosophiques ou 

religieuses, en remplaçant le régime 

oppressif du Concordat par la 

concurrence religieuse. 

 

 

I 

 

Comment les institutions libérales peuvent-elles s’adapter à un 

peuple catholique ? Voilà le redoutable problème qui se pose en France 

comme en Espagne, en Italie, en Autriche, en Belgique. Et nous devons 

reconnaître qu’aucune de ces nations n’est parvenue à le résoudre.  

Un « catholique libéral » ! Deux mots qui hurlent de se trouver 

ensemble. Le catholique ne peut comprendre la liberté, puisque chacun 

des actes de sa vie est une aliénation de sa liberté à un autre homme. Au 

lieu de se décider par lui-même, il doit remettre la direction de sa 

conduite à un confesseur qui remet la sienne à un supérieur qui doit une 

obéissance passive au pape. « L’hérétique est un homme qui a une 

opinion », dit Bossuet. Quiconque pense, étant l’ennemi, doit être 

supprimé.  

La grandeur de Luther vient de ce qu’il proclama l’individualisme de 

la foi. Il autorisa l’homme à croire par lui-même et, en lui remettant la 

direction de sa foi, il lui fit assumer la responsabilité de ses actes. 

Dans les nations catholiques, l’autorité se trouve placée en dehors du 

pays. Le clergé se considère comme une nation dans la nation. S’il subit 

le gouvernement laïque, il ne relève que du Vatican. Si le Syllabus lui 

enseigne une doctrine contraire au Code civil, il doit la suivre. 

 



II 

 

L’Assemblée nationale de 1789 sécularisa les actes de l’état civil et 

le mariage, proclama la liberté de conscience, détruisit le clergé en tant 

qu’ordre. La séparation des Églises et de l’État était la conséquence 

logique de cette laïcisation de la société, de la législation, de 

l’administration, du gouvernement ; mais l’Assemblée nationale 

commit la faute de s’inspirer de la doctrine du prêtre fonctionnaire et 

d’essayer d’engrener l’Église dans la Révolution par la constitution 

civile du clergé. 

La moitié des 120 000 prêtres existants alors sortirent de la France ou 

y restèrent à l’état insurrectionnel. Par le décret du 18 septembre 1794, 

la Convention donna la solution dans ce décret malheureusement trop 

tardif : « La République française ne paie plus les frais d’aucune 

culte. » Il fut complété par le décret du 3 ventôse an III, et l’article 354 

de la Constitution de l’an III (17 août 1795) portait que : « Nul ne peut 

être empêché d’exercer, en se conformant aux lois, le culte qu’il a 

choisi. Nul ne peut être forcé de contribuer aux dépenses d’un culte. La 

République n’en salarie aucun. » 

Qu’on lise les rapports officiels adressés au gouvernement consulaire 

à la fin de l’an IX, reproduits dans l’ouvrage de M. Félix Rocquain : 

l’État de la France au 18 brumaire, on y verra que presque partout, on 

s’était déshabitué des cérémonies du culte. Mme de Staël constate que le 

clergé catholique ne demandait que la tolérance. Mais « il fallait au 

premier consul un clergé comme des chambellans, comme des titres, 

comme de décorations, enfin, comme toutes les anciennes cariatides du 

pouvoir. C’est lui qui a recomposé le clergé pour le faire servir à ses 

desseins. » (Consid. sur la Révolut. française, éd. 1818, t. 2, p. 372.) 

Dans ses notes dictées à Las Cases, Napoléon dit que « toutes les 

dispositions du moment poussaient la France au protestantisme ». Cette 

religion indépendante ne pouvait lui convenir. Il espérait avoir la 

direction du pape. Et il se laissa jouer.  

Quand on essaie de faire le bilan des dix-sept article du Concordat, 

on trouve, comme avantages pour le premier consul, l’article 6 donnant 

la formule du serment de fidélité, qui se termine par cet engagement de 

police : « Si, dans mon diocèse, j’apprends qu’il se trame quelque chose 



au préjudice de l’État, je le ferai savoir au gouvernement » ; l’article 8 

prescrivant la formule de la prière : Domine, salvem fac rempublicam ; 

domine salvos fac consules ; l’article 16 reconnaissant « dans le premier 

consul de la République française les mêmes droits et prérogatives dont 

jouissait l’ancien gouvernement ». C’était la reconnaissance du fait 

accompli. 

En retour de ces trois articles, les quatorze autres sont exclusivement 

au profit du culte catholique. Le premier consul n’a qu’un droit de 

présentation pour la nomination aux archevêchés et évêchés. C’est au 

pape qu’appartient l’institution canonique des évêques et cette 

disposition suffit pour que, malgré les articles organiques, le pape pût 

tenir Napoléon en échec. Le 10 juin 1809, il va jusqu’à lancer une bulle 

d’excommunication contre lui. Napoléon convoque un concile dans 

lequel il déclara que le Concordat de 1801 n’existait plus. Ce concile 

prononça l’expulsion des prélats non institués et ne prêta que le serment 

d’obéissance au pape. Napoléon fait mettre à Vincennes les évêques de 

Troyes, de Tournon et de Gand, puis fait transporter le pape de Savone 

à Fontainebleau. Il avait voulu, selon le mot apologétique de Bignon, 

faire du clergé une « gendarmerie sacrée » ; et ces prétoriens en soutane 

étaient tous en révolte contre lui. Il avait parlé de « ses conciles », et il 

appelait le concile de 1813 une « convention de dévots ». Napoléon ne 

trouvait d’autre ressource que de faire administrer le clergé par son 

ministre de la police. En 1813, il tenait plus de cinq cents prêtres 

enfermés, sans jugement, dans des forteresses.  

La Charte de 1814 déclara la religion catholique religion de l’État et, 

en 1817, le gouvernement de la Restauration fit un nouveau Concordat 

qui, tenant pour non avenu celui de 1801, rétablissait celui de Léon X 

et de François Ier. Il est vrai qu’il n’osa le soumettre à la ratification des 

Chambres. On a une tendance à croire que le clergé était satisfait de ce 

gouvernement qui faisait les lois sur l’observation du dimanche et sur 

le sacrilège. Pas du tout. Il se plaignait amèrement d’être persécuté 

parce que d’autres religions étaient tolérées à côté du culte catholique.  

La monarchie de Louis-Philippe se vantait « de ne pas faire le signe 

de la croix ». Seulement elle conservait le Concordat. Cela suffit. Tous 

les hommes d’État passèrent par la filière catholique. Victor Cousin 

s’écriait, en 1844, qu’il faudrait « éteindre l’université, si elle voulait 

nuire à la religion ».  



Les légistes du gouvernement voulaient un clergé national qui 

reconnût les quatre propositions de 1682. Mais, en 1845, soixante 

évêques adhérèrent à la doctrine ultramontaine de l’archevêque de 

Bonald contre le Manuel du Droit ecclésiastique de Dupin. 

Les républicains de 1848 eurent la même illusion que Bonaparte et 

les deux gouvernements précédents. Ils aboutirent à la double 

expédition de Rome à l’extérieur et à l’intérieur. 

Cependant, si les prêtres chantèrent avec enthousiasme le Te Deum 

en l’honneur du Deux-Décembre parce qu’il était le De Profundis de la 

République, ils ne furent pas plus acquis au neveu qu’ils n’avaient été 

acquis à l’oncle. La guerre d’Italie acheva de brouiller le clergé avec 

l’Empire. 

Depuis 1870, on a trouvé la main du clergé dans tous les entreprises 

contre la République. Au 24 Mai, au 16 Mai, il a employé toute 

l’énergie dont il est capable, tous les moyens dont il dispose en faveur 

des partis ligués contre la République et coalisés en un seul, sous le nom 

de cléricalisme. Il continue. Il n’accepterait la République que s’il en 

était le maître. Les journaux qu’il lit, la Croix, la Libre Parole, 

l’Autorité indiquent suffisamment sa mentalité. Le gouvernement paie 

les prêtres, les comble d’avantages, maintient l’unité et la discipline de 

l’Église, et est réduit devant leur hostilité, leur conspiration permanente, 

à une impuissance constitutionnelle. Il peut suspendre le traitement de 

trois cents prêtres, comme le fit M. Goblet, mais il ne peut les envoyer 

dans des prisons d’État, comme le faisait Napoléon. Il ne peut même 

pas user à leur égard des articles 204, 205, 206, 207, 208 du Code pénal 

dont une circulaire du garde des sceaux du 8 avril 1861 rappela 

inutilement l’existence. Quant à l’appel comme d’abus, l’évêque, le 

prêtre qui en est frappé considère que son devoir professionnel est de 

manquer aux articles organiques que n’a jamais reconnus le pape. 

Frappé, il n’est coupable ni à ses yeux ni aux yeux des siens. Il devient 

un martyr. C’est d’une auréole que le gratifie toute action répressive 

laïque dirigée contre lui. Le Concordat n’est pas plus pour la 

République que pour les autres régimes qui se sont succédé en France 

un instrumentum regni, et malgré les avances qu’ils leur ont faites, les 

républicains n’y ont point converti les curés de campagne.  

 



III 

 

Si le Concordat a enrégimenté le clergé, c’est au profit du Vatican. Il 

a constitué sa hiérarchie : en tête 17 archevêques, 67 évêques reçoivent 

leur institution du pape ; puis viennent 3 451 curé inamovibles et 

ensuite un prolétariat de 31 000 desservants et de 7 000 vicaires. Ceux-

ci, qui ne sont pas concordataires, sont les hommes-liges des curés et 

des évêques. Ils n’ont aucune garantie, peuvent être déplacés, mis à la 

portion congrue, révoqués sans recours possible. Le Parlement pourrait 

demain supprimer les 30 649 000 fr. qu’ils absorbent sans toucher au 

Concordat.  

Le Concordat a embrigadé le clergé et l’a soumis à la discipline des 

archevêques et des évêques. Il en a fait un tout compact et solide et 

l’empêche de se désagréger. Il a soustrait le haut clergé à la critique et 

au contrôle du clergé inférieur. Il a, enfin, soustrait le clergé tout entier 

à la critique et au contrôle des fidèles intéressés. 

Il l’a mis au-dessus de toute controverse et de toute concurrence. 

Une commune ne peut choisir son prêtre. Un jugement, en 1885, a 

exclu de son église le curé de Bragayrac que sa commune voulait garder 

en dépit de son évêque. 

L’organisation de l’Église catholique par le Concordat a supprimé 

toute concurrence possible contre elle. 

Vouloir combattre le cléricalisme et l’influence de Rome sans 

détruire cette organisation, c’est vouloir supprimer les effets sans 

détruire la cause. 

Par conséquent, il n’y a qu’une solution : C’est la séparation des 

Églises et de l’État, l’annulation du Concordat. 

 

IV 

 

Je n’examine pas pour le moment les détails d’application. Le 27 mai 

1886, j’ai déposé à la Chambre des députés, avec un certain nombre de 

mes collègues, une proposition de loi sur la séparation des cultes et de 

l’État par les communes. Afin que la séparation des Églises et de l’État 



ne soit pas une aggravation de charges pour les fidèles, les crédits 

affectés aux frais des cultes seraient répartis, à titre de dotation, entre 

les communes au prorata de la part attribuée actuellement à chacune 

d’elles. Les conseils municipaux en auraient la libre disposition. 

Que ce soit ce système ou un autre qu’on adopte, le but à poursuivre, 

c’est d’établir, contre l’Église catholique actuelle, la possibilité de la 

concurrence religieuse. 

 

V 

 

Les adversaires de cette solution ne se placent qu’à un point de vue. 

Ils croient que le Concordat supprimé et la liberté des cultes proclamée, 

il ne reste en face les uns des autres que les catholiques et les libre-

penseurs, et alors ils disent : — Un peuple ne peut se passer de religion 

et les catholiques seront plus puissants que jamais.  

Libre-penseur, je reconnais que les libre-penseurs ne sont qu’une 

minorité. Il est indéniable que la grande majorité des hommes éprouve 

le besoin d’être unis par un lien religieux. Mais n’y a-t-il donc pour les 

nations civilisées d’autre religion que la religion catholique ? M. 

Hyacinthe Loyson ne vient-il pas de montrer, dans la belle étude publiée 

par le Siècle, la chute des nations catholiques ?  

Si on compare leur situation avec celle des nations protestantes, une 

conclusion s’impose : la France a tout à perdre en restant catholique 

et tout à gagner en devenant protestante.  

Le protestantisme n’a pas un syllabus étroit dans lequel chacun est 

obligé de passer. Il revêt toutes les formes, il s’adapte à toutes les 

intelligences.  

À ceux qui demandent : — Que mettez-vous à la place du 

catholicisme ? La réponse est toute prête : — le Protestantisme ! 

En détruisant l’organisation actuelle du catholicisme, et en établissant 

contre lui la possibilité de la concurrence religieuse, nous devons 

proclamer nettement, sans ambages, que c’est au profit du 

Protestantisme et que c’est sur le Protestantisme que nous comptons 

pour arracher la France au catholicisme. 



Si le système de la séparation des Églises et de État a effrayé tant de 

personnes en France, c’est que la question n’avait été posée devant 

l’opinion qu’entre le catholicisme et la libre-pensée. 

Pourquoi, nous libre-penseurs, ne serions-nous pas les premiers à la 

poser autrement et à remplacer la formule de Mirabeau : « Il faut 

déchristianiser la France » par celle-ci : « Il faut décatholiciser la 

France ? »    

 

VI 

 

Nous voyons ce spectacle : l’homme est libre-penseur, mais il fait 

apprendre le catéchisme à ses enfants : de là une contradiction 

démoralisante pour l’enfant qui se voit obligé de faire des actes de foi à 

des objets de raillerie pour son père. 

Ce libre-penseur se marie à l’église, se fait enterrer à l’église ; sa 

femme va tout au moins à la messe, sinon à confesse ; ses filles sont 

souvent élevées au couvent et pratiquent. Tout est confusion et 

contradiction. L’homme qui ne peut faire la séparation du catholicisme 

et de sa famille est actuellement le plus ferme soutien de l’Église. 

Mais que la religion catholique cesse d’être le culte officiel, chaque 

famille sera incitée à faire un choix et aura à sa disposition la forme de 

protestantisme la plus conforme à sa conception. Elle ne se croira plus 

obligée d’être catholique « pour avoir une religion ». Elle saura 

qu’ « elle peut avoir une autre religion » que le catholicisme. 

 

VII 

 

J’entends les objections :  

—  « Quoi ! vous allez ranimer les querelles religieuses ? »  

Les ranimer ? Il me semble que nous venons de voir une formidable 

explosion de haines religieuses : et je me demande comment nous 

pourrions l’augmenter. 



Mais qu’est-ce donc que cet argument ! c’est celui avec lequel on a 

voulu justifier toutes les mesures de proscription contre les hérétiques. 

Pour supprimer les querelles religieuses, la révocation de l’Édit de 

Nantes supprimait les protestants. 

J’aime mieux les querelles religieuses que l’oppression silencieuse et 

mécanique du clergé catholique. 

On ajoute :  

« Loin d’affaiblir le clergé catholique, vous augmenterez sa 

puissance, en le provoquant à la lutte. » 

Il nous semble qu’il n’a pas besoin d’être provoqué pour combattre 

tous ceux qui ne sont pas ses hommes-liges. Et c’est une singulière 

manière d’affaiblir son énergie que de maintenir à son profit 

l’organisation et la dotation qui résultent du Concordat.  

Les campagnes de Drumont et de Thiébaud prouvent qu’il a un 

appétit insatiable d’oppression et de persécution.  

On dit encore : — « Le clergé libre sera plus puissant, mieux doté, 

qu’aujourd’hui. » 

Pourquoi donc ? Sur un budget des cultes de 43 millions, les crédits 

affectés au culte catholique comprennent 41 millions. Le clergé recevra 

des donations, des souscriptions. Mais il en reçoit aujourd’hui qui 

viennent s’ajouter à ces millions. La constitution d’une pareille dotation 

annuelle n’est pas d’une réalisation facile.  

La différence est grande entre un corps hiérarchisé, faisant partie de 

l’organisme de l’État, et un corps qui ne devra plus vivre que par lui-

même, n’avoir d’autre influence que celle qu’il saura acquérir ou 

conserver par ses propres efforts. Le prêtre a aujourd’hui tous les 

avantages du fonctionnaire : et cependant, dès 1878, M. l’abbé 

Bougaud, grand vicaire de l’évêché d’Orléans, dans un livre intitulé : le 

Grand péril de l’Église de France, montrait l’impossibilité pour le 

clergé catholique de se recruter. De plus, beaucoup de jeunes gens qui 

se faisaient prêtres jadis deviennent instituteurs aujourd’hui. Si les 

évêques s’imaginaient que la séparation des Églises et de l’État rendra 

l’Église plus puissante demain qu’elle ne l’est actuellement, ils ne la 

combattraient pas.  



On répète : « La France n’est pas devenue protestante au XVIe siècle : 

il est trop tard pour qu’elle le devienne. » 

Pourquoi ? Si elle n’est pas devenue protestante, c’est que le 

protestantisme a eu de formidables résistances à vaincre. Henri IV, en 

disant : « Paris vaut bien une messe », a sacrifié l’avenir à la morale du 

succès immédiat. Les protestants ont été exterminés, traqués jusqu’à la 

Révolution. Le Concordat a rétabli la domination du catholicisme. Les 

protestants ont eu toutes sortes de luttes à soutenir. Cependant ils ne 

sont pas affaiblis en France. Et c’est parmi eux qu’on a trouvé les plus 

intrépides combattants contre le Deux-Décembre et pour la République. 

Le catholicisme, avec ses pratiques, ses miracles de Lourdes, son 

culte du Sacré-Cœur, ne peut plus avoir de prise sur les personnes qui 

sont imprégnées de l’esprit scientifique ambiant et qui ont besoin d’une 

religion. Le protestantisme leur est ouvert sans leur demander de 

sacrifices à l’absurde. 

 

VIII 

 

À ceux qui déclarent à la fois que le cléricalisme est l’ennemi et qui 

veulent maintenir l’état de choses actuel, je pose la question suivante :  

— Conjurez-vous le péril du cléricalisme en vous bornant à répéter 

qu’il est l’ennemi ?  

— Non. 

— Alors quelle mesures comptez-vous prendre contre lui ? Appliquer 

rigoureusement les articles organiques au clergé ? Appliquer les articles 

du Code pénal 204 à 208 aux prêtres qui critiqueront le gouvernement ? 

Multiplier les appels comme d’abus ? Mais vous serez obligés de vous 

arrêter à la porte du confessionnal. Expulser les jésuites ? Soit. Placer 

les congrégations sous un régime qui les empêche de continuer à se 

constituer en sociétés secrètes ? C’est ce que nous demandons. Mais 

toutes ces mesures ne sont que des palliatifs. Si nous voulons arracher 

la France à l’influence dépressive du catholicisme, il faut détruire 

l’organisation faite à son profit le 26 messidor an IX. Il faut remplacer 

l’oppression catholique résultant du Concordat par la concurrence 

religieuse. 



 

YVES GUYOT 

 

 



LA SÉPARATION DES ÉGLISE ET DE L’ÉTAT PAR LES 

COMMUNES 

 

On nous a demandé de reproduire la proposition de loi déposée par 

M. Yves Guyot et trente-sept de ses collègues, le 27 mai 1886, sur la 

Séparation facultative des cultes et de l’État. 

Nous donnons la conclusion de l’exposé des motifs et le dispositif de 

la proposition de loi. 

Ce système consiste à remettre aux communes les crédits affectés aux 

cultes, au prorata des crédits qui sont affectés actuellement aux cultes 

exercés sur le territoire de chacune d’elles. 

 

CONCLUSION 

 

Ce système présente un double avantage :  

Une prime collective, donnée à la commune ; 

Une prime individuelle, donnée à chaque contribuable. 

Les centimes additionnels que les communes ont dû s’imposer pour 

l’instruction sont repris à l’Église, et c’est justice ! 

Le droit du libre-penseur est sauvegardé ; il ne contribue au budget 

des cultes que s’il le veut. 

Le principe que nul ne doit contribuer aux frais du culte qu’il ne 

pratique pas reçoit sa pleine sanction. 

D’un autre côté, la séparation de l’Église et de l’État se fait sans 

violence, sans coercition. Les paysans, les fidèles ne peuvent pas dire 

qu’elle est, pour eux, un accroissement de charges ; elle se présente, au 

contraire, sous la forme d’un dégrèvement. 

Le progrès, au lieu d’être d’une uniformité inflexible, se proportionne 

aux milieux. Il n’invoque pas la contrainte, il provoque l’assentiment. 

C’est la vraie politique scientifique substituée à la politique 

empirique, de passion, d’intolérance, de contrainte, de timidité 



dépressive ou d’audace irréfléchie qui nous a valu tant de crises et si 

peu de solutions. 

C’est la conciliation de la politique de principes avec les nécessités 

du milieu sur lequel elle doit agir. 

Au lieu de se présenter avec dogmatisme, de vouloir s’imposer sans 

tenir compte des résistances, de plagier l’esprit prêtre dans son 

absolutisme, ce système représente la tolérance, la liberté : il ne 

demande rien à la force, mais tout à l’exemple et à la persuasion. Et 

qu’est-ce que la politique dans un gouvernement de discussion ? sinon 

l’art de faire accepter demain, par les récalcitrants de la veille, la 

solution conforme à la vérité et à la justice. 

La séparation des Églises et de l’État est posée d’une manière trop 

nette dans l’opinion publique, elle est trop liée au plan général de notre 

évolution sociale pour que le Parlement puisse se dérober à cette 

nécessité. Ajourner les questions, c’est les laisser s’accumuler, se 

grossir les unes par les autres, s’irriter à leurs contact réciproque ; c’est 

avouer son impuissance, c’est provoquer des déceptions chez ceux qui 

réclament les réformes promises sans se concilier ceux qui les 

repoussent. Aux impatients qui nous disent : ce sera bien long ! nous 

répondrons que rien ne vaut, pour assurer la réalisation rapide d’une 

réforme, comme un commencement d’exécution ; et, selon nous, s’il est 

utile d’agiter les questions, ce n’est qu’à la condition d’avoir la volonté 

de les faire aboutir.  

PROPOSITION DE LOI 

 

ARTICLE PREMIER. — La direction des cultes est supprimée. En 

conséquence, il ne sera plus inscrit au budget de crédit pour le 

personnel, le matériel et les impressions des bureaux des cultes. 

Art. 2. — Les crédit affectés aux traitements des curés, aux 

allocations aux desservants et vicaires, au personnel des cultes 

protestant, israélite et musulman, aux dépenses des séminaires 

protestants et israélites, aux frais d’administration de l’Église de la 

confession d’Augsbourg, sont répartis entre les communes au prorata 

de la part attribuée à chacune d’elles pour l’exercice X. 



Les crédits affectés aux traitements des archevêques et évêques, aux 

allocations aux vicaires généraux et aux chanoines, aux mobiliers des 

archevêchés et évêchés, aux loyers pour évêchés, séminaires, seront 

répartis entre les communes de chaque circonscription diocésaine. 

Art. 3. — Ces crédit constitueront une dotation perpétuelle pour les 

communes. 

Art. 4. — Les crédits affectés aux églises classées comme monuments 

historiques seront reportés au service des beaux-arts. 

Les crédits affectés aux édifices religieux non classés comme 

monuments historiques (secours pour les églises et presbytères, secours 

pour les édifices des cultes protestant, israélite, dépenses du matériel du 

culte musulman) seront remis aux communes sur le territoire desquelles 

ces édifices sont situés. 

Art. 5. — La somme représentant le total des crédits remis aux 

communes, en vertu de l’article 2, sera prélevée sur le produit des 

contributions directes. La répartition entre les contribuables devra être 

faite au prorata des contributions directes payées par chacun d’eux. Sur 

l’avertissement pour l’acquit des contributions directes, aux indications 

actuelles ainsi conçues : « Dans le montant des cotes ci-contre, il 

revient, savoir : à l’État, au département, à la commune », il sera 

ajouté : « Aux cultes. » 

Art. 6. — Dans les trois mois de la publication des rôles, chaque 

contribuable pourra déclarer qu’il entend être dégrevé de la part des 

centimes communaux équivalent à sa part contributive pour le service 

des cultes. 

Cette déclaration, faite par écrit, sera remise au maire, qui la 

transmettra au sous-préfet. Le préfet communiquera les déclarations au 

directeur des contributions directes. La déclaration sera exempte du 

droit du timbre. Elle sera valable jusqu’à manifestation d’intention 

contraire.  

Art. 7. — Le Conseil municipal pourra réduire ou supprimer en 

totalité les subventions accordées au cultes et les traitements alloués aux 

ministres ou représentants des cultes.  

Il pourra employer la subvention de l’État correspondante à tel usage 

qu’il lui conviendra. 



Art. 8. — Lorsque la moitié plus un des contribuables aura refusé de 

contribuer aux frais des cultes, la totalité de la subvention de l’État 

servira de plein droit au dégrèvement des centimes additionnels 

communaux. 

Art. 9. — La réduction ou la suppression des subventions et des 

traitements, même au cours de l’année, ne pourra donner lieu à aucune 

réclamation de la part des ministres ou représentants des cultes, 

nonobstant toute clause contraire insérée dans les traités ou conventions 

passés par eux avec les communes. 

Art. 10. — Les associations religieuses sont assimilées aux syndicats 

professionnels et soumises aux dispositions de la loi du 21 mars 1884. 

Art. 11. — Les ministres qui renonceront à l’exercice du culte dans 

un délai de trois ans à partir de la promulgation de la présente loi 

recevront de l’État un secours temporaire s’ils sont âgés de moins de 

soixante ans, viager s’ils ont dépassé cet âge. 

Art. 12. — Les Conseils municipaux peuvent changer l’affectation 

des édifices consacrés au culte, qui appartiennent aux communes. 

Les églises cathédrales et métropolitaines situées dans les communes 

qui auraient cessé de subventionner les cultes, cesseront de plein droit 

d’être affectées au culte. 

Art. 13. — La convention du 20 messidor an IV, dite le Concordat de 

1801, est dénoncée. Toutes les lois antérieures contraires au 

dispositions de la présente loi, et spécialement la loi du 18 germinal an 

X, dites articles organiques, sont abrogées. 

 

—————— 

 

 

Telle est cette proposition de loi. Nous ne la présentons pas comme 

un dogme absolu. Nous la présentons comme une base de discussion. 

En voici les avantages :  

Elle donne une prime aux communes pour la diminution du budget 

des cultes, et cette prime est en France, Algérie non comprise, de 41 



millions en ce qui concerne l’Église catholique, tandis que 1 539 000 

francs seulement sont affectés aux églises protestantes et 163 500 francs 

au culte israélite. 

Le système de cette proposition de loi brise l’organisation de l’Église 

résultant du Concordat. Elle remet aux Conseils municipaux le droit de 

disposer des crédits affectés aux services des cultes et des édifices 

religieux. 

Elle leur permet le choix de leurs prêtres et de leur culte. 

Elle établit la concurrence religieuse. 

Ces dispositions ne font point partie de la politique répressive et 

persécutrice ; elles appartiennent à la politique expansive, à la politique 

de liberté. 

Les cultes sont, en France, sous le régime collectiviste ; le projet de 

loi les place sous le régime individualiste où chacun est libre de choisir 

ses opinions, sa manière de vivre, les groupes auxquels il veut 

s’adjoindre, et d’essayer de faire prévaloir ses opinions, ses idées, son 

parti par la discussion. 

À la place de l’oppression catholique résultant du Concordat, nous 

demandons la liberté des cultes. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


