
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



2      # freudo-libéralisme 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Chapitre 1 : Les sources libérales de la psychanalyse      3                              

 
 

 

 
 
 
 

 
 

#FREUDO-LIBÉRALISME 
 

Les sources libérales de la psychanalyse 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



4      # freudo-libéralisme 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 



Chapitre 1 : Les sources libérales de la psychanalyse      5                              

 
Raphaël Krivine   

 
 
 
 
 

 

#FREUDO-LIBÉRALISME 
 

Les sources libérales de la psychanalyse 

 
 
  
 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Paris, septembre 2015 
Institut Coppet 

www.institutcoppet.org 

../../../Users/KRIV04R/AppData/Local/AppData/Local/Documents%20and%20Settings/bm730/Local%20Settings/Temporary%20Internet%20Files/Content.IE5/E71D6ZCD/www.institutcoppet.org


6      # freudo-libéralisme 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Chapitre 1 : Les sources libérales de la psychanalyse      7                              

 

 

 

 

 

 

 

 

À mes parents    

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



8      # freudo-libéralisme 

 

 

 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Chapitre 1 : Les sources libérales de la psychanalyse      9                              

 

 
 
 
 
 

REMERCIEMENTS 
 
 

 

Je remercie mon épouse Laurette qui a toujours cru à ce projet ; Yves, grâce à qui 

j’ai pu suivre des cours accélérés sur la pensée libérale à la fin des années 90 ; Damien 

Theillier et Benoît Malbranque de l’Institut Coppet, qui se sont intéressés à mes  

travaux et m’ont fait confiance ; Danielle Saffar pour sa relecture efficace. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



10      #Freudo-libéralisme 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Chapitre 1 : Les sources libérales de la psychanalyse      11                              

 

INTRODUCTION 
 

 

 
Les intellectuels français n’aiment pas le libéralisme. Tel est le sujet 

de l’essai du sociologue Raymond Boudon où il démonte les clichés qui 
rendent le libéralisme détestable aux yeux d’une grande majorité 
d’intellectuels. 1 S’afficher avec des idées libérales relève de la bravoure. 
C’est être du côté du diable, de l’extrémisme (« ultra » libéral), de la 
sauvagerie (le capitalisme est forcément « sauvage »), c’est être coupable 
de tous les maux dont souffre le monde et qui accablent les individus 
soumis à la « pression de la concurrence » et « victimes de la société de 
consommation ».  

En revanche, les intellectuels français ont aimé la psychanalyse, cette 
discipline conjuguant vocation scientifique et approche thérapeutique, 
fondée il y a plus d’un siècle par Sigmund Freud, cette théorie révolu-
tionnaire du psychisme humain, parfois dénommée « psychologie des 
profondeurs »,  qui a constitué un bouleversement de la pensée et qui 
s’inscrit toujours au quotidien dans la culture du grand public. Méca-
nismes de défense, lapsus, projections, actes manqués… ces concepts 
freudiens font partie de nos vies.  

Pendant des dizaines d’années, la psychanalyse, grâce à ses dimen-
sions « progressiste » et « révolutionnaire » s’est donc trouvée absorbée 
par les valeurs — très majoritairement de gauche — des intellectuels 
français. Et de manière simplificatrice, elle s’est donc retrouvée dans le 
camp opposé à celui du libéralisme.  

Et si c’était l’inverse ? Et si les liens entre le libéralisme et la psy-
chanalyse étaient beaucoup plus profonds que certains aimeraient le 
croire ? Et si la psychanalyse était fondamentalement compatible avec 
le libéralisme, dans son acception la plus large qui englobe sa dimen-
sion philosophique, politique et économique ?  

Le libéralisme et la psychanalyse sont des champs d’investigation 
tellement étendus que l’on aurait pu imaginer rencontrer de nom-
breuses connexions entre ces deux domaines à la lecture des penseurs 
et spécialistes des deux écoles. Or ces connexions sont apparemment 
plutôt rares. À croire que le mot « psychanalyse » est resté tabou chez 

                                                           

1 Pourquoi les intellectuels n’aiment pas le libéralisme de Raymond Boudon, Odile Jacob, 2004 



12      #Freudo-libéralisme 

les auteurs libéraux… et le mot « libéral » tabou dans les écrits de 
psychanalystes…  

Pour les intellectuels de gauche, et en particulier de nombreux 
psychanalystes, la pratique freudienne est souvent un des leviers 
d’action qui peut permettre de lutter contre le libéralisme, le capitalisme 
et leurs excès. Ce n’est donc pas un hasard si les citations d’auteurs 
libéraux sont rarissimes chez les psychanalystes, si ce n’est pour les 
condamner. À titre d’exemple, le mot « libéralisme » n’était référencé il 
y a une quinzaine d’années qu’une seule fois dans le moteur de recher-
che de la bibliothèque Sigmund Freud de la Société Psychanalytique de 
Paris alors que « marxisme » était présent une trentaine de fois… 

Le moins qu’on puisse dire est que les grands penseurs libéraux du 
XXe siècle n’eurent pas une grande passion pour Freud, contrairement 
à l’intelligentsia de gauche qui réussit une véritable OPA intellectuelle 
sur la psychanalyse. L’économie était en général leur discipline de  base 
et ils ne s’en n’échappaient que rarement. Souvent accaparés par la 
(re)découverte des écrits des philosophes et économistes libéraux des 
siècles précédents, ils ont négligé de s’y intéresser. Et puis, certains 
d’entre eux, comme Hayek, ont été influencés par l’intérêt marqué 
de leurs adversaires politiques et philosophiques (les marxistes) pour la 
discipline freudienne, devenue ainsi suspecte à leurs yeux. 

Par ailleurs,  il n’est pas exclu que ces penseurs libéraux aient fait de 
la « résistance » à la psychanalyse. Résistance analysée de la manière 
suivante par Freud lui-même : « Chacun de nous a refoulé beaucoup de 
choses que nous maintenons peut-être avec peine dans notre in-
conscient. La psychanalyse provoque donc, chez ceux qui en entendent 
parler, la même résistance qu’elle provoque chez les malades. C’est de 
là sans doute que vient l’opposition si vive, si instinctive que notre 
discipline a le don d’exciter. » 2 

Freud le proclamait : « La psychanalyse est pour ainsi dire née avec 
le XXe siècle ». 3 Et l’histoire de la psychanalyse va croiser très souvent 
l’histoire des idées de ce siècle marqué par deux grandes guerres 
mondiales et caractérisé par la toute-puissance des États au détriment 
des individus. L’histoire de la psychanalyse, c’est peut-être aussi celui 
d’un rendez-vous manqué avec un des grands courants perdants du 
siècle dernier, le libéralisme, qui finalement ne retrouvera des couleurs 
qu’au cours de ces quarante dernières années. 

                                                           

2 Cinq Leçons sur la Psychanalyse de Sigmund Freud, Paris, Payot, 1953, p.155 
3 Court abrégé de Psychanalyse (1923) ; Œuvres complètes, PUF, 1991, volume XVI, p.333 



Introduction      13                              

Mon attrait à la fois pour le libéralisme et pour la psychanalyse m’a 
conduit à me demander si, malgré tout, il n’y avait pas des conver-
gences réelles entre ces deux domaines à la fois théorique et pratique. 
Une première convergence m’apparut en premier : la psychanalyse et le 
libéralisme ne sont ni de droite, ni de gauche ! Or on constate que la 
psychanalyse est considérée depuis de nombreuses années en France 
comme une valeur de gauche, d’une part parce que la gauche a assimilé 
la psychanalyse à une force « progressiste » et « rationaliste », d’autre 
part parce que les libéraux ont peut-être négligé ce terrain, voire se sont 
eux-mêmes soumis au « culturellement correct » en délaissant le terrain 
conquis par la gauche…  

Par ailleurs, le libéralisme est considéré — en France — comme une 
idéologie de droite, quand elle n’est pas assimilée tout simplement au 
fascisme. Pourtant les libéraux ont été à l’origine de nombreuses lois 
sociales (droit de grève, création de la bourse du travail…) en parti-
culier au XIXe siècle. Ils siégeaient à l’époque à gauche ou à l’extrême 
gauche de l’Assemblée nationale. Autrement dit, le libéralisme est à ran-
ger du côté du progrès et du développement des libertés, et non pas à 
classer selon un clivage droite-gauche.  

En y regardant de plus près, la psychanalyse n’est-elle pas beaucoup 
plus « soluble » dans le libéralisme qu’elle était supposée l’être dans le 
marxisme et le socialisme ? De nombreux intellectuels n’ont-ils pas 
suivi un raisonnement simplificateur : la psychanalyse représentait une 
véritable révolution dans le domaine de la psychologie, donc elle avait 
forcément des liens avec les idées révolutionnaires de Marx… Mais ne 
se sont-ils pas fourvoyés ? 

La psychanalyse et le libéralisme ne sont-ils pas deux des mamelles 
qui ont nourri le progrès des pays occidentaux au cours du siècle 
dernier ? N’est-il pas temps de mettre fin à cette hégémonie culturelle 
de la gauche et à sa mainmise sur une science humaine qui ne se voulait 
au départ qu’une simple pratique thérapeutique ?  

Je vais essayer de répondre à ces questions au cours des pages sui-
vantes mais je dois insister au préalable sur mon manque d’expertise… 
dans les deux domaines. Je ne suis ni un spécialiste de la psychanalyse 
ni un grand théoricien des idées libérales, mais un Candide qui a 
découvert — de manière trop superficielle sans doute — ces deux 
domaines, tous deux d’une richesse et d’une profondeur telles qu’il est 
possible d’y puiser sans cesse de nouvelles connaissances et réflexions 
sans prendre le temps de s’échapper d’un des deux pour découvrir 
l’autre. C’est probablement ce qui est arrivé respectivement aux pen-
seurs libéraux et aux psychanalystes… un peu à l’instar des champions 



14      #Freudo-libéralisme 

de ski qui se réservent, qui pour le slalom, qui pour la descente. En ce 
qui me concerne, je me suis ainsi consacré au « combiné », au « cross 
over » dirait-on en franglais ; mes recherches et mes tentatives de 
démonstration s’appuient sur un matériel limité et mériteraient sans 
doute d’être encore approfondies. J’ai tenu néanmoins à reprendre dans 
le texte de nombreuses citations afin qu’il n’y ait aucune ambiguïté sur 
les sujets évoqués. J’espère que cet essai suscitera quelques vocations en 
la matière pour reprendre le flambeau et poursuivre ce travail de « libre 
association ». Dans le vocabulaire psychanalytique, la libre association 
est la règle fondamentale consistant pour le patient à exprimer toutes 
ses idées de manière spontanée ! 

La première partie sera consacrée à rechercher les points communs 
entre la psychanalyse et le libéralisme, autrement dit à mettre en avant 
ce que je désignerai par le néologisme « freudo-libéralisme »… en op-
position au freudo-marxisme. Je tâcherai d’identifier les traces de libé-
ralisme dans le parcours du père de la psychanalyse, Sigmund Freud et 
de mettre en lumière les concepts que l’on retrouve aussi bien chez les 
psychanalystes que chez les penseurs libéraux. Nous irons aussi à la 
découverte des positions des penseurs libéraux autrichiens à propos de 
la psychanalyse et ferons un tour d’horizon de l’essor de la psy-
chanalyse dans les principales démocraties libérales. 

Dans la seconde partie, je reviendrai sur le concept de freudo-
marxisme, en identifiant ses contradictions, en m’appuyant sur les 
critiques de Freud à l’encontre du marxisme, mais aussi de certains 
intellectuels marxistes sur la psychanalyse. Un rapide tour d’horizon de 
l’échec de la psychanalyse dans les régimes totalitaires viendra illustrer 
l’impasse du freudo-marxisme. 

L’histoire de la psychanalyse en France mérite un traitement particu-
lier dans la troisième partie. La France est un pays démocratique et 
ouvert mais aussi un pays où les intellectuels et le peuple ont été très 
perméables aux idéaux collectivistes. Nous y analyserons l’essor remar-
quable de la psychanalyse et démontrerons qu’il doit beaucoup à des 
phénomènes de libre-concurrence bien connus des économistes libé-
raux. Nous reviendrons sur le succès singulier du freudo-marxisme 
dans l’hexagone, succès qui a structuré des générations d’intellectuels et 
d’universitaires, autrement dit qui a contribué à la fameuse exception 
culturelle. 

Dans la quatrième partie, nous passerons en revue deux domaines 
qui pourraient constituer des applications concrètes du freudo-libé-
ralisme. Nous étudierons tout d’abord le marché de la psychanalyse, en 
approfondissant deux sujets qui intéressent les économistes libéraux : la 



Introduction      15                              

fixation des prix et la question de l’intervention de l’État. Comme 
l’entreprise est au cœur de l’économie pour les libéraux, nous étudie-
rons ensuite plusieurs facettes de l’application de la psychanalyse au 
management des entreprises et à la compréhension des courants éco-
nomiques et culturels les plus récents comme le succès des réseaux 
sociaux et la révolution des nouvelles technologies.  

Dans la cinquième et dernière partie, ajoutée fin 2014, nous nous 
intéresserons aux thèses du philosophe Michel Onfray. Il est l’un des 
très rares intellectuels de gauche à s’être attaqué à la « statue » freu-
dienne et a défrayé la chronique en 2010 en s’opposant au psycha-
nalytiquement correct de l’intelligentsia française… Mais en s’attaquant 
à la psychanalyse, il a également comblé d’aise tous ceux qui étaient 
hermétiques à la discipline freudienne, y compris parmi les intellectuels 
libéraux réfractaires. Remet-il en question tout mon raisonnement ?  

En établissant clairement la jonction entre le libéralisme et la 
psychanalyse, en l’assumant, j’essaierai en conclusion d’ouvrir des pers-
pectives aux penseurs libéraux et psychanalystes qui pourront utiliser ce 
concept de freudo-libéralisme pour mieux faire face aux défis éco-
nomiques et technologiques des prochaines années. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 



16      #Freudo-libéralisme 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Introduction      17                              

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

PREMIÈRE PARTIE 
 
 

FREUD ET LE LIBÉRALISME 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



18      #Freudo-libéralisme 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Introduction      19                              

 
CHAPITRE 1 

 
LES SOURCES LIBÉRALES DE LA PSYCHANALYSE 

 
 
La psychanalyse est indissociable de son créateur, Sigmund Freud. 

Rechercher les éventuelles convergences entre la psychanalyse et le 
libéralisme conduit inévitablement à se pencher sur Freud, son édu-
cation et ses débuts à Vienne en Autriche. 

 
L’éducation libérale de Freud  

 

Remarquons tout d’abord qu’il a reçu une éducation juive, non 
traditionnelle et ouverte à la philosophie des Lumières. « Ce qui me liait 
au judaïsme, ce n’était pas — je me dois de le confesser — la croyance, 
ni même l’orgueil national, car je fus toujours un incroyant, j’ai été élevé 
sans religion, quoique non sans respect pour les exigences dites « éthi-
ques » de la culture humaine ». 1   

Le psychiatre et psychanalyste Thomas Szasz, sans doute l’un des 
plus libéraux déclarés de sa profession comme nous le verrons ultérieu-
rement, explique que « la thèse selon laquelle Freud fut fortement   
influencé par les idées morales et politiques des XVIIIe et XIXe siècles 
est bien établie et n’a pas besoin de nouvelles preuves pour l’étayer. 
Freud était également pénétré des écrits prônant chacune de ces deux 
libertés : individualisme et collectivisme. Laquelle de ces conceptions 
l’attirait davantage et pour quelle raison ? Comment réconciliait-il les 
conflits qui surgissaient entre les deux ? (…) Tout d’abord, Freud, en 
grande partie parce qu’il était juif, se sentait tenu à l’écart des grands 
courants de la société autrichienne. En outre, lorsqu’il était enfant, la 
bourgeoisie juive de Vienne plaçait tous ses espoirs dans l’éducation et 
non pas dans le sionisme. C’est pourquoi Freud s’intéressait davantage 
à la liberté individuelle qu’à celle du groupe. À la même époque, sa 
conception de la famille ou de l’État modèles était plutôt fondée sur 
son expérience personnelle que sur ses lectures ou sur ses espoirs ; d’où 
son adhésion ultra-conservatrice à un patriarcat bienveillant, à la fois en 
matière de famille et de gouvernement. » 2  

                                                           

1 Allocution aux membres de la Société B’Nai B’Rith (1926), Œuvres complètes, PUF, 1994 volume 

XVIII, pp.115-116 
2 L’Éthique de la psychanalyse de Thomas Szasz, Payot, 1976, pp.30-31 



20      #Freudo-libéralisme 

Je me référerai à plusieurs reprises à la biographie très autorisée 
de  Freud écrite par Ernest Jones, psychanalyste anglais de l’École 
freudienne qui a été très proche de ce dernier. Ernest Jones3 précise 
que « Freud tenait de son père le sens de l’humour, le scepticisme à 
l’égard des incertitudes de l’existence, l’habitude, quand il voulait mettre 
en valeur quelque donnée morale, de l’illustrer par une anecdote juive, 
son libéralisme, sa libre pensée, ses tendances uxorieuses ». Ainsi, à titre 
d’exemple, d’après Ernest Jones, le père de Freud lui permit de mener 
à bien ses études secondaires et le laissa libre de choisir la profession 
de médecin même s’il aurait souhaité que son fils devienne homme 
d’affaires. 

Notons que le père de Freud était négociant dans le domaine de la 
vente de la laine et qu’il perdit son petit capital dans le krach boursier 
de Vienne de 1873.   

En tout état de cause, à ma connaissance, on ne trouve pas dans les 
très nombreux écrits de Freud de rejet ou critique vis-à-vis de son père, 
de son éducation ou de ses affaires professionnelles. 

Remarquons par ailleurs que Freud, outre le fait qu’il maîtrisait 
parfaitement la langue de Shakespeare et qu’il passa la fin de sa vie en 
Angleterre, fut favorablement impressionné par ce pays qui était un des 
plus évolués sur le plan du respect des libertés individuelles et éco-
nomiques au XIXe siècle. Ses deux demi-frères, Philippe et Emmanuel, 
avaient émigrés dès 1859 à Manchester pour fuir la crise économique 
de Vienne et ils y prospérèrent. À l’âge de 19 ans, Freud rendit visite à 
sa famille à Manchester et fut enthousiasmé par l’Angleterre « riche, 
tolérante, libérale ». 4   

 
Freud et la politique 
 

Ce n’est donc pas étonnant de constater que Freud se situait proba-
blement sur un plan politique entre les libéraux et les socio-démocrates. 

Freud s’intéressa particulièrement à la politique pendant sa jeunesse. 
En effet, Freud a un moment hésité entre le droit et la médecine. Il au-
rait pu être tenté par les affaires publiques.  

Le biographe Peter Gay insiste sur la proximité entre Freud et les 
idées libérales. La jeunesse de Freud se déroula dans un climat politique 
libéral. Suite à la révolution de 1848, différentes mesures libérales furent 

                                                           

3 La Vie et l’œuvre de Sigmund Freud (1955) d’Ernest Jones, Tome 1. La jeunesse, PUF, 1969, p.4 
4 Histoire de la psychanalyse sous la direction de Roland Jaccard, Hachette 1982, p.314 



Chapitre 1 – Les sources libérales de la psychanalyse      21                              

favorables aux juifs : la légalisation de la pratique religieuse juive, la sup-
pression de certaines taxes, l’égalité légale (1867) avec les chrétiens en 
matière de propriété et l’accès à toutes les professions ou postes de res-
ponsabilité dans la vie publique. 

Ainsi, les Juifs assimilés ne pouvaient qu’être favorables aux libéraux 
qui avaient pris le pouvoir à Vienne dès 1860. C’est pourquoi Freud ap-
précia cette période libérale comme l’indique Peter Gay : « Dans cette 
atmosphère Freud s’était senti à l’aise. » 5 

Peter Gay signale que la Neue Freie Press, le seul journal viennois de 
réputation internationale, avait jugé nécessaire de rappeler à ses lecteurs, 
à l’occasion d’une manifestation antisémite en 1883, que le « principe 
premier du libéralisme » consistait à ce que « les citoyens de toutes con-
fessions jouissent de droits égaux ».  

D’après le biographe, ce quotidien était le journal favori de Freud. Se-
lon lui encore, Freud vota pour les candidats libéraux « chaque fois qu’il 
en a eu l’occasion ». 6 
 
Freud, « Mill inside » 

 
Alors Freud fut-il un social-démocrate ou un libéral ? En réalité, 

Freud fut sans doute « Mill inside », autrement dit proche des idées 
développées par le philosophe social-libéral anglais John Stuart Mill.  

Pendant son service militaire, Freud trompa l’ennui en faisant des 
traductions à la demande d’un éditeur… Or si la plupart des biographes 
de Freud signalent cet épisode de sa vie, ils n’insistent jamais sur l’au-
teur traduit, le contenu de ses travaux et son influence sur Freud. Or il 
s’agit du philosophe anglais John Stuart Mill. Freud traduisit en effet 
pas moins de quatre essais du philosophe anglais : Sur l’émancipation de la 
femme, Platon, La Question sociale et Le Socialisme. 7 

Il semble bien que Freud fut fortement marqué par les écrits de Mill.  
Parlant de la traduction qu’il avait faite en 1880 du dernier ouvrage de 
Mill8, Freud écrit : « (…) il fut peut-être, en ce siècle, l’homme qui sut le 
mieux se libérer des préjugés courants », confirmant ainsi qu’il avait été 
impressionné par les théories du penseur anglais. 

 

                                                           

5 Freud : une vie de Peter Gay (1988), Hachette, 1991, p.22 
6 Ibid. p.23 
7 D’après Psychanalyse, ouvrage collectif sous la direction  de Alain de Mijolla et Sophie de Mijolla 

Mellor. PUF, 1996, p.23 
8 La Vie et l’œuvre de Sigmund Freud (1955) d’Ernest Jones, Tome 1. La jeunesse, PUF, 1969, p.194 



22      #Freudo-libéralisme 

Or qui est John Stuart Mill ? 
 
John Stuart Mill (1806-1873) a une place à part parmi les grands 

courants du libéralisme. Il est en effet un représentant d’un libéralisme 
que l’on pourrait qualifier de social et il est incontestablement un libéral 
sur le plan des mœurs. Son livre On Liberty, où il expose sa conception 
de la liberté, est l’un des bréviaires du libéralisme. Il situe la liberté dans 
la souveraineté de l’individu, souveraineté sur lui-même, sur son corps, 
sur son esprit. Dans l’article qu’il consacre à Mill dans l’encyclopédie 
Universalis, François Trévoux qualifie Mill de « non-conformiste » de la 
liberté et ajoute : « alors que son maître Bentham avait œuvré en 
moraliste, il raisonne en psychologue. » Voilà sans doute une des clés 
de l’intérêt de Freud pour le philosophe anglais… 

On retrouve par ailleurs chez Mill de nombreux thèmes chers aux 
libéraux9 : la protection nécessaire de l’individu face à la tyrannie de la 
majorité ou de l’opinion collective, la limitation du pouvoir du gou-
vernement sur l’individu, la règle générale du principe de laissez-faire 
ou de non-intervention du gouvernement, le dirigisme étatique qui 
étouffe la liberté individuelle, la concurrence, à la fois facteur d’avance-
ment de la société et moyen de développement de l’individu, la liberté 
des échanges internationaux.   

On relève aussi chez lui, et dans ses derniers ouvrages, une forte 
orientation sociale. Il condamne en effet le capitalisme de rentiers et de 
propriétaires, qui s’enrichissent sans travailler, pour prôner une justice 
sociale et redistributive développant la répartition de la propriété et en 
favorisant une éducation universelle. Mill recherche ainsi l’égalisation 
des chances pour promouvoir un libéralisme pour tous. Il envisage 
même l’abolition du salariat et la généralisation de la coopérative de 
production.  

Au fond Mill recherche la recette rationnelle qui doit assurer le plus 
grand bonheur au plus grand nombre, et chaque fois que le plus grand 
bonheur du plus grand nombre n’est pas le fruit spontané de la liberté, 
il tolère sans doute l’action gouvernementale.  

À l’évidence, Freud a été très marqué par les textes de Mill, d’une 
part sur la conception libérale de l’individu et de la liberté, et d’autre 
part sur une vision idéale et utopiste de l’avenir de l’homme. Après son 
service militaire, Freud s’est plongé à corps perdu dans ses études de 
médecine puis dans ses recherches et ses écrits, en ayant sans doute très 

                                                           

9 À ce sujet : Les Grands courants du Libéralisme d’Alain Laurent, Armand Colin, 1998 



Chapitre 1 – Les sources libérales de la psychanalyse      23                              

peu de temps à consacrer à la philosophie politique. Mais, assurément, 
Freud est resté toute sa vie « Mill inside ».  

Remarquons enfin que Mill est un ardent féministe. Pour lui, la 
liberté s’étend naturellement aux femmes. Or, d’après Ernest Jones, 
Freud trouve que Mill manque de sens de l’absurde. En effet, dans son 
ouvrage sur l’émancipation des femmes, Mill avance que la femme 
mariée pouvait gagner autant que son mari… ce qui risquerait d’après 
Freud de créer un déséquilibre, la femme devant permettre à l’homme 
de se consacrer à son travail, sans concurrence à la maison et en lui 
donnant l’idéal de la féminité (beauté, charme, douceur). 10 Autrement 
dit, beaucoup ont jugé que la psychanalyse avait fortement contribué à 
libérer la femme grâce notamment aux écrits d’Erich Fromm ou de 
Marcuse,… oubliant que le libéral Mill (et certainement sa femme, à qui 
l’ouvrage en question est attribué) avait devancé et inspiré le fondateur 
de la psychanalyse ! 

La proximité intellectuelle de Freud vis-à-vis de Mill n’a pas échappé 
à Ernest Jones, qui explique ainsi les positions politiques du psy-
chanalyste. À l’interrogation consistant à savoir pourquoi Freud, qui 
était un révolutionnaire dans le domaine de la psychologie, était un 
anti-révolutionnaire dans celui de la politique, Ernest Jones soutient 
que l’attitude politique de Freud tenait de celle de John Stuart Mill. 11 
« Il y a, il est vrai, une grande similitude entre leurs vues, mais Freud 
n’était pas homme à adopter sans réflexion les opinions de quelqu’un 
d’autre. » 

On pourrait débattre longtemps pour savoir si Freud fut tendance 
Mill libéral ou tendance Mill socialiste. Freud s’inscrivit en tout cas dans 
l’esprit des lumières et des théoriciens de la liberté.  

Notons enfin que Mill fut le disciple du philosophe Jeremy 
Bentham, inventeur du courant utilitariste, selon lequel « l’utile ou ce 
qui peut apporter le plus grand bonheur doit être le principe de notre 
action ». Certes, Mill, auteur de l’ouvrage L’Utilitarisme, essaya d’ajouter 
une dimension altruiste à cette école philosophique critiquée pour son 
approche égoïste. Il n’en demeure pas moins que l’économie néo-
classique se déclare en totale filiation avec l’utilitarisme. L’ « homo 
economicus » recherche son propre bonheur, et la main invisible, c’est-
à-dire le libre agir des hommes, favorise le chemin vers le bonheur du 
plus grand nombre. 

                                                           

10 La Vie et l’œuvre de Sigmund Freud (1955) d’Ernest Jones, Tome 1. La jeunesse, PUF, 1969, p.195 
11 La Vie et l’œuvre de Sigmund Freud, Tome 3. Les dernières années, PUF, 1969, p.389 



24      #Freudo-libéralisme 

Freud lui-même développa probablement une pensée proche de 
l’utilitarisme dans sa conception du bonheur. 

En effet, écrit en pleine crise des années 20, Le Malaise dans la cul-
ture dresse un tableau très sombre où Freud considère, comme Hobbes 
(philosophe anglais du XVIIe siècle, critiqué par les libéraux sur ses posi-
tions sur l’État illimité, le « Leviathan ») que « l’homme est un loup pour 
l’homme » et où l’espoir fait face à la haine de l’autre et à l’agression de 
son prochain. 

Ces attitudes sont dues selon Freud au narcissisme illimité du jeune 
enfant (la haine est issue de la lutte du moi pour sa préservation et son 
affirmation dans la vie en commun) qui conduit à une « pulsion de 
mort » (une pulsion d’agression et d’auto-anéantissement), source terrible 
de destruction qui s’oppose à la recherche du bonheur.  

La description effectuée par Freud de la recherche du bonheur des 
hommes (« Ils veulent devenir heureux et le rester »12) rapproche Freud 
des utilitaristes et donc des penseurs libéraux soucieux du respect de la 
diversité des aspirations individuelles.  

Freud énumère en effet les multiples façons de parvenir au bonheur : 
« on peut, pour y parvenir, s’engager sur des voies très diverses, privilé-
gier soit le contenu positif du but, le gain du plaisir, soit le contenu néga-
tif, l’évitement du déplaisir. (…) Le bonheur dans l’acception modérée 
où il est reconnu comme possible, est un problème d’économie libidinale 
individuelle. Il n’y a pas de conseil qui vaille pour tous ; chacun doit es-
sayer de voir lui-même de quelle façon particulière il peut trouver la béa-
titude »13. À noter ce petit conseil savoureux et plein de bon sens : « Tout 
comme le commerçant prudent évite de mettre tout son capital sur un 
seul placement, la sagesse de vie, elle aussi, conseillera peut-être de ne pas 
attendre toute satisfaction d’une unique tendance. » 14 

Une telle vision s’inscrit pleinement dans la logique utilitariste de Ben-
tham selon laquelle l’utile est le principe de toutes les valeurs, aussi bien 
dans le domaine de la connaissance que de l’action. 

 
Vienne, berceau de la psychanalyse et du néo-libéralisme 

 
Au-delà de son éducation familiale et littéraire que nous venons 

d’examiner,  il convient aussi de s’interroger à propos de l’influence du 
climat politique de l’époque sur la naissance de la psychanalyse. 

                                                           

12 Le Malaise dans la culture de Sigmund Freud, 1929, Ed PUF, Quadrige, 1995, p.18 
13 Ibid., pp.26-27 
14 Ibid., p.27 



Chapitre 1 – Les sources libérales de la psychanalyse      25                              

À ma connaissance, aucun biographe de Freud ne remarque que 
Vienne fut à la même époque le berceau de la psychanalyse et de la pen-
sée libérale du XXe siècle.  

Le tableau suivant établit la chronologie succincte de Freud et des 
philosophes et économistes libéraux autrichiens les plus célèbres. 

 
 

Sigmund Freud 1850 – 1940 Vit en Autriche jusqu’en 1938 puis à 
Londres 

Ludwig von Mises  1881 – 1973 Vit en Autriche jusqu’en 1934 puis à 
Genève qu’il quitte pour les USA en 
1940 afin de fuir le danger allemand 

Friedrich von Hayek  1899 – 1992 Vit en Autriche jusqu’en 1931 puis à 
Londres de 1931 à 1950 

Karl Popper  1902 – 1994 Vit en Autriche jusqu’en 1937 puis 
rejoint Londres pour fuir le nazisme 

 
 

La simultanéité du développement de la psychanalyse et de la pensée 
libérale viennoise n’est peut-être pas le fruit du hasard. C’est en tout cas 
l’idée du grand économiste libéral Ludwig von Mises, qui mérite d’être 
présentée, car elle est totalement ignorée par la plupart des grands 
historiens de la psychanalyse. 

Tout d’abord, rappelons brièvement qui est Mises.   
Mises, d’origine juive, est le fils d’un ingénieur travaillant pour le 

ministère autrichien des transports. Sa mère menait des actions de 
charité auprès d’un orphelinat juif. 

Ludwig von Mises, presque inconnu en France,  a été le représentant 
le plus éminent de l’École autrichienne d’économie. Économiste de 
tout premier plan, développant une vision philosophique du monde, 
professeur des très célèbres Hayek (prix Nobel) et de l’économiste 
américain libertarien Rothbard (favorable à un État minimaliste), il a été 
l’un des plus grands défenseurs du libéralisme et dès les années vingt a 
dénoncé avec prescience, force et rigueur, les erreurs du socialisme 
dans des ouvrages qui mériteraient d’être redécouverts à la lumière de la 
chute du mur de Berlin et de l’écroulement de l’empire soviétique. 

L’École autrichienne a cherché à appréhender l’ensemble de la 
science économique, en se situant aux frontières de la connaissance du 
social. Les économistes de l’École autrichienne se sont attachés aux 
objectifs et aux intentions de l’action humaine. Pour eux, les sciences 
sociales se fondent sur le primat de l’individu et sur sa subjectivité. Cela 
signifie que les fondements de l’économie reposent non pas sur des 



26      #Freudo-libéralisme 

modèles mathématiques et statistiques et des approches globalisantes 
(la macro-économie) mais sur l’analyse la plus fine possible de l’action 
humaine, autrement dit celle de l’individu et de sa subjectivité : ses  
perceptions, ses attentes et ses évaluations, en fonction de ses propres 
critères et valeurs. En conséquence, ils se méfient profondément de 
l’intervention étatique dans le processus du marché, qu’ils considèrent 
souvent destructrice, puisqu’elle repose systématiquement sur des ana-
lyses « vues de haut », planificatrices, qui nient le rôle de chaque indivi-
du. Au contraire, l’entrepreneuriat, qui provient de l’initiative et de la 
prise de risque individuelle, constitue une condition essentielle du déve-
loppement économique, la propriété privée permettant quant à elle 
l’utilisation efficace des ressources. 

L’École autrichienne d’économie, souvent inconnue pour les intel-
lectuels français, et la psychanalyse ont donc exactement la même 
matrice : l’Autriche-Hongrie et la capitale Vienne, qui bénéficièrent 
d’une période de relative liberté de 1867 à 1914, très favorable à 
l’épanouissement  des arts et des sciences. 

Mises va plus loin en considérant que l’avènement de l’École autri-
chienne et celui de la psychanalyse eurent en commun de ne pas être 
populaires auprès des autorités universitaires autrichiennes de l’époque. 
Selon lui, elles purent toutes se développer en étant favorisées par un 
système d’enseignement toléré à l’époque : les Privatdozents, des indivi-
dus admis en tant qu’enseignants privés par l’université, qui jouissaient 
de la liberté d’enseignement et d’une grande autonomie. Peu payés, ils 
devaient trouver d’autres moyens pour gagner leur vie.  

Pour Mises, le cas le plus remarquable « fut celui de la psychanalyse. 
Elle n’obtint jamais le moindre encouragement de la part des institu-
tions officielles ; elle se développa et prospéra en dehors de l’université 
et ses seuls liens avec la hiérarchie bureaucratique de l’enseignement 
résidaient dans le fait que Freud était un Privatdozent ayant le titre sans 
signification de professeur. »15 

Or Mises, tout comme Freud, fut un Privatdozent ! Sans doute rejeté  
par la communauté des professeurs d’économie souvent socialistes, il 
dut se rabattre sur cette forme d’enseignement libre. 

 
  

                                                           

15 Extrait du texte Les Débuts historiques de l’École économique autrichienne publié pour la première 

fois en 1969 sous le titre The Historical Setting of the Austrian School of Economics. Traduction 
d’Hervé de Quengo.  



Chapitre 1 – Les sources libérales de la psychanalyse      27                              

Conclusion  
 
Éducation familiale, idées politiques de Freud, filiation incontestable 

avec John Stuart Mill, dimension libérale de la société viennoise 
favorisant l’essor de la psychanalyse, autant de pièces à conviction qui 
soulignent les sources libérales de la psychanalyse. 

Freud, très circonspect sur le succès des Soviets,  n’hésitait pas à se 
décrire comme un « libéral à l’ancienne mode »16. Il mériterait en tout 
état de cause d’être cité, dans les ouvrages consacrés à l’histoire des 
idées politiques, comme étant apparenté au courant de pensée libéral, 
en l’affiliant, par exemple, à John Stuart Mill. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                           

16 In Freud et Sweig : Correspondance 1927 – 1939, Gallimard, 1973. Cité par Alain de Mijolla dans 
Les Mots de Freud ; Hachette, 1982, p. 195. « En dépit de toutes les raisons de mécontentement que 

donnent les systèmes économiques actuels, je n’ai pourtant aucun espoir que le chemin pris par les 

Soviets conduise à une amélioration. Pis encore, pendant ces dix ans de régime soviétique, les espoirs 
de ce genre que je pouvais nourrir ont été anéantis. Je reste un libéral à l’ancienne mode ».  



28      #Freudo-libéralisme 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Chapitre 1 – Les sources libérales de la psychanalyse      29                              

 
CHAPITRE 2 

 
COMPATIBILITÉ DE LA PSYCHANALYSE  

AVEC LA PHILOSOPHIE LIBÉRALE 

 
 
Le libéralisme philosophique s’appuie sur la primauté de l’individu, 

sur l’importance de la liberté individuelle qui va de pair avec la res-
ponsabilité individuelle.  L’individu possède des droits, indépendants de 
sa place ou son rôle dans la société et tous les individus sont égaux 
en  droits. La propriété constitue l’un des droits fondamentaux de 
l’homme. 

Au cœur de la philosophie libérale, comme dans la psychanalyse, 
nous trouvons donc l’individu.  

Les penseurs libéraux ont pourtant négligé cette vision commune 
parce qu’ils ont trop rapidement catalogué Freud comme étant l’un de 
leurs adversaires et rangé à tort Freud dans la catégorie du « constructi-
visme », qui consiste à régir les comportements humains à partir de 
plans qui imposent des objectifs communs aux individus alors que les 
libéraux sont favorables la « main invisible », aux libres interactions 
entre les intérêts individuels qui conduisent naturellement à l’enri-
chissement du plus grand nombre. 

Les penseurs libéraux se sont ainsi plus intéressés aux écrits de 
Freud visant à comprendre le monde et les grandes turbulences poli-
tiques de l’époque et ne se sont guère plongés dans son œuvre prin-
cipale constituée par l’ensemble de ses découvertes sur la psychanalyse, 
science empirique, destinée à aider et soigner l’individu qui en exprime 
le besoin. 

Tous les penseurs libéraux s’appuient sur l’idée directrice selon la-
quelle il faut assurer le bien-être et l’autonomie de l’individu.   

Ce cadre philosophique ne convient-il pas parfaitement à la psycha-
nalyse, dont la vocation première est de se centrer sur l’individu afin de 
lui permettre de mieux se connaître, pour mieux s’assumer ou pour 
guérir dans le cas de graves névroses ? La psychanalyse n’est-elle pas 
avant tout un moyen thérapeutique permettant à l’individu de maxima-
liser sa liberté, en s’appropriant son passé et la compréhension de ses 
refoulements ?  

Prenons un exemple concret avec l’économiste et homme politique 
libéral Yves Guyot. Né en 1843 et donc contemporain de Freud, Guyot 
fut l’une des grandes figures républicaines de la Troisième république. 



30      #Freudo-libéralisme 

Il publia de nombreux ouvrages et fut le chef de file de la pensée libé-
rale au début du XXe siècle.  

Citons Guyot : « Qu’est-ce que la liberté ? Sinon la reprise de 
l’individu par lui-même sur la masse qui l’absorbait. » 1 

Citons Freud : « La liberté individuelle n’est pas un bien de culture. 
C’est avant toute culture qu’elle était la plus grande, mais alors le plus 
souvent sans valeur, parce que l’individu était à peine en état de la dé-
fendre. (…) Il ne semble pas qu’en exerçant une quelconque influence 
on puisse amener l’homme à muer sa nature en celle d’un termite, il dé-
fendra sans doute toujours sa revendication de liberté individuelle contre 
la volonté de la masse. Une bonne part de la lutte de l’humanité se con-
centre sur une seule tâche, trouver un équilibre approprié, c’est-à-dire 
porteur de bonheur, entre ces revendications individuelles et les revendi-
cations culturelles de la masse. » 2 

Ne peut-on pas considérer Guyot et Freud comme faisant partie de 
la même famille de pensée ? 

Le deuxième auteur le plus prolifique de la psychanalyse après Freud 
est certainement Karl J. Jung. Ce psychiatre suisse, né en 1875, fait 
partie de la première génération des psychanalystes et fut considéré 
comme le dauphin de Freud jusqu’à leur brouille intellectuelle et per-
sonnelle. 

Les puristes me reprocheront de citer Jung. Tout d’abord, Jung, au 
départ fils spirituel de Freud et rare « non juif » du cercle des com-
pagnons proches de Freud dans les premières années du mouvement 
psychanalytique, rompit définitivement avec Freud en 1913 pour mener 
ses propres travaux. Ces travaux sur les complexes, la typologie des 
caractères (extraverti / introverti…) ou l’inconscient collectif sont ma-
jeurs et ont encore de l’influence aujourd’hui. Mais surtout, Jung adopta 
sous le régime nazi une attitude collaborationniste en dirigeant l’Institut 
Göring (l’Institut de Psychothérapie officiel du régime), à l’instar sans 
doute d’un Richard Strauss qui occupa lui aussi des fonctions officielles 
sous le Troisième Reich. Notons cependant que Jung fut recruté com-
me agent secret pendant la Seconde Guerre mondiale par les alliés pour 
travailler sur les profils psychologiques des dirigeants nazis. 

Quoi qu’il en soit, il semble évident que l’on peut néanmoins 
considérer avec le recul Jung comme faisant partie de l’histoire de la 
psychanalyse. Or le dernier ouvrage de Jung, qui constitue en quelque 

                                                           

1 La tyrannie collectiviste d’Yves Guyot, Les Belles Lettres, 2005, p.287 
2 Le Malaise dans la culture de Sigmund Freud, 1929, Ed PUF, Quadrige, 1995, p.39 



Chapitre 2 – Compatibilité de la psychanalyse avec la philosophie libérale      31                              

sorte son testament spirituel, s’avère être un authentique écrit libéral où 
il met en exergue l’individu. 

 Écrit vers la fin de sa vie, en 1956, cet essai résume en effet sa 
pensée morale et sociale. « De quoi l’avenir sera-t-il fait ? » sont les 
premiers mots d’un ouvrage où, si l’on ne trouve aucune référence à 
des philosophes libéraux3, on découvre néanmoins une pensée qui 
s’inscrit véritablement dans la lignée libérale. Le fait que l’un des 
pionniers de la psychologie et de la psychiatrie moderne arrive en 
grande partie aux mêmes conclusions que les penseurs libéraux les plus 
éclairés, à partir de ses propres travaux et sans s’aventurer dans d’autres 
disciplines (économie, sociologie…) mérite que l’on s’y attarde. 

Jung y constate que l’individu est l’unité de base de la société, une 
conception partagée par tous les économistes libéraux :  

 
« La situation individuelle de notre malade est, au propre et en vérité, la 
même que celle de la collectivité. L’individu, avec la multiplicité de ses 
tendances et de ses composantes, constitue en tout point un microcosme 
social où se reflètent, à la dimension de l’individu, à l’échelle la plus pe-
tite, les qualités, les propriétés qui règnent en grand dans la société. Ou à 
l’inverse, c’est à partir de l’individu, unité de base de la société, que se 
crée par sommation la dissociation collective. C’est sans doute cette der-
nière perspective qui est la plus vraisemblable, dans la mesure où c’est la 
personnalité individuelle qui est l’unité irréductible de vie, son seul vec-
teur concret et immédiat, alors que la société et l’État constituent des 
idées conventionnelles qui ne peuvent prétendre à l’existence et à la    
réalité que pour autant qu’elles sont représentées par un certain nombre 
d’individus. » 4 

 
De plus, dans sa conception de l’approche psychanalytique, Jung, 

au-delà de certaines de ses théories qui ont été critiquées, développe 
également un discours prônant la primauté de l’individu :   

 
« Que l’on y songe : pour le jugement scientifique d’une part, l’individu 
ne signifie rien sinon une unité, répétée à un nombre infini d’exem-
plaires et que l’on pourrait aussi bien désigner d’une lettre ou d’un 
nombre ; et pour la compréhension d’autre part, c’est précisément 
l’homme, artificiellement isolé et unique, qui est le seul objet réel et 
l’objet par excellence de l’enquête, cette enquête supposant la mise en 
veilleuse de toutes les lois que l’homme de science a précisément à 
cœur. C’est pour le médecin que cette contradiction devient au premier 
chef un problème. Equipé de pied en cap avec les vérités statistiques de 

                                                           

3 Présent et Avenir de C.G. Jung (1956), Livre de Poche, 1995, p.8 
4 Ibid., p.72 



32      #Freudo-libéralisme 

sa formation scientifique, le voici soudainement confronté à la tâche de 
soigner un malade, tâche qui requiert, en particulier dans le cas des 
maux psychiques, une compréhension individuelle. Plus le traitement sera 
schématique, plus il déclenchera de résistances légitimes chez le malade 
et plus la guérison de celui-ci sera compromise. C’est pourquoi le 
psychothérapeute se voit obligé, qu’il le veuille ou non, de prendre en 
considération l’individualité de son malade. » 5 

 
Le libéralisme est la philosophie de la liberté 

 
Benjamin Constant, l’homme politique et écrivain français, à l’extrême 

subtilité psychologique comme le prouve son célèbre roman, Adolphe, 
considéré comme le grand libéral de l’époque révolutionnaire et napo-
léonienne, résume ainsi sa vision du libéralisme, une vision où la liberté 
doit primer dans tous les domaines.   

« J’ai défendu quarante ans le même principe, liberté en tout : en      
religion, en philosophie, en littérature, en industrie, en politique : et par 
liberté, j’entends le triomphe de l’individualité, tant sur l’autorité qui 
voudrait gouverner par le despotisme, que sur les masses qui réclament le 
droit d’asservir la minorité à la majorité. Le despotisme n’a aucun droit. 
La majorité a celui de contraindre la minorité à respecter l’ordre : mais 
tout ce qui ne trouble pas l’ordre, tout ce qui n’est qu’intérieur, comme 
l’opinion ; tout ce qui dans la manifestation de l’opinion, ne nuit pas à 
autrui, soit en provoquant des violences matérielles, soit en s’opposant à 
une manifestation contraire ; tout ce qui, en fait d’industrie, laisse l’in-
dustrie rivale s’exercer librement, est individuel, et ne saurait être légiti-
mement soumis au pouvoir social. » 6  

Ce cadre intellectuel ne convient-il pas parfaitement aux psychana-
lystes qui considèrent que leur pratique permet aux hommes d’être en-
core plus libres ? En se dégageant de leurs névroses, en maîtrisant 
mieux leur soi, en comprenant mieux leurs ressorts profonds et incons-
cients, les hommes n’aboutissent-ils pas à plus de liberté ? 

Ainsi, Freud, lui-même, s’il a très peu parlé du rapport direct entre la 
liberté et la psychanalyse, a tout de même écrit dans une note liminaire 
que le but de la psychanalyse consistait :  

 
« non à rendre les réactions morbides impossibles, mais à donner au 
moi la liberté de se décider dans un sens ou dans un autre. » 7 

                                                           

5 Présent et Avenir de C.G. Jung (1956), Livre de Poche, 1995, p.15 
6 Mélanges de littérature et de politique de Benjamin Constant, 1829. In Œuvres, La Pléiade, Galli-

mard, 1957, p.835 
7 Cité par Paul Roazen dans La Pensée politique et sociale de Freud, Complexe, 1976 



Chapitre 2 – Compatibilité de la psychanalyse avec la philosophie libérale      33                              

C’est pourquoi certains psychanalystes n’hésitent pas à considérer 
que « le système thérapeutique entier de Freud vise à la libération et à 
l’indépendance » 8 comme l’affirme Paul Roazen, le très célèbre histo-
rien canadien de la psychanalyse.  

D’ailleurs pour juger des résultats d’une psychanalyse, le moyen le 
plus objectif consiste à demander l’avis des analysants eux-mêmes.  

Dans un ouvrage intitulé Ma psychanalyse est terminée, une journaliste, 
Agnès Bardon, a enquêté auprès de plusieurs personnes ayant terminé 
une cure psychanalytique afin de recueillir leur sentiment sur l’apport de 
l’analyse. L’auteur est marqué par « les bénéfices de la psychanalyse sous 
l’angle de la liberté et pas seulement d’un mieux-être ». 9 

Au travers des témoignages recueillis, il apparaît que la psychanalyse 
facilite la réappropriation de son histoire personnelle et une meilleure 
connaissance de soi qui conduisent à un sentiment nouveau de liberté, 
« une condamnation à être libre ». 

Le professeur de philosophie Alain Laurent  explique que le principe 
cardinal du libéralisme est la « primauté de la liberté ». Il développe 
ainsi son idée10 : « Primat de l’individu + primat de la liberté, cela don-
ne d’évidence la primauté de la liberté individuelle, érigée en valeur 
matricielle du libéralisme ».  

La liberté individuelle n’est-elle pas également la « valeur matri-
cielle » de la psychanalyse ? Le psychanalyste Jean-Claude Lavie par 
exemple souligne que « la difficulté pour l’analyste, c’est d’arriver à ce 
que son patient devienne, sinon quelqu’un qui soit relativement libre, 
au moins plus libre qu’il ne l’est, par rapport à toutes les instances qui le 
ligotent de l’intérieur. » 11 

 
La notion de propriété de soi : une notion commune à la psycha-
nalyse et à la philosophie libérale 

 
La propriété est une des grandes valeurs du libéralisme, qu’on re-

trouve dans la déclaration des droits de l’homme de 1789. Comme le 
proclame le penseur  libéral Yves Guyot : « l’être tout entier est une 
propriété ». 12 

                                                           

8 La pensée politique et sociale de Freud (1968) de Paul Roazen. Complexe, 1976, p.154 
9 Ma psychanalyse est terminée d’Agnès Bardon, Fayard, 2001, p.11 
10 La Philosophie libérale d’Alain Laurent, Les Belles Lettres 2002, p.55 
11 Entretiens avec Patrick Froté in Cent ans après, Gallimard, 1998, p.62 
12 La Tyrannie collectiviste d’Yves Guyot, Les Belles Lettres, 2005, p.34 



34      #Freudo-libéralisme 

Le philosophe Alain Laurent développe ce concept 13 : « Esquissée 
dès l’origine par Locke posant un individu « seigneur de lui-même » et 
« propriétaire de sa personne », cette figure souveraine de l’individu 
n’implique aucune atomisation sociale. Virtualité naturelle et visée mo-
rale, cette souveraineté proclamée par tant de libéraux porte sur soi-
même (Stuart Mill : « sur lui-même, son corps et son esprit », l’individu 
est souverain ») et non sur autrui. L’individu s’y autodétermine, dispo-
sant de lui-même dans une propriété de soi excluant qu’il soit mis sous 
tutelle ou sacrifié à des fins niant son intégrité ».  

Alain Laurent imagine un raisonnement par l’absurde14 :  
 

« Si je n’étais pas propriétaire de moi-même, d’autres pourraient sans 
obstacle moral s’arroger un « droit » de propriété sur ma personne en 
faisant de moi leur chose ou leur esclave — en me réduisant au simple 
état de moyen au service de leurs fins égoïstes. C’est seulement en 
s’appartenant qu’un individu peut vivre et être reconnu en sujet souve-
rain — sans être littéralement « aliéné », étranger à soi, privé de soi. »  

 
Or l’objectif d’une psychanalyse n’est-il pas essentiellement de   

permettre au patient de devenir propriétaire de soi, de retrouver son 
intégrité, pour être encore plus libre ? Aller à la découverte de son   
inconscient, n’est-ce pas s’approprier un domaine qui n’appartient 
qu’à soi mais qui nous échappe si nous ne prenons pas l’initiative 
d’une telle démarche ?  

 
La responsabilité individuelle est aussi au cœur de la pensée 
libérale et de la psychanalyse 

 
Pour l’historien Paul Roazen, la responsabilité individuelle est au 

cœur de la psychanalyse.  
« Tout manuel de technique analytique pourrait démontrer à quel 

point, loin d’absoudre les patients de la responsabilité de leurs actes, la 
psychanalyse entraîne une extension toujours croissante de la res-
ponsabilité propre (…). Le projet thérapeutique central de Freud fut 
d’asseoir le règne de ces commandes, de rendre les hommes plus 
authentiquement maîtres d’eux ».15 

En effet, en matière de responsabilité, Freud est très proche des 
réflexions du psychologue social Gustave Le Bon, qui peut être 

                                                           

13 La Philosophie libérale d’Alain Laurent, Les Belles Lettres, 2002, p.49 
14 Ibid., p.79 
15 La Pensée politique et sociale de Freud (1968) de Paul Roazen, Complexe 1976, p.184 



Chapitre 2 – Compatibilité de la psychanalyse avec la philosophie libérale      35                              

apparenté à la pensée libérale, compte tenu de sa confiance marquée 
dans l’individu et sa grande méfiance vis-à-vis de la puissance tutélaire 
envahissante de l’État, comme on peut le constater dans son ouvrage 
Socialisme (1922). 

Freud s’attache à approfondir le rapport entre la psychologie indi-
viduelle et la psychologie des masses en écrivant en 1921 : Psychologie des 
masses et analyse du moi. Il s’inspire très largement du célèbre ouvrage 
Psychologie des foules de Le Bon que Freud décrit en disant qu’il est 
« devenu justement célèbre »16 et pour lequel il utilise des qualificatifs 
tels que « peinture si impressionnante ».  

Cet ouvrage de Freud permet d’éclairer sa pensée sur différentes 
notions prisées par les libéraux.  

Ainsi Freud reprend à son compte les propos de Le Bon dans 
Psychologie des Foules et cite intégralement, dans Psychologie des masses et 
analyse du moi, ce passage :  

 
« La foule étant anonyme, et par conséquent irresponsable, le sen-
timent de la responsabilité, qui retient toujours les individus, disparaît 
entièrement. » 17  

 
Freud croit à la thèse de l’inhibition d’intelligence collective dans la 

masse. D’une part parce que les intelligences les plus grandes sont 
rabaissées par les intelligences plus faibles et que l’accroissement de 
l’affectivité sont défavorables à un travail correct de l’esprit, et d’autre 
part :  

 
« Parce que les individus sont intimidés par la masse et que leur travail 
de pensée n’est pas libre, et parce que chez chaque individu la cons-
cience de la responsabilité de ce qu’il fait se trouve abaissée. » 18  

 
Dans ce contexte, pour Freud, l’individu confronté à la masse et à la 

pulsion grégaire perd son initiative.  
 

« Les riches liaisons affectives que nous reconnaissons dans la masse 
suffisent pleinement à expliquer un de ses caractères, le manque d’au-
tonomie et d’initiative chez l’individu, la similarité de sa réaction avec 

                                                           

16 Psychologie des masses et analyse du moi (1921)  (Réf : Œuvres complètes, PUF, 1991, volume 
XVI, p.7) 
17 Psychologie des foules, (1895), Quadrige, PUF 1998, p.13 
18 Psychologie des masses et analyse du moi (1921)  (Réf : Œuvres complètes, PUF, 1991, volume 
XVI, p.24) 



36      #Freudo-libéralisme 

celle de tous les autres, pour ainsi dire sa réduction au rang d’individu 
de la masse. » 19  

 
Ce n’est pas un psychanalyste mais un philosophe contemporain 

(Alain Laurent) qui explique que les libéraux sont : 
 

« Les adeptes d’une juste mesure qui recentre en priorité sur la respon-
sabilité de soi, arrimée sur l’autonomie et l’indépendance d’un individu-
sujet appelé à « s’assumer » sans en reporter la charge sur les autres ni 
dépendre passivement d’eux. Responsabilité de soi : par respect de soi 
et d’autrui, faire ce qu’il faut pour prendre soin de soi, avoir suffisam-
ment de discernement et de courage pour s’assurer contre l’impré-
visible, supporter les coûts et conséquences de nos propres choix. » 20 

 
La pratique psychanalytique ne s’inscrit-elle pas dans cette approche ? 

C’est en tout cas ce qui ressort des propos de la psychanalyste Joyce Mc 
Dougall (1920-2011) qui définit ainsi sa pratique auprès des analysants :  

 
« Notre seul but est de comprendre leur expérience psychique et de 
leur communiquer ce que nous croyons avoir compris, avec l’espoir 
qu’ils assumeront ensuite l’entière responsabilité de leurs choix et de 
leurs actes. » 21  

 
Le libéralisme de Françoise Dolto 

 
Françoise Dolto, la célèbre psychanalyste spécialiste de l’enfance, 

s’inscrit aussi dans une tradition libérale centrée sur la liberté, l’auto-
nomie et la responsabilité de l’individu. 

Dolto paraît s’être consacrée aux enfants un peu comme les éco-
nomistes s’intéressent aux raisons du développement des entreprises. 
Le parallèle est passionnant et somme toute logique. Ainsi à propos de 
l’autonomie, elle écrit :  

 
« Laissons l’enfant aussi libre que possible, sans lui imposer des règles 
sans intérêt. Laissons-lui seulement le cadre de règles indispensables à 
sa sécurité et il s’apercevra à l’expérience, lorsqu’il tentera de les 
transgresser, qu’elles sont indispensables et qu’on ne fait rien "pour 
l’embêter". » 22  

 

                                                           

19 Ibid., p.55 
20 La Philosophie libérale d’Alain Laurent, Les Belles Lettres, 2002, p.66 
21 Entretiens avec Patrick Froté in Cent ans après, Gallimard, 1998, p.485 
22 Les Étapes majeures de l’enfance de Françoise Dolto, Folio, Gallimard, 1994, p.24 



Chapitre 2 – Compatibilité de la psychanalyse avec la philosophie libérale      37                              

Nous pouvons qualifier Dolto de très libérale lorsqu’elle écrit par 
exemple : « De zéro à deux ans, l’enfant (…) va courir des risques mais 
il faut le laisser vivre, le laisser avoir des épreuves ». 23 « Lorsqu’il est un 
peu plus grand (…) le mieux est de le laisser-faire lui-même ses 
expériences, ce qui d’ailleurs le rendra extrêmement prudent ». 24 Et 
Françoise Dolto conclue ses propos, en retrouvant l’esprit de Gournay 
ou de Turgot (à l’origine de la fameuse formule du « Laissez-faire »), 
par cette « loi » : « Laissez votre enfant libre, mais soyez libre aussi. 
Empêchez votre enfant de vous gêner dans votre propre activité, mais 
ne le gênez pas dans la sienne ». 25 Cette conception de l’éducation est 
pour F. Dolto la meilleure façon de développer un climat de confiance 
et de sécurité.  

Françoise Dolto insiste beaucoup sur cette notion de confiance. 
« Entre parent et enfant, la confiance devra être totale et réci-
proque ». 26 Or Alain Peyrefitte a démontré dans son ouvrage La Société 
de confiance (1995) le lien étroit entre le développement économique d’un 
pays et la culture de confiance qui y règne. Là encore, le parallèle est 
limpide. Selon F. Dolto,  

 
« Contrôler un enfant, c’est lui faire confiance, le laisser expérimenter 
ce qui est possible et parler de tout en confiance avec ses parents ».27 

 
Les solutions préconisées par la psychanalyste pour aider les adoles-

cents en difficulté reposent sur cette vision de la liberté et de la respon-
sabilité. Dans  un article intitulé « Quand le bachelier devient criminel », 
publié en 1949 (dans Esprit), Françoise Dolto évoque un crime perpé-
tué par une bande de jeunes. Ses préconisations sont empruntes de 
libéralisme quand elle explique :  

 
 « Les consultations psychanalytiques ou autres ne suffisent pas, non 
plus que l’éducation à l’école du savoir sexuel. Des solutions plus larges 
sont à trouver, des solutions sociales qui permettraient à tout âge des 
moyens d’expression créatrice valables pour tous les enfants. Une acti-
vité pratique à exercer dans une assez grande liberté, mais pas seule-
ment des activités « libres », ludiques, gratuites — des activités réelles, 
rémunérées d’où l’exploitation (au sens habituel du mot) serait exclue, 
bien entendu, mais où le sens de la responsabilité serait suscité, ainsi que le goût 

                                                           

23 Ibid., p.95 
24 Ibid., p.101 
25 Ibid., p.107 
26 Ibid., p.26 
27 Ibid., p.55 



38      #Freudo-libéralisme 

de la liberté. Pour cela, il faut avant tout modifier l’esprit du corps ensei-
gnant et du public, modifier les emplois du temps et le mode d’en-
seignement ». 28 

 
Mais Françoise Dolto ne défend pas pour autant une vision 

anarchique et prône la défense de règles de conduite, à l’instar des 
philosophes libéraux qui placent le droit au cœur de leur réflexion. Elle 
développe une approche des lois, assimilable à la vision libérale lors-
qu’elle affirme par exemple :  

 
« Je crois que très tôt les enfants doivent être mis au courant des lois 
vraies. (…) Faisons bien attention lorsque nous donnons une loi à un 
enfant qu’il s’agisse d’une véritable loi, d’une loi supra-familiale qui 
régit les humains du groupe civique dont il fait partie. (…) Une 
infraction à la loi, cela se paie. » 29  

 
Si Françoise Dolto développa une approche libérale dans son 

métier, en matière d’éducation des enfants, elle délivra également une 
approche résolument libérale en sortant du cadre purement thérapeu-
tique et en remettant par exemple en cause la politique de fonction-
nariat et de rémunération des enseignants. 

 « Tous ces systèmes d’avancement et ce fonctionnariat dans un 
métier qui demande fraîcheur, inventivité, qualités humaines sont 
absurdes ». 30 F. Dolto se montre en effet favorable à offrir la possibilité 
d’enseigner, avec des contrats à temps renouvelables, à tous ceux qui 
sont doués pour transmettre leur expérience : ouvriers, ingénieurs, 
mères de famille, retraités… Au fond, si F. Dolto avait été vivante, elle 
se serait peut-être opposée aux emplois-jeunes et aurait plutôt pré-
conisé le recours à des « seniors » expérimentés, au chômage ou en fin 
de carrière, pour compléter le dispositif de l’Éducation nationale. 
L’échec des emplois-jeunes (déception, démissions, manque de moti-
vation) a d’ailleurs été notoire.  

Au-delà de ses réflexions sur l’Éducation nationale, son expérience 
et ses travaux l’incitent à faire des commentaires encore plus généraux 
sur la société. Les extraits suivants dénotent une fois de plus son esprit 
libéral : 

 

                                                           

28 Ibid., p.383 
29 Les Étapes majeures de l’enfance de Françoise Dolto, Gallimard 1994, p.67 
30 Ibid., p.309 



Chapitre 2 – Compatibilité de la psychanalyse avec la philosophie libérale      39                              

« L’entraide est chose interpersonnelle et non assistance anonyme par 
l’État bureaucratique, lequel développe une éthique de destin sans 
risques, où le désir et l’amour meurent et où le parasitisme est vertu. 
L’inventivité et la créativité ne peuvent être orchestrées par le prince 
ou l’État aux multiples bureaucrates à pouvoir discrétionnaire. » 31 

 
Ou encore :  

 
« Je ne crois pas que penser autrement et appliquer autrement qu’on le 
fait la Sécurité sociale soit une utopie. Peut-être fallait-il mesurer ce 
qu’entraîne notre système, l’esprit démissionnaire devant la respon-
sabilité de chacun vis-à-vis de lui-même et des autres de son entourage, 
je pense aux parents âgés, pour en voir les défauts. » 32 

 
Le libéralisme du psychiatre-psychanalyste Thomas Szasz 

 
Thomas Szasz est sans doute le psychanalyste qui a le plus expli-

citement affirmé son attachement au libéralisme en insistant sur les 
notions d’individualisme, de liberté, de propriété et de responsabilité 
individuelle. 

Thomas Szasz, américain (1920-2012), professeur de psychiatrie à 
l’Université de New York et psychanalyste, est surtout connu pour son 
long combat contre le « mythe de la maladie mentale ». Selon lui, la 
psychiatrie institutionnelle est un abus. La maladie mentale n’existe pas 
et ne peut être classifiée en maladie. Il s’agit pour lui d’un mauvais 
comportement. Dans son manifeste33, il prône également la séparation 
de la psychiatrie et de l’État et condamne l’enfermement involontaire 
en hôpital psychiatrique. La plupart de ses écrits ont traité de ce sujet.  

Thomas Szasz a fréquenté les milieux libertariens et individualistes 
animés par la philosophe et écrivain Ayn Rand dans les années 60. Il a 
lu avec intérêt des grands auteurs libéraux comme Ludwig von Mises et 
a eu des échanges intellectuels approfondis avec l’auteur Murray Roth-
bard (économiste libéral et libertarien). En cela, il se distingue particu-
lièrement de ses confrères qui sont très rares à s’être plongés dans les 
textes des libéraux (et inversement d’ailleurs…). 

Ainsi, il ressort de la lecture de son essai L’Éthique de la psychanalyse 
une grande harmonie entre la pensée libérale et sa vision de la psycha-
nalyse. Cela explique que Szasz soit l’un des rares « psy » à trouver 

                                                           

31 La Cause des enfants de Françoise Dolto, Robert Laffont, 1985, p.444 
32 Ibid., p.445 
33 Disponible sur le site internet www.szasz.com 

http://www.szasz.com/


40      #Freudo-libéralisme 

grâce aux yeux du philosophe et économiste libéral Hayek, très critique 
en général à l’égard de Freud. 34  

Prenons quelques exemples.  
Voici tout d’abord deux citations qu’il a choisies pour introduire son 

ouvrage. Elles indiquent clairement que Szasz inscrit pleinement la dé-
marche psychanalytique dans une logique de recherche de liberté indi-
viduelle. 
 

« … On devrait apprendre au malade à se libérer et à s’accomplir plei-
nement, non pas à nous ressembler » est extrait d’un texte de Sigmund 
Freud dans Les Voies nouvelles de la thérapeutique psychanalytique (1919). 35 
 
« … Le but de la vie ne peut être que d’augmenter la somme de liberté 
et de responsabilité que l’on trouve dans chaque homme et dans le 
monde entier. On ne peut, en aucun cas, réduire ou supprimer cette li-
berté, même momentanément » (Albert Camus). 36 

 
Insistons ensuite sur le fait que Szasz n’est en aucun cas un « dis-

sident » de l’École freudienne et tient à bien marquer son respect et sa 
filiation avec l’œuvre du fondateur de la psychanalyse même si les 
termes de « psychothérapie autonome » ou encore « psychothérapie de 
contrat » lui semblent préférables à « psychanalyse » pour ne pas heur-
ter des analystes qui lui reprocheraient d’abuser du terme : « Notre but 
est le même : étendre le contrôle du Moi sur certains domaines du Ça, 
selon leurs propres termes, ou plutôt, comme je préfère le dire, aug-
menter la capacité du client à prendre des déterminations et à faire des 
choix »37. Il ajoute encore : « Freud créa un « instrument unique pour 
explorer la condition humaine et accroître la liberté personnelle. » 38 

En plaçant l’accroissement de la liberté de l’individu au cœur de la 
démarche psychanalytique, Szasz se place résolument du côté des pen-
seurs libéraux pour qui la liberté de l’individu est la pierre angulaire. 

  
« Le niveau de liberté d’un individu influe beaucoup sur celui des gens 
qu’il fréquente. À partir de là, le concept de liberté ne peut manquer de 
jouer un grand rôle en psychiatrie et en psychothérapie. Peut-être le 
meilleur moyen est-il d’ailleurs de classer les psychothérapies du point 
de vue de la liberté. On peut ainsi discerner deux groupes : l’un visant à 
augmenter la liberté personnelle du patient ; l’autre cherchant à la di-

                                                           

34 Droit, législation et liberté, Tome 3 de Friedrich A. Hayek, 1979, PUF Quadrige, p.210 
35 L’Éthique de la psychanalyse de Thomas Szasz, Payot, 1976, p.12 
36 Ibid. 
37 Ibid., p.15 
38 Ibid., p.100 



Chapitre 2 – Compatibilité de la psychanalyse avec la philosophie libérale      41                              

minuer (…). Le grand apport de Freud est d’avoir jeté les bases d’une 
thérapeutique cherchant à augmenter les choix des patients et donc sa 
liberté et sa responsabilité. » 39  

 
Ce raisonnement de Szasz inscrit ainsi totalement la démarche freu-

dienne comme une démarche libérale même si comme le souligne 
Szasz :  

 
« Freud n’a jamais clairement exprimé cette vision libératrice de sa dis-
cipline, si ce n’est en insistant sur le but de libérer le malade du fardeau 
de ses mauvais souvenirs. Plus tard, dans les années 20 et 30, avec des 
analystes comme Wilhelm Reich, la psychanalyse devait permettre de 
libérer l’homme de ses inhibitions, de ses influences inconscientes 
exercées sur lui par ses introjections infantiles ou plus simplement, des 
idées qu’on lui avait inculquées lorsqu’il était enfant. Depuis la mort de 
Freud, le but de l’analyse est de libérer le patient des effets gênants de 
sa névrose (…). Nous voici de nouveau devant la notion de liberté. » 40  

 
Nous sommes bien loin de Marx et bien plus prêt de la philosophie 

libérale de Locke :  
 

« On jouit d’une véritable liberté quand on peut disposer librement, et 
comme on veut, de sa personne, de ses actions, de ses possessions, de 
toute sa property. » 41 

 
Szasz situe clairement la filiation entre le concept politique et philo-

sophique de liberté individuelle et la psychanalyse et s’interroge sur la 
position de Freud sur ce sujet. Szasz rappelle qu’il existe un autre idéal 
de liberté : la liberté « collective », qui trouve ses racines chez Rousseau, 
Saint Simon et qui fut promu par Marx et les premiers communistes. 
« Le contenu de cette liberté est largement défini en termes négatifs 
comme liberté arrachée en général à la persécution d’un groupe d’op-
presseurs. » 42 « En somme, c’est la liberté pour un groupe — ou liberté 
collective — de jouir des privilèges octroyés à un autre groupe. » 43 

 
 
 

                                                           

39 Ibid., p.25-26   
40 Ibid., p.27  
41 Cité par Philippe Nemo dans Histoire des idées politiques aux temps modernes et contemporains, 

PUF Quadrige, 2002, p.324 
42 L’Éthique de la psychanalyse de Thomas Szasz, Payot, 1976, p.29 
43 Ibid. 



42      #Freudo-libéralisme 

Conclusion 
 
Au final, Szasz est probablement le psychanalyste qui affirme avec le 

plus de force la cohérence entre sa discipline et les idées libérales. Sa 
comparaison entre le traitement analytique qui vise à donner aux indi-
vidus une plus grande liberté dans leur conduite personnelle et la ré-
forme libérale mérite ainsi d’être citée in extenso :  

 
« Bien qu’au centre de la théorie du traitement analytique, la significa-
tion précise ou la nature de la liberté dans ce contexte n’ont jamais été 
explicitées ni articulées à l’intérieur d’un système éthique cohérent. Et 
pourtant, je prétends que la psychanalyse, en tant que psychothérapie, 
ne signifie rien si elle n’est pas articulée à la morale. C’est là que se 
trouve la portée morale et politique, en même temps que scientifique, 
de la situation analytique ; elle est un exemple du combat humain mené 
par la morale de l’individualisme et de l’autonomie personnelle. On 
peut ainsi comparer le dessein du traitement analytique au but d’une ré-
forme libérale en politique. L’intention d’une constitution démocra-
tique est de donner à un peuple opprimé par un gouvernement tyran-
nique une plus grande liberté dans sa conduite économique, politique 
et religieuse. Le dessein d’une psychanalyse est de donner aux patients 
emprisonnés dans leur système rigide d’action une plus grande liberté 
dans leur conduite personnelle. » 44  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

                                                           

44 Ibid., p.27 



CHAPITRE 3 
 

LA PSYCHANALYSE VUE PAR LES GRANDS  
PENSEURS LIBÉRAUX AUTRICHIENS 

 
 
Comme nous l’avons vu dans le premier chapitre, les plus grands 

penseurs libéraux du XXe siècle furent des contemporains et com-
patriotes du fondateur de la psychanalyse. 

Ils se sont tous exprimés à propos de la psychanalyse et de Freud 
mais avec des points de vue divergents. 

Leurs écrits sur ces sujets sont rares mais méritent d’y consacrer un 
chapitre dans la mesure où ils sont en général ignorés par les psy-
chanalystes, à l’exception notable de Szasz comme nous venons de le 
voir. 

 
Karl Popper, le premier à douter du caractère scientifique de la 
psychanalyse 

 
Karl R. Popper est considéré comme l’un des plus grands philo-

sophes des sciences du XXe siècle. Mais il élargit ses travaux à la philo-
sophie politique en étant un défenseur de la « Société Ouverte » et en 
critiquant de manière implacable le totalitarisme dans toutes ses formes.  

Popper fut sans doute le premier penseur libéral à s’être intéressé à la 
psychanalyse. Dans son ouvrage Conjectures et réfutations, le philosophe 
autrichien s’interroge dès 1919 sur la scientificité des trois idées révolu-
tionnaires de l’époque : le marxisme, la psychanalyse freudienne et la 
psychologie individuelle d’Alfred Adler.  

Selon Popper « toute bonne théorie scientifique consiste à proscrire : 
à interdire à certains faits de se produire. Sa valeur est proportionnelle à 
l’envergure de l’interdiction. Une théorie qui n’est réfutable par aucun 
événement qui puisse se concevoir est dépourvue de caractère scienti-
fique. » 1 

Il place les trois doctrines au sein d’une même catégorie. Selon lui, 
elles participent davantage des anciens mythes que de la science et elles 
ressemblent plus à l’astrologie qu’à l’astronomie. Ces doctrines sont véri-
fiées systématiquement. Leurs théories sont toujours confirmées car il est 
toujours possible de trouver une interprétation a posteriori qui explique un 

                                                           

1 Conjectures et réfutations de Karl R. Popper (1963), Payot, 1985, p.64 



44      #Freudo-libéralisme 

phénomène (pour les analystes freudiens, leurs théories cliniques sont 
sans cesse vérifiées par leurs observations cliniques).  

Cette démonstration n’empêche pas Popper de reconnaître la valeur 
de la psychanalyse. Il associe dans son raisonnement les doctrines de 
Freud et Adler (Adler est à l’origine d’une école psychanalytique dissi-
dente qui n’a pas connu la postérité).  

 
«  Elles sont purement et simplement impossibles à tester comme à réfu-
ter. Ceci n’explique pas que Freud et Adler n’aient pas eu une représenta-
tion exacte de certains phénomènes ; je suis convaincu, quant à moi, 
qu’une grande part de ce qu’ils avancent est décisif et tout à fait suscep-
tible de trouver place ultérieurement dans une psychologie scientifique se 
prêtant à l’épreuve des tests. » 2  

 
Au total, Popper se montre donc intéressé par la psychanalyse mais 

demeure très critique du point de vue scientifique.  En tout état de cause, 
il ne considère pas la psychanalyse comme une discipline opposée à sa 
conception de la société, mais en tant que philosophe de la science, il la 
rejette car elle n’est pas une science exacte. 

 
Les critiques d’Hayek 

 
Connu avant tout comme économiste (prix Nobel d’économie en 

1974), Friedrich Hayek est en réalité l’un des grands philosophes du 
siècle dernier. Sa conception de la liberté, du capitalisme et du droit res-
tera à tout jamais dans l’histoire des idées. 

Or, Friedrich Hayek a assisté à l’avènement de Freud. Il indique ainsi 
qu’il a livré ses combats intellectuels « contre le marxisme et le freudisme 
dans la Vienne des années 20. » 3   

Hayek combat Freud pour plusieurs raisons :  
- Il rejette le marxisme et le « freudisme » dans la même catégorie, 

celle du rationalisme constructiviste, selon lequel « toutes les ins-
titutions sociales sont le résultat d’un dessein délibéré, et doivent 
l’être. » 4  

- Il considère que Freud se trompe sur l’ordre moral : « lorsque pro-
phètes et philosophes, de Moïse à Platon et Saint Augustin, de Rous-
seau à Marx et à Freud, ont protesté contre la morale courante, il est 
clair qu’aucun d’eux n’avait la moindre idée du degré auquel les pra-

                                                           

2 Conjectures et réfutations de Karl R. Popper (1963), Payot, 1985, p.66 
3 Droit, législation et liberté, Tome 3, de Friedrich A. Hayek, 1979, PUF Quadrige, note 63 p.235 
4 Ibid., Tome 1, de Friedrich A. Hayek, 1979, PUF Quadrige, p.6 



Chapitre 3 : La psychanalyse vue par les grands penseurs libéraux       45                              

tiques qu’ils condamnaient avaient contribué à la civilisation dont ils 
faisaient partie. Ils ne se rendaient aucunement compte de ce que le 
système de prix concurrentiels et de rémunérations signalant aux indi-
vidus ce qu’il faudrait faire, avait rendu possible une spécialisation très 
poussée, car ce système informait les individus sur le meilleur moyen de 
rendre service à d’autres hommes dont ils ignoraient peut-être l’exis-
tence. (…) Ils ne comprenaient pas davantage que ces opinions morales 
qu’ils condamnaient étaient moins la conséquence que la cause de 
l’évolution de l’économie de marché. (…) Bien que la société en ques-
tion éprouve le besoin de faire respecter ses règles de conduite propres 
afin de ne pas se disloquer, ce n’est pas la société ayant une structure 
donnée qui crée les règles appropriées à cette structure : ce sont les 
règles, suivies par quelques-uns puis imitées par le grand nombre, qui 
ont créé un ordre social d’un certain type. » 5  

Dans un autre paragraphe intitulé « La destruction de valeurs indis-
pensables par erreur scientifique : Freud », Hayek mène une charge 
terrible contre son compatriote en considérant qu’il contribue à démo-
lir la culture6 :  

 
« Par ses profondes répercussions sur l’éducation, Sigmund Freud est 
probablement devenu le plus grand démolisseur de la culture. Bien que 
sur ses vieux jours, dans Malaises dans la civilisation, il semble n’avoir pas 
peu été troublé par certaines conséquences de son enseignement, son 
objectif fondamental, qui fut d’abolir les répressions culturelles ac-
quises et d’affranchir les pulsions naturelles, a ouvert la plus fatale of-
fensive contre la base de toute civilisation. Le mouvement a culminé il 
y a une trentaine d’années et la génération qui a mûri depuis a été lar-
gement éduquée selon ses théories. Je vous donnerai de cette époque 
seulement une expression particulièrement crue des idées fondamen-
tales, formulée par un psychiatre canadien qui devint plus tard le pre-
mier secrétaire général de l’Organisation mondiale pour la santé. En 
1946, feu le Dr G.B. Chisholm, dans un ouvrage qui fut l’objet des 
éloges d’une haute autorité juridique américaine, préconisait l’éradi-
cation du concept de bien et de mal qui a été la base de la formation 
des enfants, la substitution de la pensée intelligente et rationnelle à la 
foi dans les certitudes des vieilles gens (…) [étant donné que] la plupart 
des psychiatres et psychologues ainsi que maintes autres personnalités 
respectables se sont évadés de ces chaînes morales et sont capables 
d’observer et de penser librement. »  

 
 

                                                           

5 Ibid., pp.198-199 
6 Ibid., pp.208-209 



46      #Freudo-libéralisme 

Il ajoute :  
 

« C’est la moisson de cette semence que nous récoltons aujourd’hui. 
Ces sauvages non domestiqués qui se représentent comme aliénés de 
quelque chose qu’ils n’ont jamais apprise, et qui même entreprennent 
de bâtir une « contre-culture », sont l’inévitable produit de l’éducation 
permissive qui se dérobe au devoir de transmettre le fardeau de la cul-
ture, et se fie aux instincts naturels qui sont les instincts de sauvage. 
(…) Que pouvons-nous attendre d’une génération qui a atteint l’âge 
adulte pendant les cinquante années où la scène britannique a été do-
minée par une personnalité qui avait publiquement déclaré avoir tou-
jours été et vouloir toujours rester un immoraliste ? » 

 
Hayek critique ainsi avec vigueur l’esprit de Freud que nous pour-

rions qualifier de pré soixante-huitard ou encore de relativisme.  
Mais est-il juste d’accuser Freud avec autant de sévérité ? N’est-ce 

pas faire l’amalgame entre le fondateur de la psychanalyse et certains de 
ses héritiers, et en particulier les « freudo-marxistes » ? C’est ce qu’on 
peut ressentir en lisant cette remarque d’Hayek où l’on voit qu’il associe 
le créateur de la psychanalyse au marxisme :  

 
« Si j’avais eu encore besoin d’une preuve que d’éminents psycho-
logues, y compris Sigmund Freud, peuvent dire des sottises sur les phé-
nomènes sociaux, cette preuve m’aurait été fournie par la sélection de 
quelques-uns de leurs essais, publiée par Ernest Borneman sous le titre 
The Psychoanalysis of money (…). Cela éclaire aussi dans une large mesure 
l’étroite association entre la psychanalyse et le socialisme, et spéciale-
ment le marxisme. » 7  

 
Il semble ainsi qu’Hayek ne remette en cause ni le talent et l’ex-

pertise de Freud ni les apports de la psychanalyse, en tant que méthode 
d’investigation de l’inconscient et de technique thérapeutique. En fait, il 
ne s’y intéresse pas. Ce qui retient son attention, ce sont les écrits où le 
fondateur de la psychanalyse sort du champ de la psychanalyse pour 
tenter de comprendre le monde et la société qui l’entoure, dans la pé-
riode de l’histoire fortement perturbée des années 1920.  

Et en effet, Freud mérite d’être classé parmi les « constructivistes » 
tant combattus par Hayek, puisque Freud est un grand défenseur de la 
science, qu’il associe à la raison. C’est d’ailleurs paradoxal sachant que la 
psychanalyse se penche avant tout sur la part d’irrationnel de l’individu 
(lapsus, rêves, etc.).  

                                                           

7 Droit, législation et liberté, Tome 3, de Friedrich A. Hayek, 1979, PUF Quadrige, note 63 p.235 



Chapitre 3 : La psychanalyse vue par les grands penseurs libéraux       47                              

Pour Freud, « la science n’est pas une illusion. Mais ce serait une illu-
sion que de supposer que nous pourrions obtenir ailleurs ce qu’elle ne 
peut nous donner. » 8 En raison de sa formation scientifique, de ses dé-
couvertes, et une fois de plus dans un contexte de pessimisme général et 
personnel (« Il faut selon moi compter avec le fait que, chez tous les 
hommes, sont présentes des tendances destructives, dont antisociales et 
anti culturelles »9), Freud a espéré que la science, source de progrès  pour 
la civilisation, sauverait le monde et que les vérités scientifiques se substi-
tueraient aux consolidations trompeuses de la religion. Il écrit ainsi : 
« Nous croyons que le travail scientifique a la possibilité d’apprendre par 
l’expérience, sur la réalité du monde, quelque chose par quoi nous pou-
vons aménager notre vie ». 10 

Il me semble qu’au final Hayek est réducteur en ne voyant en Freud 
qu’un constructiviste, inventeur de « la libération personnelle par le 
rejet des refoulements et de la morale traditionnelle » ou le défenseur 
d’une « éducation permissive comme voie vers la liberté » 11 et en pas-
sant à côté de l’apport de la psychanalyse en tant que thérapie indivi-
duelle. 

Hayek, comme de nombreuses personnes opposées à la psychana-
lyse, n’y voit qu’une lecture de l’homme « déterministe » : si j’agis de la 
sorte, ce n’est pas de ma faute, mais parce que je suis influencé par mon 
inconscient, lui-même façonné par des traumatismes liés à ma petite 
enfance, à mes relations avec mes parents, etc… 

Mais ils négligent ou refusent de voir tout ce que la psychanalyse 
peut, au contraire, apporter à l’individu en lui permettant d’être plus 
responsable de ses actes : si je comprends mieux pourquoi j’agis à 
l’instant t sous la pression d’une pulsion intérieure, je peux être en me-
sure de mieux maîtriser cette pulsion. La psychanalyse permet aussi 
à  l’individu de mieux appréhender les émotions des personnes qui 
l’entourent, car se connaissant mieux lui-même, il comprend aussi 
mieux la nature humaine. Ainsi, s’il le souhaite, il peut développer un 
comportement empathique vis-à-vis de son prochain et se comporter 
de manière plus responsable. 

 
 
 

                                                           

8 La Vie et l’œuvre de Sigmund Freud, Tome 3 : Les dernières années, PUF, 1969, p.406 
9 L’Avenir d’une illusion de Sigmund Freud, 1927, Ed PUF Quadrige, 1995, p.7 
10 Ibid., p.56 
11 Droit, législation et liberté, Tome 3, de Friedrich A. Hayek, 1979, PUF Quadrige, p.210 



48      #Freudo-libéralisme 

Vers une synthèse de Freud et d’Hayek  
 
Pourtant, malgré les critiques violentes d’Hayek à l’encontre de son 

compatriote, il est tentant de rechercher une synthèse entre les deux   
pensées ! 

Ce qui est tout d’abord remarquable, c’est que les deux hommes ont 
finalement réfléchi aux mêmes problématiques. Hayek le dit lui-
même dans son dernier livre La Présomption fatale dont une phrase 
évoque « la survie de notre civilisation » : « Si ce n’est que ses conclu-
sions diffèrent grandement de celles de Freud, le propos de ce livre 
ressemble sous cet angle à celui de Malaise dans la civilisation ».12 (dont le 
titre fut ensuite traduit par Le Malaise dans la culture). Cet ouvrage de 
Freud semble être le seul véritablement étudié par le prix Nobel de 
sciences économiques.  

Ainsi, Freud et Hayek, chacun équipé de sa propre grille de lecture, 
cherchent à comprendre l’homme, le fonctionnement et l’avenir de la 
société.  

Mais leurs grilles de lecture possèdent un point commun ! La re-
cherche d’une vérité d’un deuxième degré. Le psychanalyste va au-delà 
du conscient pour aider l’analysant à découvrir son inconscient. Le libé-
ral, comme l’a si bien décrit l’économiste, homme politique et polémiste 
libéral français, Frédéric Bastiat (1801-1850), ne s’arrête pas à ce qu’on 
voit — la fermeture d’une usine par exemple — il intègre dans son rai-
sonnement ce qu’on ne voit pas : les subventions octroyées à cette même 
usine pour éviter qu’elle ferme, subventions qui se font au détriment 
d’autres emplois qui auraient pu être créés si les personnes « ponction-
nées » par cette subvention avaient pu choisir librement l’affectation de 
leur épargne.  

De même que la psychanalyse est la quête de la connaissance de soi, 
de même le libéralisme est la quête de la connaissance des hommes en 
société. Citons Hayek :  

 
« L’attitude d’un libéral à l’égard de la société est comme celle d’un jardi-
nier qui cultive une plante, et qui, pour créer les conditions les plus favo-
rables à sa croissance, doit connaître le mieux possible sa structure et ses 
fonctions. » 13  

 

                                                           

12 La Présomption fatale de Friedrich A. Hayek, 1988, PUF Libre Échange, p.29 
13 La Route de la Servitude (1943), Ed Quadrige PUF, p.20 



Chapitre 3 : La psychanalyse vue par les grands penseurs libéraux       49                              

Freud et Hayek ont — osons faire ce parallèle — accompli le même 
travail, l’un sur l’individu, l’autre sur l’économie à un niveau plus « ma-
cro ». À la définition que donne le psychanalyste Jean-Claude Lavie : « La 
psychanalyse n’a à répondre qu’à un seul défi : faire apparaître ce qui 
n’est pas conscient, et qui se manifeste dans le vécu du patient »14, on 
pourrait être tenté de donner cette définition de la vision hayekienne de 
l’économiste : faire apparaître ce qui n’est pas visible dans l’économie et 
qui se manifeste dans le vécu des échanges.  

Les auteurs de la synthèse La Psychanalyse pour les nuls avancent que sur 
la scène de théâtre, avec ses décors et ses masques, qu’est la société, « la 
psychanalyse fait voir une autre scène derrière le décor et les visages der-
rière les masques ». 15 C’est la même recherche de vérité, de travail en 
profondeur, qui anime les économistes libéraux et notamment ceux de 
l’école autrichienne comme Hayek. 

Si on applique à Hayek le théorème énoncé par le psychanalyste Jean-
Claude Lavie : « Nier la psychanalyse et nier les phénomènes incons-
cients est une même chose »16, alors on peut en déduire qu’Hayek ne nia 
pas la psychanalyse… appliquée à la vie en société tant il n’hésite pas à 
utiliser à de multiples reprises les mots « conscient » et « inconscient ».  

Certes, comme le souligne le philosophe Philippe Nemo17, la termino-
logie utilisée par Hayek n’a pas de rapport avec le sens freudien. Pour 
Hayek, « inconscient » signifie « ce qui est senti mais non raisonné » et a 
plus de rapport « avec des processus intellectuels qu’avec des processus 
émotionnels ». 

Ainsi, dit-il à propos de la concurrence : « En vérité, un des argu-
ments principaux en faveur de la concurrence est qu’elle permet de se 
passer de contrôle social conscient. » 18 C’est en effet « la seule méthode 
qui permette d’ajuster nos activités les unes aux autres sans intervention 
arbitraire ou coercitive de l’autorité. » 19  

Cela étant, le parallèle est saisissant. 
Pour Hayek, le fonctionnement économique du capitalisme, irrempla-

çable en raison de « son aptitude supérieure à utiliser la connaissance 
dispersée »20 des hommes, est dû au fait que nos valeurs et institutions 

                                                           

14 Entretiens avec Patrick Froté in Cent ans après, Gallimard, 1998, p.93 
15 La Psychanalyse pour les Nuls de Christian Godin et Gilles-Olivier Silvagni, First Editions, 2012, 

p.14 
16 Ibid., p.45 
17 La Société de droit selon F.A. Hayek, Libre Echange PUF, 1988, p.58 
18 La Route de la Servitude (1943), Ed Quadrige PUF, p.33 
19 Ibid. 
20 La Présomption fatale de Friedrich A. Hayek, 1988, PUF Libre Echange, p.15 



50      #Freudo-libéralisme 

« sont déterminées (…) par leur appartenance au processus d’auto-
organisation inconsciente d’une structure ou d’un modèle ». 21 Il écrit 
encore que « nous sommes conduits — par le système de fixation des 
prix au sein de l’échange marchand, par exemple — à faire des choses 
dans des circonstances dont nous n’avons globalement pas conscience, 
et qui produisent des résultats que nous ne recherchons pas. » 22  

Si l’utilisation de mêmes mots se fait dans une logique différente, il y a 
néanmoins chez Hayek et Freud la même prise en compte de la com-
plexité.  
   -   La psychanalyse est le parcours éducatif et thérapeutique d’un  
individu qui décide de comprendre sa propre complexité.  
   -    Être libéral selon Hayek, c’est admettre que l’ordre spontané est 
le meilleur moyen de gérer la complexité qui nous entoure. C’est ad-
mettre que la volonté de dominer cette complexité est illusoire car aucun 
homme, aucun scientifique ne peut à lui seul tout maîtriser, tout com-
prendre. 

Alors si Freud et Hayek s’étaient rencontrés, quel aurait été le résultat 
de leurs échanges intellectuels ? Je ne peux m’empêcher de croire que 
Hayek aurait peut-être infléchi le pessimisme freudien.  

En fait, le véritable lien entre Freud et Hayek, autrement dit entre la 
psychanalyse et la philosophie libérale du XXe siècle, a été établi par le 
maître d’Hayek, son professeur d’économie : Ludwig von Mises.  

 
Praxéologie et psychanalyse 

 
Non seulement Mises établit une origine commune à sa propre école 

et à celle de la psychanalyse comme nous l’avons vu dans le chapitre 
précédent mais de plus il ne critique pas cette discipline, contraire-
ment à Hayek. Il admire Freud, qualifié de « grand maître de la psycho-
logie ».23  

Le champ d’investigation de Mises alla au-delà de l’économie. Il se 
consacra à la « science de l’agir humain », qu’il dénomma « Praxéolo-
gie ». L’ouvrage principal consacré à cette thèse est l’Action humaine 
(1949), que certains considèrent comme le pendant méconnu du Capital 
de Marx. D’après Mises, « les enseignements de la praxéologie et de 
l’économie sont valides pour toute action humaine sans se préoccuper 

                                                           

21 Ibid. 
22 Ibid., p.23 
23 Extrait de Le Libéralisme  (première édition allemande en 1927 sous le titre Liberalismus). 
Traduction Hervé de Quengo.  



Chapitre 3 : La psychanalyse vue par les grands penseurs libéraux       51                              

des motivations, causes ou buts sous-jacents. (…) La praxéologie s’in-
téresse aux voies et moyens pour atteindre des buts ultimes. Son objet 
est le moyen et non la fin. »  

Or Mises n’oppose pas la praxéologie à la psychanalyse. Pour lui, il 
s’agit de deux approches complémentaires : l’une commençant où 
s’arrête l’autre : « La psychologie, comme l’économie, commence avec 
l’individu. Cela concerne les évènements internes invisibles et intan-
gibles de l’esprit qui détermine les échelles de valeur de l’homme, les-
quelles se traduisent ou peuvent se traduire en action. L’économie 
commence à l’endroit où la psychologie cesse. » 

Il complète cette analyse en expliquant que « La psychologie traite 
avec les théories qui expliquent pourquoi les gens choisissent certains 
buts ou comment les gens agissent dans certaines dispositions. La 
praxéologie, d’un autre côté, s’intéresse aux implications logiques du 
fait que les gens ont des buts ou du fait qu’ils agissent pour les at-
teindre. » 

Mises ajoute à propos de la psychanalyse et de l’inconscient :  
 

« Le domaine de notre science est l’action de l’homme, non les événe-
ments psychologiques qui aboutissent à une action. C’est précisément 
cela qui distingue la théorie générale de l’activité humaine, la praxéolo-
gie, de la psychologie. Le thème de la psychologie est constitué par les 
événements intérieurs qui aboutissent, ou peuvent aboutir, à un certain 
acte. Le thème de la praxéologie est l’action en tant que telle. Cela règle 
également la relation de la praxéologie avec le concept psycho-
analytique du subconscient. La psychanalyse est aussi de la psychologie, 
et n’étudie pas l’action mais les forces et facteurs qui amènent un 
homme à un certain acte. Le subconscient psychanalytique est une ca-
tégorie psychologique, non pas praxéologique. Qu’une action découle 
d’une claire délibération, ou de souvenirs oubliés, de désirs réprimés 
qui de régions submergées, pour ainsi dire, dirigent la volonté, cela 
n’influe pas sur la nature de l’action. Le meurtrier, qu’une impulsion 
subconsciente (le « ça ») pousse vers son crime, et le névrotique, dont 
le comportement aberrant paraît à l’observateur non entraîné n’avoir 
simplement aucun sens, agissent l’un comme l’autre ; l’un et l’autre, 
comme n’importe qui, poursuivent un certain objectif. C’est le mérite 
de la psychanalyse d’avoir démontré que même le comportement du 
névrotique et du psychopathe est intentionnel, qu’eux aussi agissent et 
poursuivent des objectifs, bien que nous qui nous considérons comme 
normaux et sains d’esprit, tenions pour insensé le raisonnement qui dé-
termine leur choix, et pour contradictoires les moyens qu’ils choisissent 
en vue de ces fins. Le terme « inconscient », lorsque employé en 
praxéologie, et les termes « subconscient » et « inconscient », tels que 
l’applique la psychanalyse, appartiennent à deux systèmes différents de 
pensée et de recherche. La praxéologie, non moins que d’autres 



52      #Freudo-libéralisme 

branches du savoir, doit beaucoup à la psychanalyse. Il n’en est que 
plus nécessaire d’être attentif à la frontière qui sépare la praxéologie de 
la psychanalyse. » 24  

 
Conclusion 

 
Ainsi Mises, le premier, a défini d’une certaine manière ce que je dé-

signe par le néologisme « freudo-libéralisme ». La praxéologie, la 
science de « l’agir humain » est selon lui complémentaire de la psycha-
nalyse. Avec ces deux disciplines adjacentes, on dispose de grilles 
d’analyse permettant à la fois de comprendre l’économie et les 
échanges entre individus avec une vision libérale et d’interpréter 
l’inconscient de chacun. 

Si l’économie est la science de l’échange, la psychanalyse est quant à 
elle la science qui permet à chaque individu d’accroître sa connaissance 
de lui-même et des autres, autrement dit de mieux se situer  dans ses 
échanges avec les autres. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                           

24 Action Humaine - Un Traité d’Economie de Ludwig von Mises (1949).  



Chapitre 3 : La psychanalyse vue par les grands penseurs libéraux       53                              

 
CHAPITRE 4 

 
LE SUCCÈS DE LA PSYCHANALYSE 

DANS LES PAYS LIBÉRAUX 

 
 
Les démocraties libérales ont favorisé considérablement l’essor de la 

psychanalyse. N’en déplaise aux adversaires du libéralisme, sans ces ré-
gimes libéraux, la psychanalyse n’aurait pas connu un tel succès.  

 
Le développement de la psychanalyse aux États-Unis 

 
La psychanalyse fut adoptée avec un grand enthousiasme de l’autre 

côté de l’Atlantique. Freud y effectua un voyage dès 1909, ses confé-
rences suscitèrent un grand intérêt. La psychanalyse parvint à séduire la 
frange la plus moderniste et progressiste des médecins qui constituèrent 
ainsi des foyers d’innovation. 1 L’American Psychoanalytic Association vit le 
jour en 1914 avec à sa tête James Putnam.  

Putnam rejetait le matérialisme et le déterminisme supposés de Freud. 
Putnam préférait les notions de « créativité » de l’être humain, de « vo-
lonté », de  « moralité », anticipant ce qui allait devenir une des constantes 
de la psychanalyse américaine. Freud, accompagné de Jung, rencontra 
Putnam lors de son voyage aux États-Unis en 1909 et commenta ainsi 
cette rencontre : « La seule chose qui nous gênait chez cet homme émi-
nent, dont les orientations étaient, par suite d’une réaction à des disposi-
tions obsessionnelles, à prédominance éthique, était l’exigence qu’il nous 
faisait de rattacher la psychanalyse à un système philosophique déterminé 
et de la mettre au service d’aspirations morales. » 2 Freud tenait ainsi plus 
que tout à l’originalité de sa découverte et craignait toute forme de récu-
pération. 

Les ouvrages de Freud sont traduits et publiés aux États-Unis dès la 
période de la Première Guerre mondiale. Sa doctrine y est enseignée aux 
étudiants en médecine.  

La psychanalyse connaît alors une extraordinaire ascension. Roland 
Jaccard fournit une explication sociologique3 : elle arrivait au bon mo-
ment, c’est-à-dire dans une époque où la morale « civilisée » tout comme 

                                                           

1 Histoire de la psychanalyse sous la direction de Roland Jaccard, Hachette, 1982, p.240 
2 Sigmund Freud présenté par lui-même (1925), Folio Essais, 1984, pp.87-88 
3 Histoire de la psychanalyse sous la direction de Roland Jaccard, Hachette, 1982, p.242 



54      #Freudo-libéralisme 

les liens sociaux traditionnels et les forces de cohésion qui l’avaient main-
tenue en place étaient en déroute. 

La sociologue américaine Sherry Turkle soutient que « dans cette na-
tion d’immigrants, la psychanalyse, qui renvoyait à l’histoire individuelle, 
contribuait à compenser l’absence de passé collectif ».  

Les Américains optent pour une pratique très réglementée de la    
psychanalyse : seul le corps médical est autorisé à l’exercer, ce qui    
transforme aux yeux de Freud la psychanalyse en une sous-section de 
la psychiatrie. Sans revenir sur les avantages et inconvénients de cette   
décision, on peut  affirmer qu’elle a probablement permis de donner un 
cadre légal à la pratique de la psychanalyse et a ainsi favorisé son essor au 
démarrage (mais a peut-être aussi constitué un frein à son dévelop-
pement sur le long terme).   

Roland Jaccard tente de distinguer écoles américaines des écoles eu-
ropéennes :  

Les écoles américaines de psychiatrie et de psychanalyse « suivent de 
façon prédominante une tradition issue de Locke et voient l’esprit hu-
main comme l’a vu le philosophe : une tabula rasa à la naissance, une en-
tité qui est moulée graduellement par les expériences vitales filtrées par 
les sens. Dans cette tradition, l’accent est mis sur l’interpersonnel. »  

Elles s’opposent aux écoles européennes qui « suivent plutôt la tradi-
tion leibnizienne et décrivent l’homme comme Leibniz l’a fait : une entité 
psychologique déjà équipée à la naissance d’un plein statut d’être humain. 
( …) Ici, l’accent est mis sur l’intrapsychique, l’interpersonnel étant se-
condaire. » 4  

En tout cas, durant l’entre-deux-guerres, l’association internationale 
de la psychanalyse, l’IPA, passe progressivement sous contrôle anglo-
saxon puis américain, ce qui souligne le poids du succès de la psychana-
lyse sur le continent nord-américain.  

Parmi les nombreuses théories développées aux États-Unis, insistons 
sur celles de l’École de Chicago. (à ne pas confondre avec celle des éco-
nomistes libéraux qui travaillèrent sur la théorie de choix publics…).  

 
L’École de Chicago 

 
Citons encore Roland Jaccard : « Ce fut l’émigration des psychana-

lystes allemands et autrichiens persécutés par le nazisme, qui modifia 
considérablement le paysage de la psychanalyse aux États-Unis et qui 

                                                           

4 Ibid., pp.252-253 



Chapitre 4 : Le succès de la psychanalyse dans les pays libéraux       55                              

contribua à son essor et son éclectisme, tout au moins jusque vers la fin 
des années 60.  

En particulier l’influence de l’École de Chicago fut déterminante. 
Animée par Heinz Hartmann, Ernst Kris et Rudolph Loewenstein, elle 
s’attache à la constitution d’une théorie du moi : l’ego-psychology.» 5 

Comme le souligne Roland Jaccard6, l’École de Chicago s’attache en 
premier lieu à l’observation de l’enfant et à la formation de la structure 
psychique. Elle tente de démontrer l’existence d’un moi autonome, qui se 
développe dans une sphère libre de conflits et qui aurait une visée adap-
tative à la réalité. Autrement dit, le moi et le ça se différencieraient dès le 
début. Alors que Freud privilégie le primat de l’inconscient sur le moi et 
de la pulsion de mort sur les autres pulsions, l’ego-psychology accorde 
une place prépondérante au Moi. À noter que l’ego-psychology reçoit au 
sein de l’IPA le soutien de la fille de Freud, elle-même psychanalyste, 
Anna Freud.  

L’œuvre de Hartmann témoigne d’un profond sentiment de la consis-
tance et de l’efficacité du moi. D’après Roland Jaccard : « on comprend 
mieux les réticences qu’inspirent les théories de l’ego-psychology, lorsque 
l’on voit où elles peuvent mener : à la psychanalyse comme moyen 
d’adapter l’individu à la société dans laquelle il vit »7, autrement dit à une 
vision de la psychanalyse que l’on pourrait qualifier de vecteur d’adapta-
tion à la société capitaliste américaine et donc au libéralisme.  

C’est avec notamment ces théories que la psychanalyse s’introduit 
dans le domaine du travail social. Les recherches qui sont menées dès les 
années 20 aux États-Unis sur le management et la gestion des entreprises 
commencent à intégrer la psychanalyse.  

D’après Jaccard, la psychanalyse américaine, après une point culmi-
nent dans les années 50, a connu ensuite un certain désenchantement. 
L’historien cite Norman Mailer qui disait que ce désenchantement était 
dû au fait que « les personnes qui suivent un traitement psychanalytique 
ont affaire à des individus qui ne sont plus des hommes cultivés, ouverts 
à la poésie et engagés dans une aventure intellectuelle, mais des tech-
niciens dont l’intérêt majeur est de dominer le matériel qu’il trouvent 
devant eux et qui les traitent comme s’il s’agissait d’un objet ou d’une 
machine qui aurait besoin d’être réparée ». 8 Peut-être ce tournant donne-

                                                           

5 Éléments de psychologie psychanalytique de Hartmann, Kris et Loewenstein, Ed PUF 1975, p.43 
6 Histoire de la psychanalyse sous la direction de Roland Jaccard, Hachette, 1982, pp.248-249 
7 Ibid., p.249 
8 Ibid., p.257 



56      #Freudo-libéralisme 

t-il raison après coup à Freud qui défendait l’analyse profane (pratique 
par des non-médecins), interdite aux États-Unis. 

Le développement de la psychanalyse aux États-Unis est fortement 
critiqué en France, notamment par les lacaniens qui y voient quasiment 
une récupération de leur pratique par le capitalisme.  

Ainsi, la lacanienne Judith Feher-Gurewich développe une vision plu-
tôt anti-libérale de la psychanalyse américaine et notamment de l’ego-
psychology. 9 Projette-t-elle ses positions politiques sur son diagnostic ? 
Il est clair en tout cas qu’elle néglige la filiation réelle entre les psychana-
lystes comme Hartman, Kris et Loewestein qui n’ont de cesse de faire 
référence à leur maître10, Freud, qui connaissent parfaitement des œuvres 
de ce dernier et cherchent à faire progresser leur discipline grâce à de 
nouvelles découvertes sans pour autant rejeter ses théories. 

 
« Quand la psychanalyse freudienne s’est introduite en Amérique du 
Nord au début de ce siècle, elle s’est constituée comme charnière entre 
l’éthique protestante et les idéaux de la libre entreprise. À la fois soldat et 
architecte, elle a donné à cette société de pionniers les moyens de penser 
ses membres comme des êtres indépendants, responsables et self sufficient. 
En ce sens, la psychanalyse américaine a très vite perdu la dimension 
subversive que lui avait reconnue Freud. Elle s’est inscrite dès le départ 
dans l’esprit du pragmatisme philosophique qui place le potentiel créatif 
de l’individu sur un pied d’égalité avec les institutions sociales qui l’en-
tourent. Les aspirations individuelles et le bien social se complètent, si du 
moins les premières trouvent matière à s’épanouir dans les dernières. »  

 
Et elle ajoute :  

 
« Comme une partie du working through était en quelque sorte prise en 
charge par la société elle-même, la psychanalyse devait agir là où on avait 
besoin d’elle, c’est-à-dire au niveau d’un moi qui manquait d’idéaux 
stables auxquels se raccrocher. La libération des forces inconscientes du 
sujet devenait secondaire face à la nécessité de lui assurer un sens de soi 
stable et un moi solide, capables de faire face aux aléas de cette société en 
mutation. Ce renversement des rôles explique pourquoi, dès le départ, la 
psychanalyse s’est annoncée comme une science de l’adaptation. »  

 
Ses propos sont caractéristiques d’un mouvement de pensée qui 

n’admet pas que la psychanalyse puisse s’épanouir dans une société libé-
rale et ne voit dans les développements de la psychanalyse aux États-

                                                           

9 Lacan avec la psychanalyse américaine, sous la direction de Judith Feher-Gurewich et Michel Tort, 

Denoël, 1996, pp.14-15 
10 in Eléments de psychologie psychanalytique de H. Hartmann, E. Kris, R.M. Loewenstein,  PUF 1975 



Chapitre 4 : Le succès de la psychanalyse dans les pays libéraux       57                              

Unis qu’une psychanalyse domestiquée par le capitalisme et collabora-
tionniste.  

À propos de l’ego-psychology, Judith Feher-Gurewich suggère que 
« le modèle normatif proposé par le moi « bien analysé » de l’analyste 
américain de la deuxième génération rencontre l’idéal du citoyen amé-
ricain des années 50 et 60. L’autonomie, la responsabilité, l’esprit d’en-
treprise, le goût pour la sublimation sans oublier le droit à l’orgasme dans 
le cadre de la conjugalité, ont droit de cité. » 11  

Mais elle insiste également sur le revers de fortune que va connaître ce 
mouvement de la psychanalyse : « À force de vouloir démontrer les résis-
tances qui font échec à l’esprit d’entreprise et au sens de l’autonomie, 
l’analyste de la deuxième génération semble ignorer les nouveaux ma-
laises psychiques qui sévissent dans une Amérique fatiguée par les excès 
du time is money et autre abus du capitalisme. » 12 

L’auteure de ces propos, écrits pourtant en 1996, semble ignorer l’in-
croyable énergie de l’économie américaine au cours de la fin du ving-
tième siècle qui a prouvé que l’Amérique n’était pas vraiment fatiguée !  

Il est amusant de lire comment Élisabeth Roudinesco, psychanalyste 
et historienne de la psychanalyse, « gardienne du temple » de la psychana-
lyse française (et intellectuelle de gauche), sans doute gênée par la rigueur 
et la filiation freudienne des trois psychanalystes américains leur trouve 
des circonstances atténuantes.    

Elle considère ainsi qu’il ne faut pas réduire leur théorie à une 
« simple adaptation des sujets à la société capitaliste ». Elle renvoie selon 
elle « également au rêve d’une certaine diaspora soucieuse de mettre fin à 
son errance géographique »13 et qui cherche à sortir de son ghetto pour 
« planter le drapeau de leur moi déchiré sur le terroir enfin conquis d’une 
terre promise ». 14 Il est vrai qu’Hartmann comme Kris sont tous deux 
des juifs d’Europe centrale qui ont dû fuir les pogroms.  

Au-delà de ces analyses critiques et des querelles de chapelles, con-
venons que la psychanalyse a connu une expansion très forte aux États-
Unis, symbolisée par sa présence systématique dans les films de Woody 
Allen. Elle y a trouvé, comme tous les produits, un marché local im-
mense et ce sont effectivement les théories et pratiques les plus cen-
trées sur l’individu qui s’y sont imposées, culture libérale oblige. Mais 

                                                           

11 Lacan avec la psychanalyse américaine, sous la direction de Judith Feher-Gurewich et Michel Tort, 
Denoël, 1996, p.17 
12 Ibid., p.18 
13 in Histoire de la psychanalyse en France, Tome 2, d’Élisabeth Roudinesco, Fayard, 1994, p.182 
14 Ibid. 



58      #Freudo-libéralisme 

nous pouvons aller plus loin et considérer, à l’instar de Jean-François 
Revel, que la psychanalyse a favorisé la révolution des années 60-70 qui 
a eu lieu aux États-Unis, une révolution… freudo-libérale. 

 
La révolution freudo-libérale a eu lieu aux États-Unis ! 

 
En 1970, le philosophe Jean-François Revel publiait en effet Ni Marx, 

Ni Jésus où il développait la thèse selon laquelle la grande révolution du 
XXe siècle allait être la révolution libérale et non pas la révolution so-
cialiste. Cette révolution prenait naissance dans les années soixante (à 
Berkeley vers 1964-65) et allait rapidement s’exporter vers l’Europe et se 
décliner en France en mai 68. 

Selon lui, c’est le libéralisme multidimensionnel des Etats-Unis, poli-
tique, économique et culturel qui fut à l’origine de ce mouvement.  
 

« Prospérité économique et taux de croissance continu, sans lesquels tout 
projet révolutionnaire est du vent ; compétence technologique et niveau 
élevé de la recherche fondamentale ; futurisme et non passéisme cultu-
rels, révolution dans les mœurs et affirmation de la liberté et de l’égalité 
des individus ; rejet des contrôles autoritaires et donc multiplication des 
initiatives créatrices dans tous les domaines, et plus particulièrement dans 
les domaines gratuits : art, manières de vivre, formes de sensibilité, diver-
sité dans la coexistence de nombreuses subcultures complémentaires ou 
alternatives. » 15 

 
Pour Revel, l’individu va vers un libre choix de sa culture. Il expliquait 

ainsi que :  
 

« L’un des effets de la révolution mondiale doit être précisément d’af-
franchir l’individu de l’esclavage culturel à l’égard du groupe où le hasard 
l’a fait naître. Elle aboutira en fait à l’uniformisation planétaire de la so-
ciété et à un polymorphisme culturel d’élection et d’invention à l’intérieur 
de la société. » 16  

 
Cette révolution fut caractérisée par la révision des valeurs morales. 

Les étudiants de l’époque (influencés par les freudo-marxistes, cf. cha-
pitre suivant) abandonnent « la morale américaine du rendement pur, 
rejettent toute idée de contrainte intellectuelle dans la transmission ensei-
gnante, lancent la révolution sexuelle, inventent un style de vie dont tous 
les aspects (vêtement, drogue, musique, mépris de l’argent, promiscuité) 

                                                           

15 Ni Marx ni Jésus de Jean-François Revel, Robert, Laffont, 1970, pp.201-202 
16 Ibid., p.86 



Chapitre 4 : Le succès de la psychanalyse dans les pays libéraux       59                              

concourent à la destruction de la respectabilité, cet idéal de la classe 
moyenne ». 17 

La psychanalyse constitua ainsi l’un des piliers principaux de cette 
contre-culture, avec des fers de lance comme le psychanalyste et freudo-
marxiste Erich Fromm. 

Revel conclut son essai prémonitoire par ces mots :  
 

« Voilà qu’aujourd’hui se lève dans cette Amérique, fille de notre impéria-
lisme, la révolution originale, celle de notre époque, la seule qui à la pre-
mière contestation radicale, morale et pratique, du nationalisme, allie la 
culture, la puissance économique et technologique, l’affirmation enfin to-
tale de la liberté pour tous, contre les interdits archaïques, trouvant la 
seule issue possible pour l’humanité actuelle : prendre la civilisation tech-
nologique comme un moyen et non plus comme une fin, et ainsi, 
puisque nous ne pouvons être sauvés ni par sa suppression ni par sa con-
tinuation, la contredire sans l’anéantir. » 18 

 
Plus de 40 ans après, force est de constater la justesse des anticipa-

tions reveliennes. L’Amérique des années Reagan a été l’aboutissement 
de cette révolution, de cette mondialisation libérale. Comme l’explique 
en 2002 Jean-François Revel dans son essai L’Obsession anti-américaine, la 
« révolution conservatrice » de Ronald Reagan fut une révolution de 
l’économie, mais « en déréglementant l’économie, en la soustrayant au-
tant que possible à la férule de l’État, en l’ouvrant, aussi, davantage, sur 
l’ensemble du monde, Reagan ne contrecarrait pas la contre-culture des 
années soixante et soixante-dix : il l’accomplissait au contraire. » 19 Jean-
François Revel partage l’opinion de Gertrue Himmelfarb qui dans son 
livre, One Nation, Two cultures, écrit en 1999, montre « que la société amé-
ricaine contemporaine constitue « une seule nation » mais « est composée 
de deux cultures ». Selon l’auteur, la contre-culture révolutionnaire des 
années soixante et soixante-dix (…) est devenue actuellement la culture 
dominante. Ce sont les tenants des valeurs morales traditionnelles qui 
représentent à leur tour, inversement, la culture minoritaire et dissi-
dente. » 

Certes les pourfendeurs du puritanisme américain affirmeront le con-
traire. Mais c’est bien aux États-Unis que l’on trouve autant de liberté en 
matière de vie privée, autant d’ailleurs sur le plan des mœurs que sur le 
plan religieux.  

                                                           

17 Ibid., p.144 
18 Ni Marx ni Jésus de Jean-François Revel, Robert, Laffont, 1970, pp.263-264 
19 L’Obsession anti-américaine de Jean-François Revel, Plon, 2002, p.32 



60      #Freudo-libéralisme 

 Contrairement aux théories d’Hayek sur la nécessité du maintien de 
valeurs intemporelles,  le libéralisme économique a continué à prospérer 
en s’accompagnant d’une mutation des mœurs, donnant ainsi raison à 
Ludwig von Mises selon qui une société libre a pour trait caractéristique 
de permettre aux hommes de coopérer de la façon la plus optimale afin 
de satisfaire leurs besoins, et ce quels que soient leurs désaccords sur 
beaucoup de jugements de valeurs.  

 
Psychanalyse en Grande-Bretagne 

 
L’Angleterre a été également  l’une des toutes premières terres de 

conquête de la psychanalyse.  
Dès 1913, une association de psychanalystes (la Société britannique de 

Psychanalyse) fut constituée, notamment sous l’impulsion d’Ernest 
Jones, un des fidèles disciples de Freud.  

Il est intéressant de noter que l’école anglaise de la psychanalyse, ou 
plutôt les écoles, ont été très prolifiques en termes de recherche et ont 
débouché sur des dissensions théoriques qui n’ont toutefois pas abouti à 
un éclatement de la Société britannique de Psychanalyse, contrairement à 
ce qui arriva en France (cf. chapitre 8). Nous retrouvons là sans doute 
l’impact du milieu culturel. L’art du compromis, le fait d’accepter diffé-
rents points de vue, au fond le libéralisme de la société britannique, ont 
certainement été favorables à cette cohabitation de différentes ap-
proches.  

Le pragmatisme et la tolérance facilitèrent ainsi la cohabitation au sein 
de la Société britannique de Psychanalyse entre les médecins et les non-
médecins, ces derniers représentant dans les années 20 environ 40% de 
la population de la psychanalyse. 20 Jones s’avéra ainsi un excellent mé-
diateur entre les Viennois et les Américains. Une charte fut même défi-
nie, reconnaissant « l’indépendance de la psychanalyse définie comme 
méthode freudienne, qui régla la pratique par les non-médecins, et admit 
la formation assurée par la Société britannique ». 21 La pratique anglaise 
fut donc tout à fait en ligne avec le souhait de Freud de ne pas voir la 
psychanalyse se limiter au champ médical.  

En évitant la scission (notamment lors d’une période de crise en 
1946), la Société britannique de Psychanalyse créa les conditions favo-
rables à une émulation scientifique entre ses membres et au développe-

                                                           

20 Histoire de la psychanalyse sous la direction de Roland Jaccard, Hachette, 1982, pp.326-327 
21 Ibid., p.328 



Chapitre 4 : Le succès de la psychanalyse dans les pays libéraux       61                              

ment de leur influence sur le plan international. Elle joua ainsi un rôle 
moteur au sein de l’Association Internationale de Psychanalyse.  

 
À noter que la psychanalyse entra dans le champ public rapidement. 

Des psychanalystes furent ainsi utilisés au cours de la Seconde Guerre 
mondiale sur la sélection dans l’armée et l’action psychologique sur les 
troupes. « Le développement de la psychiatrie de guerre renforça l’in-
fluence de la psychanalyse et la reconversion à la vie civile s’accompagna 
d’une demande croissante de formation parmi les psychiatres. » 22 

La psychanalyse appliquée se développa elle aussi beaucoup et on as-
sista à la mise en place d’institutions spécialisées, comme par exemple 
l’Institute of Human Relations, intégrant une branche de recherche psycho-
sociale, une clinique pour adultes et enfants avec leurs parents. 

 
Conclusion  
 

Psychanalyse et liberté vont très bien ensemble. 
L’Angleterre, berceau de la démocratie et du libéralisme, favorisa, 

comme les États-Unis,  un développement spectaculaire et multiforme 
de la psychanalyse. 

Un tour du monde plus complet montrerait que la psychanalyse s’est 
toujours bien développée dans les démocraties. Ce fut le cas notamment 
en France comme nous l’étudierons dans la troisième partie. 

 
 
 
 
 

 
 
 
 
 

 
 
 
 
 

                                                           

22 Ibid., p.348 



62      #Freudo-libéralisme 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 



Chapitre 4 : Le succès de la psychanalyse dans les pays libéraux       63                              

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
DEUXIÈME PARTIE 

 
 

POUR EN FINIR AVEC LE FREUDO-MARXISME 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



64      #Freudo-libéralisme 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Chapitre 4 : Le succès de la psychanalyse dans les pays libéraux       65                              

 
CHAPITRE 5 

 
L’IMPASSE DU FREUDO-MARXISME 

 
 
Si la première partie a permis de relever toutes les convergences entre 

le libéralisme et la psychanalyse, il est nécessaire de revenir sur le freudo-
marxime, qui désigne la grande jonction établie entre la psychanalyse 
freudienne et le marxisme, c’est-à-dire l’articulation entre l’analyse freu-
dienne des processus psychiques et l’analyse marxiste des processus so-
ciaux, pour en souligner toutes les contradictions. 

Je n’aborderai pas ici en détail  les travaux des freudo-marxistes sur la 
thématique de la libido ni leur contribution décisive en matière de libéra-
lisation sexuelle, phénomène d’ailleurs compatible avec la liberté poli-
tique et économique comme l’a montré Revel. Mon propos se limite à 
cerner les contradictions dans les tentatives de rapprochement entre les 
théories marxiste et psychanalytique. 

La naissance de la psychanalyse eut lieu à l’époque même de l’avène-
ment du marxisme avec sa mise en œuvre en URSS. Dans ce contexte, il 
fut très tentant de rapprocher les deux doctrines… tout simplement 
parce qu’elles avaient comme point commun d’être « révolutionnaires », 
d’où une collusion qui s’installa dès les années 20 pour perdurer, et tout 
particulièrement en France où de nombreux intellectuels cherchèrent à 
s’appuyer sur ces deux approches pour développer leurs théories freudo-
marxistes (cf.  chapitre 8). 

Quelques mots et citations tout d’abord sur les principaux freudo-
marxistes pour montrer qu’ils s’inscrivent clairement dans l’histoire de la 
psychanalyse puisqu’ils ont été à la fois des psychanalystes purs et durs, 
attachés à Freud, intensifiant les recherches sur la sexualité mais aussi des 
marxistes convaincus.  
 
Wilhelm Reich 

 
Wilhelm Reich est l’une des figures de proue du freudo-marxisme. 
Reich va chercher à conjuguer les théories marxistes sur la révolution 

sociale avec celles de Freud sur la sexualité. Né en 1897 dans une famille 
juive assimilée de Galicie, il mène des études de médecine à Vienne et 
devient psychanalyste. Dès 1924, il essaie de mettre en évidence les ori-
gines sociales des maladies mentales. Déçu par les socio-démocrates au-
trichiens, il s’inscrit au Parti Communiste, poursuit ses recherches et 



66      #Freudo-libéralisme 

publie en 1928 un véritable manifeste freudo-marxiste « Matérialisme, 
dialectique et psychanalyse » dans une revue moscovite Sous la bannière du 
marxisme. 1 Au début des années 30 on le retrouve à Berlin où il fonde, 
entre autres, l’Association pour une politique sexuelle prolétarienne qui 
essaie d’assimiler lutte sexuelle des travailleurs et lutte des classes. Mais 
les communistes allemands commencent à s’inquiéter de ses théories… 
La mise en exergue d’une sexualité libre pourrait calmer les ardeurs révo-
lutionnaires des prolétaires… Aussi Reich est exclu du PC allemand en 
1933 (au moment de la prise de pouvoir par Hitler). Il quitte l’Allemagne 
et passe par le Danemark et la Norvège avant de rejoindre les États-Unis 
où il termine interné dans un pénitencier. Il est vrai que ses travaux tour-
nent au délire avec l’invention d’une machine « à accumulateurs d’or-
gone » destinée à mesurer l’énergie sexuelle. 

L’influence de Reich aura été loin d’être négligeable. D’une part en 
raison de ses réflexions sur les phénomènes de masse, d’autre part pour 
ses recherches sur la sexualité avec ses ouvrages La Révolution sexuelle et 
La Fonction de l’orgasme. « En sapant la morale sexuelle, pensait Reich, on 
attaque les bases de la famille bourgeoise, ce qui permet aux jeunes gens 
de se plier moins docilement à l’autorité patriarcale ». 2 On retrouvera 
cette influence,  en France en mai 68 ou aux États-Unis dans les années 
60 et 70. 
 
Erich Fromm 

 
Un autre freudo-marxiste célèbre est le psychanalyste et philosophe 

d’origine allemande Erich Fromm (1900-1980). Fromm considérait la 
révolution de l’amour comme l’unique alternative à la destruction de 
l’humanité et aspirait à l’avènement d’un « homme nouveau » et d’une 
« société nouvelle ».  

Il est évidemment en opposition totale avec les libéraux pour qui la 
propriété est une valeur fondamentale en cherchant à montrer dans son 
ouvrage intitulé Avoir ou être : un choix dont dépend l’avenir de l’homme que la 
passion de l’avoir peut nous conduire au désastre.  

Fromm reprend à son compte le « rapport symbolique freudien qui 
existe entre l’argent le les fèces — l’or et les immondices » et considère 
que « la personne exclusivement concernée par l’avoir et la possession est 

                                                           

1 Histoire de la psychanalyse en France, Tome 2 d’Élisabeth Roudinesco, Fayard, 1994, pp.58 et 

suivantes 
2 Histoire de la psychanalyse sous la direction de Roland Jaccard, Hachette, 1982, p.131 



Chapitre 5 : L’impasse du freudo-marxisme       67                              

une névrosée, une malade mentale ; il s’ensuit qu’une société dont la ma-
jorité des membres a un caractère anal est une société malade ». 3 

Alors d’après lui, l’homme nouveau devra renoncer « à toutes les 
formes du mode de l’avoir, afin d’être pleinement ». 4 La société nouvelle 
combinera « une planification globale avec un haut degré de décentralisa-
tion » et abandonnera « l’économie du libre-échange ». 5 

Essayons d’établir les raisons à l’origine de cette tentative de fusion de 
l’idéologie communiste et de la découverte freudienne, qu’on retrouve 
chez les freudo-marxistes mais aussi chez de nombreux psychanalystes 
d’obédience marxiste. 

 
Première convergence supposée entre le marxisme et la psychana-
lyse : leur caractère révolutionnaire 

 
Cette convergence est soutenue tout particulièrement par le philo-

sophe français marxiste Louis Althusser (1918-1990) dans un texte cé-
lèbre Sur Marx et Freud, datant de 1976, où il recherche ce qui rapproche 
Marx et Freud. Selon lui, le phénomène commun le plus « étonnant » 
entre la théorie marxiste et la théorie freudienne est leur « caractère con-
flictuel »6, par leur puissance de contestation et de lutte face aux idées 
établies.  

Élisabeth Roudinesco, historienne de la psychanalyse, ancienne 
membre du Parti communiste, et qui a été proche d’Althusser, continue 
d’établir ce parallèle révolutionnaire. Elle affirme ainsi : « Autant je suis 
certaine qu’il faut faire vivre l’esprit de la Révolution, ou le désir de révo-
lution, au-delà de l’échec du communisme, autant je m’interroge sur la 
manière de faire vivre l’esprit d’une subversion freudienne, précisément 
parce que la psychanalyse, en tant que cure et pratique thérapeutique, n’a 
pas échoué au même titre que le communisme. » 7 

 
Seconde convergence supposée entre le marxisme et la psychana-
lyse : le matérialisme 

 
La thèse fondamentale de Marx est le matérialisme historique, selon 

lequel « ce n’est pas la conscience des hommes qui détermine leur exis-

                                                           

3 Avoir ou être. Un choix dont dépend l’avenir de l’homme d’Erich Fromm, 1976, Marabout, p.104 
4 Ibid., p.197 
5 Ibid., p.201 
6 Écrits sur la psychanalyse de Louis Althusser, Stock, Imec, 1993, p.225 
7 De quoi demain… Dialogue de Jacques Derrida et Élisabeth Roudinesco, 2001, Champs, Flam-
marion, p.284 



68      #Freudo-libéralisme 

tence, c’est leur existence sociale qui détermine leur conscience. » 8 Les 
hommes dépendent des conditions de l’environnement où ils vivent et 
des conditions matérielles dont ils disposent. 

Cette thèse découle de la célèbre « thèse sur Feuerbach » selon la-
quelle : « Ce n’est pas la conscience qui détermine la vie, mais la vie qui 
détermine la conscience ». Feuerbach était un philosophe allemand du 
XIXe siècle (1804-1872), disciple de Hegel.  

Or Feuerbach fut le philosophe le plus admiré par le jeune Freud.9 Ce 
qui renforce la thèse de la convergence, minorée toutefois par le fait que 
Freud lui-même minimisa plus tard ce qu’il devait à Feuerbach, indi-
quant : « Dans mes jeunes années, j’ai lu avec plaisir et enthousiasme (…) 
Feuerbach. Il ne me semble pas, cependant, qu’il y ait eu une influence 
durable. » 10  

Or la psychanalyse pourrait se définir par une formule similaire si 
nous disions : ce n’est pas la conscience des hommes qui détermine leur 
existence, c’est leur inconscient lui-même, à savoir leurs refoulements qui 
se sont vu refuser l’accès au système conscient sous l’influence de leur 
histoire familiale...  

C’est en raison de ce matérialisme supposé que Trotski fut un sympa-
thisant des psychanalystes. 11 Lors de son exil à Vienne avant la guerre de 
1914, il avait en effet lu et probablement rencontré Freud. « La psychana-
lyse, écrit-il, me paraît extrêmement séduisante, quoique bien des choses 
dans ce domaine restent encore flottantes et fragiles ». 12 

D’après Élisabeth Roudinesco13, Trotski  soutint que la psychanalyse 
est compatible avec le marxisme. D’après l’historienne,  « Comme la 
plupart des marxistes de son époque, Trotski est aveuglé par la représen-
tation qu’il se fait du matérialisme dans le domaine de la psychologie » et 
ajoute que « c’est parce que sa conception du matérialisme repose sur 
l’idée qu’il existerait une science unique du cerveau ayant à charge de 
rendre compte de l’unicité du corps et de l’esprit » qu’il s’intéresse  à la 
compatibilité possible entre le marxisme et la psychanalyse. 
 

 

                                                           

8 Préface à la Critique de l’économie politique de Karl Marx, 1859,  La Pléiade, 1965, pp.29-30 
9 Lettres de jeunesse de Sigmund Freud, Lettre à Eduard Silberstein de mars 1875, Gallimard, 1990, 

p.138 
10 Lettres de jeunesse de Sigmund Freud, d’après Walter Boehlich dans son introduction, Gallimard, 
1990, p.30 
11 Histoires secrètes de la psychanalyse de Gérard Badou, Albin Michel, 1997, p.154 
12 Cité dans Histoires secrètes de la psychanalyse de Gérard Badou, Albin Michel, 1997, p.154 
13 in Histoire de la psychanalyse en France, Tome 2, d’Élisabeth Roudinesco, Fayard, 1994, p.53 



Chapitre 5 : L’impasse du freudo-marxisme       69                              

Ludwig von Mises est probablement le premier penseur à avoir 
compris que la psychanalyse était incompatible avec le matérialisme 
marxiste et l’un des rares libéraux à ne pas passer à côté de l’invention 
freudienne et à expliciter l’incompatibilité entre psychanalyse et maté-
rialisme.  

Contemporain de Freud, il a parfaitement relevé la modestie de 
Freud dans le domaine de la philosophie. Il écrit ainsi dans Théorie et 
Histoire :  
 

« Freud était un homme modeste. Il n’avait pas de prétentions extrava-
gantes concernant l’importance de ses contributions. Il était très pru-
dent en abordant les problèmes de la philosophie et les branches de la 
connaissance qu’il n’avait pas lui-même contribué à développer. Il ne 
s’aventurait pas à attaquer la moindre proposition métaphysique du 
matérialisme. Il alla même jusqu’à admettre qu’un jour la science pour-
rait réussir à donner une explication purement physiologique des phé-
nomènes étudiés par la psychanalyse. Mais tant que cela ne se serait pas 
produit, la psychanalyse lui apparaissait saine sur le plan scientifique et 
indispensable sur le plan pratique. Il était tout aussi prudent quant à la 
critique du matérialisme marxiste. Il confessait librement son incompé-
tence dans ce domaine. Mais tout ceci ne change rien au fait que l’ap-
proche psychanalytique est fondamentalement et très largement in-
compatible avec l’épistémologie du matérialisme. »14 

 
Citons aussi ce  large extrait de son ouvrage publié en 1957 : Théorie 

et Histoire. Une interprétation de l’évolution économique et sociale : 
 

« On mesure jusqu’à quel point les gens se sont totalement mépris sur 
le matérialisme marxiste en observant la pratique habituelle consistant à 
mettre dans le même sac le marxisme et la psychanalyse freudienne. 
On ne peut en réalité pas imaginer de différence plus nette qu’entre ces 
deux doctrines. Le matérialisme veut réduire les phénomènes mentaux 
à des causes matérielles. La psychanalyse, au contraire, traite des phé-
nomènes mentaux comme d’un champ autonome. Alors que la psy-
chiatrie traditionnelle et la neurologie essaient d’expliquer toutes les 
conditions pathologiques dont elles s’occupent comme causées par des 
conditions pathologiques déterminées de certains organes du corps, la 
psychanalyse a réussi à démontrer que certains états anormaux du 
corps sont parfois produits par des facteurs mentaux. Cette découverte 
fut celle de Charcot et de Joseph Breuer et ce fut le haut fait de Sig-
mund Freud que d’avoir construit sur cette base une discipline systé-
matique complète. La psychanalyse est à l’opposé de toutes les va-
riantes du matérialisme. (…) » 

                                                           

14 Théorie et Histoire de Ludwig von Mises, 1957, traduit par Hervé de Quengo 



70      #Freudo-libéralisme 

Mises détaille les  apports thérapeutiques de la psychanalyse en écri-
vant :  
 

« La psychanalyse souligne le rôle que la libido, la pulsion sexuelle, joue 
dans la vie humaine. Ce rôle avait été négligé auparavant par la psycho-
logie ainsi que par toutes les autres branches de la connaissance. La 
psychanalyse explique aussi les raisons de cette négligence. Mais elle 
n’affirme en aucun cas que le sexe serait le seul désir humain cherchant 
la satisfaction ni que tous les autres phénomènes psychiques en décou-
lent. Son intérêt pour les pulsions sexuelles vient du fait qu’elle a 
commencé comme méthode thérapeutique et que la plupart des situa-
tions pathologiques qu’elle avait à traiter étaient causées par le refou-
lement de désirs sexuels. » 

 
Troisième convergence supposée : la liberté. La psychanalyse re-
joindrait le marxisme qui vise à libérer l’homme 

 
En effet le marxisme vise à libérer le prolétariat de l’emprise de la 

bourgeoisie, à libérer le prolétariat de l’exploitation de l’homme par 
l’homme, de l’aliénation due à la pénibilité du travail et à la dépendance 
aux machines, à permettre à chaque ouvrier de ne plus être un esclave 
qui vend sa force de travail au capitalisme. 

Après la prise du pouvoir par le prolétariat, l’abolition de la propriété 
privée, l’égalité de tous, la nationalisation de tous les moyens de produc-
tion permettent d’accéder à une liberté collective.  

Mais est-on proche de la psychanalyse, « censée apporter une libéra-
tion individuelle »15 quand la notion d’individu disparaît totalement au 
profit du peuple ? 

 
Quatrième convergence supposée : la critique du capitalisme et 
de l’argent 

 
Certains tentèrent de trouver dans l’œuvre de Freud une critique du 

capitalisme, en s’appuyant par exemple sur sa sentence « l’or pue » et sur 
la mise en évidence de « l’équivalence symbolique fèces = cadeau = ar-
gent ». 16  

                                                           

15 Freud Apolitique ? de Gérard Pommier, Flammarion, 1998, p.211 
16 Voir définition du stade sadique-anal in Vocabulaire de la psychanalyse de J. Laplanche et J.B. 
Pontalis, PUF, Quadrige, 1997, p.461 



Chapitre 5 : L’impasse du freudo-marxisme       71                              

Le psychanalyste hongrois Ferenczi, par exemple, montre comment 
on s’élève de l’érotisme anal à l’accumulation de richesse et partant de là 
au capitalisme. 

De tels propos ne pouvaient que séduire les marxistes qui luttent 
contre le capitalisme et le pouvoir de l’argent.  

Cependant, certains psychanalystes se détournent désormais de cette 
théorie. Ainsi le psychanalyste français Serge Viderman explique que « la 
relation mise à jour par le psychanalyste entre les fixations anales pré-
coces d’une part et l’argent m’apparaît décevante »17 parce qu’il s’aperçoit 
que l’analité de la petite enfance est « noyée dans le passé le plus lointain, 
si loin, si oublié et minuscule qu’il en semble dérisoire par rapport à ce 
qui va lui succéder. (…) C’est à cette origine si invisible qu’il a fallu la 
singulière sagacité de l’œil psychanalytique pour la surprendre, que nous 
devrions la totalité des techniques qui  multiplient jusqu’au vertige la 
manufacturation de tous les objets pris dans le tourbillon incessant des 
échanges qui constituent notre civilisation marchande. » 18 

 
Cinquième convergence supposée : Freud partageait les idéaux 
d’égalité et de justice sociale, chers à la gauche 

 
Les notions d’égalité et de justice sociale sont au cœur des combats 

de la gauche. À cet égard, les positions freudiennes se situent dans cette 
lignée. Ainsi Freud comprend le besoin de justice sociale et explique  :  

 
« Celui qui, dans sa propre jeunesse, a goûté à la misère de la pauvreté, 
a connu l’indifférence et la superbe des possédants, devrait être à l’abri 
du soupçon de manquer de compréhension et de bienveillance pour les 
efforts déployés en vue de combattre l’inégalité de fortune chez les 
hommes et ce qui en découle. À vrai dire, si ce combat veut en appeler 
à l’exigence abstraite, fondée sur la justice, d’égalité de tous les hom-
mes, on est tenté d’objecter qu’en dotant le corps et en gratifiant 
l’esprit de chaque individu de façon suprêmement inégale, la nature a 
instauré des injustices contre lesquelles il n’y a aucun recours. » 19  

 
Autrement dit Freud, qui a connu la pauvreté, comprend celui qui 

en souffre tout en étant réaliste et convaincu que l’inégalité est dans la 
nature. 

                                                           

17 De l’argent en psychanalyse et au-delà de Serge Viderman, PUF, 1992, p.48 
18 Ibid., p.47 
19 Le Malaise dans la culture (1930) (Œuvres complètes, PUF, 1994, volume XVIII, p.299) 



72      #Freudo-libéralisme 

D’après Ernest Jones20, Freud dans Psychanalyse des masses et analyse du 
moi (1921) arrive à la conclusion que : 

 
«  le facteur émotionnel qui joue pour les groupes, doit, en définitive, 
être de même nature que celui relatif à la famille — cette première 
formation du groupe — à savoir une libido inhibée dans ses buts. (…) 
Il considère depuis longtemps l’angoisse sociale — c’est à dire la peur 
de l’opinion publique — comme l’essence de la conscience, il soutient 
que l’exigence de l’égalité (ce trait caractéristique de notre après-guerre) 
est à la racine de notre conscience sociale et de notre sens du devoir. 
La passion pour la justice sociale, qui est généralement associée à une 
exigence d’égalité et de traitement identique, naît d’une réaction à 
l’envie, et c’est pendant l’enfance, dans l’attitude d’un enfant vis-à-vis 
de ses frères et sœurs lorsqu’il s’agit de l’amour parental, qu’on peut 
clairement en observer les débuts. »  

 
Pour autant, Freud ne croit pas à la suppression de la propriété 

individuelle pour atteindre l’idéal de justice sociale. Si l’on considère les 
rapports de Freud lui-même avec la notion de propriété, on peut certes 
constater son profond désintéressement souligné par Ernest Jones21 :  

 
« aucun matérialisme n’entachait ses projets. Il choisit une profession 
idéale, sans tenir compte des facteurs de la pauvreté ou de la richesse, 
sans rechercher le bien-être ».  

 
Et on peut faire l’hypothèse que cette position personnelle ne 

l’incita pas à s’intéresser en profondeur au concept de propriété privée. 
Mais si Freud jugea théoriquement intéressant le concept de sup-

pression de la propriété privée puisqu’il admet que la propriété cons-
titue une des sources de l’agressivité et de la pulsion de mort, il  resta 
néanmoins très circonspect sur sa mise en pratique, qu’il jugea illusoire, 
considérant que l’agressivité chez l’homme existait avant même la 
création de la notion de propriété : 
 

« La critique économique du système communiste n’est nullement mon 
affaire, je ne puis examiner si l’abolition de la propriété privée est 
opportune et avantageuse. Mais je suis en mesure de reconnaître en 
son présupposé psychologique une illusion sans consistance. En sup-
primant la propriété, on soustrait au plaisir-désir d’agression humain 
l’un des outils, assurément un outil solide, mais assurément pas le plus 
solide. Pour ce qui est des différences de puissance et d’influence, dont 

                                                           

20 In La Vie et l’œuvre de Sigmund Freud (1957), Tome 3, Les dernières années, PUF, 1969, p.384 
21 Ibid., p.32 



Chapitre 5 : L’impasse du freudo-marxisme       73                              

l’agression fait un usage abusif dans ses visées, on n’y a rien changé, 
pas plus qu’à l’essence de cette agression. Elle n’a pas été créée par la 
propriété, elle régnait presque sans restriction dans les temps 
originaires, lorsque la propriété était encore bien peu de chose (…). » 22  

 
De plus, Freud jugea que ceux qui sont pour la suppression de la 

propriété faisaient preuve d’idéalisme et de méconnaissance de la 
nature humaine :  

 
« Il me paraît, à moi aussi, indubitable qu’une réelle modification dans 
les relations des hommes à la possession des biens sera ici d’un plus 
grand secours que tout commandement éthique ; mais cette clair-
voyance de la part des socialistes est troublée par une nouvelle mé-
connaissance idéaliste de la nature humaine et rendue sans valeur au 
niveau de l’exécution. » 23 

 
Sixième convergence : Freud l’anti-américain  

 
Freud anti-américain ? La belle affaire ! L’anti-américanisme est une 

des caractéristiques de la gauche marxisante et plus généralement des 
opposants au libéralisme, qu’ils soient de droite ou de gauche d’ailleurs. 
Or toute sa vie24, Freud se méfia de l’esprit pragmatique et puritain des 
États-Unis qui accueillèrent pourtant ses idées avec un enthousiasme 
déconcertant.  

En parlant d’introduire la « peste » aux États-Unis (en parlant de la 
psychanalyse) Freud apporta certainement de l’eau au moulin des 
marxisants qui n’auraient pas renié une telle formule (dont on n’est 
d’ailleurs pas certain qu’elle fut vraiment prononcée par le père de la 
psychanalyse). 

En fait si Freud se méfia des Américains, c’est sans doute parce que 
ce pays fut très réceptif aux théories psychanalytiques et s’en empara 
pour en faire une pratique thérapeutique. Freud expliqua lui-même qu’il 
fut enthousiasmé par l’accueil de ses pairs américains mais trouva que la 
psychanalyse était « édulcorée »25 sur la terre américaine. Freud fut aussi 
peut-être jaloux du succès de ses adeptes américains alors que le dé-
marrage en Europe fut plus difficile. De plus, d’après Roland Jaccard26 : 
« pour des raisons financières, Freud passe ses dernières années à 

                                                           

22 Le Malaise dans la civilisation (1930) (Œuvres complètes, PUF, 1994, volume XVIII, pp.299-300) 
23 Ibid., p.331 
24 In Dictionnaire de la Psychanalyse de C. Roudinesco et Michel Plon, Fayard, 1997 
25 Sigmund Freud présenté par lui-même (1925), Folio Essais, 1984, p.89 
26 Histoire de la psychanalyse sous la direction de Roland Jaccard, Hachette, 1982, p.245 



74      #Freudo-libéralisme 

former des analystes américains ; il les tenait en général en piètre 
estime, sa haine de la dépendance n’était certainement pas étrangère à 
son jugement. Il en vint à adopter le point de vue cynique selon lequel 
la seule fonction des États-Unis était de fournir de l’argent pour 
entretenir la culture européenne. "L’Amérique, plaisanta un jour Freud, 
est une erreur ; une erreur gigantesque, il est vrai, mais néanmoins une 
erreur". » 

 
Septième convergence : Freud contre la religion ? 

 
L’économiste Ludwig von Mises l’a sans doute affirmé le premier : 

« La raison pour laquelle certains auteurs ont associé la psychanalyse et 
le marxisme était que l’on considérait les deux comme opposés aux 
idées théologiques (…) ». 27 

En effet, les marxistes furent tentés de s’approprier la psychanalyse 
compte tenu de leur convergence de vue vis-à-vis de la théologie. Mais 
est-elle réelle ? 

Nous connaissons tous la fameuse formule de Marx « La religion est 
l’opium du peuple ». Pour Marx, la religion, symptôme d’une aliénation 
profonde, est une drogue dure qui rend l’oppression supportable. 

Pour Freud, la religion est plus une illusion, illusion qu’il cherche à 
comprendre tout en étant très précautionneux.  

Fort des apports considérables de la psychanalyse, Freud essaya de 
comprendre l’histoire de notre civilisation et son avenir, à travers le 
prisme de sa discipline. Il est vrai que l’époque à laquelle vécut Freud, 
marquée par la Première Guerre mondiale, la révolution en Russie et la 
montée du nazisme incitait tout intellectuel à la réflexion pour essayer 
de comprendre cette période dramatique de l’histoire. 

Après tout, il est naturel qu’un intellectuel comme Freud ait cherché 
à sortir du champ de la psychanalyse. Comme le souligne Ernest Jones, 
« dans la mesure où elle signifie une plus profonde compréhension de 
la nature humaine, des mobiles et des émotions de l’humanité, il est 
inévitable que la psychanalyse ait les moyens de fournir de précieuses et 
souvent cruciales contributions dans tous les domaines relatifs au psy-
chisme humain, et que des recherches ultérieures accroissent la valeur 
de ces contributions dans une mesure qu’il n’est pas facile de définir. 
Pour n’en mentionner que quelques-unes : l’étude de l’anthropologie, 
de la mythologie et du folklore ; l’évolution historique de l’humanité 

                                                           

27 Théorie et Histoire de Ludwig Von Mises, 1957, traduit par Hervé de Quengo 



Chapitre 5 : L’impasse du freudo-marxisme       75                              

avec les divers chemins qu’elle a suivis ; la formation et l’éducation des 
enfants ; la signification des entreprises d’ordre artistique ; le vaste do-
maine de la sociologie avec une évaluation plus aiguë des diverses insti-
tutions tels le mariage, la loi, la religion, et peut-être même le gouver-
nement ; peut-être encore l’apparemment insoluble problème des rela-
tions internationales. »28 

Voici comment Freud lui-même justifie ses incartades :  
 

« Après le détour qui m’avait pris toute une vie, par les sciences de la 
nature, la médecine et la psychothérapie, mon intérêt était revenu aux 
problèmes culturels qui avaient jadis captivé le jeune homme qui 
s’éveillait à peine à la pensée. Déjà en pleine apogée de mon travail ana-
lytique, en 1912, j’avais essayé dans Totem et Tabou d’exploiter les aper-
çus analytiques nouvellement acquis pour explorer les origines de la re-
ligion et de la morale. Deux essais plus tardifs, L’Avenir d’une illusion en 
1927, et Le Malaise dans la civilisation en 1930, s’inscrivirent dans cette 
même direction. Je m’apercevais de plus en plus clairement que les 
événements de l’histoire de l’humanité, les effets réciproques entre na-
ture humaine, évolution culturelle et les retombées de ces expériences 
originales dont la religion se pose comme le représentant privilégié, ne 
sont que le reflet des conflits dynamiques entre moi, ça et surmoi, que 
la psychanalyse étudie chez l’individu les mêmes processus, repris sur 
une scène plus vaste. Dans l’Avenir d’une Illusion, j’avais donné de la reli-
gion une appréciation essentiellement négative, je trouvai plus tard une 
formule qui lui rend mieux justice : son pouvoir reposerait certes sur sa 
teneur de vérité, cependant cette vérité ne serait pas d’ordre matériel, 
mais historique. » 29 

 
Si nous revenons aux textes de Freud où celui-ci essaie de trouver 

un sens à la civilisation, nous pouvons observer une grande modestie. 
Freud n’affirme aucune vérité. Au fond, il réagit avec bien plus 
d’humilité que les « experts psy » que nous entendons régulièrement sur 
les ondes et qui sont joliment décrits par la phrase humoristique du 
psychanalyste Jean-Claude Lavie : « La psychanalyse, c’est un champ 
très étroit. « Alors vous, qui êtes musicien, qu’est-ce que vous pensez 
du dernier congrès des psychanalystes de Bordeaux ? — À dire vrai, 
cela ne m’intéresse pas ! » Mais vous dites à un psychanalyste : « Vous 
qui êtes un psychanalyste, qu’est-ce que vous pensez du congrès de la 
musique ? » Alors là, l’interpellé va parler. Être psychanalyste, ça don-

                                                           

28 La Vie et l’œuvre de Sigmund Freud, Tome 3, Les dernières années, PUF, 1969, p.327 
29 Sigmund Freud présenté par lui-même (1925), Folio Essais, 1984, pp.123-124 



76      #Freudo-libéralisme 

nerait le savoir sur toute chose. Sur la guerre, sur la paix, sur le cinéma, 
sur tout ! » 30 

Par exemple, Freud introduit avec beaucoup de prudence son essai 
sur la religion  L’Avenir d’une illusion : « Avant tout, du fait qu’il n’y a que 
peu de personnes capables d’embrasser du regard l’agitation humaine 
dans tous ses prolongements. Pour la plupart, il est devenu nécessaire 
de se limiter à un petit nombre de domaines ou à un seul. (…) La con-
séquence en est pour moi que, fuyant en toute hâte cette tâche trop 
vaste, je regagnerai sans plus tarder le petit secteur qui, d’ailleurs, a été 
l’objet de mon attention jusqu’à présent, après m’être contenté de dé-
terminer sa place dans le vaste ensemble ». 31 

Par ailleurs, il veille à dissocier clairement la psychanalyse de ses po-
sitions politiques. Il refuse ainsi un « déplacement » de sa personne sur 
la psychanalyse (autrement dit une confusion). Il souligne par exemple 
que ses collaborateurs sont nombreux à ne pas partager sa position à 
l’égard des problèmes religieux et n’interdit pas à ceux qui ne pensent 
pas comme lui d’utiliser sa propre discipline : « les défenseurs de la re-
ligion auront le même droit à se servir de la psychanalyse (…) ». 32 

Freud dresse le bilan des religions en essayant d’en retenir à la fois les 
aspects positifs et négatifs : « la religion a manifestement rendu de grands 
services à la culture humaine, elle a beaucoup contribué à dompter les 
pulsions asociales, mais pas suffisamment. Elle a, durant de nombreux 
millénaires, dominé la société humaine ; elle avait le temps de montrer ce 
qu’elle est capable de faire. Si elle avait réussi à rendre heureux la majo-
rité des hommes, à les réconforter, à les réconcilier avec la vie (…), il ne 
viendrait à l’idée à personne d’aspirer à une modification de l’état des 
choses existant. Au lieu de cela, que voyons-nous ? Qu’un nombre ef-
frayant d’hommes sont mécontents de la culture et s’y trouvent malheu-
reux. » 33  

Ce qui intéresse tout d’abord Freud dans la religion, c’est sa psycho-
génèse. Freud considère en effet qu’il est possible de traiter les religions 
comme « une affaire humaine ». Il analyse ainsi les religions en faisant le 
lien avec les névroses qui apporte une réponse de même type, l’une col-
lective, l’autre individuelle : « L’homme de croyance et de piété est émi-
nemment protégé contre le danger de certaines affections névrotiques : 
l’adoption de la névrose universelle le dispense de la tâche de former une 

                                                           

30 Entretiens avec Patrick Froté in Cent ans après, Gallimard, 1998, p.67 
31 L’Avenir d’une illusion de Sigmund Freud 1927, Ed PUF Quadrige, 1995, pp.5-6 
32 Ibid., pp.37-38 
33 Ibid., p.38 



Chapitre 5 : L’impasse du freudo-marxisme       77                              

névrose personnelle ». 34 Et il précise : « Si l’on tente d’assigner à la     
religion sa place dans l’évolution de l’homme, elle n’apparaît pas tant 
comme une acquisition durable que comme un parallèle avec la né-
vrose que doit traverser tout individu civilisé pour aller de l’enfance à 
la maturité ».35  

Il attaque avec force les présuppositions de la religion à s’occuper 
d’une sphère de vérité différente, sphère que la science n’aurait pas le 
droit d’explorer et il insiste sur le fait que « les croyances religieuses peu-
vent tout aussi légitimement être soumises à l’investigation psycholo-
gique que tout autre phénomène mental. » 36 Le rapport « père-fils », le 
complexe paternel, l’impuissance du tout jeune enfant expliquent selon 
lui le besoin de religion. « La raison dernière du besoin de religion m’a 
frappé comme étant le désemparement infantile, tellement plus grand 
chez l’homme que chez les animaux. À partir de ce moment il ne peut se 
représenter le monde sans parents, et s’octroie un Dieu juste et une na-
ture bonne. » 37 

Mais en même temps la religion développe un « interdit de penser » 
qui « ne demande qu’à s’étendre à l’ensemble des activités humaines jus-
qu’à devenir la cause « d’inhibitions graves dans le comportement d’un 
individu face à la vie ». 38 Autrement dit, si les religions sont utiles pour 
imposer des règles comme « Tu ne tueras pas ton prochain », elles éloi-
gnent en même temps les hommes de la vérité. « Le cas est analogue à 
celui où nous nous trouvons quand nous racontons à un enfant que c’est 
la cigogne qui apporte les nouveau-nés. Là aussi, nous disons la vérité 
sous un déguisement symbolique, car nous savons ce que signifie le 
grand oiseau. Mais l’enfant, lui, ne le sait pas, il ne tire de ce qu’il entend 
que la part de déformation, se considère comme trompé, et nous savons 
combien il est fréquent que sa méfiance envers les adultes et son insu-
bordination se rattachent justement à cette impression. » 39 

Alors Freud rêve d’une pédagogie non religieuse car  la religion étant 
comparable à une névrose d’enfance, il est permis « d’être suffisamment 
optimiste pour supposer que l’humanité surmontera cette phase névro-

                                                           

34 Ibid., p.45 
35 cité par E. Jones dans La Vie et l’œuvre de Sigmund Freud, Tome 3, Les dernières années, PUF, 

1969, p.407 
36 Ibid. 
37 Cité dans L’Avenir d’une illusion de Sigmund Freud, 1927, Ed PUF Quadrige, 1995, préface, p.VII 
38 Ibid., p.XII 
39 L’Avenir d’une illusion de Sigmund Freud, 1927, Ed PUF Quadrige, 1995, p.46 



78      #Freudo-libéralisme 

tique, comme tant d’enfants dépassent, en grandissant, leur névrose qui 
est similaire. » 40  

Au fond, pour Freud, il existe deux alternatives. Soit « tenir dans 
la plus stricte sujétion ces masses dangereuses, leur barrer avec le plus 
grand soin l’accès à toutes les occasions d’éveil de l’esprit, ou bien réviser 
fondamentalement la relation entre culture et religion. » 41  

Dans cette seconde alternative, Freud ne rejette pas toute forme 
d’interdits, de commandements et de lois dans la civilisation. Mais il 
craint que de donner l’illusion que Dieu est à l’origine de ces règles de 
conduite peut entraîner des conséquences terribles le jour où les hommes 
qui ont cette illusion cessent de croire en Dieu. « Comme c’est une tâche 
délicate de faire le départ entre ce que Dieu a lui-même exigé et ce qui 
dérive plutôt de l’autorité d’un parlement ayant tout pouvoir ou d’une 
haute magistrature, il y aurait un indubitable avantage à laisser Dieu tout 
à fait hors du jeu et à admettre honnêtement l’origine purement humaine 
de tous les dispositifs et prescriptions culturels. En même temps que le 
caractère sacré revendiqué par les commandements et lois, tomberaient 
aussi leur rigidité et leur immutabilité. Les hommes pourraient com-
prendre que ceux-ci sont créés non pas tant pour les dominer que bien 
plutôt pour servir leurs intérêts, ils établiraient avec eux un rapport plus 
amical, se fixeraient pour but, au lieu de les abolir, de seulement les amé-
liorer. » 42  

Encore une fois, Freud reste modeste et admet que « c’est certaine-
ment une entreprise insensée que de vouloir supprimer de force et d’un 
seul coup la religion » mais il exprime ainsi son espérance et son concept 
« d’éducation de la réalité »43 : 

 
« Il y a peut-être un trésor à déterrer, susceptible d’enrichir la culture, que 
cela vaut la peine de faire la tentative d’une éducation irréligieuse. Si elle 
s’avère insatisfaisante, je suis prêt à abandonner la réforme et à revenir au 
jugement antérieur, purement descriptif : l’homme est un être à l’intel-
ligence faible, qui est dominé par ses souhaits pulsionnels. » 44 

 
Ainsi Freud aspire à une civilisation où l’homme prendrait en charge 

la définition des règles de conduite nécessaires à la paix d’une civilisation, 
sans le poids du sacré, sans le risque de dérive vers l’intégrisme.  

                                                           

40 Ibid., p.54 
41 Ibid., p.40 
42 Ibid., p.42 
43 Ibid., p.50 
44 Ibid., p.49 



Chapitre 5 : L’impasse du freudo-marxisme       79                              

Et ses questionnements et réticences sur les religions s’appliquent au-
tant aux religions monothéistes qu’aux croyances collectives comme le 
communisme. Ce que n’ont pas intégré les freudo-marxistes.  

Cette vision est exprimée dans la citation suivante de Freud : « Si 
une autre liaison de masse vient à la place de la liaison religieuse, com-
me la liaison socialiste semble actuellement y réussir, il en résultera 
envers ceux qui sont en dehors la même intolérance qu’à l’âge des luttes 
de religion. » 45 Par ces propos écrit en 1921, on constate que Freud va 
presque aussi loin dans la prémonition critique que Gustave Le Bon qui 
écrivit 26 ans plus tôt : « L’évidente faiblesse des croyances socialistes 
actuelles ne les empêchera pas de s’implanter dans l’âme des foules. 
Leur véritable infériorité par rapport à toutes les croyances religieuses 
tient uniquement à ceci : l’idéal de ces dernières ne devant être réalisé 
que dans une vie future, personne ne pouvait contester cette réalisation. 
L’idéal de bonheur socialiste devant se réaliser sur terre, la vanité des 
promesses apparaîtra dès les premières tentatives de réalisation, et la 
croyance nouvelle perdra du coup tout prestige. » 46  

Paroles ô combien prophétiques qui n’ont sans doute pas échappé à 
Freud et qui ont été démontrées 94 ans plus tard avec la chute du Mur 
de Berlin… 
 
Conclusion 

 
Au final, il est difficile de trouver des jonctions entre Freud et le  

marxisme. 
Même des psychanalystes sans doute marxistes dans leur jeunesse, 

remettent désormais en cause la validité du freudo-marxisme.  
C’est par exemple le cas du psychanalyste de formation lacanienne 

Gérard Pommier qui dans son essai Freud apolitique explique qu’il a 
« échoué dans sa tentative de faire cohabiter les deux hérissons les plus 
ébouriffants de son adolescence, Marx et Freud »47 et intitule l’un de ses 
chapitres « l’impasse du freudo-marxisme ». 48 Il y explique en particulier 
qu’il n’y a aucun rapport entre le refoulement psychanalytique et la ré-
pression sociale comme aurait voulu le démontrer les tenants du freudo-
marxisme. Pour lui, « le pouvoir politique n’a aucunement parti liée avec 

                                                           

45 Psychologie des masses et analyse du moi (1921), Œuvres complètes, PUF, 1991, volume XVI, 
pp.37-38) 
46 Psychologie des foules (1895), PUF Quadrige,, 1998, p.86 
47 Freud apolitique de Gérard Pommier, Flammarion, 1998, p.7 
48 Ibid., pp.209-213 



80      #Freudo-libéralisme 

le refoulement » qui n’est ni l’effet d’une « coercition sociale localisable » 
ni forcément l’effet d’un « interdit » familial. « Un refoulement peut 
s’obtenir ici et maintenant, indépendamment de ce qui se passe dans la 
société ».  

Le philosophe Louis Althusser qui insista lourdement sur le « quelque 
chose de commun entre Marx et Freud »49 butta pourtant sur une différence 
cruciale entre les deux penseurs : l’individu ! « Ce qu’il (Freud) avait dé-
couvert ne portait nullement sur la « société » ou les « rapports sociaux » 
mais sur des phénomènes très particuliers affectant des individus. Bien 
qu’on ait pu soutenir qu’il y a dans l’inconscient un élément « transindi-
viduel, c’est de toute façon dans l’individu que se manifestent les effets 
d’inconscient, et c’est sur l’individu que la cure opère, même si elle requiert 
la présence d’un autre individu (l’analyste) pour transformer les effets 
d’inconscient existants. Cette différence suffit à distinguer Freud et 
Marx. » 50 

Bref, Althusser reconnaît explicitement que l’approche freudienne est 
centrée sur l’individu, autrement dit, s’inscrit dans une démarche propre 
aux penseurs libéraux… et reconnaît de facto l’impasse freudo-marxiste.  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                           

49 Ecrits sur la psychanalyse de Louis Althusser, Stock, Imec, 1993, p.224 
50 Ibid., p.238 



Chapitre 5 : L’impasse du freudo-marxisme       81                              

 
 

CHAPITRE 6 
 

LA CONDAMNATION CROISÉE : DU MARXISME PAR FREUD  
ET DE FREUD PAR DES INTELLECTUELS MARXISTES 

 
 
C’est bien parce que, comme le remarque Altusser, la psychanalyse 

est centrée sur l’individu et constitue ainsi un prolongement de la 
philosophie libérale que les marxistes eurent des réactions de rejet vis-
à-vis de la discipline freudienne, réactions qui n’empêchèrent pas pour 
autant la tentative de récupération de la psychanalyse par la gauche 
révolutionnaire.  
 
Les mots de Freud sur le communisme 

 
Pourtant, dès le départ, Freud doutait fortement des bienfaits du 

communisme. D’après son biographe Ernest Jones, que l’on peut 
qualifier d’officiel,1, Freud, en raison de son sens de la réalité, était 
profondément méfiant à l’égard de l’idéalisme marxiste. Voilà ce que 
Freud, non sans humour, pensait du bolchevisme en 1919 (Ernest 
Jones évoque une discussion lors d’une rencontre à propos de la 
situation européenne2) : « Freud me prit de court en disant qu’il avait 
rencontré récemment un ardent communiste et avait été à moitié 
converti au bolchevisme, comme on disait à l’époque. Ce dernier lui 
avait dit que l’avènement du bolchevisme amènerait quelques années de 
misère et de chaos mais qu’elles seraient suivies de la paix universelle, 
de prospérité et de bonheur. Et Freud ajouta : Je lui ai répondu que je 
croyais à la première moitié de ce programme. » 

On trouve une autre remarque de Freud sur les communistes où il 
marque son très fort scepticisme sur la réussite des soviets : « Ce ne fut 
pas non plus un hasard incompréhensible si le rêve d’une domination 
germanique sur le monde appela comme son complément l’antisémi-
tisme, et il est concevable, on le reconnaît, que la tentative d’édifier en 
Russie une nouvelle culture communiste trouve son support psycho-
logique dans la persécution des bourgeois. On se demande seulement 

                                                           

1 La Vie et l’œuvre de Sigmund Freud (1957), Tome 3, Les dernières années, PUF, 1969, p.389 
2 Ibid., p.18 



82      #Freudo-libéralisme 

avec inquiétude ce que les Soviets entreprendront une fois qu’ils auront 
exterminé leurs bourgeois. » 3  

Notons aussi cette remarque pleine de lucidité de Freud : « Je prédis 
une surprise paradoxale en Allemagne. Ils ont commencé avec le bol-
chevisme comme leur ennemi mortel, et ils termineront avec quelque 
chose qui ne s’en distinguera pas — sauf que le bolchevisme a après 
tout adopté des idéaux révolutionnaires alors que ceux de l’hitlérisme 
sont purement médiévaux et réactionnaires. Ce monde me semble avoir 
perdu sa vitalité et être condamné à la perdition. » 4 

L’anti-communisme de Freud aurait dû trouver face à lui une 
opposition systématique des marxistes.  

Ce fut vrai à certaines époques ! En Union soviétique où la psychana-
lyse n’eut pratiquement pas le droit de cité (cf. chapitre suivant). Et sans 
surprise, le communisme stalinien, qui prospérait dans la France d’après-
guerre, stigmatisa la psychanalyse. Ainsi, le freudisme est condamné offi-
ciellement par le PCF en pleine guerre froide, en 1949, un peu à l’instar 
de l’Union Soviétique, 20 ans plus tôt… Mais les communistes staliniens 
développent des critiques simplistes dérivées de la guerre froide.  
 
La psychanalyse condamnée pour libéralisme aigu 

 
Beaucoup plus sophistiquées sont les critiques violentes d’intellectuels 

français qui condamnent la psychanalyse et ses liens avec l’individualisme 
libéral. 

Parmi les premiers à jeter un pavé dans la mare, le philosophe Gilles 
Deleuze et le psychanalyste Félix Guattari. Il s’agit de penseurs marxistes 
qui vont développer une critique nouvelle de la psychanalyse, en con-
damnant sa totale compatibilité avec le libéralisme. 

Ils publient en 1972 le célèbre essai intitulé Capitalisme et Schizophré-
nie. L’Anti-Oedipe (Editions de Minuit).  

Pour les deux auteurs, la psychanalyse est dangereuse parce qu’elle 
« fonctionne dans tous les pores de la société capitaliste »5 et qu’elle est 
« profondément réactionnaire dans sa pratique et sa théorie, pas seule-
ment dans son idéologie » puisqu’elle se pratique de manière libérale, 

                                                           

3 Le Malaise dans la culture (1930), Œuvres complètes, PUF, 1994, volume XVIII, p.301) 
4 In La Vie et l’œuvre de Sigmund Freud d’Ernest Jones, Tome 3, Les dernières années, PUF, 1969, 

p.208 
5 L’Ile déserte et autres textes – Textes et entretiens avec Gilles Deleuze, 1953-1974, Editions de Minuit, 
2002, pp.306-307 



Chapitre 6 : La condamnation croisée       83                              

dans des cabinets privés, sous la forme de contrats (verbaux) entre 
l’analysé et l’analysant.  

Pour eux, la psychanalyse est une sorte d’hôpital psychiatrique fonc-
tionnant à l’air libre puisqu’elle enferme l’individu dans la société capita-
liste, en lui permettant de s’y adapter et de s’y soumettre. Ils refusent 
d’accepter un inconscient limité à la seule influence de la famille et des 
parents, qui produirait ainsi une « économie libidinale » indépendante de 
l’économie politique. Selon eux, dans une logique matérialiste, l’incons-
cient est « produit politiquement, socialement, historiquement »6 par les 
peuples et les « agencements collectifs ».  

En se situant au niveau de l’individu, la psychanalyse « est une ma-
chine toute faite, déjà constituée pour empêcher les gens de parler (…). 
Une sorte de tourniquet, de machine interprétative »7 qui empêche le 
patient « d’accéder à ce qu’il a vraiment à dire », à savoir la révolte à 
l’égard du système capitaliste et la remise en cause de l’ordre établi. 

À la même époque, le sociologue marxiste Robert Castel, directeur 
d’études à l’École des Hautes Études en Sciences Sociales, publie un 
ouvrage, intitulé Le Psychanalysme qui condamne également avec force la 
psychanalyse en raison de sa perméabilité au monde capitaliste. 8 

Ce néologisme, « psychanalysme », signifie que la psychanalyse est 
elle-même « un foyer de production idéologique ». Au départ méthode 
d’investigation de l’inconscient, la psychanalyse est pour Castel devenue 
un produit de consommation. Il s’interroge comment cette approche 
subversive contribue désormais à améliorer le système en place (l’école, 
l’entreprise, la psychiatrie…) et tente de comprendre ce qui dans la psy-
chanalyse « réitère les structures dominantes de pouvoir et la rend com-
plice du système socio-économique dans lequel elle s’inscrit. » 9 

Castel y partage le point de vue de Deleuze et Guettari puisque, selon 
lui « la réduction psychanalytique fait l’impasse totale » sur « les clivages 
existants dans une société de classes entre groupes dominants et groupes 
dominés ». 10 Pour Castel, le psychanalyste s’est transformée en agent du 
système de pouvoir en place, favorisant l’adaptation et le renoncement 
des analysants à s’opposer à l’ordre social établi, « neutralisant » la dimen-
sion du social et du politique pour se consacrer uniquement au domaine 

                                                           

6 L’Ile déserte et autres textes. Textes et entretiens avec Gilles Deleuze, 1953-1974, Editions de Minuit, 

2002, p.381 
7 Ibid., p.382  
8 Le Psychanalysme de Robert Castel, Maspéro, 1973, Réédition Champ Flammarion 1981 
9 Ibid., p.11 
10 Ibid., p.52  



84      #Freudo-libéralisme 

du privé, de « l’intimité subjective ». Castel parle alors de phénomène de  
« privatisation » pour la psychanalyse !   

Castel retrouve dans la psychanalyse toutes les caractéristiques de la 
société capitaliste :   

- la structure d’inégalité entre l’analyste et l’analysant symboli-
sée par exemple par la position assis-couché due au divan ; 

- une véritable économie de marché, où la relation analytique  
«  se développe sur la base d’un rapport social caractéristique 
des sociétés libérales »11 dans le cadre d’une « relation de ser-
vice personnalisée », où, suprême horreur, les prestataires 
peuvent entrer en concurrence selon l’abominable loi de 
l’offre et de la demande !  

Il estime donc que le freudo-marxisme, qui tente de concilier libéra-
tion individuelle (Freud) et libération collective (Marx) est une impasse.  

À propos du psychiatre et psychanalyste américain Thomas Szasz et 
de sa conception de la pratique contractuelle de la psychanalyse (cf. cha-
pitre 10), Castel considère que cela constitue « une illustration du psy-
chanalitico-centrisme »12, autrement dit de ce que j’appelle le freudo-
libéralisme. 
 
Conclusion 

 
D’un côté Freud se méfie terriblement du communisme. De l’autre 

des intellectuels de gauche comme Deleuze, Guettari ou Castel rejettent 
violemment la psychanalyse dans le camp du libéralisme.  

Il ne reste plus à la pensée libérale qu’à accueillir enfin à bras ouverts 
la psychanalyse en son sein !  

 
 

 
 
 
 
 
 

 
 

                                                           

11 Le Psychanalysme de Robert Castel, Réédition Champ Flammarion, 1981, p.74 
12 Ibid., p.68 



Chapitre 6 : La condamnation croisée       85                              

 
 

CHAPITRE 7 
 

LE REJET DE LA PSYCHANALYSE  
PAR LES RÉGIMES TOTALITAIRES 

 
 
Un autre angle de vue permettant d’invalider le freudo-marxisme con-

siste à étudier le développement de la psychanalyse dans les pays com-
munistes. Or une étude rapide permet de constater que les régimes 
communistes n’ont pu admettre en leur sein la discipline freudienne, 
pour des raisons évidentes d’incompatibilité. Ceci démontre par une 
autre approche l’impasse du freudo-marxisme.  
 
La psychanalyse et l’Union soviétique 

 
Avant la Révolution, la Russie fut un terrain très favorable au déve-

loppement de la psychanalyse. Comme l’expliquent, lors d’un colloque 
consacré à l’histoire de la psychanalyse, les français Henri Vermorel et 
Marina Loukomskaïa, ce développement fut « facilité par le contexte 
d’une culture réceptive à l’inconscient illustrée par les grands auteurs 
russes de Gogol à Dostoievski, Tolstoï, Tchekhov, etc.... Les premières 
traductions de Freud sont réalisées à Moscou, où se constitue une presti-
gieuse école de psychanalyse. (…) Son influence sur la psychiatrie et la 
culture russes a été majeure, au point qu’après la prise du pouvoir par les 
bolcheviks, l’État a reconnu la Société et l’Institut de Psychanalyse de 
Russie et que les recherches psychanalytiques ont pu, un temps, trouver 
un appui d’une partie des dirigeants de l’époque comme Otto Schmidt, 
directeur des Éditions d’État, qui a poursuivi la publication des œuvres 
de Freud et d’autres psychanalystes jusqu’en 1930. » 1 

Mais Lénine et les dirigeants communistes se méfient de la psychana-
lyse. Jean-François Revel rappelle que c’est certainement « la révolution 
de 1917 qui fut la plus unijambiste, ses dirigeants ayant étouffé toute 
libération de la culture et toute libération des mœurs ». Revel cite ainsi 
« l’étroitesse d’esprit vis-à-vis de la révolution scientifique et morale qui 
s’annonce avec la psychanalyse. ».  

                                                           

1 Intervention lors des Rencontres internationales à Barcelone en 1992 de L’Association Internationale 
de la Psychanalyse consacrées au thème « psychanalystes en exil, éléments d’une histoire » 



86      #Freudo-libéralisme 

D’après l’ouvrage de Clara Zetkin, Lénine tel qu’il fut (Paris, bureau 
d’édition, 1934) cité par Revel, Lénine écrit : « La théorie de Freud elle 
aussi n’est aujourd’hui qu’un caprice de mode. Je n’ai nulle confiance en 
ces théories sexuelles exposées (…), bref dans cette littérature scienti-
fique qui fleurit avec exubérance sur le terreau de la société bour-
geoise. » 2 

Certains psychanalystes russes essaient néanmoins dans un contexte 
hostile de promouvoir la psychanalyse au début de l’ère léniniste. « Un 
psychanalyste, Alexandre Romanovitch Luria, allait tenter de réhabiliter 
le freudisme en URSS. Il affirmera que la psychanalyse peut faciliter la 
compréhension des théories sociologiques du marxisme, autrement dit le 
« freudo-marxisme »3… Ces théories sont condamnées par les autorités 
qui les jugent provocatrices. Seule la pensée matérialiste est acceptée : 
« Les actions, les pensées et les sentiments de l’homme ne sont que les 
produits de son cerveau et de sa moelle épinière. » 4 Avec l’arrivée au 
pouvoir de Staline vient le temps de la purge systématique des intellec-
tuels, des bourgeois, bref de tous les déviationnistes. La psychanalyse n’a 
plus droit de cité. « En 1933, l’encyclopédie soviétique la condamne caté-
goriquement en la déclarant inséparable de la démocratie bourgeoise ». 5 

Seul est admis désormais, comme psychologie officielle, dans la pen-
sée matérialiste unique qui règne, le pavlovisme, la théorie sur les réflexes 
conditionnés.  

Élisabeth Roudinesco explique que « la découverte freudienne a été 
rendue possible, notamment, par une autonomisation progressive du 
phénomène psychique et par l’éclatement de la notion même de science 
unique du cerveau. Il y a donc une contradiction radicale, non pas entre 
la doctrine du réflexe conditionné et la psychanalyse, mais entre le pavlo-
visme, qui tend à faire fusionner la psychologie, la neurologie et la phy-
siologie, et la nouvelle théorie de l’inconscient, qui tend au contraire vers 
un décentrement de la visée unitaire. » 6 D’où le rejet de la psychanalyse 
qui s’annonce du côté des soviets… 

Après la Seconde Guerre mondiale, comme l’explique le journaliste et 
auteur Gérard Badou7 dans son ouvrage consacré aux « histoires secrètes 
de la psychanalyse », Staline s’attaque de nouveau violemment à tout ce 
qui peut s’apparenter à l’occident et en particulier à « l’individualisme 

                                                           

2 Ni Marx ni Jésus de Jean-François Revel, Robert Laffont, 1970, p.225 
3 Histoires secrètes de la psychanalyse de Gérard Badou, Albin Michel, 1997, p.156 
4 Ibid. 
5 Ibid., pp.157-158 
6 in Histoire de la psychanalyse en France, Tome 2, d’Élisabeth Roudinesco, Fayard, 1994, page 54 
7 Ibid., pp.160-161 



Chapitre 7 : Le rejet de la psychanalyse par les régimes totalitaires       87                              

petit-bourgeois ». S’y ajoute de forts relents d’antisémitisme (le prétendu 
« complot des blouses blanches »). Jugée à la fois individualiste, bour-
geoise, américaine et juive (et donc sioniste pouvant servir le nouvel État 
d’Israël…), la psychanalyse est de nouveau visée. Les Goulag accueille-
ront de nombreux représentants de cette discipline… Gérard Badou 
analyse l’incompatibilité de la psychanalyse freudienne et du matérialiste 
marxiste en posant la question suivante : « comment l’étude des senti-
ments de l’individu n’apparaîtrait-elle pas tout à fait dérisoire, voire mé-
prisable, au regard de l’édification d’une collectivité où l’individu, ayant 
fait abstraction de tous ses instincts personnels, vit totalement pour le 
groupe ? » 8  

L’interprétation des spécialistes Henri Vermorel et Marina Loukom-
skaïa, cités au début du chapitre, relève d’une analyse libérale : « Le totali-
tarisme soviétique est marqué par une répression des individus et une 
terreur qui comporte l’interdit de penser. Il est à l’opposé de la psychana-
lyse, reposant sur l’association libre, qui vise à l’émancipation de l’indi-
vidu, ce qui suppose des conditions sociales tolérant une liberté suffi-
sante des personnes et de l’esprit. Il n’est pas étonnant que les régimes de 
ces pays en soient venus à interdire la psychanalyse »9. 

Les textes publiés par les communistes français sous l’ère stalinienne 
viennent illustrer si besoin est la condamnation violente de la pratique 
freudienne. 

Dans les années 50, face à l’attirance d’intellectuels communistes pour 
la psychanalyse, la direction du parti ne peut évidemment pas laisser pas-
ser une telle opposition interne et exige alors une « autocritique ». Un 
texte est rédigé et publié dans ce sens (dans La Nouvelle Critique). En voici 
un extrait cité par Roland Jaccard10 : « Idéologie réactionnaire, née à 
Vienne, liée aux besoins de la famille paternaliste bourgeoise, traitant une 
minorité de malades sélectionnés par l’argent, basée sur l’irrationalisme et 
l’individualisme, (…) cet individualisme revient à la négation de toute 
possibilité de transformation de l’ordre social ».  

Même si le texte est une condamnation édulcorée, il n’en constitue 
pas moins une victoire : le PCF qui obtient ainsi la condamnation de la 
doctrine de Freud pas ses disciples eux-mêmes. Pour le PC, la psychana-
lyse s’infiltre partout, dans l’art, dans l’appareil d’état. Elle est véhiculée 
par la littérature, le cinéma et Hollywood. Elle est même assimilée au 

                                                           

8 Ibid., p.159 
9 Intervention lors des Rencontres internationales à Barcelone en 1992 de L’Association Internationale 

de la Psychanalyse consacrées au thème « psychanalystes en exil, éléments d’une histoire » 
10 Histoire de la psychanalyse sous la direction de Roland Jaccard, Hachette, 1982,  pp.45-46 



88      #Freudo-libéralisme 

nazisme comme dans cet article publié en juin 1951 dans La Nouvelle 
Critique : « Idéaliste quant à la méthode, la psychanalyse rejoint la famille 
des idéologies fondées sur l’irrationnel, jusque et y compris l’idéologie 
nazie. Hitler ne faisait pas autre chose en cultivant les mythes de la race 
et du sang, forme nazie de l’irrationnel des instincts. » 11  

Il faudra attendre le règne de Khrouchtchev et sa réprobation des 
crimes de Staline pour assister à une révision timide de la condamnation 
des années précédentes. Les communistes français reconnaissent ainsi 
l’importance des découvertes freudiennes, par exemple en matière de 
« détermination sociale du sexuel » (autrement dit, tout ce qui est relié à 
la théorie matérialiste). 
 
La psychanalyse en Hongrie 
 

La Hongrie a été un terrain très favorable à la psychanalyse et a en-
fanté de grands théoriciens comme Sandor Ferenczi. Le gouvernement 
communiste de 1919 reconnut officiellement la discipline qui fut intégrée 
aux structures universitaires. Bien entendu l’occupation de la Hongrie 
par l’Allemagne nazie fut dramatique (déportations d’analystes…). Après 
la guerre, malgré la condamnation stalinienne de la psychanalyse, les psy-
chanalystes hongrois purent continuer à exercer leur profession malgré la 
dissolution de la Société de psychanalyse hongroise et l’interdiction de 
publier des ouvrages de psychanalyse. La déstalinisation à partir de 1956 
permit de nouveau à la psychanalyse de se développer ouvertement en 
Hongrie.  

On retrouve ainsi l’originalité de la Hongrie, un des premiers pays à 
vouloir se défaire du communisme (Budapest en 1956…), qui fut fina-
lement le seul pays communiste où la discipline freudienne put « se déve-
lopper et s’organiser de manière exemplaire ». 12  
 
La psychanalyse en Italie 

 
L’Église et le fascisme mussolinien constituèrent, on s’en doute, des 

obstacles au développement de la psychanalyse en Italie. L’Église tout 
d’abord, comme le résume Michel David : « la peur de l’anarchie 
sexuelle liée au concept d’une libido « pan-sexuelle », le déterminisme 
« matérialiste » et la substitution de la culpabilité au péché, avec pour 

                                                           

11 Ibid., p.63 
12 Histoire de la psychanalyse sous la direction de Roland Jaccard, Hachette, 1982, p.146 



Chapitre 7 : Le rejet de la psychanalyse par les régimes totalitaires       89                              

corollaire la laïcisation de la confession, étaient les arguments décisifs 
pour les réfutations ou mises en garde des premiers théologiens      
alertés ». 13 

Le fascisme s’attaqua à la psychanalyse essentiellement au travers des 
lois raciales de 1938, de nombreux psychanalystes italiens étant d’origine 
juive. Plus question d’entendre parler donc de psychanalyse pendant la 
Seconde Guerre mondiale. « La psychanalyse n’était plus une science 
« germanique » mais « juive », en attendant d’être « américaine », c’est à 
dire « bourgeoise » ».14 Non seulement les jeunes intellectuels nés à cette 
époque ignorèrent complètement la jeune discipline freudienne, mais 
l’emprise du marxisme sur le monde des lettres et des sciences humaines 
pendant la période de l’après-guerre continua à étouffer la psychanalyse, 
vue comme une science bourgeoise. Il faut attendre les années 60 pour 
assister à la diffusion de la psychanalyse en Italie, à l’époque du boom 
économique.  
 
La psychanalyse sous le régime nazi 
 

L’Allemagne fut  une des toutes premières terres de conquête de la 
psychanalyse qui y devint rapidement officialisée. Dès 1920 fut ainsi 
créée la policlinique psychanalytique de Berlin, création approuvée par le 
ministère de la Santé et les milieux universitaires. Le nazisme porta un 
coup d’arrêt brutal à ce développement, Hitler ne voyant dans la psycha-
nalyse qu’une idéologie juive… La liquidation de la psychanalyse en Al-
lemagne fait partie des exactions d’Hitler. 

Notons qu’Hayek rapproche l’antisémitisme et l’anticapitalisme : « la 
tendance anticapitaliste a désigné en Allemagne les Juifs, ensuite les plou-
tocraties pour ce rôle de l’ennemi. (…) En Allemagne et en Autriche on 
considérait les Juifs comme les représentants caractéristiques du capita-
lisme. Le fait que l’antisémitisme et l’anticapitalisme allemands provien-
nent de la même source est très important pour la compréhension des 
événements dans ce pays. C’est un fait qui échappe le plus souvent aux 
observateurs étrangers. » 15  

Autrement dit, les nazis, par antisémitisme et par rejet de la liberté  
individuelle, ont rejeté le capitalisme et la psychanalyse dans le même 
camp. 

                                                           

13 Ibid., p.274 
14 Ibid., p.278 
15 La Route de la Servitude (1943) de Friedrich A. Hayek, PUF Quadrige, pp.102-103 



90      #Freudo-libéralisme 

La psychanalyse mettra près de 20 ans à y refaire son apparition. 
Comme le dit Ernest Jones dans sa biographie de Freud, 20 ans après, le 
niveau de la psychanalyse dans ce pays était encore inférieur à celui du 
Brésil ou du Japon…  

Notons que les pays occupés connurent le même sort. Ainsi, pendant 
la Seconde Guerre mondiale, la psychanalyse fut quasiment interdite en 
France… La France collaborationniste s’aligna ainsi sur l’Allemagne na-
zie. Les psychanalystes d’origine juive durent évidemment fuir le nazisme 
(Marie Bonaparte aida un certain nombre d’entre eux, comme Loewens-
tein), les psychanalystes français continuèrent plus ou moins à pratiquer 
leur métier en toute discrétion.  

 
Conclusion 

 
Concluons ce survol de l’histoire de la psychanalyse dans différents 

pays et régimes totalitaires. On aurait pu le poursuivre par exemple avec 
l’Argentine où la pratique de la psychanalyse fut entravée sous le régime 
militaire (1976-1985)  alors qu’elle avait connu des périodes plus fastes, 
notamment avant-guerre.  

Nous aurions pu aussi nous arrêter sur le cas de la Chine, autre régime  
à parti unique. Il y aurait, d’après l’un des très rares psychanalystes chi-
nois, Huo Datong, qu’une dizaine de psychanalystes pour un milliard 
d’habitants !  Huo Datong y a consacré un essai, La Chine sur le divan16, où 
il s’intéresse notamment au traumatisme de l’enfant unique. La parole 
intime pourra-t-elle s’exprimer en Chine au XXIe siècle ? Le sujet sera 
probablement lié à la liberté d’expression dans le pays. 

Il est tentant d’établir un parallèle avec la vie politique, et plus particu-
lièrement avec le degré d’acceptation des idées libérales. Judith Feher-
Gurewich affirme que « la théorie psychanalytique est à la fois tributaire 
et partie prenante du contexte culturel et social dans laquelle elle s’éla-
bore et fait école ». 17  

Aussi, serait-on tenté d’écrire le théorème suivant : « plus un pays est 
libéral, plus la psychanalyse y est acceptée ; plus il est totalitaire, plus la 
psychanalyse est rejetée ».  

Ce théorème est soutenu par Freud lui-même qui affirma : « Mussoli-
ni fait de grandes difficultés à la littérature psychanalytique. L’analyse ne 

                                                           

16 La Chine sur le divan de Huo Datong, Plon, 2008 
17 Lacan avec la psychanalyse américaine, sous la direction de Judith Feher-Gurewich et Michel Tort, 
Denoël, 1996, p.13 



Chapitre 7 : Le rejet de la psychanalyse par les régimes totalitaires       91                              

peut pas mieux prospérer sous le fascisme que sous le bolchévisme et le 
national-socialisme. » 18 

Illustrons-le par une image : celle des psychiatres, qui dans les pays 
occidentaux, ont souvent recours à la psychanalyse pour soigner leur 
patient. À l’opposé, nous avons tous encore le souvenir des hôpitaux 
psychiatriques en URSS, qui étaient de sinistres lieux d’enfermement 
destinés souvent à des prisonniers politiques, condamnés à suivre des 
cures de lavage de cerveau et de médicamentation redoutable.  

Une fois de plus, nous retrouvons les libéraux et la psychanalyse sur le 
même versant. Dans ce contexte, la pensée freudienne, en particulier sur 
la religion, prend une dimension particulière dont l’éclairage est utile à la 
compréhension du développement des phénomènes de fanatisme reli-
gieux. Elle vient là aussi renforcer les analyses des défenseurs d’un 
monde libre et ouvert.  

Le degré de tolérance à la psychanalyse dans un pays restera sans 
doute un bon indicateur de son niveau de liberté individuelle. 

Le degré de tolérance de la psychanalyse dans un pays est au fond un 
bon indicateur du niveau de liberté individuelle du pays en question. 

 
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                           

18 Dans une lettre à Arnold Zweig écrite en 1935. Cité par Alain de Mijolla dans Les mots de Freud, 
Hachette, 1982 



92      #Freudo-libéralisme 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Chapitre 7 : Le rejet de la psychanalyse par les régimes totalitaires       93                              

 
 
 

 
 
 
 
 
 
 

 
TROISIÈME PARTIE 

 
 

APPLICATION D’UNE GRILLE DE LECTURE LIBÉRALE  
AU DÉVELOPPEMENT DE LA PSYCHANALYSE EN FRANCE 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



94      #Freudo-libéralisme 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



Chapitre 7 : Le rejet de la psychanalyse par les régimes totalitaires       95                              

 
CHAPITRE 8 

 
VIVE LA LIBERTÉ, VIVE LA CONCURRENCE ! 

 
 
L’objet de ce chapitre n’est pas de réécrire l’histoire de la psychanalyse 

en France. Il existe des ouvrages très complets sur le sujet comme 
l’Histoire de la psychanalyse sous la direction de Roland Jaccard ou l’Histoire 
de la psychanalyse en France d’Élisabeth Roudinesco. Je vais m’attacher à 
effectuer une relecture libérale de cette trajectoire et à démontrer que son 
développement est caractéristique de la réussite d’une nouvelle entreprise 
ou d’un lancement de produit : 

- adoption du concept par les individus les plus sensibles à la nou-
veauté,  

- méfiance à l’origine de la part des conservateurs à l’égard d’un 
concept étranger. En l’occurrence, la méfiance à l’égard de la 
psychanalyse ou en tout cas ses difficultés à se développer en 
France ont les mêmes causes que le rejet rencontré, encore au-
jourd’hui, par les idées libérales, 

- effet de la concurrence qui stimule le marché et la demande, 

- non-interventionnisme de l’État. 
L’histoire de la psychanalyse française est étroitement associée aux 

nombreux débats qui animeront les intellectuels au cours du XXe siècle. 
Autrement dit, elle sera très proche de la pensée de gauche (socialiste, 
communiste, trotskiste, libertaire/soixante-huitarde) et éloignée de la 
pensée libérale… quasi inexistante au cours de ce siècle en France. Et 
pourtant, la démocratie française, de tradition tout de même libérale, 
favorisa l’essor de la psychanalyse. Bref, on retrouve le fameux paradoxe 
français, le pays où l’étatisme a le mieux réussi… pour l’instant.  

 
Un démarrage difficile 

 
La France ne fut pas la terre la plus accueillante pour la psychanalyse, 

tout simplement parce que Freud n’était pas Français et que fière de sa 
tradition intellectuelle et de son leadership (les Lumières…), elle était peu 
encline à importer des théories en provenance de l’étranger.  

Notons d’ailleurs que jusqu’en 1982, il n’y aura pas en France d’édi-
tion critique des œuvres complètes du fondateur de la psychanalyse, con-
trairement à de nombreux pays. 

 



96      #Freudo-libéralisme 

Le psychanalyste Alain de Mijolla, spécialiste de l’histoire de la psy-
chanalyse, résume bien la greffe de sa spécialité en France :  
 

« Avec régularité, depuis cinquante ans, l’annonce solennelle est faite que 
la mode en est définitivement révolue et que cette fois-ci, la guenon, le 
poison, la psychanalyse est morte… « Dogmatisme teuton », « pansexua-
lisme », « irrationalisme », il y avait dès le début de quoi choquer la délica-
tesse des Français si cartésiens. Et que dire de la prétention à l’étranger à 
juger de l’usage national que l’on entendait faire de la « méthode psycha-
nalytique » et du « freudisme » ? Allait-on accepter de se mettre à la botte 
de Vienne ou d’un quelconque « machin » international ? » 1 

 
Freud lui-même fut amené à commenter l’introduction de la psycha-

nalyse en France :  
 

« Je suis maintenant de loin au prix de quels symptômes réactionnels 
s’effectue l’entrée de la psychanalyse en France, qui fut longtemps réfrac-
taire. (…) On entend des objections d’une incroyable candeur, comme 
celle que la sensibilité française serait heurtée par la pédanterie et la lour-
deur des dénominations psychanalytiques (…). Le  « génie latin » ne sup-
porterait pas du tout le mode de pensée de la psychanalyse. Du même 
coup, on se désolidarise expressément des alliés anglo-saxons, qui pas-
sent pour être de ses partisans. Celui qui entend cela doit évidemment 
croire que le « génie teutonique » a serré la psychanalyse dès sa naissance 
comme son plus cher enfant sur son cœur. » 2 

 
Pourquoi tant d’opposition à la psychanalyse freudienne ? 
 

Repartons au début du XXe siècle. La méfiance vis-à-vis des théories 
freudiennes provenaient sans doute du fait que Freud était « boche », juif 
et enfin qu’il avait pris des positions tranchées sur la religion. Alain de 
Mijolla remarque que derrière ce mutisme « ne peut manquer d’agir 
quelque réflexe profond du milieu médical français dont la hiérarchie 
hospitalo-universitaire est en général issue d’une grande bourgeoisie tra-
ditionnellement « à droite » et de tripe anti-dreyfusarde ». 3 

Au début du siècle, aucun Français ne participe au premier congrès 
international de psychanalyse en 1908. Au fond, comme le souligne Alain 
de Mijolla : « Le mystère n’est pas tant que la société française dans son 
ensemble ait alors ignoré Freud mais qu’il n’y ait pas eu un seul individu 
pour se dire : ce que raconte cet homme, à Vienne, est fou mais passion-

                                                           

1 Histoire de la psychanalyse sous la direction de Roland Jaccard, Hachette, 1982, pp.9-10 
2 Sigmund Freud présenté par lui-même (1925), Edition Folio Essais, 1984, pp.105-106 
3 Histoire de la psychanalyse sous la direction de Roland Jaccard, Hachette, 1982, p.18 



Chapitre 8 : Vive la liberté, vive la concurrence !       97                              

nant, allons-y de plus près ! » 4 Autrement dit, on retrouve là une attitude 
familière, de plus en plus relevée à l’ère de la mondialisation : la difficulté 
des Français à s’adapter aux idées nouvelles. 

 
L’adoption par les avant-gardistes 

 
Les spécialistes du marketing les appellent les « early adopters », les 

adopteurs précoces. Ce sont les personnes qui les premières achètent un 
nouveau produit avant sa diffusion auprès du grand public. Il s’agit sou-
vent, par exemple dans le domaine des nouvelles technologies ou de la 
mode, de groupes d’individus plus cultivés et formés que la moyenne, 
souvent parisiens et « branchés ». 

Et bien tel fut le cas pour le produit « psychanalyse », puisque ce fu-
rent les surréalistes, avec à leur tête André Breton, qui s’intéressèrent les 
premiers à Freud. Certes, Freud ne s’associa pas du tout à cette récupéra-
tion dénuée de tout caractère scientifique ; il n’empêche que ce coup de 
foudre des surréalistes pour la discipline freudienne contribua à faire 
connaître la psychanalyse en France. 

Entre les deux guerres, les débats sont très nombreux. À l’époque, les 
communistes français se méfient de la psychanalyse mais aussi du freu-
do-marxisme. Comme le note Élisabeth Roudinesco, « pendant cette 
période, les surréalistes sont probablement les seuls représentants d’une 
sorte de « freudo-marxisme à la française ». (…) Le seul point commun 
existant entre le freudo-marxisme en général et le surréalisme en particu-
lier est celui qui consiste à associer la notion de révolution sociale à celle 
de révolution sexuelle ». 5 À noter qu’Aragon et Breton avaient lors d’un 
voyage en URSS en 1930 été contraints de faire leur autocritique et de 
renier le surréalisme, le freudisme et le trotskisme. 

 
Vive la concurrence ! 

 
L’histoire de la psychanalyse en France après la Seconde Guerre 

mondiale s’inscrit dans celle d’une France intellectuelle qui lutte pour sa 
différence culturelle, face à « l’impérialisme américain ». En effet, comme 
l’indique Élisabeth Roudinesco, « il existe bien, dès 1945, un Yalta de la 
psychanalyse, mais aucun Staline n’est convié au banquet du fait de 
l’extinction du freudisme en Union soviétique et en Europe orientale. Le 

                                                           

4 Ibid., p.11 
5 Histoire de la psychanalyse en France, Tome 2, d’Élisabeth Roudinesco, Fayard, 1994, p.69 



98      #Freudo-libéralisme 

partage des territoires concerne trois grandes puissances : la France où 
prend corps le mouvement lacanien, le Nouveau Monde où règne l’in-
fluence anglo-américaine, et l’Angleterre où s’épanouit la coexistence 
pacifique entre plusieurs courants ». 6 

Ces antagonismes sont à l’origine d’une forte concurrence, autrement 
dit d’une compétition qui favorise l’innovation et la recherche de per-
formance. 

Dès 1950, on va ainsi assister à une opposition entre l’École française 
de la psychanalyse qui cherche à construire une théorie visant à retrouver 
l’élan du message freudien, et la psychanalyse américaine, plus pragma-
tique, au service d’une « idéologie du moi » (l’ego-psychology présentée 
précédemment) qui s’éloigne de l’école viennoise.  

On observe alors un nombre non négligeable de scissions et créations 
de nouvelles associations qui finalement découle de l’absence d’interven-
tion d’une puissance tutélaire et qui souligne concrètement les bienfaits 
de la concurrence.  

Après la guerre, la psychanalyse française, dans le cadre officiel et his-
torique de l’organisation créée par Freud,  l’IPA (International Psychoa-
nalytical Association ou API en français, Association Psychanalytique 
Internationale), va se répartir entre trois courants identifiés respective-
ment par trois personnalités :  

- le courant médical, la ligne « internationaliste » de L’IPA, avec Sacha 
Nacht qui « favorise la carrière des candidats médecins, encourage les 
recherches de psychosomatique et préconise un enseignement codifié et 
hiérarchisé que doivent compléter des stages hospitaliers obligatoires »7. 
À noter que Nacht dirige la SPP (Société Psychanalytique de Paris) aux 
débuts des années 50 et impose un style autocratique (vote à main le-
vée…) en partie pour forcer l’allure et développer la SPP, ses enseigne-
ments et son influence (notamment internationale). 

- le courant psychologique de Daniel Lagache, « un des artisans du 
prestigieux développement des « sciences humaines » dans le milieu intel-
lectuel, et le promoteur opiniâtre d’une qualification psychanalytique 
obtenue au terme d’un cursus d’allure plutôt universitaire »8 ; on parle du 
courant « libéral » par rapport au courant de Nacht. Lagache vise en effet 
à adapter les règles internationales imposées par l’IPA à la situation fran-
çaise et non à les appliquer stricto sensu. 

                                                           

6 Ibid., p.185 
7 Voir le site internet de la Société Psychanalytique de Paris : http://www.spp.asso.fr/wp/?p=2260 
8 Ibid. 



Chapitre 8 : Vive la liberté, vive la concurrence !       99                              

- enfin le courant philosophique et littéraire de Jacques Lacan, qui « va 
parvenir dans les années 60-70, et ceci au nom de Freud, à mettre en 
vedette dans la vie culturelle française sa propre vision de la psychana-
lyse, phénomène unique dans son histoire mondiale »9.  

Les positions de Lacan vont le placer en porte à faux vis-à-vis du 
mouvement international de la psychanalyse. Élisabeth Roudinesco ex-
plique le contexte de l’époque de la manière suivante : « Le libéralisme 
universitaire de Lagache est aussi acceptable par la direction de l’IPA que 
l’autocratisme médical de Nacht. Le premier est conforme à une sorte de 
« ligne anglaise », le second s’adapte mieux aux positions américaines. 
(…) Fort différente est la position de Lacan. Ayant amorcé avant-guerre 
un premier retour implicite à Freud, notre héros prend conscience de la 
nécessité d’une organisation de la formation didactique conforme au 
principe de la découverte freudienne. Il ne refuse ni la voie universitaire 
ni la voie médicale, mais fait dépendre l’une et l’autre du primat d’une 
politique de la psychanalyse. Il n’hésite pas à prendre la place d’un législa-
teur et d’un commandant en chef, se confrontant ainsi à la réalité contra-
dictoire de la démocratie et de l’autocratie ». 10 

Ces trois courants vont rapidement s’affronter. Lacan est critiqué par 
la ligne Nacht pour la conduite de ses analyses didactiques (analyses de 
futurs praticiens), jugée non conforme à l’approche internationale. Il est 
également critiqué de ne pas respecter les longueurs des séances, en prin-
cipe fixées à au moins 45mn (4 ou 5 fois par semaine durant deux ans au 
minimum…). Lacan sera en effet, au fil du temps, conduit à raccourcir 
de plus en plus la durée de ses séances. En tout état de cause, à la fin de 
l’année 1952, alors que les « libéraux » menés par Lagache, tentent de 
freiner l’emprise de Nacht, Lacan présente lui aussi son propre projet 
d’un institut idéal de psychanalyse, plus culturel que médical, et avec des 
élans que l’on pourrait qualifier de libéraux :  

 
« Il souligne les deux dangers à éviter (…) : « politique personnelle de la 
direction et formalisation des études ». En ce sens, ses amendements 
tendent à un assouplissement des procédures et à un partage des pou-
voirs ». 11 

 
Passons sur les combats qui opposent ces trois courants… En fait le 

courant de Nacht domine les deux autres au sein de la SPP. Finalement, 

                                                           

9 Ibid. 
10 Histoire de la psychanalyse en France, Tome 2, d’Elisabeth Roudinesco, Fayard, 1994, p.238 
11 Ibid., pp.54-55 



100      #Freudo-libéralisme 

en juin 1953, une scission se produit. La Société Française de Psychana-
lyse (SFP) voit le jour. Elle regroupe à la fois le courant libéral de La-
gache et le courant Lacanien. Citons une nouvelle fois Alain de Mijolla : 
« Un vent de libéralisme souffle, dont témoigne le texte par lequel le bu-
reau provisoire annonce au public les objectifs de la Société : « Nous 
combattons pour la liberté de la science et pour l’humanisme. L’hu-
manisme est sans force, s’il n’est pas militant » (…) Notre but est de 
constituer une Société et un Institut dans un climat démocratique de 
liberté, de respect mutuel et d’entraide ». 12 Cette liberté passe par ex-
emple par le libre choix de l’analyste, du contrôleur (qui vérifie le travail 
de l’analyste), le libre choix des cours et des séminaires.  

Ainsi, si le mot libéralisme, dans le sens de philosophie libérale, est en 
général absent des débats qui animent les psychanalystes, puisque de 
nombreux psychanalystes français penchent plutôt vers la gauche de 
l’échiquier politique et plus particulièrement vers le communisme, on 
observe qu’il est néanmoins utilisé très fréquemment ! Or les mots ont 
un sens… Ce ne sont pas les lacaniens qui diront le contraire…  

Certains argueront qu’il faut comprendre ici le mot libéral dans une 
acception simple… «  largeur de vue » et « favorable à la liberté ». Mais au 
fond les libéraux (dans le sens employé aujourd’hui) peuvent se recon-
naître pleinement dans la démarche libérale de l’époque de Lagache et de 
Lacan. 

N’oublions pas que la psychanalyse était à l’époque une discipline 
jeune, très jeune… elle n’avait qu’un demi-siècle. Il était sain que certains 
s’élèvent contre une psychanalyse officielle, celle définie par les règles de 
l’IPA. 

Autrement dit, les psychanalystes « libéraux » de l’époque défendaient 
tout simplement la vertu de l’émulation et de la concurrence.  

Alain de Mijolla le signale d’ailleurs : « Il va donc y avoir toutes ces 
années, concurrence entre les sociétés, l’une et l’autre cherchant à 
s’implanter dans les domaines ou la psychanalyse peut trouver trace. » 13 
Cette concurrence n’empêche pas les échanges entre les deux courants. 
« Les analystes les plus jeunes n’épousent pas vraiment les querelles du 
passé et tissent des liens d’estime et d’amitié d’une société à l’autre. » 14 
D’autres psychanalystes ont noté l’impact positif de la pluralité des 
écoles. Daniel Widlöcher, interrogé par Patrick Froté dans l’ouvrage Cent 
ans après, remarque ainsi que : « Le pluralisme des écoles psychanaly-

                                                           

12 Ibid., p.65 
13 Histoire de la psychanalyse sous la direction de Roland Jaccard, Hachette, 1982, p.72 
14 Ibid., p.78 



Chapitre 8 : Vive la liberté, vive la concurrence !       101                              

tiques, quand on ne le résume pas à des querelles dogmatiques, est signe 
de progrès parce qu’il fait éclater et se développer les concepts. (…) La 
confrontation des écoles, qui, à mes yeux, représente un des facteurs 
d’évolution de la psychanalyse. » 15  

Ainsi donc, la concurrence ne fut pas « sauvage » comme la qualifient 
habituellement les anti-libéraux mais favorisa l’essor et l’inventivité du 
mouvement psychanalytique français ! 

La SPP et la SFP furent alors à peu près à égalité en nombre 
d’analystes en formation, avec un léger avantage à la nouvelle SFP, no-
tamment en raison de l’aura de Lacan auprès des jeunes.  

Or les économistes libéraux connaissent la règle par cœur… Le déve-
loppement de l’offre crée la demande. Et c’est bien ce qui arriva. Nous 
assistons au milieu des années 50 à une popularisation de la psycha-
nalyse, concrétisée par exemple par des articles dans des magazines à 
grande diffusion nationale.  

Lacan fait preuve d’innovation quasi marketing en ouvrant son Sémi-
naire hebdomadaire au public. « Pour la première fois, un tel enseigne-
ment n’est pas réservé aux seuls analystes et futurs psychanalystes, mais 
s’ouvre à tous, même non-analysés. » 16  

De son côté la SPP annonce l’ouverture en 1954 d’un Centre de dia-
gnostic et de traitement psychanalytique réservé aux malades peu fortu-
nés, qui s’intègrera quelques temps plus tard aux dispensaires de l’Office 
public de l’hygiène sociale de la préfecture de Seine. La médecine institu-
tionnelle s’intéresse ainsi désormais à la psychanalyse.  

Mais Nacht craint l’éventualité d’une emprise grandissante de l’État.  
Aussi, la SPP maintient sa politique de rapprochement avec l’IPA. Cette 
reconnaissance internationale constitue un « rempart »17 face aux institu-
tions traditionnelles.  

Au total, malgré un début d’institutionnalisation de la psychanalyse, 
c’est bien l’absence de l’État qui explique en partie le développement 
phénoménal de la psychanalyse dans les années cinquante.  

Chaque société de psychanalyse qui se créait avait plusieurs fonc-
tions :  

- définir des règles en matière de formation des psychanalystes,  

- définir les conditions d’exercice du métier, 

- permettre les échanges entre ses membres.  
 

                                                           

15 Cent Ans Après, entretiens avec Patrick Froté, Gallimard, 1998, pp.289-290 
16 Histoire de la psychanalyse sous la direction de Roland Jaccard, Hachette, 1982, p.68 
17 Ibid., p.72 



102      #Freudo-libéralisme 

Ainsi chaque école de psychanalyse fixait ses propres règles de con-
duite. Il s’agissait de facto de systèmes éducatifs privés, de formes de jus-
tice privée, qui fonctionnaient somme toute fort bien.  

Le marché de la psychanalyse était ainsi auto-régulé : les labels (les dif-
férentes écoles) permettant aux patients de s’y retrouver et d’éviter de 
s’adresser à n’importe qui.  

Certes, tout individu pouvait clouer une plaque « psychanalyste » sur 
sa porte.  

Mais le marché sanctionnait les abus par le simple jeu de la concur-
rence et de la liberté de choisir son analyste.  

Et après tout, cela ne se passait peut-être pas si mal en comparaison 
d’autres marchés de soin, par exemple celui de la médecine générale, 
dite « libérale », mais désormais très dépendante d’un « client » final 
unique… la Sécurité sociale.  
 
Conclusion 

 
La réussite du développement de la psychanalyse en France tient en 

bonne part au fait que les préceptes du libéralisme — liberté d’entre-
prendre et initiative privée, laissez-faire, intervention limitée de l’État — 
purent s’appliquer sans entrave. Aujourd’hui encore, même si la pratique 
de la psychanalyse est devenue en partie institutionnalisée (les psy-
chiatres/psychanalystes peuvent prescrire des séances de psychanalyse 
remboursées par la Sécurité sociale), les règles libérales restent vivaces 
pour les psychanalystes, gênés toutefois par la coexistence avec un mar-
ché régulé et remboursé. 

 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 



Chapitre 8 : Vive la liberté, vive la concurrence !       103                              

 
CHAPITRE 9 

 
LE SUCCÈS DU FREUDO-MARXISME EN FRANCE : 

UNE ILLUSTRATION DE L’EXCEPTION CULTURELLE 

 
 
Le succès spectaculaire du freudo-marxisme en France constitue sans 

doute un exemple de l’exception culturelle française, caractérisée par la 
tentation du repli sur soi, l’anti-américanisme, et bien entendu le rejet du 
libéralisme.  

Le phénomène auquel on assista en France dans les années 50 et 60 
pourrait se résumer au sophisme simplificateur : la psychanalyse est avant 
tout un domaine prisé par les intellectuels. Or les intellectuels penchent 
dans la France des années 50 du côté de la gauche et du marxisme. Donc 
la psychanalyse se retrouve à l’époque dans ce camp politique.  

Essayons d’avoir une vision plus approfondie ! 
C’est Raymond Aron qui en 1955 décrivit avec justesse ce phéno-

mène dans L’Opium des intellectuels. 1   
Pour lui, le communisme est  « la religion par excellence des intellec-

tuels » parce que : « le mythe de la gauche contient implicitement l’idée 
de Progrès »2 ; que pour l’intellectuel, « la réforme est ennuyeuse et la 
révolution excitante », « lyrique et fascinante » ; et que le mythe révolu-
tionnaire a « bénéficié d’abord du prestige du modernisme esthétique. » 3 

Déjà à l’époque, il observait  l’anti-américanisme des intellectuels, sus-
cité par la nostalgie des idées universelles et par l’orgueil d’une grande 
puissance en déclin. Ainsi il expliquait que la gauche européenne en vou-
lait « surtout aux États-Unis d’avoir réussi sans suivre des méthodes con-
formes à l’idéologie préférée. Prospérité, puissance, tendance à l’uni-
formité des conditions, ces résultats ont été atteints par l’initiative privée, 
par la concurrence plutôt que par l’intervention de l’État, autrement dit 
par le capitalisme, que tout intellectuel bien né a le devoir non de con-
naître mais de mépriser ». 4  

Dans ce contexte, les universitaires et leur enseignement se trouvaient 
imprégnés des idées « progressistes » de l’époque. D’après Aron, « les 
normaliens de la rue d’Ulm pensent les problèmes politiques, en 1954, 

                                                           

1 L’Opium des Intellectuels de Raymond Aron (1955), Hachette, 2002 
2 Ibid., p.46 
3 Ibid., p.54 
4 Ibid. p.237 



104      #Freudo-libéralisme 

dans les termes de la philosophie marxiste ou existentialiste. Hostiles au 
capitalisme en tant que tel, anxieux de « libérer » les prolétaires, ils con-
naissent mal le capitalisme et la condition ouvrière ». 5  

La thèse aronienne est parfaitement corroborée par le retour en force 
du freudo-marxisme dans le contexte français des années 60 et sa pro-
longation par un long, très long  flirt entre la psychanalyse française et le 
marxisme et ses dérivés comme l’antiaméricanisme, déjà présent dès la 
fin des années 40.  
 
Lacan et Althusser à l’origine du retour du freudo-marxisme 

 
Dès novembre 1955, Lacan fait un pas vers l’antiaméricanisme, en 

rappelant au cours d’une conférence la fameuse phrase prêtée à Freud,  
prononcée lors de son arrivée à New York en 1907 : « Ils ne savent pas 
que nous leur apportons la peste ». Avec cette conférence, note Alain de 
Mijolla, « toute une imagerie romantique et révolutionnaire en naîtra, 
reprise et magnifiée après l’exposition de mai 68, assurant à Lacan, qui en 
devient le symbole, un succès politique incontestable »6. 

Ainsi apparaît un des paradoxes lacanien. Alors qu’il participe de fait 
au développement d’une école « libre » de psychanalyse (par rapport à la 
très stricte Société Psychanalytique de Paris de Nacht), alors aussi qu’il 
cherche à ne pas se couper du mouvement international de la psychana-
lyse, Lacan fait de la provocation (peut-être parce que ses adversaires de 
la SPP sont affiliés au mouvement international) et de la surenchère en 
matière d’anti-américanisme !  

De plus, il se rapproche de plus en plus des idées philosophiques en 
vogue. Il se réclame ainsi du structuralisme, fait des emprunts à la linguis-
tique, « alors parée d’une auréole scientifique au sein des empiriques 
sciences humaines. » 7 Il intéresse de plus en plus les milieux intellectuels 
et les jeunes psychiatres ; il est de plus en plus médiatisé.  

En juillet 1963, l’IPA décide de maintenir le statut de « Study Group » 
à la SFP. Ce maintien est assorti d’une condition :  

« Le Docteur Lacan n’est plus désormais reconnu comme analyste di-
dacticien ». Autrement dit les analystes en formation avec le Dr Lacan ne 
seront pas reconnus sur un plan international…La motion entérinant 
cette condition est votée par la SFP en octobre 1963. 

 

                                                           

5 Ibid., p.224 
6 Histoire de la psychanalyse sous la direction de Roland Jaccard, Hachette, 1982, p.70 
7 Ibid., p.78 



Chapitre 9 : Le succès du freudo-marxisme en France       105                              

Cette situation conduit Lacan à prendre son indépendance. Il est ac-
cueilli, avec son séminaire, à l’École normale supérieure et plus particu-
lièrement par le philosophe marxiste Althusser. Comme le note Alain de 
Mijolla : « Pour la première fois, il s’éloigne des structures institution-
nelles au sein desquelles il avait jusqu’alors dispensé son enseignement 
pour entrer dans le siècle et se ranger du côté des philosophes. Son dis-
cours, s’adressant de plus en plus à des non-analystes, va privilégier une 
théorisation destinée aux intellectuels qui lui assureront une répercussion 
culturelle considérable (…) le mythe de « l’analyse avec Lacan » fera de 
cette épreuve initiatique la garantie et le brevet d’une qualification pra-
tique et théorique sans égale. » 8 Quelques mois plus tard, il créée l’École 
française de psychanalyse (EFP) en juin 1964, rebaptisée peu après École 
freudienne de Paris, jusqu’à sa dissolution en 1980. Cette fois-ci, Lacan 
devient complètement isolé sur la scène psychanalytique française et 
internationale, même s’il est très populaire.  

L’EFP est véritablement dédiée à la transmission que Lacan fait de 
Freud. Elle s’ouvre aux analystes, aux non-analystes. Alors que l’on 
trouve sur le marché de la psychanalyse deux autres sociétés (la SPP et la 
SEP), c’est l’EFP qui séduit les intellectuels — de gauche — cela va de 
soi ! La parution des Écrits de Lacan en 1966 connaît ainsi un succès re-
tentissant.   

Mais surtout, Lacan rend la psychanalyse acceptable aux yeux des 
communistes, grâce à l’influence du philosophe marxiste Louis Althus-
ser. Signalons par exemple cette citation de l’Humanité du 24 février 
1970 : « Les concepts freudiens ont été reformulés par le Docteur Lacan. 
Avec lui, la psychanalyse semble prendre une allure décisive de la science 
de l’inconscient. » 9  

Fait incroyable, alors que les communistes ont rejeté la psychanalyse, 
alors que le freudo-marxisme n’a pas percé dans les années 20 et 30, il est 
quasiment réinventé en France, dans les années 60, peu de temps avant 
les événements de mai 68.  

Rares sont ceux qui contesteront Lacan à l’époque, si ce n’est le philo-
sophe Jean-François Revel qui dans l’Express du 18-25 décembre 1966 
s’interroge dans un article intitulé « Où est donc Freud ? » : « Il se peut 
que la philosophie de Lacan soit très importante. Mais il me paraît discu-
table qu’elle constitue un retour à Freud, ou un prolongement de 
Freud. » 10 

                                                           

8 Ibid., pp.89-90 
9 cité dans Histoire de la psychanalyse sous la direction de Roland Jaccard, Hachette, 1982, p.98 
10 Ibid. 



106      #Freudo-libéralisme 

Alain de Mijolla rappelle le climat de l’époque : « de fait, l’inconscient 
est désormais réputé structuré comme un langage, le complexe d’Œdipe 
s’exprime en termes de phallus et de signifiant, les symptômes se démon-
tent selon les lois de la linguistique. (…) Ces idées et ces termes nou-
veaux, ainsi que la vogue du calembour lacanien, vont alors envahir non 
seulement les médias et les salons, mais aussi les réunions universitaires, 
médicales, psychiatriques surtout, donnant lieu à un terrorisme langagier 
parfois peu supportable ». Plus inquiétante aussi, la prolifération de 
« psychothérapeutes » ou de « psychanalystes » ne s’autorisant que d’eux-
mêmes. (…) L’analyse y retrouvera vite sa vieille réputation de pratique 
bien peu rigoureuse, à la limite de la dangerosité… » 11 

 
Comment la psychanalyse devient une des pièces maîtresses de 
la culture de gauche et d’extrême gauche 

 
Concrètement, au milieu des années 60, la psychanalyse fait désormais 

partie de la culture nationale. Elle s’inscrit dans le développement des 
sciences « humaines ». Elle est présente sur un plan institutionnel, par 
exemple dans le cadre des différents centres médico-psycho-péda-
gogiques. Les publications et articles sur le sujet se multiplient. La psy-
chanalyse devient un quasi phénomène de masse.  

Elle est de plus en plus présente à l’université, au moins sur un plan 
culturel. Comme le dit Élisabeth Roudinesco : « À l’université, les étu-
diants lisent les textes freudiens et les professeurs les citent à la faveur 
des thèmes du moment : libération de la jeunesse, contraception, infor-
mation sexuelle, etc. » 12 

Or sur un plan politique, les années 60 sont pour les milieux intellec-
tuels français (de gauche) les années de l’anticolonialisme (dans le con-
texte de l’après-guerre d’Algérie), du tiers-mondisme… et toujours de 
l’antiaméricanisme, renforcé par la guerre du Vietnam, le tout étant activé 
comme le démontre Jean-François Revel dans Comment les démocraties finis-
sent (1983) par l’intense travail de désinformation de l’URSS et de ses 
satellites.  

La conséquence majeure de ces changements culturels est la forma-
tion de toute une génération de normaliens doctrinaires, dont l’on con-
naît l’influence intellectuelle en France, à la fois au marxisme mode   
Althusser et à la psychanalyse version Lacan. Ces jeunes théoriciens 

                                                           

11 Histoire de la psychanalyse sous la direction de Roland Jaccard, Hachette, 1982, pp.98-99 
12 Histoire de la psychanalyse en France, Tome 2, d’Élisabeth Roudinesco, Fayard, 1994, p.381 



Chapitre 9 : Le succès du freudo-marxisme en France       107                              

trouvent dans Lacan des moyens de se battre contre « l’impérialisme » 
qu’ils honnissent.  

Or les élèves de l’époque ne sont autres que la génération des 
hommes et des femmes qui ont eu les clés du pouvoir politique, média-
tique et intellectuel au cours des décennies 80, 90 et 2000. 

Autrement dit, les effets de cette rencontre Althusser / Lacan persis-
tent aujourd’hui. 

Jacques-Alain Miller, en est l’exemple type. Toujours très décrié par 
ses pairs (« son œuvre est « inexistante et non avenue, et pour cause : il 
n’a jamais été analyste » dit par exemple le psychanalyste A. Green13), il 
signe régulièrement encore des points de vue, par exemple dans Libéra-
tion. À l’époque Miller découvre Lacan, via Althusser et … Freud à tra-
vers Lacan puisque, d’après Élisabeth Roudinesco : « il lit Lacan sans 
Freud pour comprendre Freud à partir d’un Lacan déjà Lacanien ». 14 Ce 
philosophe devient un militant combatif du lacanisme, qui joue les 
trouble-fête au milieu des psychanalystes.  

Les étudiants « althussériens » se retrouvent au sein du cercle UEC 
(Union des étudiants communistes) de la rue d’Ulm. Ils défendent une 
ligne maoïste et antirévisionniste.  Comment le lacanisme a-t-il rencontré 
le maoïsme ? C’est tout simple. Comme l’explique Élisabeth Roudi-
nesco15, le lacanisme défend une ligne freudienne orthodoxe face au   
« révisionnisme » américain ; de son côté, le maoïsme défend une ligne 
marxiste orthodoxe, héritière du marxisme-léninisme et du stalinisme, 
face à la ligne des partis communistes occidentaux, qui se compromet-
tent avec les démocraties « bourgeoises » et restent dans une optique 
khrouchtchévienne.  

Aussi, il n’est pas surprenant d’apprendre que Jacques-Alain Miller et 
sa femme Judith Lacan s’engagent dès 1969 dans le mouvement maoïste 
La Gauche Prolétarienne, GP (ou se retrouvera entre autres Serge July). 
Adhèrent également à la GP, le frère de Jacques-Alain, le psychanalyste 
et aujourd’hui très médiatique Gérard Miller, ainsi qu’un autre lacanien 
Jean-Claude Milner.  

Voici un exemple de l’état d’esprit des membres de la GP, à travers 
cette interview donnée par la fille de Lacan, Judith Miller à l’Express en 
mars 1970 à propos de son enseignement de philosophie à l’Université 
de Vincennes : « Je m’attacherai à ce qu’elle fonctionne de plus en plus 
mal. L’université est un appareil d’État, un morceau de la société capita-

                                                           

13 Entretiens avec Patrick Froté in Cent ans après, Gallimard, 1998, p.140 
14 Histoire de la psychanalyse en France, Tome 2, d’Elisabeth Roudinesco, Fayard, 1994, p.387 
15 Ibid., p.391 



108      #Freudo-libéralisme 

liste et ce qui apparaît comme un havre de libéralisme ne l’est pas du 
tout. On ne peut pas le détruire en tant que morceau de l’appareil d’État, 
si on ne détruit pas l’ensemble ». Judith Miller précise par ailleurs que 
« Spinoza et Kant ne lui servent à rien pour le moment et qu’elle fait 
étudier à ses élèves les études ouvrières à Turin, le marxisme-léninisme 
sous sa forme maoïste et la nature des pays socialistes. » 16 Judith Miller, 
renvoyée dans le secondaire dont elle était détachée, sera réintégrée à la 
faculté de Censier à la prise de pouvoir de la gauche en 1981.  

Autre exemple d’intellectuel fervent admirateur de Lacan et Mao, 
l’écrivain Philippe Sollers, un temps analysé par Lacan, qui rêve en 1973 
d’organiser un voyage en Chine en compagnie de Lacan… 

À côté des marxistes, gauchistes ou orthodoxes, on retrouve égale-
ment le large mouvement des libertaires, qui s’oppose à tout ce qui re-
présente l’ordre et la norme : la famille, l’église, l’armée et bien entendu 
l’État. Chez les libertaires, on retrouve non pas l’influence néo freudo-
marxiste lacanienne mais plutôt une affiliation avec le freudo-marxisme 
plus ancien de W. Reich. En effet, à la fin des années cinquante et au 
début des années soixante, Reich a fait notamment l’objet de différents 
articles dans la revue Arguments (créée en 1956 notamment par Edgar 
Morin, Roland Barthes) qui tente de réhabiliter cet auteur oublié.  

Les théories sur la sexualité de Freud trouvent bien entendu un écho 
important auprès des mouvements féministes que se développent. La 
terminologie psychanalytique est ainsi très présente dans le vocabulaire 
du MLF. Comme le souligne Élisabeth Roudinesco, « le discours freu-
dien joue le rôle de référence culturelle dominante, tout en étant pénétré 
d’une thématique reichienne et libertaire. » 17  

Autre conséquence de Mai 1968, l’accélération de l’implantation de la 
psychanalyse à l’Université. Certes, celle-ci y est déjà présente sous cou-
vert de l’enseignement de la psychologie ou de la médecine. Mais la psy-
chanalyse devient une matière noble, en particulier lors de la création de 
la fameuse université de Vincennes (transférée dix ans plus tard à Saint-
Denis). Vincennes, ouverte aux non-bacheliers, est portée sur l’enseigne-
ment des sciences humaines, de l’art, du théâtre. 

Le département de psychanalyse, créé par le psychanalyste Serge Le-
claire, est rattaché à l’UER de philosophie où enseignent des professeurs 
comme Michel Foucault, Gilles Deleuze ou François Michelet. À noter 
que Jacques-Alain Miller est appelé par Leclaire et Foucault pour y ensei-

                                                           

16 Histoire de la psychanalyse en France, Tome 2, d’Elisabeth Roudinesco, Fayard, 1994, p.562 
17 Ibid., p.523 



Chapitre 9 : Le succès du freudo-marxisme en France       109                              

gner. En fait tous les enseignants de ce département sont membres de 
l’EFP de Lacan qui, pour sa part, désapprouve l’initiative qui dévoierait la 
psychanalyse (selon Élisabeth Roudinesco, Lacan « fabrique de la révolu-
tion sans céder à ses illusions »…). Miller par la suite prendra du poids à 
la fois à l’EFP et dans le domaine universitaire puisque par exemple il 
crée en 1976 un « doctorat de troisième cycle du Champ Freudien » à 
Vincennes.  

Une fois de plus, on voit que des milliers d’étudiants vont suivre un 
enseignement très marqué. Des étudiants aujourd’hui âgés de la soixan-
taine, et qui soit ont trouvé depuis d’autres grilles de lecture, soit utilisent 
toujours le prisme déformant du lacanisme à la mode marxiste, pour 
essayer d’interpréter le monde qui les entourent. 

Lacan dissoudra l’EPF en 1980 peu avant sa mort survenue en 1981. 
Le lacanisme continue alors à se perpétuer au travers de 4 composantes, 
et tout particulièrement de l’École de la Cause Freudienne (ECF), dirigée 
par Jacques-Alain Miller, héritier spirituel de Lacan, qui joue un peu un 
rôle similaire de maître auprès de ses disciples.  

La mort de Lacan est saluée essentiellement par la presse et les intel-
lectuels de gauche. Libération, Le Matin de Paris, Le Monde, Le Nouvel Obser-
vateur mais aussi l’Humanité y consacrent de nombreuses pages. Jack 
Lang, ministre de la Culture, et Georges Marchais sont pratiquement les 
seuls hommes politiques à présenter leurs condoléances à la famille du 
défunt. Élisabeth Roudinesco insiste sur le fait que : « la France est deve-
nue freudienne par la gauche, par la littérature, par le communisme et par 
le gauchisme. Du même coup, elle est devenue lacanienne. » 18  

En 1985, elle évalue le nombre de psychanalystes reconnus par l’IPA 
à 478, auxquels il faut ajouter les élèves non répertoriés. Les psychana-
lystes lacaniens ou non lacaniens, extérieurs à l’influence de l’IPA, sont 
d’après elle environ 1600. Ce sont les anciens élèves ou partisans de  
Lacan qui deviennent les figures de proue de la psychanalyse française, 
même si celle-ci alimente moins les débats intellectuels du pays pour se 
limiter essentiellement à son domaine de base, la thérapie de la souf-
france humaine.  

Au total, la psychanalyse en France est indissociable de l’histoire des 
intellectuels au cours du XXe siècle, une histoire très marquée par le mar-
xisme et tous ses dérivés. Il existe sans doute « une relation symbiotique 
entre une certaine évolution psychanalytique et les valeurs culturelles du 

                                                           

18 Histoire de la psychanalyse en France, Tome 2, d’Elisabeth Roudinesco, Fayard, 1994, p.682 



110      #Freudo-libéralisme 

lieu où elle se développe » comme le suggère le psychanalyste français 
André Green. 19 

Cette histoire marque résolument la psychanalyse du côté gauche de 
l’échiquier politique. 

Mai 68 a été le creuset de toute une génération, aujourd’hui dans la 
force de l’âge, qui a été aux commandes au sein des organes de pouvoir 
du pays (politique, éducation, médias, syndicats, entreprises…) et qui a 
été in concreto durablement influencée par le freudo-marxisme.  

 
Conclusion 

 
Finalement, nous retrouvons dans cette chronologie de la psychana-

lyse toutes les contradictions françaises. Le régime démocratique et 
l’acceptation à reculons de l’économie de marché ont favorisé tant bien 
que mal une certaine liberté, et la psychanalyse en a profité.  

Mais sur un plan culturel, c’est la gauche qui a gagné. Pour le Français 
non initié, l’idéal-type du psychanalyste n’est autre que Gérard Miller, 
l’ancien maoïste. En tant qu’expert  en psychanalyse, il est l’invité régulier  
d’émissions radiotélévisées et signe de multiples articles. Bien entendu, il 
développe un discours de gauche politiquement correct et n’a pas tota-
lement renoncé à ses idéaux de jeunesse. 

Notons tout de même que certains psychanalystes français, sans 
doute convaincus par le bilan éloquent de l’application de l’idéologie 
communiste au XXe siècle (80 millions de morts…), sont arrivés à la 
conclusion que le marxisme faisait fausse route.  

Ainsi, dans son essai De l’argent en psychanalyse et au-delà, Serge           
Viderman est l’un des rares psychanalystes français à se pencher sur 
« l’ensemble des problèmes soulevés par l’argent et ses rapports avec la 
psychanalyse ». 20 Il remet en cause bon nombre des préceptes chers aux 
freudo-marxistes et arrive à la conclusion suivante : « Pour le rôle général 
que l’argent a joué dans la libération sociale et l’indépendance des indivi-
dus, point n’est besoin de longs développements. Ce qui paraîtra sans 
doute plus piquant, c’est de voir que l’analyse elle-même ne pouvait se 
concevoir ni se développer que dans une société marchande — plus 
exactement dans le régime de l’économie libérale et par le truchement de 
l’argent, ce moyen neutre d’échanges universels ». 21  

                                                           

19 Entretiens avec Patrick Froté in Cent ans après, Gallimard, 1998, p.99 
20 De l’argent en psychanalyse et au-delà de Serge Viderman, PUF, 1992, p.36 
21 Ibid., p.153 



Chapitre 9 : Le succès du freudo-marxisme en France       111                              

Mais il est frappant de constater que si certains psychanalystes con-
temporains reconnaissent leurs erreurs d’appréciation ils demeurent nos-
talgiques de leurs années marxistes et surtout s’arrêtent en chemin en 
évitant d’approfondir leur connaissance de la pensée libérale… et en ne 
prononçant pratiquement jamais le mot tabou : libéralisme. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



112      #Freudo-libéralisme 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 

 



Chapitre 9 : Le succès du freudo-marxisme en France       113                              

  
 
 

 
 

 
 

 
 
 
 
 

QUATRIÈME PARTIE 
 
 

LE FREUDO-LIBÉRALISME APPLIQUÉ :  
MANAGEMENT ET ÉCONOMIE 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



114      #Freudo-libéralisme 

 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 

 



 
CHAPITRE 10 

 
L’ÉCONOMIE DE LA PSYCHANALYSE 

 
 

Le système de prix en psychanalyse 
 
Après tout, la psychanalyse est un métier d’intermédiation, au même 

titre que l’intermédiation financière… Une intermédiation un peu parti-
culière entre l’être humain et « sa propre altérité, à l’étranger à soi-
même — autre nom pour l’inconscient »1, rendue possible par quel-
qu’un, lui-même étranger, le psychanalyste. 

Abordons la psychanalyse sous deux angles incontournables en éco-
nomie : le contrat et le prix. 

Le psychiatre Thomas Szasz appréhende le métier de thérapeute (et 
par extension celui de psychanalyste) à la lumière de la pratique con-
tractuelle « ordinaire ». En effet, la notion de contrat est fondamentale 
chez les penseurs libéraux. Szasz a l’ambition de « poursuivre l’œuvre 
que Freud a commencée » et de « transformer la psychanalyse en un 
type de psychothérapie pleinement contractuel. » 2  

Un des intérêts de cette pratique est notamment de protéger le pa-
tient qui est dans une position plus faible que le thérapeute. Szasz se 
montre là encore totalement influencé par les idées libérales comme le 
prouve cet extrait :  

 
« En somme, si le thérapeute désire vraiment libérer le patient pour 
l’aider à devenir individuellement libre, il doit ménager une situation théra-
peutique où semblable liberté pourra prendre naissance et s’épanouir. 
Son rôle est en cela comparable à celui du législateur. Les pères fonda-
teurs désiraient créer une société d’hommes libres. Voulant qu’il soit 
possible pour les individus d’être politiquement libres, ils essayèrent de 
ménager une situation politique où une telle liberté pourrait se déve-
lopper. La Constitution des États-Unis est un contrat entre le peuple 
américain et ses gouvernants, pour garantir la liberté politique. À cette 
fin, le gouvernement accepte de renoncer à certains droits traditionnels 
des gouvernants, tels que celui de torturer les sujets, de les faire juger 
en secret, et toute autre méthode destinée à maintenir l’ordre social. »  

 

                                                           

1 Entretiens de JB. Pontalis avec Patrick Froté in Cent ans après, Gallimard, 1998, p.518 
2 L’éthique de la psychanalyse de Thomas Szasz, Payot, 1976, p.116 



116      #Freudo-libéralisme 

Pour Thomas Szasz,  le contrat analytique «  garantit au patient cer-
tains droits absents de la traditionnelle relation médecin/patient. Le 
patient trouve ainsi l’occasion de devenir individuellement libre et con-
tracte l’obligation d’être responsable de sa conduite. » 3  

Bien entendu dans ce contexte Szasz ne voit donc pas « comment la 
thérapie contractuelle pourrait fonctionner sans que le patient paie des 
honoraires à l’analyste, car c’est cela qui permet avant tout au patient 
d’être une partie responsable, apte à négocier un contrat avec lui. » 4  

Le prix des séances est rarement abordé dans les ouvrages de psy-
chanalyse.  

Or il s’avère qu’elle repose sur un système libéral de recherche 
d’équilibre entre l’offre et la demande ! La psychanalyse constitue en 
effet un acte d’échange au même titre que l’achat d’une baguette de 
pain comme l’explique l’économiste Philippe Simonnot dans le chapitre 
« L’échange » de son manuel d’économie, 39 leçons d’économie contem-
poraine. 5 

À ma connaissance, peu de psychanalystes ont cherché à expliquer le 
bien-fondé de ce système libéral auxquels ils restent pourtant très atta-
chés — une petite contradiction pour tous ceux qui se situent à gauche 
et se réclament encore du marxisme. 

L’économiste libéral expliquerait sans doute la relation analyste/ana-
lysant par l’achat par l’analysant d’une ressource rare : les trésors enfouis 
de son inconscient. C’est d’ailleurs comme cela que l’identifie le psycha-
nalyste Serge Viderman en expliquant que la psychanalyse est un marché 
où l’analysant achète à l’analyste des interprétations :  
 

« Le psychanalyste est un producteur d’interprétations qui lance cette 
denrée sur le marché, qui trouve preneur par le moyen d’une équivalence 
en espèces. Sans argent pas de marché, sans argent pas de psychanalyse. 
Il en va de même pour les tomates. » 6  

 
Et il complète :  

 
« Il y a une logique — on s’en doutait — de la rencontre de l’analyste et 
de l’analysant. Chacun dispose d’une valeur que l’autre désire et l’échange 
se fera au point d’équilibre des deux valeurs, régi en gros par les lois du 
marché de la psychanalyse en un lieu et un temps donnés. Le prix de la 
séance d’un psychanalyste est fonction de la valeur que l’acheteur y at-

                                                           

3 L’éthique de la psychanalyse de Thomas Szasz, Payot, 1976, p.149 
4 Ibid., p.196 
5 39 leçons d’économie contemporaine de Philippe Simonnot, Folio / Galimard  1998, p.33 
6 De l’argent en psychanalyse et au-delà de Serge Viderman, PUF, 1992, p.139 



Chapitre 10 : L’économie et la psychanalyse       117                              

tache. Cette valeur varie, comme celle de toutes les marchandises qui 
sont offertes sur un marché libre, soit selon des qualités à peu près ob-
jectivables (travaux reconnus par la communauté psychanalytique, etc.) 
soit par une habilité particulière à médiatiser son nom ou à publier son 
image. » 7 

 
Serge Viderman rappelle le mot d’humour, prêté à Lacan à propos de 

l’invention freudienne : « il fallait être juif pour vendre à quelqu’un sa 
propre parole »8 et insiste sur la création de valeur freudienne : « une des 
vertus de la situation analytique c’est de faire en sorte que l’analysant 
produise, par le genre de discours qui lui est imposé, une plus-value de 
sens qui autrement ne se serait pas produite. Vue sous cet angle, 
l’invention de la situation analytique demeure l’invention capitale de 
Freud, du moins dans le sens que rien de comparable n’avait existé 
avant. » 9 

Et ceux qui ne peuvent pas payer ? Freud a une approche déontolo-
gique, dans l’esprit du serment d’Hippocrate. D’après Serge Viderman, 
« chaque analyste de Vienne se faisait un devoir de soigner deux patients 
à titre gratuit. » 10 

Mais Viderman relève que « la somme d’argent demandée comme 
prix de la séance est une simple grandeur conventionnelle. Les termes de 
l’échange interprétation = argent, ne peuvent pas obéir à un calcul éco-
nomique valide, tant les valeurs qui s’y échangent se situent au-delà de 
toute appréciation objective ».11 Il complète son raisonnement en expli-
quant que « dans un marché régulé par les lois imperturbables de l’offre 
et de la demande, le prix du bien offert et acquis se stabilisera autour 
d’une moyenne qui représente le point d’équilibre des échanges. Rien de 
tel dans l’échange analytique puisque ce marché est grevé de l’hypo-
thèque affective du transfert qui fait que les deux parties quittent la 
sphère de l’objectivité marchande pour se retrouver dans un espace qui 
déforme les lois de l’échange au point que toute lecture économique soit 
devenue incongrue. » 12 

C’est ne pas avoir étudié d’autres marchés (que ce soit celui du foot-
ball professionnel, du conseil en stratégie, des actions cotées en bourse et 
des milliers d’autres) que de croire qu’ils sont, eux, soumis à appréciation 

                                                           

7 Ibid., p.64 
8 Ibid., p.134 
9 Ibid. 
10 Ibid., p.138 
11 Ibid., p.135 
12 De l’argent en psychanalyse et au-delà de Serge Viderman, PUF, 1992, p.154 



118      #Freudo-libéralisme 

objective ! La psychanalyse est un marché comme un autre. Le transfert 
n’est pas l’exclusivité du marché de la psychanalyse : ne le retrouve-t-on 
pas par exemple lorsqu’une entreprise rémunère les services d’un « ex-
pert » (en stratégie, en marketing, en droit ou fiscalité…) ? 

L’analyse est bien rémunérée selon des notions d’économie libérale : 
le prix d’une séance est le « prix de marché », accepté par l’acheteur et le 
vendeur au moment de la transaction. À l’évidence, le prix d’une séance 
ne correspond pas à la valeur proprement parler du travail fourni par 
l’analyste mais bien au prix accepté à la fois par ce dernier et par son 
patient.  

Nous sommes bien loin de la théorie de la valeur de Marx selon la-
quelle la valeur représente le travail fourni. D’une certaine manière, l’éco-
nomie de la psychanalyse est une démonstration supplémentaire de 
l’erreur de raisonnement de Marx… 

Certains détracteurs de la psychanalyse critiquent le prix élevé des 
séances. Les psychanalystes n’ont peut-être pas toujours trouvé les expli-
cations satisfaisantes pour le justifier… en particulier les nombreux mar-
xisants ou assimilés qui trouvaient là peut-être un domaine qui les mettait 
un peu en porte à faux.  

Le libéral lui peut le justifier sans difficulté. Que paie l’analysant ? Une 
thérapie (définition de base de la psychanalyse)… or le fait d’aller mieux 
mérite une juste rémunération. Il paie en même temps un « transfert » 
vers le psychanalyste ou peut-être l’acquisition de ressources très rares 
(dans le sens qu’elles sont difficilement accessibles) : en particulier les 
souvenirs refoulés dans l’inconscient… or ce qui est rare est cher. 

Par ailleurs, en raisonnant par l’absurde, si ce n’était pas cher, cela si-
gnifierait que l’analyse a peu de valeur et ne générerait peu d’effort. Au-
trement dit le fait de payer une somme élevée pour moi me responsabi-
lise et m’incite à m’investir pour travailler efficacement sur moi-même.  

Enfin, les psychanalystes ayant une vision éthique de leur profession 
fixent le tarif de façon responsable et proportionnée. Un ancien analy-
sant de Lacan explique ainsi le principe de fixation des prix des séances : 
« Plus important, tous les analystes de l’École Freudienne avait une 
échelle glissante qui commençait habituellement à 10 $ la séance, aussi il 
n’était pas question d’exclure des patients qui étaient moins solvables. » 13 

L’ économiste libéral trouvera sans doute une grille de lecture intéres-
sante pour d’autres secteurs d’activité dans l’interprétation par le psycha-

                                                           

13 « All analysts in the École Freudienne had a sliding scale that usually began at $10 a session, so there 

was no question of excluding patients who were less solvent » Jacques Lacan, the death of an intellec-
tual hero, de Stuart Scheidermann, Harvard University Press 1983, p.88. 



Chapitre 10 : L’économie et la psychanalyse       119                              

nalyste Gérard Pommier des phénomènes psychanalytiques à l’œuvre 
dans l’échange gratuit ou rémunéré liée à une séance.  D’après lui, « toute 
pratique gratuite aura sa contrepartie, la moindre étant son effet norma-
tif, puisque l’analysant cherchera à payer d’une manière ou d’une autre, et 
s’il ne peut pas le faire grâce à l’argent, il sera tenté de s’aligner sur les 
idéaux supposés de celui qui a la bonté de s’offrir ainsi en pâture. La 
rétribution de la séance ne donne pas seulement sa valeur à un acte dont 
il est normal qu’il soit rémunéré, elle a une caractéristique qui échappe à 
la valeur d’échange ordinaire à l’argent. En effet, comme ce n’est rien de 
moins que son identité que l’analysant met en jeu en se montrant agres-
sif, le paiement a l’avantage de le lui permettre sans contrepartie symp-
tomatique supplémentaire. » 

Et Gérard Pommier ajoute : « De ce point de vue, le paiement de la 
séance ne représente pas seulement le symbole le plus neutre de la valeur. 
Il possède effectivement une valeur symbolique, celle de vectorialiser le 
dispositif, en indiquant que c’est l’analysant qui jouit de l’analyste, et non 
le contraire. » 14 Bref, l’analysant / client est le roi ! Ce qu’aucun écono-
miste libéral ne viendra contredire. 

L’économiste pourra par exemple appliquer cette analyse aux presta-
tions remboursées par l’État qui entraînent une moindre responsabilité 
du bénéficiaire. 

Françoise Dolto, spécialiste de la psychanalyse pour enfants, tenait 
elle-même à faire payer un prix symbolique à ses patients. Elle demandait 
un caillou, un timbre ou un ticket de métro à ses jeunes patients pour 
que ceux-ci démontrent leur désir de suivre un traitement.  

Remarquons enfin que le marché de la psychanalyse connaît des phé-
nomènes de hausse ou de baisse, que l’on retrouve dans tous les secteurs 
économiques… Ainsi Freud fit payer ses analyses de plus en plus chères 
à Vienne dans les années 30. Lacan qui connut un grand succès en 
France appliquera des tarifs de plus en plus élevés ; ses défenseurs expli-
quent néanmoins qu’il  n’exploitait en général « que les riches ou ceux qui 
veulent bien se laisser exploiter ». 15  

 
Psychanalyse et propriété intellectuelle 
 

Comme nous l’avons déjà évoqué, les psychanalystes marxisants ou 
freudo-marxistes rejettent l’ « avoir ». Insistons sur le paradoxe suivant. 

                                                           

14 In L’amour à l’Envers, essai sur le transfert en psychanalyse, PUF, 1995, p.43 
15 Histoire de la psychanalyse en France, Tome 2, d’Élisabeth Roudinesco, Fayard, 1994, p.427 



120      #Freudo-libéralisme 

Beaucoup de psychanalystes écrivent des ouvrages de réflexion, théo-
riques ou pratiques. Ils y tiennent énormément car ces ouvrages vien-
nent concrétiser le travail qu’ils peuvent accomplir au quotidien dans 
leur cabinet (qui est une production immédiate et intangible comme 
dans toute industrie des services) mais aussi parce que c’est un moyen 
de dire : « j’existe, voilà le fruit de mon travail intellectuel ». Leur nom 
est écrit en gras en haut de l’ouvrage. En cas de succès, cela constitue 
de plus un complément de revenus non négligeable. 

Ces psychanalystes se montrent ainsi de facto favorables à la pro-
priété intellectuelle ! Hayek avait d’ailleurs identifié ce paradoxe en rele-
vant que « les intellectuels mêmes qui sont en général enclins à remettre 
en cause les formes de propriété matérielle qui sont indispensables à 
l’organisation efficace des moyens matériels de production sont en effet 
devenus les défenseurs les plus enthousiastes de certains droits de pro-
priété immatérielle (…) tels ceux concernant la production littéraire ». 16 

L’économiste américain contemporain de tendance « autrichienne », 
Israël Kirzner (né en 1930) a consacré des écrits au droit de propriété 
intellectuelle en expliquant en substance que « ce qu’un individu crée 
ou découvre grâce à son imagination personnelle ou sa vigilance intel-
lectuelle lui appartient exclusivement (principe du « finder – keeper ») 
puisque sans ses efforts, cela n’existerait pas et les autres ne pourraient 
même pas en bénéficier indirectement ». 17 

Les psychanalystes, dont finalement la seule trace matérielle con-
crète de leurs recherches et travaux repose sur leurs ouvrages, ne se 
reconnaissent-ils pas dans une telle approche et conception de la pro-
priété de soi et de ses idées ? 

 
La psychanalyse et l’intervention de l’État 

 
En 1927, Freud écrivit La Question de l’analyse profane où il disserte sur 

l’analyse pratiquée par des non médecins ; il y condamnait l’inter-
vention manquant de rigueur notamment des autorités autrichiennes 
qui essayaient de réglementer l’exercice de la psychanalyse.  

Il y aborda une question toute libérale : « l’exercice de la psycha-
nalyse est-il un objet qui doit être soumis à l’intervention des pouvoirs 

                                                           

16 La présomption fatale de Fridrich A. Hayek, 1988, PUF, Libre Echange, p.52 
17 La philosophie libérale d’Alain Laurent, Les Belles Lettres, 2002, p.80  



Chapitre 10 : L’économie et la psychanalyse       121                              

publics, ou est-il plus approprié de l’abandonner à son développement 
naturel ? » 18 

Les arguments avancés par Freud sont on ne peut plus limpides.  
 

« Il règne dans notre patrie, depuis toujours, une vraie furor prohibendi, 
un penchant à mettre en tutelle, à intervenir et à interdire, qui, comme 
nous le savons tous, n’a pas précisément porté de bons fruits (…) 
J’estime qu’un excès d’ordonnances et d’interdictions nuit à l’autorité 
de la loi. C’est un fait d’observation : là où il n’existe que peu d’inter-
dictions, on éprouve expressément la tentation de passer outre. Il y a 
plus ; on n’est pas pour autant un anarchiste parce qu’on est prêt à 
reconnaître que, en fonction de leur provenance, les lois et ordon-
nances ne peuvent prétendre avoir un caractère sacré et inviolable ; 
qu’elles sont souvent dans leur contenu déficientes et propres à violer 
notre sentiment de justice, ou du moins qu’elles le seront après un 
certain temps, et que devant la lourdeur des personnes qui dirigent la 
société, on n’a souvent pas d’autre moyen pour corriger des lois aussi 
inappropriées que de les transgresser allègrement. Par ailleurs, il est à 
conseiller, si l’on veut maintenir le respect des lois et des ordonnances, 
de n’en promulguer aucune dont l’observance et la transgression seront 
difficiles à surveiller. » 19  

 
De tels propos ne seraient-ils pas qualifiés de libéraux ?  
Freud en vient même à utiliser l’argument du laisser-faire (mot qu’il 

écrit en français) : « Ce qui me semble parler en faveur d’une politique 
du laisser-faire, j’en ai déjà rassemblé les arguments ». 20 C’est peut-être 
dans la lecture d’Adam Smith que Freud trouva l’inspiration de ses 
propos. Il avait en effet un jour qualifié l’ouvrage de celui-ci sur la 
richesse des nations de « fondamental »21… 

Cette prise de position s’inscrivait dans le débat relatif à la question 
de l’exercice du métier de psychanalyste sans être médecin. Le pionnier 
de la psychanalyse « profane » aux États-Unis, Abraham Brill désap-
prouvait en effet la psychanalyse quand elle était pratiquée par des non-
médecins. 22 Une loi fut même votée dans l’État de New York, à son 
instigation, pour interdire l’exercice de la psychanalyse à des ces der-
niers. Freud, lui-même médecin, prend le contre-pied en prônant 
l’analyse profane, à condition toutefois qu’elle soit exercée par des gens 

                                                           

18 La Question de l’analyse profane (1926) de Sigmund Freud, Œuvres complètes, PUF, 1994, volume 

XVIII, pp.61-62 
19 Ibid. pp.62-63 
20 Ibid., p.65 
21 Lettres de jeunesses de Sigmund Freud, Lettre à Eduard Silberstein d’août 1879, Gallimard, 1990, 

p.215 
22 In Histoires secrètes de la psychanalyse de Gérard Badou, Albin Michel, 1997, p.57 



122      #Freudo-libéralisme 

suffisamment formés à l’analyse. En fait, il se méfie des imposteurs se 
rendant à Vienne pour passer quelques heures sur le divan et repartir 
avec un brevet de psychanalyse freudienne.  

Alors certains diront que les positions de Freud ont été guidées par 
son irritation vis-à-vis de ceux qui s’arrogeaient le droit de légiférer et 
s’appropriaient ses théories.  

Au fond peu importe, Freud prône une solution ouverte, un marché 
libre et non régulé pour la pratique de son métier. Il cherche, comme 
insiste Ernest Jones, « à donner à la psychanalyse une perspective plus 
large que celle qu’on pouvait attendre des seuls médecins ». 23  

Des décennies plus tard, le débat est toujours d’actualité en France ! 
Il est surprenant de constater que les « progressistes » de tout poil ne 

se soient pas posé les questions suivantes, logiques pour des hommes de 
gauche :   

- n’y a-t-il pas lieu de développer, en matière de pratique de la psy-
chanalyse, un véritable service public à la française, « gratuit » 
pour l’usager ?  

- un budget dépendant à la fois du Ministère de la Santé et de celui 
de la Culture ne devrait-il pas y être consacré ? 

- ne faut-il pas créer un diplôme d’État de psychanalyse, seul re-
connu pour être autorisé à exercer le métier ?  

En fait, ce n’est pas si étonnant. Quand il s’agit de sa propre activité, 
l’homme fait preuve de bon sens… et sent bien quel est le meilleur con-
texte pour la faire prospérer : l’entreprise privée avec une intervention 
des pouvoirs publics réduite. Oubliée alors la culture politique et les 
idéaux de gauche (égalité, justice sociale…). Freud  l’avait bien compris. 

L’épisode de l’arrivée de la gauche au pouvoir en 1981 illustre concrè-
tement ce paradoxe. Certes, les nombreux psychanalystes de gauche se 
réjouissent de ce moment tant désiré. Et pourtant, une angoisse les 
prend soudainement à la gorge… Et si l’État socialo-communiste se 
mettait à se mêler un peu trop des affaires de la psychanalyse ? 

Voici comment l’historienne Élisabeth Roudinesco raconte cette his-
toire. « Éparpillés dans la nature et déjà orphelins d’un père dont ils se 
sont sentis dépossédés, les lacaniens sont les premiers, avant même la 
mort du maître, à brandir l’épouvantail d’un « statut de la psychanalyse ». 
Puis vers octobre 1981, ils sont imités par leurs collègues des autres insti-
tutions, qui imaginent que le gouvernement socialiste cherche à les man-
ger tout crus en leur concoctant une reconnaissance qui passerait obliga-

                                                           

23 La Vie et l’œuvre de Sigmund Freud (1957), Tome 3 : Les dernières années, PUF, 1969, p.328 



Chapitre 10 : L’économie et la psychanalyse       123                              

toirement par l’adhésion à une association et par l’obtention de diplômes. 
La présence au sommet de l’État d’un ministre de la Santé communiste, 
la transformation de la situation des psychiatres et les problèmes liés au 
paiement obligatoire de la TVA pour les thérapeutes non-médecins et 
non-psychologues alimentent aussitôt cette extravagante rumeur. (…) 
Une confusion s’opère entre des problèmes réels de fiscalité et des phé-
nomènes hallucinatoires. Cette confusion risque d’ailleurs d’entraîner les 
associations psychanalytiques à devancer les demandes imaginaires d’un 
État identifié comme à un ogre et à réclamer elles-mêmes l’octroi d’un 
statut. » 24 

Tout en conservant un vocabulaire psychanalytique, nous allons voir 
que les psychanalystes français trouvent des accents fort libéraux pour 
évoquer l’exercice de leur métier, sa fiscalité ou l’intervention de l’État !  

Nous effectuerons cette démonstration grâce à des extraits d’entre-
tiens de plusieurs psychanalystes français de référence regroupés dans 
l’ouvrage paru en 1997 : Cent ans après. Or si leurs analyses présentent 
des divergences sur le plan théorique, elles sont concordantes dès qu’il 
s’agit de parler du rôle de l’État. 

C’est par exemple le cas du psychanalyste de référence25, Jean 
Laplanche (1924-2012), pourtant plutôt marqué à gauche (jeunesse 
trotskiste26…) qui indique :  

 
« Il est bien évident qu’à partir du moment où un État payera pour des 
psychanalystes, il aura le ‘mauvais goût’, si j’ose dire, de demander 
qu’en plus de ça, on lui amène des résultats ! Il ne va quand même pas 
payer pour rien ! À ce moment-là, la psychanalyse se trouve com-
plètement prise dans un système où les buts de traitement deviennent 
les buts de société. Or les buts du traitement psychanalytique (…) ne 
sont pas les buts de la société. (…) Un traitement qui serait payé en 
tant que tel par la société, c’est un peu comme si la société était dans la 
salle d’attente et attendait qu’on lui rende son patient bien guéri ». (…) 
Ce qui implique également un contrôle sur la formation des analystes, 
parce que l’État dira évidemment : ’Si vous faites ce genre de trai-
tement que vous appelez psychanalyse, il faut bien me dire comment 
vous êtes formés !’ (…) J’estime qu’il y a là la mort de la psycha-
nalyse ! » 27 

 

                                                           

24 Histoire de la psychanalyse en France, Tome 2, d’Élisabeth Roudinesco, Fayard, 1994, p.686 
25 Co-auteur avec J.B. Pontalis du Vocabulaire de la psychanalyse, PUF, 1967 
26 Ibid., p.629 
27 Entretiens avec Patrick Froté in Cent ans après, Gallimard, 1998, pp.214-215 



124      #Freudo-libéralisme 

Même discours chez Jean-Bertrand Pontalis (1924 - 2013), lui aussi 
un psychanalyste de référence en France qui craint une mainmise crois-
sante des pouvoirs publics : « Les exigences de l’analyse ne sont pas les 
mêmes que celles de l’État et de la société. (…) Les pouvoirs publics 
qui prétendent représenter la société civile visent de plus en plus une 
rentabilité qui doit pouvoir se mesurer : objectif, résultat, coût. (…) Je 
dis que nos représentants n’ont que faire de nos conflits intérieurs, de 
notre folie privée, de notre incapacité à rêver, à aimer, de la douleur 
psychique qui demeure le plus souvent secrète… Je dis que la psy-
chanalyse doit résister (…) à cette formidable pression sociale, qu’il 
lui appartient de préserver un espace et un temps qui échappent à 
l’emprise du collectif. » 28 

Le psychanalyste Jean-Luc Donnet défend lui aussi le système de 
régulation dû à la concurrence et non à l’État, notamment en ce qui 
concerne la formation : « l’institution peut à peu près répondre, de 
l’intérieur et pour l’extérieur, de la compétence de ses membres. Ceux 
qu’elle refuse restent libres : de renoncer, de se faire psychanalystes 
non-inscrits, autohabilités, ou de se présenter à une autre institution —
recours salubre du pluralisme. » 29 Il rappelle que cette approche est 
conforme au souhait de Freud. 

Un autre psychanalyste, Jean-Paul Valabrega (1922-2011) s’inquiète 
du déclin, d’une désaffection pour la psychanalyse. Une des causes de 
cette récession est sociologique. Elle est selon lui due à l’État-pro-
vidence, qui « aboutit à donner à tout malade — physique ou psychique 
— la position et le statut d’assisté ». Partant, cela favorise soit un 
assistanat permanent ou cela entraîne chez les malades « une exigence 
de plus en plus pressante de traitements immédiatement efficaces, donc 
à fortes doses, centrés sur les symptômes, rapides et gratuits. La 
psychanalyse, elle, n’a évidemment plus rien à voir avec de telles 
demandes à l’échelle collective, bien qu’elle ait été la première à déceler 
les « bénéfices secondaires » — et parfois primaires — de la maladie. » 
30 Le parallèle est saisissant avec par exemple les politiques visant à ré-
duire le chômage de masse. L’étatiste, qu’il soit socialiste ou de droite, 
préfère le traitement de choc, facile à administrer (le soutien par les 
subventions par exemple), quand l’économiste libéral préfère laisser 
faire le marché et la « destruction créatrice » pour reprendre la célèbre 
formule de Joseph Schumpeter. 

                                                           

28 Ibid., p.533 
29 Ibid., p.381 
30 Entretiens avec Patrick Froté in Cent ans après, Gallimard, 1998, p.395 



Chapitre 10 : L’économie et la psychanalyse       125                              

Jean-Paul Valabrega prône, en matière d’institution pour la psy-
chanalyse, une formule que l’on peut qualifier de libérale, à savoir « la 
règle du minimum institutionnel », mettant en parallèle la formule de 
Churchill (« La démocratie est le pire des régimes à l’exception de tous 
les autres ») et cette réponse de Freud à une mère lui demandant un 
conseil : « Faites comme vous voudrez, madame, et vous ferez mal. » 31 
Il complète ainsi sa vision en indiquant qu’il est « catégoriquement 
opposé » à une intervention de l’État, quelle que soit sa forme dans la 
psychanalyse. Selon lui, cela serait « une ingérence, voire une violation 
dans ce qu’il y a de plus privé, de plus intime dans la vie et l’histoire de 
quelqu’un, et qui devrait au contraire, à ce titre, être protégé et garanti 
par le secret absolu. » 32  

Les abus de la bureaucratie appliqués à la psychanalyse ? Ils existent 
bien évidemment. Citons cette anecdote rapportée par la psychanalyste 
Joyce Mc Dougall : « les médecins de la Sécurité sociale ne compren-
nent pas toujours ce qu’une psychanalyse veut dire. J’avais en super-
vision un jeune analyste dont le patient était totalement remboursé par 
la Sécurité sociale, mais il devait tous les trois mois se soumettre à un 
contrôle médical particulier : on le pesait et on lui prenait ses men-
surations. » 33 

 
L’épisode de l’amendement Accoyer du 8 octobre 2003 

 
L’épisode de l’amendement Accoyer, adopté par l’Assemblée natio-

nale le 8 octobre 2003, est un exemple récent du libéralisme (ignoré) 
des psychanalystes français, qui s’exerce dès qu’il y a une tentative 
d’atteinte à la liberté d’exercice de leur profession et sans jamais utiliser 
bien entendu une terminologie en rapport avec le libéralisme. 

Depuis des années, le député gaulliste, médecin et ORL de profes-
sion, Bernard Accoyer cherchait à encadrer les psychothérapies, pour 
éviter que la psychothérapie puisse être exercée par n’importe qui, en 
mettant en place des listes d’experts désignés par les pouvoirs publics, 
titulaires de diplômes de psychiatrie, de médecine ou de psychologie, 
pour "évaluer" la pratique de ceux qui se déclarent psychothérapeutes.   

Dans un premier temps, il était prévu que la psychanalyse soit in-
cluse dans le champ des psychothérapies et donc de l’amendement. 

                                                           

31 Ibid., p.417 
32 Ibid., p.440 
33 Ibid., p.482 

 



126      #Freudo-libéralisme 

Compte tenu de la levée de bouclier des psychanalystes et intellec-
tuels, le député décida finalement de proposer aux sénateurs de sortir la 
psychanalyse du champ de son amendement, et de limiter celui-ci à la 
réglementation des « psychothérapies lourdes ». 

Pourquoi ce lobbying de la profession ? Parce qu’elle craignait que 
l’amendement Accoyer remette en cause sa liberté et le non-inter-
ventionnisme de l’État.  

La grande majorité de la profession s’inscrit dans le droit fil de 
« l’analyse profane », voulue par Freud, visant à ne pas limiter son exer-
cice par les seuls médecins.  

Elle reste  attachée et fière de son système de formation, encadré par 
les différentes institutions (privées) en place, qui s’auto-forment et 
s’auto-contrôlent, sans la contrainte de la tutelle étatique.  

En pointe du combat contre l’amendement Accoyer, on retrouve de 
grandes figures de gauche comme Jacques-Alain Miller, qui pourtant était 
dans les années 60-70 l’un des piliers du freudo-marxisme en France ou 
d’Élisabeth Roudinesco, psychanalyste et historienne de la psychanalyse, 
dénonçant les « faux-semblants » de l’amendement et les risques de que-
relles entre différents experts.   

Bernard-Henri Lévy soutint cette cause et résume bien les craintes 
soulevées à cette occasion dans son « bloc-notes » du Point du 21 no-
vembre 2003 intitulé « Avec Freud et Lacan, pour les Lumières ». Il y 
défend la qualité de la formation dispensée par les différentes écoles de 
psychanalyse : « faut-il répéter aux étourdis que les écoles analytiques ont 
toutes leurs disciplines et leurs procédures de validation, leurs techniques 
d’évaluation affinées par des décennies d’écoute et de parole, leurs ana-
lyses didactiques, leurs séminaires, leurs stages cliniques, leurs contrô-
les ? » et pourfend l’obscurantisme et la régression de ces gens qui rêvent 
« d’une planification rigide d’un « champ de la santé mentale » où régne-
raient des « coordinateurs régionaux » qui seraient autant de superpréfets 
de l’âme chargés de dresser des listes de professionnels agréés, d’établir 
et de comparer des statistiques, de contrôler la durée moyenne des 
cures ». 

Mais si ces raisonnements paraissent plein de bon sens pour la 
pratique psychanalytique, activité au combien sensible et complexe, 
pourquoi ne seraient-ils pas également valides pour tous les domaines 
où les gens se plaignent de l’envahissement et de l’hégémonisme de la 
puissance étatique : économie et commerce bien entendu, mais aussi 
santé ou éducation ? 

 
 



Chapitre 10 : L’économie et la psychanalyse       127                              

Conclusion 
 
C’est en comprenant la micro-économie, autrement dit en étudiant 

les échanges au niveau le plus proche du terrain, que l’on appréhende 
le mieux les phénomènes économiques et que l’on devient libéral ! Le 
penseur libéral pourrait ainsi utiliser l’exemple de la psychanalyse pour 
illustrer la réussite d’un secteur non soumis à la tutelle étatique et 
capable de se réguler lui-même. 

Oui, le marché de la psychanalyse est un marché comme un autre et 
les psychanalystes sont d’authentiques libéraux quand il s’agit de dé-
fendre la non-intervention de l’état dans leur profession ! 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



128      #Freudo-libéralisme 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 



Chapitre 10 : L’économie et la psychanalyse       129                              

 
CHAPITRE 11 

 
PSYCHANALYSE ET MANAGEMENT 

 
 
Alors que la psychanalyse n’est guère présente chez les auteurs libé-

raux, elle occupe en revanche une place de choix parmi les sciences et 
techniques du management des entreprises et des organisations, côtoyant 
ainsi l’art de la stratégie, les sciences de l’organisation, la finance, la 
comptabilité ou le marketing. Les Grandes Écoles comportent assez 
fréquemment, au sein de leur département ressources humaines, des 
chaires consacrées à des thématiques reliant psychanalyse et manage-
ment, animées par des professeurs ayant une expertise dans le domaine 
de la psychanalyse. Passons en revue quelques exemples d’application de 
la psychanalyse au monde de l’entreprise. 
 
La psychanalyse et la création d’entreprise 

 
Freud a voué une grande admiration à l’art et aux artistes et y consa-

cra un certain nombre d’écrits :  
 

« L’artiste est un introverti qui frise la névrose. Animé d’impulsions et 
de tendances extrêmement fortes, il voudrait conquérir honneurs, puis-
sances, richesses, gloire et amour des femmes. Mais les moyens lui 
manquent de se procurer ses satisfactions. C’est pourquoi, comme tout 
homme insatisfait, il se détourne de la réalité et concentre tout son in-
térêt et aussi sa libido, sur les désirs créés par sa vie imaginative, ce qui 
peut le conduire facilement à la névrose. » 1 

 
Ou encore :  

 
« Les artistes sont dotés d’une puissante capacité de sublimation et 
possèdent une certaine flexibilité dans leurs refoulements ».  
 

Selon Freud, la créativité des artistes est générée par des fantasmes 
enfouis dans l’inconscient. 2 

D’après Ernest Jones « Freud entrevit la fonction sociale de l’art en 
tant que compensation pour les diverses et inévitables insatisfactions de 

                                                           

1 Sigmund Freud dans « Introduction à la psychanalyse ». 
2 Cité par Ernest Jones dans La vie et l’œuvre de Sigmund Freud, Tome 3, Les dernières années, PUF, 
1969, p.467 



130      #Freudo-libéralisme 

l’existence. L’artiste découvre un chemin indirect qui le mène du fan-
tasme à la réalité » et Jones cite Freud : « Mais il peut l’atteindre seule-
ment parce que d’autres hommes ressentent la même insatisfaction que 
lui devant les renoncements imposés par la réalité et parce que cette 
insatisfaction qui résulte du remplacement du principe de plaisir par le 
principe de réalité fait elle-même partie de la réalité. » 3  

Par la suite, beaucoup de disciples du créateur de la psychanalyse 
continuèrent à s’intéresser à la création artistique, notamment à la pein-
ture ou à la littérature, sans doute parce que les artistes, plus que les 
autres, venaient les consulter comme l’observe la psychanalyste Joyce 
Mc Dougall : « Il se trouve que j’ai toujours trouvé chez mes patients 
un nombre d’individus créatifs : acteurs, écrivains, musiciens, artistes 
peintres… Ces analysants cherchent surtout à découvrir la raison des 
blocages dans leur créativité. » 4 

Mais aucun ne s’intéressa à la création d’entreprise, du moins jusqu’à 
l’intégration progressive de psychologues et psychanalystes dans les 
écoles de management.  

Une fois de plus, l’explication de ce désintérêt est simple. De nom-
breux psychanalystes étaient plutôt à gauche et donc peu enclins à se 
pencher sur la psychogénèse de la création d’entreprise. Par ailleurs, la 
plupart se désintéressaient tout simplement de l’économie et de la mi-
cro-économie. Leur propre intérêt pour les sciences humaines et sou-
vent pour l’écriture les poussait avant tout à s’intéresser et à rencontrer 
des hommes et des femmes issus des milieux artistiques. Il est égale-
ment probable que ces derniers étaient plus enclins à franchir le pas des 
cabinets des psychanalystes que des chefs d’entreprise obnubilés par 
leur souci de gestion.  

Pourtant, la création d’entreprise peut répondre aux mêmes mys-
tères que la création artistique. D’ailleurs, la création d’entreprise ne se 
confond-elle pas en pratique avec celle-ci lorsqu’il s’agit de design, de 
haute couture, de production cinématographique (notamment lors-
qu’un metteur en scène est son propre producteur) ou depuis 
l’avènement de l’iphone en 2007, de création d’applications pour 
smartphones ? 

Mais le mépris pour le commerce, la défiance envers la monnaie et 
la finance et tout simplement l’ignorance économique des intellectuels 
ont détourné les créateurs d’entreprise de leurs regards. 

                                                           

3 La Vie et l’œuvre de Sigmund Freud, Tome 3, Les dernières années, PUF, 1969, p.475 
4 Entretiens avec Patrick Froté in Cent ans après, Gallimard, 1998, p.479 



Chapitre 11 : Psychanalyse et management       131                              

C’est dommage, car ils auraient découvert les nombreux points 
communs entre ces créateurs preneurs de risques. Il n’y a aucune diffé-
rence entre le peintre qui risque de rester dans l’ombre ou de devenir 
célèbre après sa mort, et le créateur d’entreprise qui risque très souvent 
de ne pas trouver de marché à sa portée et donc la faillite.  

Quant aux motivations inconscientes du créateur d’entreprise, là 
aussi, il y a des points communs. Il s’agit souvent de sublimation : « Le 
terme sublimation, introduit par Freud en psychanalyse, évoque à la 
fois le terme de sublime, employé notamment dans le domaine des 
beaux-arts pour désigner une production suggérant la grandeur, 
l’élévation, et le terme de sublimation utilisé en chimie pour désigner le 
procédé qui fait passer un corps directement de l’état solide à l’état 
gazeux. Freud, tout au long de son œuvre, recourt à la notion écono-
mique et dynamique, de certains types d’activités soutenues par un désir 
qui ne vise pas, de façon manifeste, un but sexuel : par exemple, créa-
tion artistique, investigation intellectuelle, et en général, activités aux-
quelles une société donnée accorde une grande valeur. C’est dans une 
transformation des pulsions sexuelles que Freud cherche le ressort der-
nier de ces comportements. » 5  

On le voit clairement, cette définition met en avant la création artis-
tique et l’activité intellectuelle. Ignorés totalement les entrepreneurs qui 
créent une société et choisissent comme nom de marque même leurs 
propres noms (Bertrand Faure, Yves Saint Laurent, Peugeot, Dassault, 
Bloomberg, Dell, etc…) et qui sont peut-être portés par des ressorts 
psychanalytiques similaires. 

Aujourd’hui, il suffit de feuilleter la prestigieuse revue de Harvard, la 
Harvard Business Review pour constater la richesse de l’apport de la psy-
chanalyse à la compréhension de la création d’entreprise ou du lea-
dership. 

Pour l’anecdote, notons qu’il serait facile de faire un parallèle entre 
création d’entreprise et création de la psychanalyse ! Citons par exemple 
les propos du Professeur Paul-Laurent Assoun, dans son manuel Psy-
chanalyse : « La psychanalyse est ma création déclare Freud lors de sa pre-
mière présentation officielle de la psychanalyse — ce qui fait de son 
nom le nom propre… de la psychanalyse. C’en est la signature, que 
l’intéressé a toujours placé, avec modestie, en apposition à la psychana-
lyse, dans le souci d’effacer sa personne derrière son produit. » 6 Le déve-

                                                           

5 Vocabulaire de la psychanalyse de J. Laplanche et J.B. Pontalis, PUF, Quadrige, 1997, p.465 
6 Psychanalyse de Paul-Laurent Assoun,  PUF, 1997, p.43 



132      #Freudo-libéralisme 

loppement international de la psychanalyse, par l’intermédiaire de 
l’Association IPA (International Psychoanalytical Association), créée 
par Freud et ses amis dès 1908, n’était pas si éloigné dans l’approche de 
celui d’une « multinationale » qui veille à avoir la parfaite maîtrise de ses 
exportations. 

Il serait probablement possible d’écrire un livre entier sur la « suc-
cess story » de la psychanalyse comme s’il s’agissait de décrire la réussite 
d’une marque devenue mondiale, au même titre que Coca Cola ou Mi-
crosoft. On y démontrerait par exemple comment l’innovation a per-
mis sans cesse à la « gamme » de produits de se renouveler. La psycho-
thérapie de groupe, de couples, familiale, sont autant de « produits 
dérivés » qui s’inspirent de la psychanalyse et continuent à perpétuer 
son esprit.  

Quant à la morale de l’artiste, placé par beaucoup sur un piédestal, et 
que l’on pourrait opposer aux motivations purement vénales des entre-
preneurs, la journaliste, Judith Benhamou-Huet, spécialiste du marché 
de l’art, a publié une enquête sur le rapport à l’argent des artistes dans 
l’histoire : « Les artistes ont toujours aimé l’argent ». 7 On y découvre de 
nombreux artistes  aimant l’argent : Rubens, Le Titien, Canaletto, Mo-
net, Picasso, Magritte et bien évidemment des artistes contemporains. 
Comme le dit Judith Benhamou-Huet dans son préambule :  
 

« Il s’agit d’immenses artistes. Cela dit, l’histoire de l’art prouve par ail-
leurs que d’autres, bien moins talentueux, ont fait beaucoup d’argent 
aussi. Le marché de l’art ne donne pas le verdict de la qualité. Un ar-
tiste peut être bon ou médiocre et avoir du succès ou ne pas en avoir. 
L’injustice des hommes peut aussi sévir dans ce domaine sensible 
qu’est la création ? » 

 
La psychanalyse et le leadership 

 
Un certain nombre de consultants en entreprise ont recours à la psy-

chanalyse pour améliorer l’efficacité de leurs clients. Bien entendu le 
thème de la psychanalyse appliquée aux organisations sociales n’est pas 
nouveau et Freud s’y était appliqué dans Psychologie des masses et analyse du 
moi (1921). Des études avaient été menées sur le thème de la psychana-
lyse et de l’entreprise dans les années quarante par les chercheurs de Ta-
vistock Institute au Royaume-Uni. 

                                                           

7 Les artistes ont toujours aimé l’argent de Judith Benhamou-Huet, Grasset, 2012 



Chapitre 11 : Psychanalyse et management       133                              

À quoi peut servir la psychanalyse appliquée au monde de l’en-
treprise ? Elle permet d’éclairer ses ressorts cachés, venant ainsi complé-
ter d’autres approches (sociologie, histoire, ethnologie…). Elle permet 
d’aller à la recherche de ses mythes fondateurs, de faire ressurgir la part 
de l’inconscient individuel et collectif dans le fonctionnement de 
l’organisation. Après tout, les salariés, qu’ils soient simples collaborateurs 
ou cadres dirigeants, ne laissent pas leurs névroses et obsessions chez 
eux, à la maison, avant de partir au travail !  

Elle est également utile pour les hommes et les femmes qui travaillent 
dans les entreprises, dirigeant(e)s ou salarié(e)s.  

Malheureusement, les fondamentaux de la psychanalyse ne sont pas 
toujours enseignés, si ce n’est dans certaines grandes écoles. C’est le cas 
par exemple d’HEC en France avec le professeur de psychosociologie 
des organisations Gilles Amado-Fischgrund, qui a mené des activités de 
recherche, d’enseignement et de consulting dans les domaines de la dy-
namique des groupes, du leadership, du changement organisationnel, des 
dimensions culturelles du management, des applications de la psychana-
lyse à la compréhension du fonctionnement organisationnel.  

C’est également le cas du professeur d’origine néerlandaise Manfred 
F.R. Kets de Vries, professeur de management et de leadership au sein 
du prestigieux MBA européen, l’INSEAD.  

Dans une interview intitulée Putting Leaders on the couch (« Mettre les 
leaders sur le divan ») publié dans un  numéro spécial consacré au lea-
dership (Inside the Mind of the Leader : à l’intérieur du cerveau du leader) 
de janvier 2004 de la très célèbre Harvard Business Review, le profes-
seur, auteur d’une vingtaine d’ouvrages sur la psychologie des leaders et 
sur les organisations, insiste sur l’importance de l’intelligence émotion-
nelle.  

En effet, lui-même psychanalyste, il a pratiqué l’analyse sur plusieurs 
chefs d’entreprise. Il regrette d’ailleurs que Freud qui n’était pas intéres-
sé par le monde des affaires, ne l’ait jamais étudié…  

De Vries a observé que les leaders aiment à penser qu’ils contrôlent 
totalement la situation. Ils se sentent insultés d’entendre que certaines 
choses dans leurs esprits sont inconscientes. Les besoins de la person-
nalité non rationnelle des décideurs peuvent sérieusement affecter leurs 
modes de management. À titre d’exemple, en travaillant avec des PDG, 
il a pu constater qu’un certain nombre d’entre eux cherchaient à com-
penser des blessures narcissiques, infligées dans leur enfance par des 
parents trop distants ou trop indulgents. 



134      #Freudo-libéralisme 

S’agissant des collaborateurs qui acceptent de suivre les leaders, il 
considère que cela provient des transferts  (à l’instar des analysants vis-
à-vis de leurs analystes).  

D’après lui, l’entreprise peut rapidement tendre vers un univers con-
centrationnaire, tant elle peut devenir un lieu politique et peu sûr, où les 
collaborateurs sont vulnérables. Un cadre ne lui dit-il pas un jour : 
« Chaque jour je me promène dans mon entreprise et je peux rendre les 
vies de 10 000 personnes complètement insupportable en ne faisant 
pratiquement rien ». Pourquoi ne se dirait-il pas à la place : « En ne 
faisant pratiquement rien, je peux rendre les vies de 10 000 personnes 
plus faciles » ? Son espoir, en aidant des leaders à devenir un peu plus 
 self-reflective, est de rendre leurs organisations un peu moins concentra-
tionnaires… 

Pour lui, les leaders sains peuvent vivre avec intensité. Ils sont très 
talentueux dans leur auto-observation et leur auto-analyse. Ils passent 
du temps à réfléchir sur eux-mêmes. Ils ont la capacité à établir et 
maintenir des relations. Il espère aussi qu’on puisse accepter qu’on ait 
besoin d’un peu de folie chez nos leaders parce qu’il considère que 
ceux qui acceptent la folie en eux-mêmes peuvent être les leaders les 
plus sains (healthy).  

Un des ouvrages fondamentaux en management des années 90 fut le 
livre publié en 1995 : Emotional Intelligence Why It Can Matter More Than IQ 
(l’intelligence émotionnelle, pourquoi elle peut compter plus que le QI) 
de Daniel Goleman, psychologue et consultant. Selon lui, l’intelligence 
émotionnelle est plus importante que le quotient intellectuel ou les quali-
tés techniques pour réussir dans le monde de l’entreprise. Or les cinq 
composantes de cette intelligence émotionnelle sont les suivantes :  

- la conscience de soi, 

- l’auto-régulation, 

- la motivation, 

- l’empathie, 

- la compétence relationnelle. 
Nous ne sommes pas loin de l’ego-psychology. Et la psychanalyse ap-

paraît alors comme un des moyens peut-être le moins superficiel et le 
plus exigeant de parvenir à développer de manière profonde cette intelli-
gence « émotionnelle ». 

 
 
 

 



Chapitre 11 : Psychanalyse et management       135                              

La mode du coaching 
 
En formation continue, ce sont des concepts simples, voire parfois 

simplificateurs, qui sont étudiés comme l’analyse transactionnelle. Les 
séminaires de dynamique de groupe sont fréquemment animés par des 
individus qui n’ont pas forcément réglé leurs propres problèmes et qui, 
dans un contexte de pouvoir (formateur / formés), utilisent une position 
dominante susceptible de conduire à des phénomènes de déstabilisation, 
de manipulation ou de régression, parfois mal vécus par les stagiaires.  

La dernière mode que l’on pourrait qualifier de produit dérivé de la 
psychanalyse est le coaching. Destiné en premier lieu aux dirigeants, il leur 
permet à l’aide d’un « coach » de prendre du recul sur eux-mêmes, de 
dépasser leurs inhibitions pour devenir plus performants ou résoudre des 
difficultés relationnelles. 

Cette approche nouvelle semble connaître un certain succès et il fau-
dra faire un bilan d’ici quelques années pour voir si cette mode devient 
une méthode de progrès réelle et sérieuse. Notons les risques qu’elle 
comporte si le « coach » s’aventure sur le terrain psychanalytique sans 
réelle connaissance ou si l’individu « coaché » n’est pas volontaire dans la 
démarche mais subit les décisions d’une direction des ressources hu-
maines envahissante. 

 
La psychanalyse au service du marketing  

 
Le marketing est souvent présenté comme la science du marché. 

« C’est l’ensemble des moyens dont disposent les entreprises en vue de 
créer, de conserver et de développer leurs marchés ou, si l’on préfère, 
leurs clientèles. »8 Pour ma part, j’aime bien expliquer que le marketing 
est l’art de provoquer et de perpétuer l’échange ; ce qui permet d’établir 
le lien entre cette composante de la micro-économie et l’économie du 
libre-échange.  

Or s’il est un secteur de l’entreprise où le recours à la psychanalyse, 
ou plus précisément à ses théories, est utile c’est bien le marketing. Ap-
préhender les ressorts inconscients de l’individu, ses fantasmes ou 
ses tabous… permet au responsable marketing d’avoir des éléments 
d’analyse fort utiles. 

En effet, comme l’explique Bernard Dubois, qui fut un grand profes-
seur de marketing à HEC : « L’influence de l’approche freudienne sur le 

                                                           

8 In Mercator. Théorie et pratique du marketing de Lendrevie, Lindon, Laufer, Dalloz 1982, p.2 



136      #Freudo-libéralisme 

marketing et la publicité a été considérable à la fois au plan de vue des 
idées et à celui des méthodes. Sur le terrain commercial, le grand mérite 
de la théorie freudienne de la motivation est de mettre en relief la dimen-
sion symbolique et non pas seulement fonctionnelle de la consomma-
tion. On n’achète pas un produit seulement pour ce qu’il fait mais aussi 
pour ce qu’il signifie, de par sa forme, sa couleur, son nom ». 9 Par ex-
emple, chacun sait que certaines publicités n’hésitent pas à recourir à la 
symbolique sexuelle aussi bien à la télévision ou en affichage.  

 
La psychanalyse au service de la finance de marché 

 
Il existe de multiples méthodes d’investissement en bourse : de la 

connaissance en profondeur de l’entreprise-cible à l’analyse technique qui 
consiste à tenter de prévoir l’avenir à partir de l’analyse statistique des 
performances passées de la valeur. 

Mais les investisseurs boursiers ajoutent une corde à leur arc : la prise 
en compte du facteur psychologique des autres investisseurs (acheteurs 
et vendeurs).  

En fait, les théories de phénomènes de foule, décrites dans Psychologie 
des Foules de Gustave Le Bon et reprises par Freud dans Psychologie des 
Masses et analyse du moi méritent une attention toute particulière de la part 
des investisseurs boursiers.  

Ainsi, le phénomène de « bulle », constaté en 2000 avec l’éclatement 
de la « bulle Internet » en est une illustration éclatante puisqu’on constate 
que la foule peut se mettre à suivre aveuglement les affirmations de lea-
ders d’opinion, et que même les experts (analystes financiers, journa-
listes…) se laissent entraîner sur cette voie.  
 
Conclusion 

 
Les psychanalystes purs et durs considèreront qu’il s’agit de récupéra-

tion. Mais c’est ainsi. La psychanalyse trouve des débouchés nombreux 
dans le monde de l’économie et de l’entreprise, l’entreprise qui est la 
matrice du capitalisme et donc se trouve au cœur de la réflexion libérale. 
Une preuve supplémentaire de la forte interaction entre psychanalyse et 
libéralisme. 

Mais « manager », diriger des équipes, au sein d’une entreprise con-
siste à utiliser une « boîte à outils » composés de multiples techniques et 

                                                           

9 In Comprendre le consommateur, Dalloz, 1990, p.34 



Chapitre 11 : Psychanalyse et management       137                              

théories, innées chez les uns ou acquises par les autres dans des cours de 
management. 

Les matières de la stratégie, du marketing et de la finance dérivent 
tous des concepts développés par les économistes libéraux (liberté de la 
concurrence, loi des avantages comparatifs avec Ricardo, fonctionne-
ment des marchés libres ou réglementés, théorie des contrats, etc.).  

Pour leur part, les matières des ressources humaines dérivent en partie 
des théories et pratiques de la psychanalyse (et aussi de la sociologie, mais 
ce n’est pas le thème de l’ouvrage). 

Ces domaines sont souvent enseignés peu ou prou de la même ma-
nière dans les écoles ou dans le cadre de formations professionnelles, en 
s’appuyant sur les écrits d’auteurs spécialisés mais sans forcément remon-
ter aux idées et concepts qui les ont générés.  

Alors, faisons une suggestion iconoclaste à ceux qui veulent aujour-
d’hui avoir un « plus » par rapport aux bataillons d’étudiants ou de cadres 
inscrits à des programmes pour dirigeants dans des grandes écoles : qu’ils 
aillent directement à la découverte des textes des penseurs libéraux ou 
des psychanalystes. Cela leur permettra de mieux connaître les fonda-
mentaux et de développer un avantage comparatif face à la foule qui se 
contente de produits dérivés déjà formatés ! 

Suggérons aussi à ceux qui réfléchissent et travaillent sur des sujets 
innovants, souvent issus des nouvelles technologies, de ne pas négliger la 
dimension psychologique. La psychanalyse a procuré une dimension 
nouvelle à d’autres sciences humaines. Elle continuera à le faire pour les 
nouvelles disciplines en gestation. C’est l’objet du chapitre suivant. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



138      #Freudo-libéralisme 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 



Chapitre 11 : Psychanalyse et management       139                              

 
CHAPITRE 12 

 
PSYCHANALYSE ET NOUVELLES TECHNOLOGIES 

 
 
Internet, réseaux sociaux, économie du partage, « big data »… Nous 

avons la chance de vivre une troisième révolution industrielle, porteuse 
comme les deux précédentes de progrès et de nouveaux risques. 

La psychanalyse, peut aider à mieux appréhender certains aspects de 
cette révolution qui est l’illustration concrète à l’échelle planétaire des 
théories économiques d’Adam Smith sur la main invisible et d’Hayek sur 
l’ordre spontané. Voici quelques exemples de réflexions appliqués à des 
sujets d’actualité. 
 
La psychanalyse et le phénomène des réseaux sociaux 
 

Véritable phénomène de société, les réseaux sociaux, apparus il y a 
quelques années, transforment les interactions entre individus.  

Les réseaux sociaux constituent un énorme progrès : c’est « L’Âge de 
la multitude » pour reprendre le titre de l’ouvrage de Nicolas Colin et 
Henri Verdier1. Ils démultiplient les interactions, la créativité, l’échange et 
en conséquence impactent la valeur et la croissance de l’économie. Nous 
sommes tous des animaux sociaux et désormais tout ce qui était vertueux 
dans les rencontres sociales est amplifié par Internet : la cocréation et le 
hasard, source de nouvelles aventures, entreprises ou associations. 

Mais on peut aussi y voir des risques pour l’individu. Nous sommes 
tous des narcisses en puissance. Et avec des réseaux comme Facebook 
ou Twitter, nous sommes des narcisses 2.0 qui exposons nos egos à la 
terre entière, qui rêvons d’être des héros, à l’instar des participants aux 
émissions de télé-réalité.  

Et là aussi, c’est la psychanalyse qui nous donne des éclairages perti-
nents sur cette tendance sociétale durable.  

Ainsi l’écrivain et psychanalyste Michel Schneider dans l’essai Miroirs 
des princes2 qu’il consacre aux rapports entre narcissisme et politique, 
s’intéresse au poids des médias (nous sommes d’après lui dans la phase 
de « gouvernement des médias ») et des réseaux sociaux qui nous trans-
forment en des centaines de millions de narcisses « gazouillant leur ego 

                                                           

1 L’Âge de la Multitude, Armand Colin, 2012 
2 Miroirs des princes, Flammarion, 2013 



140      #Freudo-libéralisme 

sur Twitter, persuadés que leurs opinions, leurs visages, leur vie, leurs 
histoires et leur histoire valent d’être montrés, regardés ». 3 Les réseaux 
sociaux sont le reflet d’une société du narcissisme où « les électeurs 
comme leurs élus sont centrés sur la réalisation persistante d’eux-mêmes 
au détriment de la relation aux autres, figés sur le présent et incapables de 
différer leur satisfaction ». 4 Bref, c’est « moi d’abord, et tout, tout de 
suite ! » 5 Il ajoute : « Tout le monde se retrouve, s’affronte ou s’allie sur 
Twitter ou Facebook. Facebook étant ce lieu où « des profils » se regar-
deraient « face à face ». Le « qui me suit m’aime » a remplacé l’arro-
gant « qui m’aime me suive » des dirigeants d’avant Google. (…) Le 
« moïsme » règne sur les écrans post modernes. Tout le monde parle et 
personne ne dit rien. Comme le règne de l’autofiction dans la littérature 
exhibe l’auteur plus que son œuvre, la vie intime de nos contemporains 
devient virtuelle. » 6 

Débrancher de temps en temps, prendre du recul sur l’image que l’on 
se donne sur les réseaux sociaux, identifier les comportements psycholo-
giques des personnes avec qui on interagit virtuellement sont autant 
d’attitudes que l’on peut adopter, dans une logique introspective et psy-
chanalytique.  

 
Psychanalyse et économie du partage 
 

Les consommateurs dans les économies matures, et notamment en 
France, sont de plus en plus nombreux à être adeptes de « l’économie du 
partage » (ou « sharing economy »). Co-voiturage sur des sites comme 
Blablacar, location saisonnière de leur logement via un site au succès 
mondial AirBnB… les exemples sont foison. Certains n’hésitent pas à 
parler de révolution, à y voir une évolution des usages, une préférence 
par les jeunes générations pour l’expérience, au détriment de l’avoir.  

Quant aux adeptes du socialisme, ils se réjouissent qu’on passe 
d’une société de la possession à une société de l’usage qui permet d’éviter 
le gaspillage. C’est par exemple la position du député écologiste François-
Michel Lambert défendue dans un article des Échos du 2 décembre 2014. 

D’autres y voient la conséquence de la crise : grâce au web et aux ap-
plications pour smartphone, les consommateurs trouvent des sources de 

                                                           

3 Ibid., p.57 
4 Ibid., p.117 
5 Ibid. 
6 Ibid., p.119 



Chapitre 12 : Psychanalyse et nouvelles technologies       141                              

gain de pouvoir d’achat quand celui-ci est grevé par la dureté de la vie et 
les prélèvements publics. 

L’économie du partage est probablement promise à un bel avenir. Il 
me semble néanmoins que le sujet mérite d’être approfondi sur un plan 
économique mais aussi avec l’éclairage de la psychanalyse pour mieux en 
cerner les impacts à long terme. 

Après tout, la colocation tant prisée désormais dans les grandes ag-
glomérations ne rappelle-elle pas les appartements communautaires de 
l’ex-URSS, qui, conçus au départ comme provisoires, étaient devenus les 
logements les plus répandus dans les grandes villes ? 

L’esprit communautaire ne rappelle-t-il pas l’époque des kibboutz, ces 
communautés ou villages collectivistes d’Israël développés par le mou-
vement sioniste d’influence socialiste ?  

Gary Becker s’était intéressé à l’économie des kibboutzs. L’éco-
nomiste français Vincent Benard synthétise ainsi les analyses du Prix 
Nobel d’économie : « Les problèmes de jalousie entre membres, de tirage 
au flanc et de parasitage — problème connu par les économistes sous le 
nom de « passager clandestin » ou « free rider » : pourquoi se tuer à la 
tâche si vous recevez autant que celui qui travaille ? —, l’inefficacité du 
système productif due à l’absence de spécialisation des tâches et à la 
mauvaise utilisation des compétences, le stress né de la séparation des 
familles, ont provoqué la disparition de certains Kibboutz, et la trans-
formation de la plus grande partie d’entre eux en entreprises de type 
privée ». 7 

S’il était encore vivant, que dirait aujourd’hui Gary Becker sur les con-
séquences sur les individus de la réduction de l’avoir au profit des « expé-
riences » ou « usages » partagés ?  

Attendons avec impatience les travaux croisés d’économistes libéraux 
et de psychanalystes qui viendront nourrir l’interprétation et la compré-
hension de cette économie du partage qui peut changer la relation de 
chacun à la notion de propriété. 
 
Le marketing du moi 

 
Le web et les réseaux sociaux, les outils d’élaboration de sites désor-

mais à la portée de tous, le marché saturé de l’emploi dans les pays à 
faible croissance, l’évolution des relations contractuelles entre entreprises 

                                                           

 7 « Gary Becker : le Kibboutz, preuve ultime de la faillite du communisme » par Vincent Benard 

http://www.contrepoints.org/2014/05/05/165163-gary-becker-le-kibboutz-preuve-ultime-de-la-faillite-
du-communisme 



142      #Freudo-libéralisme 

et salariés avec le développement de l’auto-entrepreneuriat, favorisent le 
développement du marketing du moi. Notons pour l’anecdote que les 
psychanalystes eurent avant l’heure un statut proche de celui d’auto-
entrepreneur. 

Rechercher activement un emploi, par exemple, revient à faire du 
« marketing B to B » (Business to business) où le produit que l’on 
cherche à « vendre » est soi-même. 

Autrement dit, chaque individu peut se transformer en une marque et 
utiliser les outils marketing autrefois réservés aux entreprises.  

Mais pour « positionner » une marque sur un marché, il est nécessaire 
de faire un travail analytique et travaillant par exemple sa matrice 
« SWOT » (Strengths / Weakenesses / Opportunities / Threats et en français 
Forces /Faiblesses / Opportunités / Menaces).  

Et pour déterminer ses forces et faiblesses, l’individu doit forcément 
passer par une phase d’introspection ! Qui suis-je vraiment ? Quelles 
sont mes valeurs ? Quelle image de moi puis-je donner qui soit conforme 
à mon moi profond ?  

Loin de moi l’idée de conseiller à toute personne qui cherche à valori-
ser sa marque personnelle de faire au préalable un passage chez un psy. 
Mais pour éviter le risque de projeter sur la toile et les réseaux sociaux 
une image non conforme à ce que l’on est vraiment, une prise de recul 
est nécessaire. Et cette prise de recul s’inscrit bien dans une démarche 
visant à être propriétaire de soi, qui est l’essence de la psychanalyse freu-
dienne. Le « personal branding » (faire rayonner sa marque personnelle), 
dont on parle tant aujourd’hui, a un lien de parenté avec la discipline de 
Freud ! Le « e-moi », le moi numérique, vient désormais compléter le 
concept de ça, de moi et de sur-moi élaboré il y a un siècle ! 
 
La question des big data 

 
Les big data (les mégadonnées) sont souvent décrites comme l’un des 

défis informatiques des prochaines années. Elles constituent l’une des 
priorités des grandes entreprises. 

De quoi s’agit-il ? De l’augmentation sans précédent du volume de 
données que l’on peut traiter et stocker : on peut désormais traiter plus 
vite plus de données, des données elles-mêmes de plus en plus variées 
(on parle de données structurées ou non structurées), on peut les stocker 
plus facilement grâce au cloud computing. On peut également en capter 
beaucoup plus grâce aux objets connectés, par exemple, et les échanger 
facilement via Internet. Les outils de visualisation de ces données sont de 



Chapitre 12 : Psychanalyse et nouvelles technologies       143                              

plus en plus sophistiqués et permettent de synthétiser plus efficacement 
les informations. 

Les perspectives du traitement des big data sont immenses. Comme 
toute innovation, il y aura un côté face avec des progrès (certains étant 
encore insoupçonnés) : gestion des risques (dans l’industrie, l’assu-
rance…), prévisions météorologiques, gestion des réseaux énergétiques, 
découvertes dans le domaine médical... mais aussi un côté pile avec les 
risques que l’on voit surgir en matière de protection des données per-
sonnelles. 

Les entreprises, outre la réduction de leurs risques et l’amélioration de 
leurs outils d’aide à la décision, chercheront à mettre en place des ana-
lyses prédictives et des « scores » pour mieux anticiper les besoins des 
consommateurs et leur proposer le bon produit ou service au bon mo-
ment.  

Quel rapport avec la psychanalyse ?  
Les individus ont pris l’habitude de laisser beaucoup de données per-

sonnelles exposées sur la toile : des données classiques comme leur nom, 
âge, profession ou adresse, mais aussi leurs goûts, leur tissu relationnel 
(amis et famille sur Facebook), leurs opinions… Et tout cela peut rester 
très longtemps sur Internet.  

Le créateur de startups et spécialiste des enjeux de l’économie numé-
rique, Gilles Babinet, considère qu’il faut rendre les gens propriétaires de 
leurs traces numériques sur le réseau. Établir un droit de la propriété des 
données est pour lui une nécessité, à l’instar du Code civil qui fut établi 
parallèlement à la première révolution industrielle et du Code du travail 
au moment de la seconde.  

Comme nous l’avons vu, la notion de propriété est partagée par les li-
béraux et les psychanalystes. Et avec les données personnelles, on touche 
directement à l’individu, à son « e moi », son « moi » numérique.  

Au-delà du sujet juridique soulevé par G. Babinet — et les libéraux 
savent l’importance de la pratique contractuelle — on ne doit pas négli-
ger l’apport que peut avoir la psychanalyse pour mieux appréhender cette 
problématique du XXIe siècle : apport qui peut être thérapeutique pour 
aider une personne traumatisée, par exemple par la divulgation de don-
nées personnelles sur la toile, apport qui peut être théorique pour enri-
chir le débat qui ne fait que commencer sur la question. 

La place des penseurs libéraux et des psychanalystes dans le débat 
constituera un curseur intéressant du degré de liberté qui sera maintenu. 
Des voix s’élèvent sur la dimension « Big Brother » des big data. S’il n’y a 
pas de garde-fou ; si la tentation totalitaire prend le dessus en matière de 



144      #Freudo-libéralisme 

données numériques, alors il y a fort à parier que les psychanalystes et les 
auteurs libéraux auront du mal à se faire entendre sur ces sujets. 
 
La question du  transhumanisme 
 

Le transhumanisme est un mouvement culturel et intellectuel interna-
tional qui compte sur les NBIC (nanotechnologies, biotechnologies, in-
formatique et sciences cognitives) pour améliorer les caractéristiques 
physiques et mentales des êtres humains face au handicap, à la maladie, 
au vieillissement et même à la mort. Son influence grandit et ses ramifica-
tions avec des grandes entreprises capitalistes comme Google semblent 
établies. Les moyens financiers du transhumanisme pourraient être con-
sidérables dans les années à venir. 

Certains considèrent que nous sommes déjà des transhumains. 
« Nous avons des médicaments efficaces pour de nombreuses patholo-
gies, des prothèses pour réparer nos genoux, nos hanches, nos artères, 
nos veines, les valves de notre cœur, nos dents ou nos os. Nous savons 
greffer une main, un cœur ou même un visage. Nous avons créé des 
prothèses, comme les lentilles de contact, ou des machines comme le 
pacemaker, pour lutter contre nos imperfections physiques »8  explique le 
chirurgien-urologue et neurobiologiste Laurent Alexandre. 

Et dans quelques décennies ? Nous devrions en rester  d’après Lau-
rent Alexandre au stade  du transhumanisme, à savoir au traitement de 
pathologies graves grâce à la reproduction génétique par exemple.   

Mais l’accélération du progrès des NBIC permettra peut-être à ceux 
qui le souhaitent de devenir des surhommes, des posthumain9s comme 
les appellent Laurent Alexandre. Certains d’entre nous seront peut-être 
des êtres hybrides, mi-homme mi-robot, dotés par exemple d’intelligence 
artificielle et pouvant reculer sans limite l’âge de la mort. 

On se retrouvera alors dans un univers de science-fiction. Mais où se-
ra alors l’humanité ? « Un « posthumain » bardé de puces électroniques 
n’aurait plus rien d’humain. 

Laurent Alexandre pense qu’on ne pourra pas arrêter le mouvement ! 
« L’Histoire a montré que l’homme ne résiste jamais à l’attrait de la nou-
veauté, quand bien même celle-ci recèlerait un danger. L’homme résistera 

                                                           

8 Transhumain oui. Posthumain non. Article de Laurent Alexandre sur le site internet de la Revue du 

Cube : http://www.cuberevue.com/transhumain-oui-posthumain-non/2293 
9 Ibid 



Chapitre 12 : Psychanalyse et nouvelles technologies       145                              

d’autant moins à la révolution biotechnologique que celle-ci lui promet 
un développement de sa propre puissance et une victoire sur la mort. » 10  

En conséquence, Laurent Alexandre considère qu’il est urgent que les 
citoyens s’emparent de cette question pour tenter d’en garder la maîtrise 
et qu’il sera donc indispensable de développer des contre-pouvoirs. 

Or, la psychanalyse, forme de contre-pouvoir individuel qui permet à 
l’homme de penser sur soi et sur l’autre, avec ses apports à la fois théo-
rique mais aussi thérapeutique, pourrait contribuer au débat et aider les 
hommes à affronter cette évolution de l’humanité. 

 
Conclusion 

 
Dans NBIC, il manque le P de psyché (ou un deuxième I pour in-

conscient). Les machines calculeront (c’est déjà le cas) et soigneront dans 
certains cas  mieux que les hommes eux-mêmes, mais il est improbable 
qu’elles appréhendent l’inconscient. L’inconscient — notre histoire per-
sonnelle, celle de nos grands-parents, de nos parents, de notre enfance, 
de nos désirs, etc… — restera la propriété ultime de chacun. Il est im-
probable qu’on puisse traduire en données numériques des productions 
de l’inconscient comme le désir ou le refoulement.  

La notion de « mort de la mort »11 questionne à la fois les libéraux 
(organisation de la société, sujet des contre-pouvoirs faces aux géants 
industriels de l’informatique et de la neurologie, conséquences écono-
miques, avenir des systèmes de retraite, propriété des données indivi-
duelles comme évoqué précédemment…) et les psychanalystes (remise 
en cause de la notion freudienne de « pulsion de mort » ?). 

Et là aussi, si le transhumanisme se développe, la psychanalyse et les 
idées libérales constitueront des marqueurs : soit la dimension humaine 
sera préservée, l’individu restera propriétaire de lui-même, la psychana-
lyse et le libéralisme seront toujours vaillants, et cela voudra dire que le 
transhumanisme aura connu un développement maîtrisé ; ou alors… une 
nouvelle forme de totalitarisme aura vu le jour. 

 
 
 
 
 

                                                           

10 Ibid 
11 La Mort de la Mort de Laurent Alexandre JC. Lattès 2011 



146      #Freudo-libéralisme 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Chapitre 12 : Psychanalyse et nouvelles technologies       147                              

  
 
 

 
 

 
 

 
 
 
 

 
CINQUIÈME PARTIE 

 
 

MERCI MICHEL ONFRAY ! 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



148      #Freudo-libéralisme 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 

 
 



Chapitre 12 : Psychanalyse et nouvelles technologies       149                              

 
CHAPITRE 13 

 
HARO CONTRE FREUD 

 
 
Et si je m’égarais ? Et si mon « amateurisme » en libéralisme et en 

psychanalyse m’avait fait faire fausse route ? Alors que j’avais laissé repo-
ser le manuscrit des premiers chapitres de cet essai au fond d’un tiroir 
pendant des années, paraissait le best-seller de Michel Onfray sur Freud : 
Le Crépuscule d’une idole : l’affabulation freudienne1, une véritable bombe à 
déflagration dans le paysage intellectuel français !  

Ainsi, un grand philosophe, connu pour ses positions de gauche, 
s’attaquait à la figure totémique de la psychanalyse, pour lui faire un pro-
cès sans concession et sans circonstance atténuante.  

Il n’en fallait pas plus pour convaincre définitivement tous les « anti-
psychanalyse » des erreurs, défauts, déficiences des théories freudiennes. 
Et si Onfray avait raison, tout mon petit édifice s’écroulerait d’un seul 
coup. 

La polémique ayant eu lieu lors de la parution de son livre en 2010 ; 
les débats contradictoires ont été nombreux et je laisserai le soin au lec-
teur d’approfondir le sujet : de très nombreux articles sont en ligne sur 
Internet. Revenons néanmoins sur quelques éléments significatifs des 
attaques d’Onfray contre la statue freudienne, attaques qui s’inscrivent 
dans une approche systématique — la contre-histoire de la philoso-
phie — visant à s’attaquer à des monuments de la philosophie « offi-
cielle » et à mettre sur un piédestal des auteurs matérialistes, athées,   
hédonistes et radicaux.  
 
Des défauts de Freud à la condamnation de la psychanalyse 

 
Lors de la parution de livre d’Onfray, un psychanalyste, Samuel Lézé, 

avait dénoncé dans un article de blog2 le sophisme à la base de l’ouvrage 
d’Onfray : 

« (i.) Freud est le père de la psychanalyse 
(ii.) Or, Freud a un certain nombre de vices (drogué, fasciste ou 

apparenté, narcissique, prenant son cas pour une généralité, aimant 
l’argent etc…) 

                                                           

1 Le Crépuscule d’une idole de Michel Onfray, Grasset, 2010 
2 « Tout contre Freud », daté du 5 janvier 2010 



150      #Freudo-libéralisme 

(iii.) Donc la psychanalyse est sujette à caution » 
Et il est exact que la lecture du texte systématiquement à charge 

contre Freud et ne retenant que les côtés supposés négatifs met le lecteur 
très mal à l’aise, conforte très probablement toutes les personnes qui 
avaient des a priori sur Freud et la psychanalyse. 

 
L’attaque relative au conservatisme, voire au fascisme de Freud 

 
Onfray cherche tous les indices pour parvenir à classer Freud du côté 

de la réaction, du conservatisme, du libéralisme, du fascisme. 
Pour Onfray, Freud est « ontologiquement pessimiste, donc conserva-

teur en politique, pour la meilleure des hypothèses, sinon franchement 
réactionnaire ». 3  

La fameuse dédicace de Freud à Mussolini est bien entendu LA 
preuve absolue valorisée par Onfray. Cette dédicace « À Benito Mussolini, 
avec le salut respectueux d’un vieil homme qui reconnaît en la personne du dirigeant 
un héros de la culture. Vienne 26 avril 1933 » vaut pour Onfray « déférence », 
« allégeance »4, complicité et approbation de la ligne politique. 

Jamais, d’après Onfray, Freud n’aurait dû accepter de dédicacer, à la 
demande d’un ami psychanalyste italien, un ouvrage, Pourquoi la guerre ?, 
destiné à être offert au dictateur italien.  

Et pourtant cette dédicace avait fait déjà couler beaucoup d’encre 
avant Onfray. L’interprétation la plus plausible, selon moi, est celle de 
l’humour (… offrir un livre sur la guerre à un dirigeant belliqueux) et de 
l’espoir vain d’avoir une influence ne serait-ce que minime sur le diri-
geant fasciste (1933, c’était aussi l’année où le Duce s’opposait encore à 
la menace annexionniste allemande sur l’Autriche). 5 

De commentaires sur la citation de Freud déjà rapportée dans le cha-
pitre 7 : « L’analyse ne peut pas mieux prospérer sous le fascisme que 
sous le bolchevisme et le national-socialisme ». Il n’y en a pas chez On-
fray, sauf erreur de ma part.  

La citation de Freud : « Quels progrès nous avons faits ! Au Moyen 
âge, ils m’auraient brûlé. À présent, ils se contentent de brûler mes 
livres »6  n’est pas non plus reprise par Onfray qui considère que Freud 

                                                           

3 Les Freudiens hérétiques de Michel Onfray, Grasset, 2013, p.33 
4 Le Crépuscule d’une idole de Michel Onfray, Livre de Poche, 2011, p.485 
5 La Psychanalyse pour les Nuls de Christian Godin et Gilles-Olivier Silvagni, First Editions, 2012, 

p.79 
6 Ibid., p.78 



Chapitre 13 : Haro contre Freud       151                              

fut victime de l’autodafé du 10 mai 1933, en raison uniquement de sa 
judaïté. 

Par ailleurs, Onfray accuse à tort Freud d’avoir collaboré avec des 
émissaires de l’Institut Göring afin que la psychanalyse puisse continuer à 
exister sous le régime national-socialiste. 

L’Institut Göring (du nom du psychiatre, Matthias Göring, psychiatre 
qui avait adhéré au parti nazi en 1933 et qui avait pour cousin le politi-
cien nazi Hermann Göring), était l’institut de recherche en psychologie et 
psychothérapie des psychanalystes restés en Allemagne (la psychanalyse 
étant désormais considérée comme une « science juive », et de ce fait 
comme un danger pour l’État, il y avait de plus en plus de pressions et de 
restrictions pour les membres de la société. La législation, en particulier 
les lois de Nuremberg interdisaient aux Juifs d’exercer la plupart des mé-
tiers dont celui de psychothérapeute. Les psychanalystes juifs durent 
quitter l’institut et fuir l’Allemagne).  

Or, c’est Carl Gustav Jung qui en a été président de 1936 à 1940 ! 
Jung, dont la rupture à la fois idéologique et amicale avec Freud date de 
1913 ! Les accusations d’Onfray sur les rapports de Freud avec l’Institut 
Göring sont donc extravagantes.  

Les quelques lignes critiques ou interrogatives sur les régimes bolche-
viques qu’on trouve dans les écrits de Freud ? Onfray est catégorique : 
« Les critiques freudiennes récurrentes du bolchevisme, du socialisme, du 
communisme — tout cela fait de Freud un ami des dictateurs européens, 
et du freudisme une doctrine susceptible de justifier un compagnon-
nage… » 7 

Et le jugement d’Onfray est définitif : la psychanalyse freudienne est 
une « théorie intrinsèquement de droite. » 8  

Ce raccourci, cette façon de classer définitivement un individu dans 
un camp parce qu’il critique l’autre, est pour le moins surprenante.  

En tout cas, cette approche rhétorique n’est pas inconnue des libé-
raux. Le professeur d’économie Pascal Salin, dans son opus Libéralisme, 
dénonce cette « méthode de manipulation »9 consistant « à présenter les 
libéraux comme des « ultra-libéraux », c’est-à-dire des extrémistes, en 
tant que tels dangereux. Et pour faire bonne mesure, on saute allégre-
ment à l’identification entre libéralisme et fascisme. L’équation est 
simple : les libéraux sont à droite, par ailleurs ils sont extrémistes, ils 
sont donc à l’extrême-droite, c’est-à-dire qu’ils sont fascistes. On com-

                                                           

7 Les freudiens hérétiques de Michel Onfray, Grasset, 2013, p.34 
8 Ibid. 
9 Libéralisme de Pascal Salin, Odile Jacob, 2000, p.26 



152      #Freudo-libéralisme 

prend que les constructivistes de droite et de gauche aient intérêt à uti-
liser ces techniques d’amalgame, car ils sentent bien que les libéraux 
sont leurs seuls vrais opposants ».  

 
La psychanalyse n’est pas une science exacte 

 
Michel Onfray reproche avec sévérité à Freud d’avoir eu l’ambition de 

faire de la psychanalyse une science à part entière, reproche déjà émis dès 
1919… par un éminent libéral, Karl Popper, comme nous l’avons vu 
dans le chapitre 3. L’absence de doute dans la pensée Freudienne qui fait 
que la psychanalyse semble être une « certitude universelle et définitive » 
choque profondément Onfray. 

Je ne conteste pas le caractère non scientifique de la psychanalyse, 
puisque je la perçois comme une discipline, une pratique thérapeutique, 
mais aussi comme un courant influent de l’histoire des idées, bref com-
me une « science humaine ». 

Mais comment rejeter une matière qui permet de « dévoiler le sens ca-
ché de nos rêves, de nos fantasmes, de nos actes » ? Qui peut aider « à 
mieux vivre ceux et celles que les aléas de l’existence ont écrasés de tout 
leur poids »10 ?   

Comment rejeter le père d’une révolution qui a poussé « les autres 
sciences de l’homme à porter une attention particulière à la dimension 
psychologique des comportements et des actions »11 et a eu une influence 
féconde sur de nombreux artistes, romanciers, ou metteurs en scène ? 

Onfray remet en cause le complexe d’Œdipe, l’accès à l’inconscient 
via des phénomènes psychopathologiques comme le lapsus, l’acte man-
qué ou le rêve, la technique de soin à travers la cure psychanalytique, le 
caractère émancipateur de la psychanalyse, bref toute la psychanalyse 
freudienne ou presque. 

L’objet de mon essai n’est pas d’argumenter point par point face aux 
multiples saillies d’Onfray. Comme je l’ai dit, d’autres s’en sont déjà 
chargés.  

Mais ces critiques ne sont pas nouvelles et finalement ne remettent 
pas en cause la place de la psychanalyse comme théorie et comme théra-
pie ! Les dissidents de Freud ont été nombreux, diverses écoles se sont 
concurrencées. Vive la psychanalyse, discipline sans cesse en mouvement 
qui crée des vocations (comme celles des freudo-marxistes, magnifiés par 

                                                           

10 La Psychanalyse pour les Nuls de Christian Godin et Gilles-Olivier Silvagni, First Editions, 2012, 4è 

de couverture 
11 Ibid., 18 



Chapitre 13 : Haro contre Freud       153                              

Onfray comme nous allons le découvrir) et voit l’apparition de disciples 
qui font de nouvelles avancées quitte à réfuter des théories plus an-
ciennes. C’est le propre d’une science humaine. Vive Freud que l’on peut 
considérer à l’instar du philosophe et ancien ministre Luc Ferry comme 
l’un des « plus grands penseurs du XXe siècle »12. 

Les sceptiques considéreront malgré tout que le moindre succès de la 
pratique de la psychanalyse dans le mode classique des séances de cure 
sur divan au cours des trente dernières années, en Europe ou Outre-
Atlantique, que les progrès supposés en matière de neuroscience sont les 
signes du déclin de la psychanalyse. 

Mais avec du recul, il apparaît pourtant que la psychanalyse est ancrée 
profondément et peut-être définitivement dans l’imaginaire collectif. 
Certes au XXIe siècle, siècle de l’instantanéité et des NBIC (nanotechno-
logies, biotechnologies, informatique et sciences cognitives), la lenteur 
supposée de la psychanalyse peut rebuter. Mais on ne compte pas toutes 
les disciplines dérivées de la psychanalyse qui cherchent à aider les indi-
vidus à prendre en compte ce qu’il y a de plus intérieur en eux. Psycho-
thérapeutes, médecins formés à la psychanalyse, sophrologues, théra-
peutes des familles, coachs… Tous de près ou de loin s’inspirent ou 
s’inscrivent dans une démarche inspirée par la psychanalyse. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           

12 Sagesses d’hier et d’aujourd’hui de Luc Ferry, Flammarion, 2014, p.569 



154      #Freudo-libéralisme 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Chapitre 13 : Haro contre Freud       155                              

 
CHAPITRE 14 

 
MICHEL ONFRAY,  

LE DERNIER DES FREUDO-MARXISTES 

 
 
Michel Onfray se définit politiquement comme socialiste libertaire. La 

lecture de Marx a fait de lui un socialiste et il l’est resté. 1 Sur le plan des 
idées philosophiques, il est freudo-marxiste. Et pour une fois, nul besoin 
de contre-histoire, puisqu’il écrit que « l’histoire officielle des idées 
nomme à juste titre freudo-marxiste, cette sensibilité  philosophique qui 
s’appuie sur Freud et Marx pour les dépasser, les éclairer mutuellement, 
les sublimer, s’en servir comme des marchepieds pour aller plus loin, 
plus haut, ailleurs ». 2 Certes, Onfray brouille quelques peu les pistes : il 
ne nie pas les bienfaits du capitalisme et de la propriété privée des 
moyens de production mais condamne l’égoïsme du libéralisme, 
l’enrichissement des riches au détriment des pauvres. Il se réclame d’une 
forme d’anarchisme conceptualisée par Proudhon, rêve d’un système 
utopique où règneraient l’autogestion, les coopératives, le mutualisme… 
Mais où est la limite entre ces structures idéalisées et l’État ? 

Ce que l’on n’a pas perçu dans son best-seller sur Freud, c’est 
qu’Onfray a enterré Freud pour mieux encenser les penseurs et psycha-
nalystes du courant freudo-marxiste. Dans un ouvrage beaucoup moins 
connu, Les Freudiens hérétiques3, paru deux ans après Le Crépuscule d’une 
idole, Michel Onfray décrit les théories des freudo-marxistes, ces héritiers 
de Freud qui ont tenté la « fusion » entre les thèses de leur maître à pen-
ser et la pensée marxiste.  

La thèse défendue par Michel Onfray est la suivante : Freud est un 
usurpateur et la méprise des intellectuels de gauche proviendrait de la 
confusion par ces derniers entre Freud et ses héritiers qui ont tenté de 
marier psychanalyse et marxisme — les freudo-marxistes — qui ont 
« formulé une gauche freudienne  qui, via Mai 68, a nourri le siècle ». 
Citons Onfray : « Dès lors, quand on parle de Freud, on pense freudo-
marxisme : il s’agit d’un malentendu majeur ». 4  

                                                           

1 Le Crépuscule d’une idole de Michel Onfray, Livre de Poche, 2011, p.19 
2 Les Freudiens hérétiques de Michel Onfray, Grasset, 2013, p.174 
3 Ibid. 
4 Ibid., p.30 



156      #Freudo-libéralisme 

Or sans Freud… il n’y aurait pas eu de Freudo-marxistes ! S’il y a bien 
une chose qu’Onfray ne peut retirer à Freud c’est bien sa place dans 
l’histoire des idées ! 

Onfray fait un véritable panégyrique de cette « psychanalyse de 
gauche qui pense l’inconscient comme un produit de l’histoire et des 
conditions d’existence concrètes des individus »5 qu’il oppose ainsi à la 
psychanalyse, bourgeoise, individualiste de Freud.  

Nous y sommes ! Onfray a rejeté Freud pour mieux réhabiliter ces 
psychanalystes marxistes qu’on commençait à oublier… et dont j’ai sou-
ligné les impasses politiques dans le chapitre 5.  

Onfray apprécie avec justesse le fait que les freudo-marxistes aient été 
à l’origine de la révolution sexuelle en allant plus loin que leur père spiri-
tuel.  

 Les freudo-marxistes, en prônant la liberté sexuelle, en prônant 
l’abolition du patriarcat comme Otto Gross (1877-1920) ou Wilhem 
Reich (1897-1957) ont inspiré les mouvements des années 60 comme 
Mai 68. Mais l’impasse des freudo-marxistes comme nous l’avons exami-
né au chapitre 5 provient de leur vision marxiste, vision partagée par 
Onfray. 

Otto Gross, le premier freudo-marxiste souhaitait marier  la révolu-
tion sexuelle (hétérosexualité, part de masculinité et de féminité en 
chaque individu…) avec la dictature du prolétariat. Pour Gross, la con-
naissance de soi, condition de la libération de soi, grâce à la psychanalyse, 
était la condition nécessaire à la libération des autres (dans un régime 
communiste « libertaire », où « nul ne peut obtenir de pouvoir de domi-
nation politique, social, économique, autoritaire sur un autre »6.) 

Wilhelm Reich, « disciple adorateur » de Freud, est l’un des autres 
freudo-marxistes encensé par Onfray, qui vante sa forte influence sur la 
libération sexuelle à laquelle il a consacré de nombreux travaux.  

Il apprécie que Reich, marxiste, ait condamné la pratique trop indivi-
dualiste de la psychothérapie freudienne, coûteuse, élitiste, réservée aux 
bourgeois éduqués et solvables. 

D’après Onfray, le freudo-marxisme n’est pas « Freud + Marx, mais 
une lecture freudienne de Marx associée à une lecture marxiste de 
Freud ». 7  Il reproche à Marx d’avoir réduit sa lecture du monde aux 
échanges économiques et il reproche à Freud de « refuser de prendre en 
considération les conditions économiques dans lesquelles un inconscient 

                                                           

5 Ibid.  4ème de couverture 
6 Ibid., pp.94-95  
7 Les Freudiens hérétiques de Michel Onfray, Grasset, 2013, p.175 



Chapitre 14 : Michel Onfray, le dernier des freudo-marxistes       157                              

se constitue ». 8 Reich est d’après lui un penseur libertaire, qui a pensé 
Mai 68 avant l’heure et qui aurait pu faire siennes les fameux slogans 
« Jouir sans entraves » ou « Il est interdit d’interdire ». 9  

Erich Fromm, psychanalyste américain (1900-1980) a le droit lui aussi 
à l’admiration sans borne d’Onfray. Son programme éthique, la biophilie, 
autrement dit l’amour de tout ce qui « met la vie, la croissance, l’épa-
nouissement en valeur », bénéficie de son blanc-seing : il s’agit en effet 
d’un « programme éthique et politique, psychanalytique et socialiste tou-
jours d’actualité — sinon d’une terrible urgence… ». 10  

Fromm s’approprie un Marx « humaniste » idéal qui rejette les méca-
nismes d’aliénation mais repousse le marxisme autoritaire qui a abouti 
aux régimes communistes. Il recherche une société hédoniste, le souci 
écologique, la critique de la société de consommation, le souci de l’être. 
Lui aussi fut « freudien malgré Freud et marxiste malgré Marx… ». 11  

Onfray, le socialiste libertaire, l’homme qui se veut dans la lignée de 
Proudhon plus que de Marx, celui qui a voté Besancenot au premier tour 
des présidentielles de 2007, qui a déclaré souscrire au programme de 
politique intérieure du Front de Gauche en 2012 (mais n’a pas voté Mé-
lanchon car trop autoritaire et pas assez libertaire), est un fervent oppo-
sant des marchés.  

Dans un entretien paru fin décembre 2014, il déclare retenir princi-
palement de l’année politique française 2014 « l’effondrement de la 
gauche libérale » qu’il juge responsable, avec la « droite libérale », de la 
crise actuelle. Pour lui Hollande et Sarkozy, « c’est bonnet blanc et 
blanc bonnet sur l’essentiel ».  

Et il explique sa vision : « Le libéralisme, c’est le marché qui fait la loi. 
Tous ceux qui se sont remplacés au pouvoir depuis 1983 ont communié 
dans cette religion. Le marché fait désormais la loi à l’école, dans les hô-
pitaux, les services publics, à l’armée, dans les services secrets, les médias, 
l’édition, l’université, la recherche, la télévision, instrument de duplication 
terrible de cette idéologie, etc. » 

Les libéraux ne pourront que s’étrangler en lisant cette prose. Eux 
aussi considèrent que les gouvernements de gauche ou de droite ont fait 
pour l’essentiel la même politique. Mais une politique n’ayant de cesse 
d’alourdir les dépenses publiques, autrement dit le poids de l’État et de 
développer une réglementation déresponsabilisante. 

                                                           

8 Ibid., p.175 
9 Ibid., p.200 
10 Ibid., p.330 
11 Ibid., p.366 



158      #Freudo-libéralisme 

La psychanalyse, pour Onfray, est le compagnon de route du libé-
ralisme, puisque « la psychanalyse accompagna le désinvestissement   
politique et l’investissement nouveau de l’ego, le dieu des périodes de 
décadence. La fin de la révolution politique comme actualité imminente, 
le renoncement aux paradis marxistes-léninistes ou maoïstes, le triomphe 
de la marchandise, le libéralisme sans opposition digne de ce nom deve-
nant l’idéologie brutalement dominante, le repli sur soi devint la loi. Il 
engendra alors le monstre de l’individualisme libéral assimilable à 
l’égoïsme, sinon à l’égotisme. » 12 

Rien ne vaut, d’après Onfray, le freudo-marxisme, son « aura liber-
taire dans un monde fatigué de lui-même »13, son approche collectiviste 
et utopique de la liberté, en opposition au freudo-libéralisme, qui vise à 
libérer l’individu et lui permettre d’être propriétaire de lui-même. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

                                                           

12 Le Crépuscule d’une idole de Michel Onfray, Livre de Poche, 2011, p.571 
13 Ibid., p.577 



Chapitre 14 : Michel Onfray, le dernier des freudo-marxistes       159                              

 
CHAPITRE 15 

 
ESSAI DE CONTRE-HISTOIRE FREUDO-LIBÉRALE 

À PROPOS DE MICHEL ONFRAY 

 
 
Michel Onfray consacre 100 % de son temps à la philosophie. C’est 

un professionnel, cultivé, prolifique, médiatique, charismatique, un hom-
me qui aborde avec courage des sujets comme la défense de la laïcité. 
Difficile de le critiquer et de lui opposer des arguments. Et pourtant il est 
tentant de le prendre à ses propres armes, en s’essayant à la méthode 
nietzschéenne dont il se réclame : confronter la biographie et l’œuvre 
pour voir ce qui s’en dégage, le tout sans a priori. Cette approche est à 
l’opposé de celle défendue par le philosophe Luc Ferry qui considère 
qu’il est préférable de s’intéresser essentiellement à l’œuvre et non pas à 
l’homme quand on aborde un grand penseur1. 

 
Et si… Onfray avait voulu tuer le père ? 

 
Quelle interprétation psychanalytique donner de l’attaque en règle 

d’Onfray contre l’homme, Freud ? Pourquoi un tel acharnement ? Pour-
quoi ne pas donner à Freud la place qu’il mérite dans l’histoire des idées, 
place reconnue implicitement par Onfray qui vénère les freudo-marxistes 
qui n’auraient jamais existé sans l’apport du père de la psychanalyse ?  

Je profite de ce dernier chapitre pour me faire plaisir en pratiquant 
tout d’abord de la psychanalyse de comptoir… Je suis en effet frappé par 
la similitude de Freud et d’Onfray ! 

Même écriture roborative et facile, similitude de la taille des volumes : 
les ouvrages d’Onfray aux éditions Grasset ont quasiment la même taille 
que les tomes des œuvres complètes de Freud aux PUF, édition sur la-
quelle Onfray a travaillé. 2 

Et puis Onfray s’attaque à une de ses idoles de jeunesse (avec Marx et 
Nietzsche).  

Alors faisons l’hypothèse qu’Onfray a voulu « tué le père » ou alors 
qu’il se projette inconsciemment comme son fils spirituel ! 

Onfray reproche à Freud d’avoir voulu construire avec son mouve-
ment psychanalytique une nouvelle religion. Mais que fait Onfray avec sa 

                                                           

1 Sagesses d’hier et d’aujourd’hui de Luc Ferry, Flamarion 2014, page 569 
2 Le Crépuscule d’une idole, Livre de Poche, 2011, p.583 



160      #Freudo-libéralisme 

philosophie dite « contre-histoire de la philosophie », enseignée à l’Uni-
versité populaire de Caen, qu’il a lui-même créée en 2002 ? 

Utilisons la méthodologie d’Onfray consistant à partir de faits 
« réels », de citations. 

Si d’après Onfray, Freud a pu « excommunier » des psychanalystes 
« déviants » (Onfray parle des congrès3 où on décidait qui étaient les amis 
et les ennemis de la psychanalyse, où on fixait « l’orthodoxie doctrinale » 
ou « l’hétérodoxie des traîtres »), Michel Onfray semble avoir pratiqué de 
la même manière au sein de l’Université populaire de Caen. 

Le philosophe Raphaël Enthoven explique ainsi qu’il a été « ex-
communié » de l’Université populaire par Michel Onfray pour des mo-
tifs idéologiques. Citons Enthoven, interrogé dans la Revue Médias le 
26 d’automne 2010 4 : 
 

« J’étais en charge d’un séminaire hebdomadaire de philosophie géné-
rale, où je papillonnais d’un philosophe à l’autre. Autrement dit, j’avais 
deux heures par semaine pour mettre des textes classiques sur des pro-
blèmes quotidiens, et donner envie de lire des philosophes intimidants. 
C’était merveilleux. Michel, lui, se représentait déjà l’Université popu-
laire comme l’occasion de présenter sa contre-histoire de la philoso-
phie. Tout marchait très bien jusqu’au jour où, par hasard, j’ai fait 
l’éloge de la maïeutique socratique comme l’art de penser par soi-
même... la semaine où lui-même expliquait que Platon, premier nazi, 
organisait des autodafés pour les livres de Démocrite. Or, ce que 
j’ignorais complètement à l’époque, c’est que Michel Onfray tenait le 
désaccord pour une offense. J’ai donc été remercié à la fin de la se-
conde année, sous un motif mensonger : il a annoncé à la tribune qu’au 
mépris de la parole donnée, j’avais décidé de finir ma thèse. » 

 
Loin de moi l’idée de chercher à savoir qui d’Enthoven ou d’Onfray 

avait raison dans ce conflit somme toute classique dans une organisa-
tion ! Mais j’ai une certitude. Onfray a clairement appliqué à Enthoven 
ce qu’il reproche à Freud… ou ce qu’il reprocherait à un chef d’entre-
prise qui cherche à licencier un collaborateur à qu’il ne fait plus con-
fiance.  

Michel Onfray, et si vous aviez agi comme papa Sigmund ? 
 
 
 

                                                           

3 Le Crépuscule d’une idole, Livre de Poche, 2011, p.562 
4 http://www.revue-medias.com/raphael-enthoven-l-anti-modele-c,662.html 



Chapitre 15 : Essai de contre-histoire freudo-libérale       161                              

Et si… le « business model » d’Onfray servait beaucoup plus son 
intérêt particulier que ce qu’il laisse entendre ? 

 
Onfray reproche à Freud son manque de cohérence : par exemple 

Onfray accuse Freud de mentir sur les cas cliniques étudiés pour mieux 
étayer ses thèses scientifiques. 

Et bien, en faisant cette fois de « l’économie libérale de comptoir », je 
vais démontrer que l’on pourrait appliquer le même reproche à Onfray. 
Onfray se voit en parangon de la gratuité et de l’intérêt général ? Et si 
après tout, son écosystème ne contribuait pas aussi, consciemment ou 
inconsciemment, à satisfaire ses intérêts particuliers ?  

Onfray se targue d’avoir créé l’Université populaire de Caen et vante 
la totale gratuité des conférences de philosophie ouvertes à tous. « La 
gratuité est le principe de base : pas d’âge requis, ni de titres ou de ni-
veaux demandés, pas d’inscriptions ni de contrôle des connaissances, pas 
d’examens, ni de diplômes délivrés. » 5 

Cette université vise à « démocratiser la culture et dispenser  gratui-
tement un savoir au plus grand nombre. La culture y est vécue comme 
un auxiliaire de la construction de soi, non comme une occasion de 
signature sociale. » 

Onfray se drape ainsi dans les habits de l’homme parfaitement dé-
sintéressé, agissant pour l’intérêt général.  

Cela étant, appliquons un raisonnement de bon sens, celui de 
l’économiste libéral qui lorsqu’il entend « gratuit » se pose la question 
suivante : « qui paie au final ? ».  

Tout d’abord l’Université populaire a bénéficié de subventions 
régulières de la Région Basse-Normandie. Ceci est d’ailleurs officiel : 
divers articles (notamment sur le site de L’Express) du début des années 
2000 indiquent que le Conseil régional de Basse-Normandie accordait 
chaque année des subventions à l’Université populaire de Caen (40 000 
euros en 2010 selon le site du quotidien Libération).   

De plus, les conférences de l’Université populaire sont retransmises 
par France Culture, radio de service public. Cela signifie que le projet 
monopolise des techniciens qui interviennent pour enregistrer et 
diffuser les séances. C’est donc les deniers publics, les impôts qui 
financent ces diffusions.  

Je ne mets pas en cause le niveau de satisfaction élevé des étudiants 
qui sont inscrits gratuitement à cette Université. Il m’est arrivé 

                                                           

5 En ligne sur le site http://upc.michelonfray.fr/a-propos/ 



162      #Freudo-libéralisme 

d’écouter avec plaisir les interventions de Michel Onfray. Je préfère cela 
de loin à des émissions de variété vues 1 000 fois, diffusées par la 
télévision d’État dans un souci de course à l’audience.  

Je ne mets pas non plus en doute l’honnêteté de Michel Onfray qui 
déclare ne pas être rémunéré pour ses activités au sein de l’Université 
populaire de Caen. 

Mais voilà, Michel Onfray vit — et c’est tout à son honneur — de sa 
plume : ayant démissionné de l’Éducation nationale en 2002 pour créer 
l’Université populaire de Caen,  il a publié une cinquantaine de livres 
traduits en presque une trentaine de langues. 

Donc résumons : 

- d’un côté, il donne des cours gratuits (ayant profité de 
subventions publiques et donc financés par le contribuable et 
bénéficiant en France de la formidable diffusion « gratuite » 
(payée elle aussi par le contribuable) de France Culture, 

- de l’autre, il vend avec succès ses ouvrages. 
Ce modèle économique est bien connu. Dans le domaine du 

l’économie numérique, on appelle cela un modèle « freemium » dont la 
définition est la suivante :  

 « Le freemium (mot-valise des mots anglais free : gratuit, et premium : 
prime) est un modèle économique associant une offre gratuite, en libre 
accès, et une offre « Premium », haut de gamme, en accès payant ». 

Michel Onfray a construit un système subventionné de publicité 
gratuite qui dope sa notoriété et permet peut-être de mieux vendre ses 
livres en France ! Félicitations pour ce  business model  pas vraiment 
« assumé » ! 

 
Conclusion sur les chapitres 13 à 15 

 
Sur Freud et la psychanalyse, Onfray aura mené une drôle de guerre 

avec de drôles de résultats. De ses nombreuses et percutantes interven-
tions médiatiques, les personnes opposées à la psychanalyse — y com-
pris des intellectuels libéraux —  auront retenu la critique déjà affirmée 
par Popper : la psychanalyse n’est pas une science exacte, ses vertus 
curatives sont une supercherie. Quant à Freud, comme de nombreux 
grands hommes, il était loin d’être parfait et prenait « son cas pour une 
généralité ». 6 

                                                           

6 Le Crépuscule d’une idole, Livre de Poche, 2011, p.49 



Chapitre 15 : Essai de contre-histoire freudo-libérale       163                              

Les intellectuels de gauche, attachés à Freud et à la tradition psycha-
nalytique de l’intelligencia parisienne, comme Élisabeth Roudinesco, 
auront considéré Le Crépuscule d’une idole comme un brûlot blasphéma-
toire.  

Mais pour de nouveau citer Frédéric Bastiat, il y a « ce qu’on voit et 
ce qu’on ne voit pas ». Trop rares auront été ceux à s’apercevoir 
qu’Onfray aura enterré Freud et la psychanalyse jugée beaucoup trop 
individualiste et centrée sur l’individu pour mieux ressusciter la pensée 
freudo-marxiste.  

Au fond, le « socialiste libertaire » Onfray rejette Freud et la psycha-
nalyse dans tout ce qu’ils ont de profondément ancrés dans la pensée 
libérale. 

Merci Michel Onfray d’avoir voulu démontrer que la gauche s’était 
approprié Freud en confondant ce dernier avec les freudo-marxistes 
que vous appréciez tant. Malheureusement, en abhorrant Freud, vous 
avez comblé de plaisir tous ceux, souvent de droite, qui rejettent Freud, 
ses impasses scientifiques, sa vision laxiste de l’individu, ses attaques 
contre l’ordre établi et ses critiques de la religion.  

Merci d’avoir au final repoussé Freud dans le clan de ceux qui    
prônent la souveraineté de l’individu. Vous faites comme beaucoup 
d’anti-libéraux la confusion entre droite et libéralisme. Vous avez cons-
ciemment ou inconsciemment compris que le freudisme constituait la 
branche « introspective » du libéralisme.  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



164      #Freudo-libéralisme 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Chapitre 15 : Essai de contre-histoire freudo-libérale       165                              

 
CONCLUSION 

 
LIBRE ASSOCIATION 

 
 
Résumons les chapitres précédents : 
 
1) Freud fut incontestablement influencé par la philosophie des lu-

mières et des grands penseurs appartenant au courant libéral, comme 
John Stuart Mill.  

2) Nous retrouvons dans le libéralisme et la psychanalyse les mêmes 
valeurs : liberté, primauté de l’individu, propriété de soi, responsabilité 
individuelle.  

3) La psychanalyse est complémentaire de la praxéologie (la science 
de l’action humaine), selon Ludwig von Mises, le fondateur de la très 
libérale école autrichienne d’économie. 

4) Les pays les plus libéraux, les États-Unis et l’Angleterre, ont 
beaucoup favorisé le développement de la psychanalyse. 

5) Le freudo-marxisme s’est avéré être une voie sans issue, en rai-
son des erreurs de raisonnement de Marx et des psychanalystes à 
l’origine de cette théorie. 

6) Le développement de la psychanalyse a été favorisé dans le con-
texte politique et culturel des démocraties libérales. Dans les pays totali-
taires, les psychanalystes se sont retrouvés dans le même camp (les 
camps plutôt…) que les libéraux.  

7) La concurrence entre les différents courants de la psychanalyse et 
la non-intervention de l’État, revendiquée par de nombreux praticiens, 
ont favorisé son développement en France. 

8) La gauche a conquis le paysage culturel de la France et s’est ap-
proprié le champ de la psychanalyse, cela explique encore aujourd’hui le 
fort ancrage à gauche de la discipline freudienne.  

9) Le fonctionnement du marché de la psychanalyse est d’une épure 
parfaite et pourrait illustrer n’importe quel traité d’économie libérale. 

10) La psychanalyse constitue un apport indéniable à l’art du mana-
gement des entreprises et des organisations. 

11) La psychanalyse contribue à la compréhension et à la maîtrise par 
l’individu des nouvelles technologies. 

12) Michel Onfray rejette Freud du côté de la droite réactionnaire, 
qu’il confond avec le libéralisme. Au fond, Freud est pour lui… un  
freudo-libéral. 



166      #Freudo-libéralisme 

Il me semble avoir ainsi démontré qu’au minimum psychanalyse et li-
béralisme font bon ménage et que l’on peut même aller jusqu’à considé-
rer que la psychanalyse se rattache à la branche libérale dans l’histoire des 
idées. Le concept de « freudo-libéralisme » a certainement beaucoup plus 
de force que le freudo-marxisme. Dès lors, les libéraux ont tout lieu de 
s’intéresser à la psychanalyse et les psychanalystes aux idées libérales, tout 
simplement parce que la recherche de liberté de l’individu est au cœur de 
la philosophie libérale comme de la psychanalyse.  

 
Que peut apporter la psychanalyse aux penseurs libéraux ? 

 
Les penseurs libéraux du XXe et du XXIe siècles, souvent éco-

nomistes de formation, n’ont peu ou pas intégré la psychanalyse dans 
leurs recherches. Là aussi, mieux incorporer les apports de cette pra-
tique pourrait leur permettre de progresser encore dans leur réflexion.  

Le libéralisme, comme toute famille d’idées, comporte de nombreuses 
ramifications. Il est temps pour les libéraux de considérer désormais la 
psychanalyse comme l’une des branches de la tradition libérale. La psy-
chanalyse pourrait être ainsi la branche « se retournant sur elle-même et 
enquêtant sur soi » comme le suggère le professeur et historien de la pys-
chanalyse Paul Roazen1, Nous pourrions même la dénommer « libéra-
lisme des profondeurs » par analogie avec la formule « psychologie des 
profondeurs » qui lui est souvent attribuée. 

Le libéralisme valorise l’homme en tant qu’être moral, doté d’une 
conscience, libre et responsable de choisir s’il souhaite faire le bien ou le 
mal.  

La psychanalyse dote le libéralisme d’un levier d’interprétation sup-
plémentaire en permettant à l’homme de comprendre, s’il souhaite li-
brement le faire, pourquoi il agit, pour quelle raison il fait tel ou tel choix, 
bien ou mal en fonction de ses propres critères de jugement, bien ou mal 
par rapport aux règles de conduite de la société dans laquelle il vit : si 
l’homme est un « être de conscience » — c’est ce qu’on voit — il est 
aussi pour la psychanalyse un « être d’inconscience » — c’est ce qu’on ne 
voit pas, pour reprendre la formule célèbre du penseur libéral du XIXe 
siècle, Frédéric Bastiat. 

Freud pose un grave problème aux politiques en affirmant qu’il faut 
compter avec le fait que « chez tous les hommes, sont présentes des ten-
dances destructrices, donc antisociales et anti-culturelles, et qu’elles sont, 

                                                           

1 La Pensée politique et sociale de Freud  (1968) de Paul Roazen, Complexe, 1976, p.155 



Conclusion       167                              

chez un grand nombre de personnes, suffisamment fortes, pour déter-
miner leur comportement dans la société humaine. » 2 

Au fond, les penseurs libéraux, et tout particulièrement les écono-
mistes se sont peu attachés à la question des émotions humaines. C’est 
cette dimension qu’amène la psychanalyse à la pensée libérale. Vu sous ce 
prisme, la psychanalyse pourrait être considérée comme une forme de 
libéralisme que l’on pourrait qualifier d’émotionnel ou d’empathique ! 

Pour les économistes libéraux et plus largement les hommes poli-
tiques qui se réclament du libéralisme, la psychanalyse peut ainsi procurer 
une grille de lecture supplémentaire. Nous l’avons vu, elle est très utile en 
micro-économie, en particulier en recherche marketing. La compréhen-
sion des intentions et émotions individuelles, des phénomènes psychana-
lytiques qui peuvent se produire (transfert, projection, sublimation…) 
peut fournir des clés complémentaires, notamment s’agissant de thèmes 
relatifs à la réforme et à l’acceptation de changements importants. En 
effet, lorsqu’une entreprise est en difficulté, il y a certes des raisons stra-
tégiques qui l’expliquent (problème d’adéquation cible/produit, coûts 
trop élevés, nouveaux entrants agressifs…), mais il peut exister égale-
ment des facteurs d’ordre psychanalytique (caractère du chef d’en-
treprise, relations de celui-ci avec ses collaborateurs ou les syndicats…). 
À l’évidence, nous l’avons détaillé dans le chapitre 11, la psychanalyse fait 
désormais partie de la « boîte à outils » du manager, au niveau micro-
économique. Or la macroéconomie étant la somme de toutes les interac-
tions micro-économiques, c’est aussi une façon d’étayer la thèse selon 
laquelle la psychanalyse a également sa place chez les penseurs,  écono-
mistes ou hommes politiques libéraux. 

Par exemple, les familles éclatées et l’absence du père de plus en 
plus fréquente peuvent-elles avoir des conséquences sur le rapport au 
libéralisme ? Vaste débat initié par F. Dolto quand elle tient les propos 
suivants qui ne peuvent que stimuler la curiosité des économistes : « Un 
père, c’est quelqu’un auquel on s’identifie quand on est un garçon, 
quelqu’un qui vous signale vos infractions à l’égard de la loi, qui vous 
soutient dans votre évolution sociale et qui vous donne une monnaie 
d’échange, l’argent. Un père, c’est celui qui vous introduit à la loi des 
échanges en société, échanges du comportement et échanges de 
puissance symbolisés par l’argent. » 3   

                                                           

2 L’Avenir d’une illusion de Sigmund Freud, 1927, Ed PUF Quadrige, 1995, p.7 
3 Les Étapes majeures de l’enfance de Françoise Dolto, Folio Gallimard, 1994, p.63 



168      #Freudo-libéralisme 

C’est dans cette lignée que l’on peut aussi situer le travail du psycha-
nalyste Michel Schneider qui a rédigé en 2002 un essai de « psychopatho-
logie de la vie politique » intitulé « Big Mother »4 où il s’interroge sur 
« L’État sans pères ni repères », sur la France qui cultive son « exception 
étatique »5 seule à conserver un « État énorme, dispendieux et impuis-
sant » où «  socialisme libéral ou un libéralisme social » semblent « im-
pensables » alors que partout ailleurs se développe un « État recentré sur 
ses tâches stratégiques », « une puissance publique économe et efficace ». 
Il défriche des pistes de réflexion nouvelles : « La psychanalyse peut con-
tribuer à la pensée politique. À condition de se centrer sur l’illusion ma-
ternelle qui est au cœur de la politique française actuelle. (…) Gouverner, 
psychanalyser, métiers impossibles, en vérité, et davantage aujourd’hui 
qu’au temps de Freud. Parce que ce sont des métiers de la séparation et 
l’autonomie, et celle-ci est toujours à regagner. (…) Si nous ne changeons 
pas l’État et notre rapport à lui, la démocratie disparaîtra peut-être sous 
la tyrannie de l’opinion, l’évitement de la contrainte et l’illusion que 
toutes nos vies peuvent être choisies. » 6 

Autre ouvrage plus récent qui est la démonstration même de ce que 
peut apporter la psychanalyse au libéralisme : La France Adolescente7, essai 
co-écrit par un spécialiste du libéralisme, Mathieu Laine8… et un psy-
chiatre des hôpitaux, spécialiste des adolescents et psychanalyste, Patrick 
Huerre. 

Les auteurs accueillent la France sur leur divan et la compare à une 
adolescente à fort potentiel mais en pleine crise : incompréhensions avec 
les parents ; hommes politiques qui l’infantilisent et ne lui font pas con-
fiance.  

Les auteurs préconisent à notre pays un travail thérapeutique pour 
« redonner confiance dans nos capacités, et l’occasion d’agir en adulte 
dans un monde de liberté. »9  

Les auteurs insistent sur la notion de confiance et la nécessité de for-
mer une « génération créative » en commençant dès la première enfance : 
« au-delà des réformes économiques et institutionnelles qui peuvent en 
découler, il faut également, dès la petite enfance, œuvrer pour restaurer 
un rapport positif à la confiance, au risque, à la liberté, et à la responsabi-
lité. Et donner ainsi à notre société, comme au jeune enfant et à l’ado-

                                                           

4 Big Mother de Michel Schneider, Odile Jacob, 2002 
5 Ibid., p.308 
6 Ibid., pp.310-311 
7 La France adolescente de Patrick Huerre et Mathieu Laine, JC Lattes 2013 
8 Il a notamment dirigé la rédaction de l’ouvrage collectif : Dictionnaire du Libéralisme Larousse 2012 
9 La France adolescente de Patrick Huerre et Mathieu Laine, JC Lattes, 2013, pp.44-45 



Conclusion       169                              

lescent, ces fondements solides qui lui permettront d’affronter l’âge 
adulte avec plus de sérénité et de succès. »10 

Avec ce discours sociétal et macro-économique, ils rejoignent les pro-
pos « micro-économiques » tenus par les chefs d’entreprise nombreux à 
placer la confiance au premier rang des valeurs qu’ils veulent faire vivre 
au sein de leurs équipes dans les relations avec et entre leurs clients, qu’ils 
soient patrons de start-up, comme Frédéric Mazzella le fondateur de Bla-
blacar (covoiturage entre particuliers) qui prône le In trust we trust (nous 
faisons confiance à la confiance) ou de grandes entreprises comme Henri 
de Castries, PDG du groupe d’assurance mondial AXA pour qui  les 
entreprises qui réussiront  « sont celles qui auront compris que la con-
fiance, la délégation et l’encouragement donné à l’initiative individuelle 
sont les clefs de la réussite. » 11 

Françoise Dolto, Michel Schneider et plus récemment Mathieu Laine 
et Patrich Huerre ne s’aventurent-ils pas des dizaines d’années plus tard 
sur les traces du grand économiste libéral Yves Guyot ? Sur ce thème de 
l’État protecteur, citons ainsi ses propos : « Et à quoi aboutissent toutes 
les conceptions socialistes ? Sinon à rejeter l’adulte dans la situation de 
l’enfant. (…) Changer l’homme en bébé, criant à la société : Maman ! Tel 
est l’idéal socialiste ! » 12 

Enfin, les hommes politiques d’obédience libérale (français en parti-
culier) ne doivent pas s’interdire de s’intéresser à la psychanalyse en déci-
dant par exemple de suivre eux-mêmes une analyse ! Alors qu’ils prônent 
la société de confiance, certains d’entre eux auraient intérêt à gagner un 
supplément de confiance en eux et donc dans leur entourage et les ci-
toyens. Nombreux étaient sans doute les ex-soixante-huitards reconvertis 
dans la politique (en général du côté gauche) à avoir suivi une analyse. 
Cela explique peut-être en partie leur confiance en eux et plus encore 
leur aisance relationnelle qui les ont fait passer pour des modernes alors 
qu’ils défendaient des idées archaïques ou des solutions erronées.  

Nos hommes politiques qui semblent préférer inconsciemment 
l’échec à la réussite n’auraient sans doute pas surpris Freud qui avait con-
sacré des travaux à « ceux qui échouent devant le succès »13.  Nous ne 
pouvons que conseiller à ces hommes politiques de s’intéresser à la psy-
chanalyse afin d’éviter de s’enfoncer dans le déni de réalité des déficits 

                                                           

10 Ibid., p.116 
11 Les Echos, 28 juin 2013 
12 La Tyrannie collectiviste d’Yves Guyot, Les Belles Lettres, 2005,  p.285 
13 Titre d’un chapitre de Quelques types de caractère tels qu’ils se dégagent du travail psychanalytique 
par Sigmund Freud, 1916 



170      #Freudo-libéralisme 

non résorbés, des réformes toujours différées et des actes manqués qui 
se sont multipliés au cours des quarante dernières années. Comment ap-
peler en effet autrement des effets d’annonce de programmes électoraux 
libéraux auxquels on renonce une fois au pouvoir… Nul doute en outre 
qu’une telle démarche induirait un impact sur leur leadership en leur 
permettant d’être enfin eux-mêmes : « Quiconque a pris conscience de 
ses motivations vraies et s’est ouvert ainsi une voie vers l’inconscient, 
exerce, même sans en avoir la moindre intention, un effet sur son entou-
rage » indique Jung. 14 

Cela leur permettrait aussi de prendre plus de recul sur leur rapport à 
la société médiatique qui les transforme en purs Narcisse. Comme le dit 
Michel Schneider : « Une politique sans narcissisme n’existe pas. Une 
politique du narcissisme est une ruine matérielle et morale. » 15 

Là aussi, nous retrouvons une convergence entre le libéralisme poli-
tique et la psychanalyse. Nous savons que la limitation des pouvoirs per-
met de freiner les élans absolutistes des gouvernements. Telle peut éga-
lement être l’effet au niveau individuel de la psychanalyse pour l’homme 
de pouvoir qui souhaite mieux maîtriser ses pulsions…  

Au même titre que  les régimes démocratiques libéraux respectent les 
valeurs de chacun et favorisent la limitation des pouvoirs, la pratique 
freudienne favorise la limitation de l’épanouissement des névroses des 
hommes (et donc des hommes de pouvoir ) et constitue ainsi un rempart 
à leurs tendances destructrices.  

Alors les libéraux doivent s’investir dans le domaine de la psychana-
lyse, faute de quoi ils laisseront échapper un pan entier de la culture du 
XXe et certainement du XXIe siècle.  

Les freudo-marxistes se sont trompés en considérant que la psychana-
lyse entrait dans le champ de la révolution marxiste.  

Or dans des pays comme la France où le poids de l’État est devenu 
écrasant, où les conservateurs sont ceux qui tentent de conserver leurs 
privilèges dépendants des pouvoirs publics, être libéral revient à être ré-
volutionnaire, en souhaitant remettre l’individu au cœur de la réflexion.  

La psychanalyse est révolutionnaire, sauf qu’elle ne révolutionne non 
pas la société mais l’individu ! En cela, elle se marie donc parfaitement 
avec une vision libérale de la société.  

Comme l’indique le psychanalyste Jean-Claude Lavie : « Celui qui sort 
d’une analyse n’est le plus souvent convaincu de rien, il a changé, c’est 

                                                           

14 Présent et Avenir de C.G. Jung, 1956, Livre de Poche, 1995, p.103 
15 Miroirs des princes de Michel Schneider, Flammarion, 2013, dernière de couverture 



Conclusion       171                              

tout. Et d’ailleurs, les trois quarts du temps, il ne perçoit pas tant avoir 
changé qu’il remarque : ‘Les gens sont plus gentils avec moi, j’ai trouvé 
facilement du travail… ’. C’est plutôt sa façon de voir le monde qui a 
changé, lui, il ne se sent pas trop avoir changé. (…) Au début, oui, peut-
être on s’est dit : ‘Ça va révolutionner’, mais ça ne peut que révolutionner 
l’individu qui se prête à la situation. » 16 

 
Que peut apporter la pensée libérale à la psychanalyse ? 

 
Les psychanalystes ont avant tout exploré le territoire politique du 

marxisme, laissant de côté la pensée libérale. La psychanalyse, pensaient-
ils, était une forme de « libération », de désaliénation de l’individu. En ce 
début de XXIe siècle, il leur reste un énorme terrain en friche. La fertilisa-
tion croisée de leur discipline et de la pensée libérale peut leur permettre 
de donner un élan nouveau à leur discipline. 

La pensée libérale peut leur donner un nouvel éclairage sur les phé-
nomènes d’échange, de compétition, de commerce (« Où il y a du com-
merce il y a des mœurs douces » dit Montesquieu), de création, de déve-
loppement de richesses, mais aussi, sur un plan philosophique, une 
vision nouvelle de la justice, du droit et du respect du plus faible, une 
révision de leur conception de l’argent et de la propriété. 

Par exemple, les théories sur le capital humain élaborées par le prix 
Nobel d’Économie 1992 Gary S. Becker (1930-2014) consistent à appli-
quer les théories économiques en matière d’investissement, en l’occur-
rence en matière de formation, à l’individu vu comme entité propre. Ne 
méritent-elles pas d’être prolongées ou complétées par une approche 
plus psychanalytique ? 

Pour un psychanalyste, s’intéresser aux idées libérales, c’est revisiter 
les concepts de liberté, de responsabilité individuelle, de rationalité des 
acteurs. C’est également se pencher sur ceux qui prennent des risques, 
pas seulement les artistes qu’ils ont tant étudiés mais également les créa-
teurs d’entreprise et donc de richesses et d’emplois.  

Et c’est donc finalement la possibilité de trouver une cohérence entre 
leur discipline et la société où ils vivent. Il y a en effet de quoi devenir 
schizophrène si l’on exerce une profession libérale, déréglementée, et si 
on rêve en même temps à un univers non marchand, sans argent, sans 
concurrence où l’on vivrait d’amour et d’eau fraîche…  

                                                           

16 Entretiens avec Patrick Froté in Cent ans après, Gallimard, 1998, pp.79-80 



172      #Freudo-libéralisme 

Mais si la psychanalyse conserve toute sa place dans les écoles de ges-
tion des entreprises, les praticiens restent en général concentrés sur leur 
matière, tant ils doivent travailler pour améliorer sans cesse leur exper-
tise. Il leur reste peu de temps à consacrer à l’étude d’autres angles de 
vue, en particulier des fondamentaux de l’économie et des idées libérales. 
Souhaitons que certains prennent le temps d’aller ainsi cultiver leur jar-
din. 

Les psychanalystes de culture marxiste ont cru ou croient encore que 
la psychanalyse constitue un pouvoir de contestation, de déconstruction 
face au « pouvoir bourgeois » mais sont gênés par l’échec de toutes les 
expériences communistes.  

En réalité, la place de la psychanalyse sur la grille de lecture libérale est 
celle d’un « contre-pouvoir » individuel. En effet, le libéralisme se définit 
comme le système qui défend le plus faible (grâce aux droits naturels de 
l’homme et du citoyen), qui veille à la séparation des pouvoirs (exécutif, 
législatif, judiciaire) et qui valorise les contre-pouvoirs qui ne « s’usent 
que si on s’en sert », comme la presse, les syndicats… ou en fait la psy-
chanalyse ! Contre quels pouvoirs lutte la psychanalyse ? Contre tous 
ceux qui influencent l’inconscient de chaque individu et que ce dernier 
découvrira à l’issue d’une analyse. 

En France, les intellectuels et les psychanalystes ont pour la plupart 
rejeté le collectivisme et leurs idéaux de jeunesse. Pour autant, ils n’ont 
pas franchi le pas consistant à accepter les apports considérables de la 
pensée libérale, tant le libéralisme est diabolisé dans l’hexagone. 

Alors j’espère qu’à l’issue de ma tentative de démonstration, les intel-
lectuels français qui rejettent le libéralisme chercheront à (re)découvrir la 
pensée libérale puisque la psychanalyse peut être finalement apparentée à 
une branche du libéralisme dans l’histoire des idées. 

 
Que peuvent nourrir, ensemble, la pensée libérale et la 
psychanalyse ? 

 
Le freudo-marxisme est mort, comme le communisme avec la chute 

du mur de Berlin. Faisons la libre association entre la révolution de la 
psychanalyse et celle du libéralisme, inventons le freudo-libéralisme, qui 
a de beaux jours devant lui !  

Que peut en effet fertiliser l’approche conjointe de la psychanalyse 
et du libéralisme ?  Elle peut aider à y voir plus clair face aux enjeux des 
années à venir comme nous l’avons vu dans le chapitre consacré aux 
nouvelles technologies. Créativité, innovation, prise de risque… Autant 
de sujets d’avenir qu’elle peut contribuer à mieux éclairer. 



Conclusion       173                              

 
Et en cette année 2015, alors que la France est affaiblie par la crise, 

le poids de la dette publique, les doutes des concitoyens face à la 
montée inexorable du chômage, une lueur d’espoir brille.  

Cette lueur est entretenue par des compatriotes de plus en plus 
nombreux qui ne souhaitent plus faire confiance à des politiques qui 
n’ont pas trouvé de solution depuis quarante ans mais qui attendent 
qu’on leur fasse confiance à eux, femmes et hommes qui prennent des 
initiatives sur le terrain.  

Ce sont les jeunes start-ups françaises qui se regroupent sous le label 
« French Tech » pour partir, sans complexe, à l’assaut de la Silicon Valley 
et veulent déjouer le French bashing. 

C’est la démarche roborative et énergique de l’écrivain Alexandre 
Jardin, lui aussi sans complexe. Il veut fédérer des solutions pragma-
tiques pour « réenchanter » le pays, grâce à son mouvement associatif 
Les Zèbres17 qui incite les citoyens à être actifs et à se regrouper pour 
soutenir « l’action d’une nation adulte qui se prend en main ». 

C’est le discours optimiste (« Ne me dites plus jamais bon cou-
rage ! ») d’un ex chef d’entreprise et auteur, Philippe Bloch qui incite 
ses compatriotes dans son dernier ouvrage18 à redécouvrir la positive 
attitude et veut aider chacun à mettre à jour son logiciel personnel pour 
échapper à la déprime ambiante.  

C’est l’introspection du serial entrepreneur Marc Simoncini qui ex-
plique dans Grandeurs et misères des stars du Net, comment les échecs as-
sumés par les stars de l’Internet français les ont conduits à mieux réus-
sir par la suite.   

C’est le succès des « Failcons ». Ces conférences nées aux États-Unis 
et désormais déclinées en France, donnent la parole à des entrepreneurs 
qui témoignent de leurs erreurs passées pour permettre aux autres de 
réussir. En prenant du recul sur ce qui n’a pas marché pour eux, ils 
aident et inspirent leur public. Ils s’attaquent au fond au tabou de 
l’échec, ô combien important dans notre pays. 

Tous, de près ou de loin, appliquent une dose de psychanalyse à 
leurs concitoyens pour prôner les valeurs intemporelles du libéralisme : 
liberté, responsabilité, confiance dans l’individu.  

Tous ont quelque chose en eux de freudo-libéral ! Et vous ? 
 

                                                           

17 Site internet : http://bleublanczebre.fr/ 
18 Ne me dites plus jamais bon courage ! Lexique anti-déprime à usage immédiat des Français de 
Philippe Bloch, Ventana, 2013 



174      #Freudo-libéralisme 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 



Conclusion       175                              

TABLEAUX  
 

 
Libéralisme et pyschanalyse 

 
Libéralisme Psychanalyse 

 
Liberté de l’individu Permet à l’individu d’être plus libre 

en le délivrant de ses névroses 
La propriété : un droit naturel 
fondamental 

Permet de devenir propriétaire de 
soi-même 

Chaque individu est responsable 
de ses actes 

Permet à l’individu de comprendre 
pourquoi il prend une décision ou 
effectue un acte, et partant, maxi-
mise sa responsabilité 

Economiste libéral : étudie les 
échanges entre les individus sans 
les juger 

Psychanalyste : étudie les échanges 
entre le conscient et l’inconscient 
sans juger l’individu analysé 

Nécessité de contre-pouvoirs 
(liberté de la presse…) 

La psychanalyse donne à l’individu 
une forme de contre-pouvoir à ce 
qui entrave son inconscient 

 
Libéralisme et psychanalyse de l’enfant 

 
Philosophie libérale L’éducation des enfants d’après 

Françoise Dolto 

 
L’homme est libre L’enfant est déjà un individu libre 
 
Laissez-faire 

 
Laissez-faire les enfants : par 
exemple laisser un enfant de deux 
ans essayer de manger seul même 
s’il salit toute la cuisine 
 

Faire confiance à l’homme Faire confiance à l’enfant 
 

L’état de droit : fixe les limites à 
ne pas dépasser pour ne pas 
s’attaquer aux libertés d’autrui. 

Il faut des règles : les limites que 
l’enfant ne doit pas dépasser 

Prise de risque de l’entrepreneur. 
Favoriser la prise d’initiative 

Droit à l’erreur pour l’enfant 



176      #Freudo-libéralisme 

L’entreprise « Psychanalyse » 
 

Monde de l’entreprise Psychanalyse 
 
Importance de la marque 

 
Freud est d’une certaine manière la 
marque générique de la psycha-
nalyse 
 

Essor international Après la phase de démarrage en 
Autriche, développement rapide 
dans tous les pays 
 

La concurrence augmente en géné-
ral la demande pour un produit et 
la taille du marché 

La compétition entre les diffé-
rentes associations de psychanalyse 
a favorisé son essor et sa diffusion 
auprès du grand public 
 

Intervention de l’état : en ajoutant 
des contraintes aux entrepreneurs 
(législation, fiscalité…) voire en 
faussant les règles de l’offre et la 
demande (subventions…), l’État 
peut perturber le fonctionnement 
d’un marché 
 

Forte inquiétude des profession-
nels, y compris de Freud, dès que 
l’Etat intervient 

Fixation libre des prix par le    
marché (rencontre entre l’offre et 
la demande) 

Fixation libre des prix lors de 
la   rencontre entre l’analyste et 
l’analysant 
 

Elargissement de l’offre de pro-
duits et services 

Existence de « produits dérivés » 
de la psychanalyse : thérapie de 
groupe… 



Conclusion       177                              

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



178      #Freudo-libéralisme 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



BIBLIOGRAPHIE 
 
 

Libéralisme 
 
Frédéric Bastiat, Harmonies Économiques  (1850). Les textes de Bastiat 
sont en ligne sur le site www.bastiat.org.  
Raymond Boudon, Pourquoi les intellectuels n’aiment pas le libéralisme, Odile 
Jacob, 2004 
Benjamin Constant, Œuvres, Pléiade, Gallimard, 1957  
Friedrich A. Hayek, La Route de la Servitude (1943), PUF Quadrige  
Friedrich A. Hayek, Droit, législation et liberté, PUF Quadrige, 1979 
Friedrich A. Hayek, La présomption fatale, PUF Libre Echange, 1988 
Alain Laurent, La philosophie libérale, Les Belles Lettres, 2002  
Alain Laurent, Les grands courants du Libéralisme, Armand Colin, 1998 
Alain Madelin (dir.), Aux sources du Libéralisme français, Perrin, 1997 
John Stuart Mill, De la liberté, Gallimard, 1991 
Philippe Nemo,  Histoire des idées politiques aux Temps modernes et 
contemporains,  PUF Quadrige, 2002  
Karl R. Popper, Conjectures et réfutations  (1963), Payot, 1985 
Pascal Salin, Libéralisme, Odile Jacob, 2000   
Ludwig von Mises, Action Humaine. Traité d’économie (1949). Ouvrage en 
ligne sur le site internet de l’Institut Coppet  
Ludwig von Mises : Sites internet : www.ludwigvonmisesinstitute.com : 
de nombreux ouvrages en anglais en ligne  ou www.institutcoppet.org 
Et pour aller plus loin : www.institutcoppet.org : de nombreux textes 
fondamentaux du libéralisme en ligne et en français 
 
 
Psychanalyse 
 
Louis Althusser, Écrits sur la psychanalyse, Stock, Imec, 1993  
Paul-Laurent Assoun, Psychanalyse, PUF, 1997 
Gérard Badou, Histoires secrètes de la psychanalyse,  Albin Michel, 1997  
Agnès Bardon, Ma psychanalyse est terminée, Bayard, 2001 
Françoise Dolto, Les étapes majeures de l’enfance, recueil de textes écrits par 
la psychanalyste entre 1946 et 1987, Folio Gallimard, 1994 
Françoise Dolto, La cause des enfants, Robert Laffont, 1985  
Judith Feher-Gurewich et Michel Tort (dir.), Lacan avec la psychanalyse 
américaine , Editions Denoël, 1996  
Sigmund Freud, Oeuvres complètes, PUF, 1991  

http://www.institutcoppet.org/
http://www.institutcoppet.org/


180      #Freudo-libéralisme 

Sigmund Freud, Lettres de jeunesses, Gallimard, 1990  
Erich Fromm, Avoir ou être – Un choix dont dépend l’avenir de l’homme 
(1976), Marabout 
Patrick Froté, Cent ans après , Gallimard, 1998  
Peter Gay, Freud une vie (1988), Hachette, 1991 
Christian Godin et Gilles-Olivier Silvagni, La Psychanalyse pour les Nuls, 
First Editions, 2012 
Hartmann, Kris et Loewenstein Eléments de psychologie psychanalytique, 
PUF, 1975 
Roland Jaccard (sous la direction de ) Histoire de la psychanalyse, Hachette, 
1982  
Ernest Jones, La vie et l’œuvre de Sigmund Freud, PUF, 1958  
Jean Laplanche & J.-B. Pontalis,  Vocabulaire de la psychanalyse, 1967, 
PUF, Quadrige  
Alain de Mijolla et Sophie de Mijolla Mellor (dir.), Psychanalyse, PUF, 
2008 
Alain de Mijolla, Les mots de Freud, Hachette, 1982  
Gérard Pommier, Freud Apolitique ?, Flammarion, 1998  
Gérard Pommier, L’amour à l’Envers, essai sur le transfert en psychanalyse, 
PUF, 1995 
Paul Roazen, La pensée politique et sociale de Freud (1968), Complexe, 1976 
Élisabeth Roudinesco et Michel Plon, Dictionnaire de la Psychanalyse 
Fayard, 1997 
Élisabeth Roudinesco, Histoire de la psychanalyse en France, Tome 2, 
Fayard, 1994 
Thomas Szasz, L’éthique de la psychanalyse, Payot, 1976  
Serge Viderman, De l’argent en psychanalyse et au-delà, PUF, 1992  
 
 
Divers 
 
Judith Benhamou-Huet, Les artistes ont toujours aimé l’argent: D’Albrecht 
Dürer à Damien Hirst, Grasset, 2012 
Nicolas Colin et Henri Verdier, L’âge de la Multitude, Armand Colin, 
2012 
Jacques Derrida et Élisabeth Roudinesco, De quoi demain… Dialogue, 
2001, Ed Champs, Flammarion  
Bernard Dubois, Comprendre le consommateur, Dalloz 1990  
Luc Ferry, Sagesses d’hier et d’aujourd’hui, Flammarion 2014 
Daniel Goleman, Emotional Intelligence: Why It Can Matter More Than IQ, 
PaperBack, 1995 



Bibliographie       181                              

Patrick Huerre et Mathieu Laine, La France adolescente, JC Lattes, 2013 
C.G. Jung, Présent et Avenir  (1956), Livre de Poche, 1995 
Gustave Le Bon, Psychologie des foules (1895), Quadrige, PUF, 1998   
Lendrevie, Lindon, Laufer, Mercator –Théorie et pratique du marketing, 
Dalloz, 1982  
Karl Marx, Préface à la Critique de l’économie politique (1859),  Pléiade, 1965  
Michel Onfray, Le crépuscule d’une idole, Grasset & Fasquelle, 2010  
Michel Onfray Les freudiens hérétiques, 2013, Grasset & Fasquelle, 2013 
Michel Schneider, Big Mother, Odile Jacob, 2002 
Michel Schneider, Miroirs des princes, Flammarion, 2013 
Marc Simoncini et Capucine Graby,  Grandeurs et misères des stars du Net, 
Grasset 2012 
Philippe Simonnot, 39 leçons d’économie contemporaine Gallimard / Folio 
1998  
 
 
 
 

  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



182      #Freudo-libéralisme 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Bibliographie       183                              

 
 
 
 

TABLE 
 

 
 
Introduction        11 
 
PREMIÈRE PARTIE : FREUD ET LE LIBERALISME 

 
Chapitre 1 : Les sources libérales de la psychanalyse    19 
Chapitre 2 : Compatibilité de la psychanalyse avec la philosophie libérale  29 
Chapitre 3 : La psychanalyse vue par les grands penseurs libéraux autrichiens 43 
Chapitre 4 : Le succès de la psychanalyse dans les pays libéraux   53 
 
DEUXIÈME PARTIE : POUR EN FINIR AVEC LE FREUDO-MARXISME 

 
Chapitre 5 : L’impasse du freudo-marxisme     65 
Chapitre 6 : Condamnation du marxisme par Freud et de Freud par les marxistes  81 
Chapitre 7 : Le rejet de la psychanalyse dans les régimes totalitaires  85 
 
TROISIÈME PARTIE : LE DEVELOPPEMENT DE LA PSYCHANALYSE EN FRANCE  

 
Chapitre 8 : Vive la liberté, vive la concurrence !    95 
Chapitre 9 : Le succès du freudo-marxisme en France                103 
 
QUATRIÈME PARTIE : FREUDO-LIBÉRALISME APPLIQUÉ : MANAGEMENT ET ÉCONOMIE 

 
Chapitre 10 : L’économie de la psychanalyse                 115 
Chapitre 11 : Psychanalyse et management                 129 
Chapitre 12 : Psychanalyse et nouvelles technologies                139 
 
CINQUIÈME PARTIE : MERCI MICHEL ONFRAY ! 

 
Chapitre 13 : Haro contre Freud                  149 
Chapitre 14 : Michel Onfray, le dernier des freudo-marxistes               155 
Chapitre 15 : Contre-histoire freudo-libérale à propos de Michel Onfray              159 
 
Conclusion : Libre association                  165 
 
Tableaux                     175 
 
Bibliographie                     179 

 
 
 



184      #Freudo-libéralisme 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 



Bibliographie       185                              

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


