De la liberté de 'enseignement

Charles Dunoyer

28 juin 2022

« La vérité théorique, relativement a la liberté de ’enseignement, est fort simple. Elle
consiste a dire que la faculté d’enseigner n’est point un droit dont le gouvernement ait
besoin pour remplir sa véritable tache ; qu’elle ne fait point partie essentielle et intégrante
de sa souveraineté ; qu’elle n’est point, finalement, une magistrature ; qu’elle est une
profession, une des grandes professions que I’économie de la société embrasse, profession
en soi fort simple, fort naturelle, fort innocente, dont le gouvernement ne peut s’emparer
au détriment de ceux qui la voudraient exercer honorablement et sans préjudice pour
personne, et dans laquelle, naturellement, nul ne peut étre responsable que de ses
mauvaises actions. »

Delaliberté de I’enseignement, par Charles Dunoyer (Journal des économistes, mai 1844).

DE LA LIBERTE DE L'ENSEIGNEMENT.

L’enseignement, comme tous les arts que 1’économie sociale embrasse, a ses moyens de force
et de liberté d’action dans un ensemble de causes générales qu’il ne s’agit point d’exposer toutes
ici. Je ne veux parler, dans les trés simples observations qu’on va lire, que de la liberté qu’il
puise en particulier dans une bonne législation, c’est-a-dire dans la perfection des rapports
qu’entretient avec lui I’Etat, la société, la personne publique. Quels doivent étre ces rapports ?
Quels sont, relativement a I’enseignement, les droits et les devoirs de la société ? Telle est la
question qui est devenue, dans ces derniers temps, I’objet d’un débat si vif, si universel, et sur
laquelle, puisqu’il n’est personne qui ne s’en méle, je veux prendre aussi la liberté¢ de dire mon
sentiment.

J’aurai grand soin, dans cette recherche, de distinguer la question de théorie de la question
d’application. C’est une précaution beaucoup trop négligée, et qu’on devrait pourtant s’ imposer
I’obligation de prendre dans toutes les questions. Elle est, en effet, indispensable dans toutes ;
car il n’en est, pour ainsi dire, point ou ce qui serait rigoureusement vrai en principe soit
complétement applicable en fait, et ou I’on ne soit obligé sans cesse de sacrifier, dans une
certaine mesure, la vérité a la prudence, ou la prudence a la vérité.

L’objet du théoricien, dans toute question un peu controversée, est de découvrir ce qui est vrai,
scientifiquement parlant et abstraction faite de toutes les circonstances. L’objet du praticien
n’est pas contraire, mais il est différent. Le praticien tient compte, lui, de toutes les
circonstances, et il cherche seulement a déterminer avec sagesse quelle portion de la vérité
scientifique est applicable a telle situation donnée. Tout homme d’affaires vraiment digne de
ce nom, beaucoup trop prodigué, devrait posséder au méme degré ces deux ordres de
connaissances, et, dans toute question débattue, savoir discerner avec la méme exactitude ce
qui est vrai en principe et ce qui est praticable en fait. Que de difficultés I’on verrait disparaitre,
et combien il y aurait moins de confusion et d’animosité dans les débats, si I’on faisait avec
plus de soin cette distinction essentielle, si 1’on abordait les questions avec le désir de tenir
¢galement compte de ces deux ordres d’intéréts, et si, tout a la fois, les gens de pratique étaient



plus disposés a rendre hommage aux vérités de théorie, et les hommes de science moins enclins
a précipiter 1’application de leurs principes !

Il ne me parait pas douteux, par exemple, que, dans le débat actuel, I’irritation soulevée ne
vienne infiniment moins de 1’objet méme de la querelle que de la maniére dont elle est engagée,
c’est-a-dire des efforts que les défenseurs du statu quo font, d’une part, pour dissimuler,
affaiblir, altérer la vérité de certains principes, et de ceux que font, dans un autre sens, les
défenseurs de la liberté pour en accélérer outre mesure 1’application. Si les premiers, plus
sinceres et plus exacts sur la question de théorie, se défendaient seulement au point de vue de
I’application, les seconds, moins alarmés sur le fond méme de leur cause, dont le triomphe
seulement leur paraitrait plus ou moins ajourné, mettraient probablement plus de mesure dans
leurs demandes ; et, d’un autre c6té, si, tenant compte avec plus de sens et de justice des faits
et des intéréts existants, les seconds étaient plus modérés dans leurs demandes, il est fort
probable aussi que les premiers contesteraient moins les principes sur lesquels ces demandes
sont fondées.

Il est donc on ne peut plus essentiel de distinguer nettement ici, et de reconnaitre avec la méme
sincérité, les droits de la théorie et ceux de la pratique ; d’autant qu’il est peu de sujets, au moins
parmi nous, ou ces droits soient séparés par un intervalle plus considérable, et ou 1’entreprise
de les rapprocher, et surtout de les confondre, paraisse devoir exiger plus de temps, de soins et
d’efforts.

La vérité théorique, relativement a la liberté de I’enseignement, est fort simple. Elle consiste a
dire que la faculté d’enseigner n’est point un droit dont le gouvernement ait besoin pour remplir
sa véritable tache ; qu’elle ne fait point partie essentielle et intégrante de sa souveraineté ;
qu’elle n’est point, finalement, une magistrature ; qu’elle est une profession, une des grandes
professions que I’économie de la société embrasse, profession en soi fort simple, fort naturelle,
fort innocente, dont le gouvernement ne peut s’emparer au détriment de ceux qui la voudraient
exercer honorablement et sans préjudice pour personne, et dans laquelle, naturellement, nul ne
peut étre responsable que de ses mauvaises actions. Enseigner n’est point un mal : de quel droit
venez-vous me I’interdire ? Ce qui serait un mal, et un grand mal, ce serait de corrompre les
mceurs de la jeunesse, de lui pervertir le cceur, de lui fausser sciemment la raison, de diffamer
a ses yeux, de certains individus ou de certaines classes de personnes, de lui inspirer des
sentiments hostiles contre ce qu’elle doit respecter. Voila ce qu’il faut m’empécher de faire.
Ayez donc les yeux ouverts sur moi, et si vous me surprenez commettant, je ne dirai pas de
telles fautes, mais de tels crimes, livrez-moi a vos tribunaux ; et si votre loi pénale est
insuffisante, si elle n’a pas songé a prononcer de chatiments contre I’abus impossible d’une
liberté dont on ne jouissait pas, suppléez a ce qui lui manque, rendez-la plus compléte ou plus
sévere, et appliquez-la-moi sans pitié. Mais si, exergant sous vos yeux et sous ceux des familles
ma profession d’instituteur, je demeure constamment irréprochable, laissez-moi, ne me troublez
point ; ce serait oublier votre mission d’ordre, et manquer a la liberté qui m’est due. Vous seul
alors seriez véritablement coupable.

Voila, au point de vue théorique, la liberté¢ de I’enseignement, voila dans I’état de perfection et
de simplicité ou elle arrivera sans doute quand nous serons parvenus a cet age d’or de la liberté
que nous poursuivons dans ’avenir, et ou la vraie civilisation a le ferme propos de nous
conduire. Mais, de la pratique a la théorie ; mais, de la liberté désirable a la liberté possible ;
mais, du fait actuel au fait futur ; mais, de 1’état présent des choses a cet état a venir qu’il est
permis a chacun de réver, sait-on quelle est la distance et ce qu’il faudra de temps pour la
parcourir ?... On devrait pourtant prendre garde qu’entre nous et la liberté future, il existe, en
fait, un immense établissement public, a qui I’enseignement appartient par privilége, et quin’a



pas la moindre envie de s’en dessaisir ; un corps puissant par le nombre, par I’organisation, par
I’intelligence ; un corps dont de certaines habitudes publiques défendent 1’existence et la
constitution ; qui trouve de forts appuis dans les idées impérialistes, socialistes, communistes,
radicales, humanitaires, et, en général, dans les dispositions de tous ces partis, organisateurs
prétendus, qui ne demanderaient pas mieux que de voir les grands pouvoirs sociaux appliquer
leur force a transformer tous les travaux privés en administrations publiques. Il faudrait
considérer aussi que le clergé, qui demande la liberté, n’est guére soutenu dans cette demande
que par un public libéral, que la liberté, j’en ai peur, n’intéresse guere, et qui est, a tort ou a
raison, dans une grande défiance contre le clergé, qui ne croit ni a son désintéressement, ni a
ses lumiéres, ni a sa vocation, ni a sa compétence, ni surtout au droit qu’il peut avoir, lui, corps
de fonctionnaires chargé d’un service spécial, a la faculté¢ qu’il réclame d’enseigner ; qui
s’inquiete outre mesure enfin de ses moyens particuliers d’influence, et qui est bien pres de
préférer 4 la liberté de 1’Eglise ’asservissement universel.

Aussi, en s’engageant contre 1’établissement impérial dans cette rude guerre ou il est a peu pres
seul, le clergé ne parait-il guere avoir compris les difficultés de sa situation. Il est probable que,
s’il s’¢était fait une idée plus juste et plus approfondie de son entreprise, il I’aurait conduite avec
plus de modération et d’habileté. Il n’aurait pas attaqué I’Université avec tant de violence et
d’injustice ; il aurait évité d’inspirer des inquiétudes a la masse des libéraux modérés, et, d’un
autre coté, il n’aurait pas porté si loin d’abord ses exigences. Trés net, trés explicite et tres
persistant sur la question de principes, il se serait préoccupé davantage des faits et des intéréts
existants ; il se serait tenu dans une prudente réserve sur les questions d’application, et surtout
il aurait évité avec le plus grand soin de blesser les personnes. Il ne faut pas s’étonner sans doute
que, pour la premiere fois qu’il s’engage dans un débat public, il n’use pas de la liberté avec
une grande expérience ; et, tout en cherchant a éclairer sa marche, tout en se réservant
d’examiner jusqu’a quel point I’enseignement des lettres et des sciences est compatible avec sa
mission particuliére et sa situation comme corps public, il faut bien se garder, d’ailleurs, de le
décourager, de le détourner des voies libérales ou il entre, et qui peuvent conduire a des résultats
si fructueux pour la religion et la liberté ; mais, tout en le félicitant de ses nouvelles tendances,
tout en le remerciant de ses efforts en faveur du droit commun, tout en évitant de rien dire qui
soit de nature a affaiblir ces efforts, en eux-mémes fort louables, il n’y a point a se dissimuler
qu’ils ont besoin d’étre rectifiés, et qu’il se trompe tout a fait sur ce qui est actuellement
possible. Demander, a I’heure qu’il est, qu’on mette chez nous les choses de 1’enseignement sur
le pied ou elles sont en Belgique, c’est faire une demande hors de mesure et qui n’a pas les
moindres chances de succés. Au point de vue de I’application, et en prenant 1’ esprit public dans
I’état de pauvreté et de dépenaillement ou il se trouve, il n’y a guére lieu, pour le moment, du
moins je le crains, de viser a beaucoup mieux que ce que propose la commission de la Chambre
des pairs dans le rapport de M. de Broglie.

Mais si, en tenant compte, au degré ou on le doit, de toutes les circonstances existantes, de la
puissance des faits établis, de celle des intéréts créés, et surtout de la faiblesse et des travers de
I’esprit public qui prétent main-forte a tout cela, on doit considérer les changements proposés
comme les seuls actuellement possibles, il n’est pas commandé de penser que ce soient 1a les
seuls désirables ; et, pour mon compte, je serais fort disposé a trouver que certains défenseurs
officiels des mesures en discussion restent aussi en arriere de la vérité théorique que les
détracteurs de ces mesures se jettent en avant de la vérité réellement susceptible d’application
a I’heure qu’il est.

Au point de vue purement scientifique, il y a dans le systéme des premiers, a mon humble avis,
deux choses foncierement erronées, et sur lesquelles les amis de la liberté, quel que soit le sort
de leurs demandes, ne devront jamais se tenir pour battus: — la premicre est que



I’enseignement est, en principe, un droit de I’Etat, un pouvoir régalien, un des éléments
constitutifs de la puissance souveraine. — La seconde, suite naturelle de la premiére, est que
I’enseignement ne peut étre exercé que par délégation directe de 1’Etat, ou tout au moins avec
son autorisation, et, sinon avec son autorisation expressément articulée, au moins avec son
autorisation indirecte, et en vertu d’une déclaration par lui faite qu’on est moralement et
intellectuellement capable d’enseigner, que la seule liberté a laquelle on puisse 1égitimement
prétendre est celle qui s’accorde avec une telle déclaration, et qu’au surplus, c’est bien la la
liberté véritable, et la seule dont soit naturellement susceptible 1’enseignement.

Telles sont les propositions que les amis de la liberté devront sans cesse combattre ;
propositions sur lesquelles ils peuvent se résigner a étre battus en fait, battus longtemps, battus
jusqu’a ce que I’erreur dans laquelle le fait puise sa force ait été suffisamment usée ; mais sur
lesquelles il ne leur sera jamais permis de passer condamnation en théorie, car ce serait
I’abandon méme du droit qu’ils réclament et des principes sur lesquels ce droit est fondé.

Aussi bien, ces propositions ne sont-elles réellement pas soutenables.

Et d’abord, quant a la premiére, le droit théorique de I’Etat, il n’y a rien & inférer des déclarations
de la Charte. La Charte n’a point fait de théorie. Elle a trouvé 1’Université établie, et 1’on
comprend qu’en présence d’un fait aussi considérable, elle ne pouvait pas passer outre, comme
sirien n’elt existé, et procéder comme si elle elt trouvé la place libre. Elle a maintenu la grande
institution qu’elle trouvait établie, et elle a sagement fait ; elle n’elt rien dit, que la chose serait
encore a faire : il va sans dire, en effet, qu’un gouvernement sage ne détruit pas, du jour au
lendemain, un vaste corps, dont les membres couvrent la surface du territoire, dont I’existence
a €t¢ consacrée par une durée de quarante années, et que rien, alors méme que son existence ne
devrait pas étre éternelle, ne pourrait immédiatement remplacer, qui serait nécessaire dans tous
les cas et pour longtemps encore comme moyen de transition, a beaucoup d’égards comme
modele, comme stimulant, comme préservatif de beaucoup d’erreurs, comme tempérament a
beaucoup d’entreprises folles, comme refuge pour les familles qu’effrayeraient les nouveautés,
les incertitudes, les variations de la liberté, comme dépositaire d’un genre d’instruction qu’on
ne trouverait nulle part ailleurs aussi perfectionné, et que rechercheraient encore des classes
entieres et importantes de citoyens.

Mais ne sent-on pas combien il y a loin de cette conservation, si raisonnable en fait, de
I’¢établissement universitaire, a la déclaration, sous forme de principe, qu’enseigner est le droit
de I’Etat ?

D’abord, la Charte a la main, on peut nier criiment la persistance de ce prétendu droit théorique.
La Charte a dit : « L’enseignement sera libre. » Comment, a coté de cette déclaration si positive,
persister a dire désormais : I’enseignement est le droit de 1’Etat ? Comment pourrait-il étre
simultanément le droit particulier de ’autorité et le droit commun de tout le monde ? On a peut-
étre pu dire autrefois qu’il était une prérogative réservée a la couronne : la Charte annonce
implicitement qu’on ne le dira plus.

Elle ne ’elit pas annoncé d’ailleurs que, théoriquement, cela n’en devrait pas moins étre ; car
la chose est incontestable en soi. Il est naturellement évident qu’enseigner, faire I’office de
pédagogue, n’est pas un acte de pouvoir souverain. La Commission de la Chambre des pairs I’a
fort clairement reconnu dans le sage et savant rapport de M. de Broglie, et elle aurait pu, sur ce
point, étre plus complétement explicite, sans étre pour cela moins vraie. Si I’enseignement était
véritablement un attribut de la puissance souveraine, 1’Etat n’efit pas pu en déléguer I’exercice ;
car les droits de la souveraineté ne sont pas susceptibles d’étre partagés. Il ne serait pas au



pouvoir de I’Etat de partager, sans se détruire, les droits qui constituent véritablement son
autorité, les droits de décréter, de juger, de contraindre ; tandis qu’il peut trés bien, sans se
détruire, abandonner le droit d’enseigner. Il tombe sous le sens qu’on ne pourrait, sans que
1’Etat fat détruit et que 1’anarchie prit a I’instant sa place, réclamer pour les particuliers le droit
de faire la loi, de I’appliquer, d’exécuter des sentences individuelles ; tandis qu’on peut trés
bien, la souveraineté de 1’Etat restant entiére, réclamer pour eux la liberté d’imprimer, de prier,
d’enseigner, de travailler.

On a fait, dans ces derniers temps, beaucoup d’efforts pour établir que le droit particulier
d’enseigner avait €té€ trés anciennement, et était demeuré jusqu’a nos jours, I’une de ses plus
constantes prérogatives. Je ne sais si ces efforts ont été aussi heureux qu’on I’a cru. Je serais
tenté de penser que I’enseignement a toujours été plus ou moins libre, ou que, du moins, jusqu’a
I’Empire, il n’avait jamais été completement asservi. Sous 1’ancienne monarchie, il est vrai, les
puissances spirituelle et temporelle avaient, I’'une et I’autre, fait de grands efforts pour le mettre
sous leur influence ; mais elles n’avaient jamais été jusqu’a prétendre que le droit d’enseigner
diit appartenir exclusivement a I’Eglise ou a I’Etat, et ni I’une ni 1’autre n’avaient entrepris de
le soumettre a une régie universelle. Les rois n’avaient pu faire adopter des constitutions aux
Universités, nées de I’exercice du droit individuel, qu’en consentant a convertir leur droit en
privilége, et en leur accordant, a la place de la liberté, des pouvoirs injustes, qu’eux-mémes,
ensuite, étaient forcés de respecter. L’Eglise avait institué une multitude de colléges, mais il en
avait été fondé aussi un trés grand nombre par des particuliers et des villes, et, au milieu de
toutes les conquétes du pouvoir royal et ecclésiastique, je ne crois pas que ces €tablissements
laiques eussent jamais perdu leur indépendance privée. Quand est venue la Révolution,
I’absurde, 1’orgueilleuse, la tyrannique manie de tout mener par des régles générales, a fait
tomber 1’exercice de I’enseignement, ainsi que beaucoup d’autres choses, dans le domaine de
I’autorité ; mais on doit aux gouvernements qui se sont succéd¢é jusqu’au Consulat, la justice de
reconnaitre qu’en l’organisant, ils avaient toujours évité de 1’enchainer, et qu’a coté des
¢tablissements publics d’instruction, chacun pouvait librement élever des écoles particulieres.
Je ne sais comment un illustre membre de I’Université a pu se laisser entrainer a dire que, dans
les lois faites depuis un demi-siecle, il n’avait été jamais rien stipulé en faveur de la liberté de
I’enseignement. Un projet de décret présenté par M. de Talleyrand a 1’ Assemblée constituante
portait, article 13 :

1l sera libre a tout particulier, en se soumettant aux lois générales sur [’enseignement public,
de former des établissements d’instruction. lls seront tenus d’en instruire leurs municipalités
et de publier leurs reglements. Un décret de la Convention, daté du 29 frimaire an II, débutait
par cet article : L enseignement est libre, etc. Une loi du 27 brumaire an III se terminait par
celui-ci : La loi ne peut porter aucune atteinte au droit qu’ont les citoyens d’ouvrir des écoles
particulieres, sous la surveillance des autorités constituées. Une autre, du 3 brumaire an IV
disposait, article 300 : Les particuliers ont le droit de faire des établissements particuliers
d’éducation et d’instruction. Ce droit s’était maintenu sous le Directoire. Il ne subit une
premicre atteinte que sous le Consulat, et ne périt complétement que sous I’Empire. Ce ne fut
qu’alors qu’on vit le droit d’enseigner se concentrée exclusivement dans les mains du pouvoir,
et revétir le caractére singulier d’'une administration générale. En vain divers démagogues,
notamment Danton, Barrére, Cambon et autres, avaient demandé¢, dans leur barbare langage,
qu’on donnat une centralité a I’instruction pour donner de ’'unité a la République : aucun
gouvernement, jusqu’a I’Empire, n’avait poussé assez loin I’amour de cette fausse unité qu’on
obtient par I’intermédiaire abusif des pouvoirs sociaux, jusqu’a détruire toute liberté particuliére
d’enseigner. Encore une fois, cela ne commenga que sous le Consulat et I’Empire. Un petit bout
de loi de la république Consulaire posa le principe, et les décrets impériaux se chargerent de
tirer les conséquences. Ce furent des décrets de /'incomparable ouvrier, comme on ’appelle,



qui organiserent I’Université ; organisation tellement concentrée, qu’un de ses chefs a pu dire
d’elle, plus tard, qu’elle était le gouvernement méme, appliqué a la direction universelle de
I’enseignement, aux colléges des villes comme a ceux de I’Etat, aux institutions particuliéres
comme aux colléges, aux écoles de campagne comme aux facultés de théologie, de droit et de
médecine ; et ajouter que le gouvernement faisait le monopole de [’éducation au méme titre
qu il faisait le monopole de la justice et de la force armée[1]. 1l ne s’était vu, jusque-la, rien de
pareil, en aucun temps, en aucun pays, et les principes de cet établissement monstrueux, auquel
on trouverait a peine des équivalents dans les conceptions les plus exaltées du Socialisme et
du Communisme, n’ont pu se maintenir dans leur intégrité que jusqu’a la révolution de 1830,
qui, en conservant, en fait, ’institution universitaire, a rétabli, en principe, la liberté¢ de
I’enseignement.

Il n’est donc pas aussi certain qu’on a risqué de 1’affirmer que le droit d’enseigner ait été, sous
I’ Ancien régime, ni depuis la Révolution de 1789, une constante prérogative de 1’Etat. Mais
cela fit-il, qu’en pourrait-on raisonnablement induire ? Serait-il bien étrange qu’une chose
injuste ou peu sensée se fiit établie parmi nous, a une date ancienne, et invariablement
maintenue jusqu’a nos jours ? N’en a-t-il pas été ainsi d’une multitude de choses tenues
aujourd’hui pour radicalement iniques ou déraisonnables ? Est-ce que dominer les consciences,
violenter la pensée, asservir le travail, le permettre aux uns et I’interdire aux autres, n’a pas éte,
durant des siecles, une prérogative de la souveraineté¢ ? Y a-t-il longtemps que nous avons aboli
la censure ? Y a-t-il longtemps qu’il n’existe plus de religion de I’Etat ? Y a-t-il longtemps que
les corporations sont détruites et que nous avons biffé de notre droit public I’édit étrange qui
faisait du droit de travailler un droit royal et domanial ?

Non seulement donc la prérogative attribuée a I’Etat n’a pas de vraie valeur historique, mais
elle aurait été établie et se serait invariablement maintenue depuis des siécles, qu’on n’en
pourrait encore rien inférer. Le fait et le droit sont deux choses.

Répétons d’ailleurs qu’elle se défend beaucoup moins bien encore devant la raison qu’au
tribunal de I’histoire. Répétons qu’enseigner est une profession, non une magistrature, et que
I’Etat, nécessairement magistrat, n’est point nécessairement instituteur ; que, s’il ne pourrait,
sans abdiquer, laisser usurper le droit exclusif qu’il a de faire la loi, de I’appliquer et d’exécuter
les sentences de la justice, il pourrait trés bien, sans que sa souveraineté en reglit aucune
véritable atteinte, abandonner a ’activité universelle tout ce qui offrirait le caractére d’une
profession privée ; qu’il trouverait dans son inaliénable pouvoir de décréter, de juger et de
contraindre, le moyen de gouverner toutes les professions autant qu’elles aient besoin d’étre
gouvernées. Il est presque inutile, au surplus, d’insister davantage sur des principes qui, au point
de vue exclusivement théorique dont nous nous occupons ici, ne présentent pas I’ombre d’un
doute.

Supposez qu’il prit fantaisie a sir Robert Peel de dire, en plein Parlement, que le droit
d’enseigner est une prérogative de la couronne, et qu’il ne peut étre exercé que par délégation
de I’Etat. Que diraient, je vous prie, les membres de la Chambre des communes ? Ils
s’€crieraient tristement, il n’en faut pas douter, que le premier ministre est fou et a besoin d’aller
faire un tour a Bedlam. Mais comment donc ce qui serait extravagant a Londres, peut-il,
théoriquement du moins, étre bien raisonnable a Paris ? « Vérité en-deca des Pyrénées, erreur
au-dela », répond Pascal. Au point de vue de la pratique, oui, sans doute ; mais, théoriquement,
ne serait-il pas absurde de le soutenir ? Les vérités de la science sociale ne sont pas, je le sais
(et rien ne les distingue en cela de celles des autres sciences), susceptibles de recevoir, a tel
moment donné, la méme application partout ; mais, théoriquement, elles sont partout les mémes
: 1l n’y a pas plus, scientifiquement parlant, une économie politique ou une morale francaise,


https://web.archive.org/web/20260105223843/https:/www.institutcoppet.org/de-la-liberte-de-lenseignement/#_ftn1

différente de la morale et de I’économie politique anglaise, qu’il n’y a une chimie, une physique,
une astronomie anglaise, différente de I’astronomie, de la physique et de la chimie que 1’on
enseigne en France. Si donc, en fait, et dans 1’état des choses que le passé€ nous a transmises, il
est moins choquant a Paris qu’a Londres de dire qu’enseigner est une prérogative de I’Etat, cela
est partout également insoutenable en principe.

M. le ministre des affaires étrangéres a professé a la Chambre des pairs, dans un magnifique
langage, une théorie que je trouve, je lui en demande pardon, déplorablement erronée et
profondément dangereuse. Rappelant une tendance que ce recueil a signalée ailleurs avec
quelque énergie, celle qu’a eue notre Révolution de substituer la personne de 1’Etat a toutes les
corporations injustement privilégiées qu’avait créées 1’ Ancien régime, et reproduisant ce qu’on
a dit de I’Université, qu’elle est la puissance publique appliquée a I’enseignement, M. le
ministre a dit que la tendance générale de notre société, depuis cinquante ans, était d’appliquer
a tout le méme régime, et que le gouvernement actuel n’avait rien de mieux a faire que de
poursuivre cette organisation, en y introduisant la liberté, que Napoléon en avait exclue. Ainsi,
cette fameuse organisation de travail, que cherchent avec tant d’efforts et si peu de fruit nos
utopistes, la voila heureusement trouvée : c’est justement celle que Napoléon avait appliquée a
I’enseignement, et que va perfectionner I’administration actuelle, en y introduisant la liberté.
De sorte qu’on aurait 1’espoir de pouvoir dire bientot sans doute, de 1’agriculture, qu’elle est la
puissance publique appliquée a la culture du sol ; de la fabrication, qu’elle est la puissance
publique appliquée a la filature du coton, au tissage de la laine ou du lin, et ainsi du reste.
Seulement, a coté de cette puissance publique, ainsi appliquée a tous les travaux, pourrait, a de
certaines conditions, sous de certaines regles, et moyennant force certificats sans doute, se
déployer ’activité des individus : le tout comme dans I’instruction primaire, ou quelques chétifs
instituteurs privés cherchent, aprés avoir obtenu les certificats voulus, a se créer une petite place
dans le vaste réseau d’écoles qu’a partout organisées la puissance de I’Etat; le tout encore
comme dans I’instruction secondaire, quand elle aura été perfectionnée ainsi qu’on 1’entend, et
que de maigres instituteurs privés, ayant pass€ par toutes les épreuves ordonnées et obtenu la
triple attestation qu’on leur demande, pourront essayer de se faire une place dans le vaste
ensemble des colléges royaux et communaux... Je sais de reste, hélas | que ce communisme est
dans les folles tendances de notre temps; et je sais aussi que c’est sous 1’influence de ces belles
doctrines qu’un budget qui nous paraissait déja monstrueux avant qu’il elt atteint un milliard,
dépasse aujourd’hui quatorze cents millions. Mais cette manie que nous avons de méler le
gouvernement a tout, et de transformer en services publics le plus possible de travaux privés,
cette détestable manie prépare a notre avenir, je le prédis, les difficultés et les périls les plus
graves.

Dira-t-on, ainsi qu’on I’a fait mainte fois, que dans un pays de discussion et de liberté I’Etat a
besoin, pour maintenir 1’esprit public dans une direction conforme aux principes de la
constitution, de rester maitre du droit d’enseigner ? La réponse, et cette réponse est péremptoire,
est qu’en pays de liberté et de discussion, les principes constitutionnels doivent étre précisément
ce que les fait la discussion universelle, I’effort des tendances et des influences générales, et
non ce que pourrait les faire une influence exclusive de I’Etat.

Ajoutera-t-on, comme on 1’a fait encore, que les doctrines religieuses, morales et
philosophiques, qui sont ’dme de 1’enseignement, sont dans les intéréts généraux de la
société ? Mais il faudrait pouvoir ajouter que ’Etat a la direction supréme de tout ce qui
intéresse la société d’'une maniere générale : et qui se chargerait de le soutenir ? Les doctrines
développées dans une multitude d’ouvrages religieux, moraux, philosophiques, sont aussi, et
au plus haut degré, dans les intéréts généraux de la communauté ; on en peut dire autant des
principes qui président & I’exercice de tous les arts : en inférera-t-on que 1’Etat doit avoir la



direction supréme de toutes les publications et mettre en régie toutes les industries
particuliéres ?

L’Etat a pu sans dommage retirer a la religion ’appui du bras séculier : pourquoi donc ne
pourrait-il pas le retirer aux études ? Il n’y a plus, assure-t-on, de religion de I’Etat, de religion
officielle : pourquoi donc y aurait-il encore un enseignement de 1’Etat, un enseignement
officiel, des sciences, des méthodes, une littérature, une rhétorique, une philosophie officielles ?

Remarquez d’ailleurs 1I’inconséquence : on a reconnu que la presse devait sortir des mains de
I’Etat, et on veut que I’enseignement y demeure : cela est-il sensé ? Reconnaitre que la presse
doit étre libre, c’est avouer que les doctrines publiques doivent se former par le libre concours
de toutes les opinions ; prétendre, au contraire, que 1’enseignement doit rester sous la direction
supérieure de ’autorité, c’est prétendre que les doctrines publiques doivent se former sous
I’influence directe du pouvoir. N’y a-t-il pas la contradiction palpable ? Si le pouvoir voulait
étre le régulateur des doctrines nationales, il ne devrait pas se borner a revendiquer 1’exercice
de I’enseignement, il devrait demander aussi la dictature de la presse. L 'incomparable
ouvrier se montrait a ce sujet infiniment plus conséquent : il s’emparait a la fois de tous les
moyens d’agir sur les intelligences, et bouchait hermétiquement toutes les issues par ou la
pensée particuliére aurait pu se manifester et agir dans un sens individuel. On a raison, c’était
1a, en fait de despotisme du moins, un ouvrier, un logicien véritablement incomparable | Mais
plus il était bon logicien, et plus il est permis de croire que s’il elt considéré la liberté comme
le droit commun du pays et proclamé la liberté de la presse, il n’aurait pas posé en principe tout
a la fois que la presse devait étre le droit du public, et I’enseignement le droit de I’Etat.

De ce que la presse a été affranchie, il ne résulte pas nécessairement, observe-t-on, que
I’enseignement plt devenir véritablement libre. Enseigner est un art d’une nature spéciale et
que sa nature méme ne permet pas a I’Etat d’abandonner aussi facilement que la pressé aux
entreprises de I’industrie privée. La presse s’adresse a des hommes faits, et I’enseignement a
I’enfance ; la presse agit au grand jour, et I’enseignement dans des établissements fermés ; la
presse parle a ses ¢léves sous les yeux de tout le public, et I’enfant livré a Iinstituteur né se
trouve pas méme, la plupart du temps, sous le regard protecteur de sa famille, etc. — Je prie
ceux a qui de tels arguments s’adressent de recueillir leurs souvenirs et de songer un peu a tout
ce qu'on a dit de la presse, durant les longues années ou le libre usage nous en a été si
opiniatrement disputé. On peut défier les détracteurs de la liberté de I’enseignement d’en dire
jamais contre cette liberté autant qu’on en a dit contre celle de la presse. Et tout cela n’a pu ni
di sauver la censure, néanmoins ! Y a-t-il donc, dans ce qu’on allégue aujourd’hui contre
I’enseignement libre, des raisons plus péremptoires pour en conserver la direction supréme a
I’Etat ? Est-il bien vrai que la liberté de I’enseignement est naturellement plus redoutable que
celle de la presse ? Comment le soutenir sérieusement? N’est-il pas sensible que
I’enseignement (celui dont il s’agit surtout) ne peut pas étre employé au méme degré que la
presse dans un intérét de parti ? N’a-t-on pas naturellement un peu plus de respect pour
I’enfance ? A-t-on le méme intérét a I’égarer ? Y a-t-il les mémes services immédiats a en
attendre ? L’action exercée sur des enfants d’ailleurs n’est-elle pas plus réellement surveillée ?
N’est-il pas vrai que les enfants sont, en général et par instinct, des observateurs tres attentifs
et des juges fort séveres ? Est-il possible que des choses vraiment répréhensibles se passent
dans une école sans que les enfants et bientot leurs parents en soient avertis, et, pour peu que
I’autorité secondat cette police naturelle et inévitable des enfants et des familles, n’est-il pas
permis de croire qu’un bon systéme de répression suffirait pour maintenir dans des écoles libres
le respect de 1’ordre et celui des meeurs ? La presse s’adresse, dit-on, a des hommes faits ! C’est
en partie vrai, sans doute ; mais est-ce tout a fait véritable, et ne s’adresse-t-elle qu’a des
hommes faits ? Ne faut-il pas reconnaitre que son action peut-étre la plus étendue et



certainement la plus redoutable est celle qu’elle exerce sur des milliers de jeunes gens, a I’issue
de leurs classes ? N’est-il pas vrai qu’a I’age précisément ou les passions sont le plus vives, ces
pauvres jeunes gens, mal préparés et encore dépourvus de toute expérience, sont livrés, dans
I’isolement, loin souvent de tout conseil, de tout appui, et dans des foyers d’action ou tout
contribue a surexciter leur effervescence naturelle, aux passions déchainées de tous les
journaux ? Et croyez-vous réellement qu’il y ait moins de danger a laisser faire par des journaux
libres I’éducation politique de ces générations a peine émancipées, qu’il n’y en aurait a laisser
faire par de libres instituteurs, sous les yeux des magistrats et des familles, 1’éducation
secondaire des enfants et des adolescents ?...

Je finis par I’examen de ce qu’on dit de plus considérable pour le maintien en principe du droit
de I’Etat. Si I’Etat, observe-t-on, cessait, en fait d’enseignement, d’avoir, en droit et en action,
I’initiative, c’en serait fait de tout enseignement pour les classes pauvres, c’en serait fait en
méme temps de toute véritable culture intellectuelle pour les classes de I’ordre moyen. L’Etat
doit donner aux classes pauvres I’instruction primaire. Il doit assurer aux classes moyennes cet
ensemble de connaissances qu’on désigne par le nom d’humanités et qui demeureraient, sans
son intervention, le privilégie des classes supérieures. — L’Ftat fait ici, cela n’est pas douteux,
ce qu’on affirme qu’il doit faire. Mais est-il certain au méme degré qu’il est de son devoir de
faire ce qu’il fait ? Je n’oserais sur ce point, je I’avoue, affirmer avec autant de confiance que
I’a fait I’illustre et savant rapporteur de la Chambre des pairs. Il va sans dire que je parle toujours
en théorie, et qu’on ne saurait, au point de vue de I’application, tirer aucune conséquence
actuelle ni prochaine de mes doutes.

S’il est quelqu’un qui soit en mesure d’établir par de bonnes et solides raisons que I’Etat, qui
doit, dit-on, I’instruction primaire aux classes pauvres, leur doit cela sans leur devoir néanmoins
autre chose ; qu’il est obligé de les instruire et n’est pas obligé de les vétir, de les loger, de les
noutrrir, je prie ce quelqu’un de me dire ces raisons, difficiles a surprendre, car je les ai souvent
cherchées et je n’ai jamais pu les saisir.

S’il est quelqu’un qui apergoive nettement que 1’Etat doit une véritable culture intellectuelle
aux classes moyennes et qu’il est dans sa mission de rapprocher les conditions par des mesures
directes, de combler d’une maniére artificielle la distance qui existe naturellement entre les
rangs, je supplie ces intelligences élevées et pénétrantes de dessiller ma faible vue ; car je fais
de grands efforts pour voir ce qu’elles apergoivent, et je confesse ingénument que ces efforts
sont superflus.

La question, on le pense bien, n’est pas de savoir s’il est & souhaiter que les classes pauvres
arrivent a I’instruction et au bien-&tre, que les classes moyennes parviennent a participer aux
plaisirs €levés de I’ esprit, de la fortune et de la considération. Hélas ! je souhaite le bien commun
de la grande famille de toute la puissance de mes affections et du peu que je puis avoir de
jugement et d’intelligence. Mais la difficulté est précisément de reconnaitre si I’Etat travaille
en effet a ce bien commun, en s’entremettant directement dans I’éducation des classes dont il
s’agit, plus que dans le soin de leur fortune, et si c’est ici pour lui, non pas un droit seulement,
mais une obligation de s’interposer ?

Tout vient a point a qui sait attendre, est une des meilleures paroles qu’ait jamais dites la
sagesse proverbiale des nations. Qu’il y ait pour les familles pauvres qui ont su se mettre au-
dessus des premiers besoins, profit a se procurer, dés qu’elles le peuvent, une certaine
instruction usuelle qui soit pour elles un instrument de plus de bien-€tre et un commencement
de dignité, je n’en fais assurément aucun doute. Mais y a-t-il profit pour elles a ce que I’Etat
devance ce moment et leur donne a toutes 1’instruction primaire avant qu’elles en aient senti le



besoin et soient en mesure de faire le moindre sacrifice pour I’acquérir ? Est-ce véritablement
les servir que d’éveiller ainsi prématurément leur sensibilité et leur intelligence ? Ne vaudrait-
il pas autant patienter ? Ne serait-il pas aussi sage et aussi véritablement bienveillant de laisser
le progres de leur éducation se subordonner a celui de leur fortune ? Est-on siir, en les rendant
plus intelligentes et plus sensibles avant qu’elles soient devenues plus aisées, de faire autre
chose que de les rendre plus malheureuses et plus inquictes ? Leur apprendre spontanément a
lire, c’est les mettre, de son autorité privée, en communication avec ce péle-méle de bonnes et
de mauvaises pensées, de bons et de mauvais sentiments que ne cesse d’enfanter la presse.
S’est-on demandé, en les faisant entrer dans ce commerce avant qu’elles en manifestassent le
besoin, si elles y apporteraient une raison assez exercée et quelques notions assez siires pour ne
pas se laisser misérablement duper ?... Voila des doutes qui pourraient ne pas plaire au faux
z¢€le, mais que me pardonneront, j’en ai I’espoir, la charité sincere et une philanthropie vraiment
éclairée.

Des questions plus vives et plus pressantes peuvent €tre inspirées par la diffusion officielle de
I’enseignement immédiatement supérieur. Mettre, par divers moyens et notamment par un
externat plus ou moins gratuit, 1’enseignement des colléges a la portée des classes
intermédiaires les moins avancées, et presque des classes inférieures, est-ce véritablement faire
le bien ? Est-ce faire le bien surtout, quand on songe a la nature de cet enseignement, au genre
d’aptitudes qu’il donne, aux prétentions qu’il éveille, a I’incurable vanité qu’il inspire, aux
nombreux et inévitables déclassements qu’il tend sans cesse a opérer ? Je crains, je I’avoue, que
cette manicre de rapprocher les rangs ne soit moins une manicre de les rapprocher que de les
confondre, et qu’il ne résulte de 1a bien des mécomptes et bien des souffrances, bien de
’agitation et bien des désordres.

Il est vrai qu’apres avoir fait trés savamment et trés philanthropiquement beaucoup de mal, la
science administrative est féconde en artifices pour y remédier. Mais la question est de savoir
si les remedes dont elle use ici ne sont pas une nouvelle cause de complications et de
souffrances. Voyez en effet la singularité¢ | On donne plus ou moins gratuitement a tout le
monde I’instruction de tous les degrés, primaire, secondaire, spéciale, depuis la plus inférieure,
jusqu’a la plus élevée ; on déclasse ainsi une multitude de familles ; on pousse abusivement
hors de leur condition une multitude de pauvres jeunes gens, a qui I’on donne des besoins
délicats qu’ils ne pourront satisfaire, et le désir de positions élevées auxquelles ils ne pourront
parvenir ; et ’on croit ensuite réparer cela, en commettant une faute plus grave d’un autre genre,
en barrant arbitrairement le chemin qui conduit non seulement aux fonctions dont 1’Etat seul
dispose, mais a des professions qui appartiennent a tous, en suscitant sur les pas de tout le
monde des obstacles qu’on n’y devrait pas rencontrer, et en multipliant arbitrairement les
conditions et les épreuves. On espére ainsi amortir les ambitions qu’on a imprudemment
fomentées, tandis qu’on ne fait souvent qu’exciter la médiocrité a s’obstiner dans une vaine
poursuite, décourager quelques talents réels, et joindre en effet beaucoup d’injustice a beaucoup
d’imprévoyance... Le vrai remede, il faut le dire avec sévérité, le vrai remede serait de ne pas
faire le mal pour n’avoir pas ensuite a y remédier par un mal nouveau. Le vrai remede serait de
ne pas fomenter des ambitions qu’on est impuissant a satisfaire. Le vrai remede serait de laisser
les familles proportionner leur éducation a leur fortune et aux chances naturelles de leur
condition ; de les laisser s’avancer par leurs efforts, comme de juste, et dans la mesure de leurs
efforts, sans presser artificiellement leur marche, et sans leur barrer ensuite arbitrairement le
chemin. Les appeler, les exciter toutes, sans pouvoir apres faire autre chose pour elles que leur
rendre de plus en plus difficile ’acces des professions et des fonctions vers lesquelles on les a
attirées : est-ce juste, est-ce prudent, je le demande ? Et n’est-il pas permis de douter qu’en
principe il y ait nécessité de laisser I’enseignement & 1I’Etat pour en faire un si dangereux abus ?



Sans lui, ajoute-t-on, c’en serait fait de toute vraie culture intellectuelle pour les familles de
I’ordre moyen, et c’est a lui qu’on doit non seulement que toutes les classes regoivent une
certaine instruction, mais qu’elles regcoivent toutes I’instruction la plus convenable... Mais ceci,
véritablement, me semble encore plus susceptible d’étre contesté, et je suis dans une dissidence
de plus en plus compléte avec les apologistes du prétendu droit de I’Etat.

Réserver a I’Etat la prérogative de I’enseignement, surtout quand tous les autres arts ont été
livrés a I’activité universelle, c’est faire inévitablement que 1’art d’enseigner ne se trouve
bientot plus en harmonie avec les autres, et ne réponde que d’une manicre de plus en plus
imparfaite aux véritables besoins de la sociéte.

N’est-ce pas au surplus ce qui arrive ? N’est-il pas vrai que, depuis un temps pour ainsi dire
immémorial, on n’a fait subir aucun changement essentiel au programme des études, et qu’il
n’y a pour ainsi dire plus aucun rapport entre 1’éducation fondamentale que regoivent toujours
les nouvelles générations, et les arts divers que la société cultive ?

Quelques personnes, je le sais, sont dans 1’'usage de distinguer, quand il s’agit d’apprécier ce
genre d’enseignement, entre les personnes qui le regoivent ; et je sais aussi qu’en trouvant qu’il
répond mal aux besoins des classes intermédiaires, elles pensent qu’il est infiniment mieux
approprié a ceux des classes €levées. J’ai peur qu’il ne convienne véritablement ni aux unes ni
aux autres.

La difficulté est de juger quel devrait étre le fond de ces études primordiales « que la sagesse
des siecles, a dit avec un grand sens M. de Broglie, a si bien nommées les humanités, parce que
c’est le fonds méme de la nature humaine qu’elles nourrissent et fortifient. » Est-il vrai, de par
la nature méme des choses, que I’enseignement des langues grecque et latine doive, jusqu’a la
consommation des si€cles, servir de base a ces premicres études, et constituer le fond méme des
humanités ?

On ne peut se dissimuler qu’il n’y ait a ce sujet un grand fonds de doute et d’incertitude, non
seulement dans beaucoup d’esprits réfléchis, mais encore dans les instincts publics, dans la
sagesse spontanée du grand nombre ; et il est certain qu’il s’éléve sur ce point, contre la
puissance de 1’usage qui a prévalu depuis tant de siécles, des objections auxquelles le plus grand
Grec du monde trouverait avec peine quelque chose de solide a opposer.

Par quel miracle arrive-t-il que la littérature de deux nations paiennes soit foncierement la plus
propre et méme la seule propre former I’esprit et le cceur des peuples chrétiens ? Le
christianisme ne nous a-t-il donc rien appris, ou rien de ce qu’il nous a appris n’est-il passé dans
les langues qui se sont formées sous son influence ? — Comment se fait-il que la littérature de
deux races essentiellement militaires soit la seule qui se puisse convenablement ajuster au gott
et aux meeurs de peuples essentiellement pacifiques et industrieux ? — Comment se peut-il
encore que la littérature de deux peuples dont 1’existence reposait foncierement sur la
domination et I’esclavage, soit la seule qui puisse servir de modele a des nations dont I’existence
se fonde uniquement sur la liberté et le travail ? — S’il est vrai, comme on I’a dit avec tant de
justesse, que la littérature soit I’expression de la société, comment se peut-il que les littératures
de notre temps, expression de sociétés infiniment plus polies et plus perfectionnées a tous
¢gards que ne pouvaient I’étre les sociétés grecque et romaine, soient pourtant moins dignes de
nous servir de modeles que celles des Grecs et des Romains ? — Comment se peut-il que I’étude
de ces littératures ait a nos yeux assez d’importance pour nous faire négliger presque
absolument celles de nos voisins les plus cultivés, et avec qui nous aurions le plus besoin
d’entretenir des relations actives ? Comment concilier ce dédain pour la langue des nations nos



voisines, avec les efforts que nous faisons en méme temps pour nous mettre en communication
avec elles ? Comment accorder les procédés de notre ministre des travaux publics, qui s’évertue
sans cesse a faciliter nos rapports avec les Anglais, les Allemands, les Italiens, les Espagnols,
et ceux de notre ministre de I’instruction publique, qui ne fait que le moins qu’il peut pour que
ces peuples et nous puissions nous entendre ? Comment le Grec et le Latin s’excuseront-ils de
nous faire manquer a ce point de bon sens ? Comment s’excuseront-ils surtout de nous avoir
infatués au point de nous faire dédaigner I’étude de notre propre langue, au point d’empécher
qu’elle ne devint dans les colléges I’objet d’aucun enseignement direct, au point de faire que
les trente quarantiemes des €léves arrivassent a la fin de leurs longues €tudes, sans pouvoir se
rendre le témoignage qu’ils I’écrivent correctement et avec une certaine facilité ?

Que I’étude des lettres grecques et latines soit un complément trés désirable pour de certaines
¢ducations spéciales, pour celle des érudits notamment, pour celle encore des hommes qui ont
une vocation véritablement littéraire, on ne peut sirement le nier. Mais qu’elle doive former en
général le fond méme de 1’éducation, et servir de base pour tout le monde a ce qu’on appelle
les humanités ; que les peuples modernes les plus cultivés ne pussent faire leurs humanités dans
leur propre langue et dans celles des nations leurs voisines qui méritent le plus d’étre étudiées,
c’est infiniment plus contestable, assurément. « I est, ai-je écrit ailleurs, plusieurs des langues
vivantes de 1I’Europe, dans lesquelles on trouve infiniment plus a lire que dans le latin et dans
le grec. Toutes les richesses littéraires de I’une ou 1’autre de ces deux langues peuvent étre
renfermées dans une cinquantaine de volumes, tandis qu’il y a des milliers de bons ouvrages a
lire dans le frangais, 1’anglais, I’italien, I’allemand. Nous pouvons puiser dans ces ouvrages des
connaissances bien plus sires, plus variées, plus étendues, et surtout bien mieux appropriées a
nos arts, a nos golts, a nos meeurs, que dans les livres grecs et latins. Les langues dans lesquelles
ces ouvrages sont écrits peuvent étre lues et parlées, tandis que le latin et le grec ne peuvent étre
que lus. Les premicres de ces langues sont celles de nations vivaces, nombreuses, florissantes,
qui nous entourent de tous cotés, avec lesquelles nous sommes perpétuellement en relation
d’affaires ou de plaisirs, tandis que les secondes sont celles de deux peuples qui ont pour jamais
disparu de la scéne du monde. Nous ne pouvons pas faire I’amour en grec. Nous ne parlerons
pas d’affaires en latin. Dans quelque pays que nous allions, ces langues ne sont en réalité pour
nous d’aucune ressource ; et lorsque nous arrivons parmi des peuples dont nous n’entendons
pas I’idiome, et chez qui nous sommes, en quelque sorte, frappés immédiatement de mutisme
et de surdité, ou nous ne pouvons pas échanger deux paroles bienveillantes, ou nous pourrions
étre, sans nous en douter, un objet universel de raillerie, c’est une singuliere facon de nous
consoler de cette position ridicule et humiliante, que de penser que nous pourrions traduire
péniblement une églogue de Virgile, ou scander, que bien que mal, une ode d’Horace... Au
fond, rien ne semble plus stupide et plus fou, au moins de la part du trés grand nombre, que de
consacrer de longues années, prises sur la partie la plus précieuse de la vie humaine, uniquement
a apprendre deux langues, et précisément deux langues que le trés grand nombre n’a pas le
moindre intérét a savoir ; deux langues qu’on ne parle plus, dans lesquelles il y a beaucoup
moins a lire que dans plusieurs de celles qu’on parle, et dont tous les bons ouvrages ont été
traduits dans la plupart de celles que nous parlons ; deux langues que I’universalité des
personnes qui les étudient apprennent d’ailleurs fort mal, que presque tout le monde se hate
d’oublier dés aussitot et apres les avoir apprises, et dont I’étude, que son défaut d’objet, sa
durée, et probablement aussi le vice des méthodes employées tendent a rendre si rebutante, n’a
souvent d’autre résultat que de faire prendre en aversion toute espece de travail intellectuel.
Quelle singularité n’est-ce point que de donner a 1I’étude de ces langues une importance si
follement exagérée ! D’en faire, sinon 1’objet unique, au moins I’objet le plus fondamental et
de beaucoup le plus considérable de toute 1’éducation ! De vouloir qu’on devienne capable non
seulement d’entendre le latin, mais de le parler, de 1’écrire, de 1’écrire en vers aussi bien qu’en



prose ! Quoi de plus bizarre encore que de préparer les hommes aux professions les plus
diverses par un seul genre de travail, et par un travail qui n’a de rapport bien direct avec aucune
de ces professions ! Nous avons dans I’Inde, observe un écrivain anglais, cent mille de nos
compatriotes qui s’étaient préparés a ce voyage en faisant des vers barbares sur Apollon, Mars,
Mercure, et qui du reste n’avaient appris aucune des langues que parlent les cent millions
d’individus sur lesquels s’exerce leur domination. A notre tour, nous pourrions dire : Nous
avons dans nos champs, dans nos ateliers, dans nos comptoirs, dans nos études, dans nos
laboratoires, des milliers d’individus qui se sont préparés a la pratique de 1’art agricole, de la
fabrication, du commerce, et d’'une multitude de professions en employant de longues années a
faire des versions et des thémes, ou a enfiler dans un certain ordre des iambes, des dactyles et
des spondées. »

Et ce ne sont pas la des allégations vaines. Des faits nombreux et irrécusables font assez
connaitre que I’enseignement classique offert par I’Etat aux classes moyennes s’adresse a des
familles qui, pour la plupart, n’en ont que faire, et a qui il rend le triste service ou de les
déclasser, ou de les laisser déplorablement ignorantes. L.’administration municipale de la ville
de Paris a voulu savoir avec un peu de sireté, en 1842, quelles étaient les familles a qui cet
enseignement était donné. La commission a qui elle a confié le soin de cette recherche a pris la
liste ¢lectorale des douze arrondissements, supposant avec raison que les électeurs les moins
aisés devaient ne pas se contenter pour leurs enfants de I’instruction donnée par les écoles
primaires proprement dites, et, tenant compte tout a la fois de 1’élévation du cens et de la nature
des professions, elle a trouvé que, sur les 19 484 électeurs dont la liste était formée, il y en avait
6 138 aux enfants de qui les études classiques pouvaient €tre plus ou moins nécessaires, et
13 346 a qui elles étaient complétement inutiles. Elle a reconnu que, sur ce dernier nombre si
considérable de familles qui faisaient enseigner les lettres grecques et latines a leurs enfants,
sans que leur situation leur en fit le moins du monde sentir la nécessité, il en était dont les
enfants avaient plus ou moins de succes, menaient a fin leurs études et se dégoltaient presque
toujours alors de la profession de leurs parents ; d’autres, en beaucoup plus grand nombre, dont
les enfants travaillaient peu, réussissaient mal, et ne faisaient que des études incompléetes qui ne
s’¢élevaient pas au-dessus de la quatriéme ou de la troisiéme ; d’autres enfin qui faisaient donner
une éducation classique encore plus faible a leurs enfants dans des pensionnats aux environs de
Paris.

Je n’examinerai pas si des €tudes grecques et latines, conduites a terme sous la direction de
maitres exercés, font des enfants de la classe moyenne qui s’y livrent des sujets plus distingués
que ne feraient des classes frangaises conduites a terme aussi par des hommes habiles, et dans
lesquelles les langues grecque et latine seraient remplacées par les langues vivantes les plus
nécessaires et par une série d’études usuelles et élémentaires savamment et fermement dirigées.
Avec le degré de pédantisme qui nous reste, nous n’en sommes pas encore a pouvoir nous livrer
a des comparaisons si ouvertement injurieuses a la dignité du grec, si profondément attentatoires
a la majesté du latin. Mais il faut prendre garde que, dans 1’appréciation a laquelle nous nous
livrons, il n’y a pas a s’occuper seulement des enfants de la classe moyenne qui ménent a fin
leurs études classiques et y obtiennent des succes. Il faut songer, sans parler davantage des
inconvénients attachés a ces succes mémes, que le nombre des enfants qui les obtiennent n’est
pas grand, ou que du moins il n’est pas, a beaucoup prées, le plus considérable. Il résulte du
document municipal dont je viens d’extraire quelques faits, que, sur un peu plus de 11 000
enfants que les colleges et les institutions privées du royaume rendent annuellement a leurs
parents, il y en a plus de 7 000 qui retournent chez eux sans avoir terminé leurs classes, et sans
avoir pu, absorbés qu’ils étaient par le grec et le latin, remplacer ce qu’ils n’acquéraient pas de
ce coté par des acquisitions d’un ordre plus utile ; de sorte que les sept onziemes, pres des deux
tiers, rentrent dans leurs familles pourvus seulement de quelques bribes de latin et de grec, et



dans une radicale impuissance d’ailleurs de rien faire qui vaille, compensée, si I’on veut, par
une ample provision de prétentions dangereuses pour leur avenir[2]. Je doute sincérement qu’en
présence de tels résultats, il soit possible de dire que Dintervention de 1’Etat dans
I’enseignement est nécessaire pour assurer aux familles de I’ordre moyen une véritable culture
intellectuelle. Cette intervention, dans la réalité, n’est propre ni a assurer une bonne distribution
de I’enseignement, ni a faire qu’il soit véritablement approprié aux besoins des classes qui le
regoivent. J’ai exposé clairement ailleurs, en parlant des prétentions assez mal fondées de notre
temps a 1’esprit pratique, que I’Etat donnait un enseignement en général beaucoup trop
spéculatif. Je prends la liberté de renvoyer a ces réflexions, que je crois solides[3].

Sous quelque aspect donc que j’envisage la question, il ne me parait pas possible d’admettre en
théorie que I’enseignement est et doit demeurer une prérogative de I’Etat. I1 y a, dans 1’héritage
que nous avons recueilli des précédents régimes, de trés bonnes raisons, et je les ai brievement
notées au début de cet article, pour qu’en fait il en soit et il en doive étre plus ou moins
longtemps ainsi ; mais la chose, encore une fois, n’est pas soutenable en principe.

S’il n’est pas théoriquement soutenable que ’enseignement soit un droit de 1’Etat, il ne Iest
pas davantage, toujours en théorie s’entend, qu’il lui appartienne de le gouverner par les moyens
qu’on propose, et que ce qu'on a si laborieusement formulé sous le nom de liberté¢ de
I’enseignement, dans le projet qui est en ce moment soumis a la discussion des Chambres, soit
en effet la liberté qui a été promise a cet art-1a, et dont il doit jouir ainsi que tous les autres.

Le projet conserve dans son intégrité 1’établissement universitaire, et prend des mesures pour
qu’il soit étendu, accru, fortifié. Il annonce que le nombre des colléges royaux sera
successivement augmenté jusqu’a concurrence d’un college royal par département, portait la
rédaction ministérielle, ce qui élevait ce nombre de 46 a 86 ; suivant les besoins des localités,
dit la rédaction amendée de la commission de la Chambre des pairs, ce qui laisse indéterminé
le chiffre des augmentations. Le projet énumere les diverses charges auxquelles seront
assujetties les communes qui demanderaient 1’érection en colléges royaux de leurs colleges
communaux, et il ajoute que les fonds consacrés par les conseils municipaux a l'instruction
secondaire ne pourront étre consacres qu’a la fondation ou a [’entretien de colleges royaux ou
communaux, dont I’enseignement est foncierement classique.

Cet ensemble de mesures provoque deux réflexions. Les établissements publics sont, par leur
nature, en possession d’avantages tels, méme sans le secours de la rétribution universitaire, que
toute concurrence avec eux semble déja fort difficile ; et la commission de la Chambre des pairs
avoue que la plupart des établissements privés qui se sont élevés a coté d’eux languissent et ne
se soutiennent qu’a grand peine. Que sera-ce, si I’on peut inférer de I’article 69 de la Charte
que I’Etat peut en augmenter indéfiniment le nombre, et les doter, en les multipliant,
d’avantages pour ainsi dire illimités ? Comment entend-on concilier ce droit de I’Etat avec la
liberté que la Charte ordonne d’établir au profit des personnes privées ? Pour peu qu’on presse
le droit, réservé ou non réservé a 1’Etat, n’en sera-t-il pas de la liberté de 1’enseignement
secondaire comme il en est de celle de I’instruction primaire, dans laquelle I’industrie privée ne
pourrait, quelque ardeur qu’elle y voullt mettre, jouer qu’un rdle a peu prés nul, et dont la
liberté, pour plusieurs raisons, peut passer pour purement nominale ? — En second lieu,
comment entend-on que la liberté de I’enseignement se concilie avec cette défense qui est faite
aux communes de rien voter pour I’instruction secondaire qui ne doive étre employé a la
fondation ou a I’entretien de colléges royaux ou communaux, foncierement consacrés a
I’enseignement des lettres grecques et latines ? Comment concilie-t-on cette défense, par
exemple, avec la liberté que demandait depuis assez longtemps la ville de Paris de fonder un
college francais, et que n’a pas permis de lui accorder la jalouse rigueur des reglements


https://web.archive.org/web/20260105223843/https:/www.institutcoppet.org/de-la-liberte-de-lenseignement/#_ftn2
https://web.archive.org/web/20260105223843/https:/www.institutcoppet.org/de-la-liberte-de-lenseignement/#_ftn3

universitaires ? Les communes, en votant des fonds pour des colleéges, seront-elles libres de
déterminer le programme de I’enseignement qui y sera donné, ou ne pourront-elles que donner
leur argent sans pouvoir influer sur le choix des études ?

Le projet est rédigé de manieére a maintenir dans toute sa rigueur la division actuelle des
¢tablissements consacrés a 1’enseignement en colléges royaux et communaux de diverses
classes, en institutions et pensions, et il ne permet a I’industrie privée de prendre rang que dans
les derniers anneaux de cette vaste chaine. Il est permis de demander si le nom de COLLEGE
est un nom ou une raison de commerce qui aient ét¢ aliénés a 1’Université, et comment on
comprend que la liberté¢ de I’enseignement soit compatible avec une classification officielle
dans laquelle I’industrie particulicre serait forcée d’entrer, et ou elle ne pourrait occuper que la
derniére place. Que I’Etat classe et baptise ses propres établissements comme il I’entend : il en
est assurément bien le maitre. Mais, en dehors des établissements de I’Etat, le choix des noms,
dans un systéme de liberté, doit demeurer libre, et le rang des établissements rester
exclusivement soumis au jugement du public. Il n’y a point de liberté hors de ces régles.

S’il est loisible a I’Etat de classer ses propres établissements, depuis les plus inférieurs
jusqu’aux plus ¢élevés, dans un ordre rigoureusement hiérarchique, il ne lui appartient pas moins
de déterminer les conditions qu’on devra remplir pour y entrer, ou pour s’élever de 'un a
I’autre. Mais il tombe sous le sens que, dans un systéme de liberté, I’Etat ne peut pas plus avoir
le droit de rendre ces conditions, et notamment celle des grades, obligatoires pour les
établissements privés, qu’il ne peut avoir le droit de classer ces établissements ou de déterminer
les noms qu’il leur sera permis de prendre. La liberté promise a 1’industrie privée a eu
précisément pour objet de I’autoriser a faire autre chose que ce qui se pratique dans les
établissements publics. Comment comprendre alors que cette liberté se puisse accorder avec
I’interdiction de fonder aucun établissement particulier, sans avoir préalablement acquis le
genre d’instruction que donnent les établissements publics, et sans s’€tre mis en mesure d’en
justifier par des grades et des diplomes ?

L’objet des études est de préparer a 1’exercice des professions et des fonctions, de rendre
véritablement apte a les bien remplir. Faut-il que cette aptitude soit constatée d’avance et qu’on
ne puisse passer a I’exercice de la profession ou de la fonction qu’apres avoir subi des examens,
soutenu des theses, et fait, en quelque sorte, son chef-d’ceuvre, comme on y était obligé avant
de passer maitre, dans I’ancien régime des corporations ? C’est une question considérable, que
le projet résout implicitement d’une manicre affirmative, sans qu’on prenne seulement la peine
de la discuter. Je ne I’examine point. Mais, en tenant ce qu’on propose a ce sujet pour bien et
dGment résolu, je demande comment on comprend que la liberté des établissements privés soit
compatible avec une disposition qui rendrait, a tous les degrés, les établissements publics juges
de I’aptitude des ¢€leves sortis des institutions particuliéres ?

Tout, dans le projet, tend a faire qu’on ne puisse sortir que le moins possible du programme des
¢tudes que I’usage a consacrées : c’est a cela que visent et la définition méme donnée par le
projet de I’enseignement secondaire, et la division qu’il fait des établissements autorisés a le
donner, et la nature des épreuves auxquelles seront soumis instituteurs et maitres, et ’obligation
imposée aux instituteurs de produire d’avance leur programme et de le représenter tous les
ans... Il faut néanmoins reconnaitre qu’il n’y a rien dans le projet d’ou I’on puisse
rigoureusement inférer qu’il ne sera pas permis aux instituteurs autorisés a fonder des
¢tablissements libres de rédiger leur programme ainsi qu’ils I’entendront. Mais il n’est, 8 mon
avis, pas possible d’admettre que la liberté de leur profession soit compatible avec la nature des
conditions auxquelles le projet subordonne le droit de fonder de tels établissements. Il y a a
distinguer entre ces conditions, sans doute. Elles ne sont pas toutes incompatibles avec la



liberté. Il en est quelques-unes de fort naturelles et de fort justes : non pas peut-étre celle d’étre
Frangais ; car on ne comprend pas bien, méme aprés avoir lu le savant rapport de la commission,
pourquoi il serait rigoureusement interdit a des étrangers de se livrer en France a I’exercice de
I’enseignement, et, par exemple, a des Anglais honorables et instruits de venir fonder en France
des établissements destinés a I’enseignement de la langue et de la littérature anglaises ; mais,
sinon la condition d’étre Francais, au moins celle d’€tre parvenu a un certain age, et surtout
celle de n’avoir pas subi la moindre condamnation flétrissante. Peut-&tre efit-il été possible et
permis d’en chercher dans le cens et la fortune : celles-1a n’opposent pas a la liberté d’obstacle
véritablement dirimant. Peut-€tre encore pourrait-on admettre la condition générale du grade,
bien qu’aux yeux des hommes les moins expérimentés, les grades soient assurément une
garantie fort illusoire, et qu’on n’en ait pas demand¢, et avec raison, pour 1’entreprise et la
rédaction des journaux, sorte d’écoles pourtant ou on se livre a un genre d’enseignement bien
autrement difficile, €élevé, délicat, que 1’on ne peut le faire dans un établissement d’instruction
secondaire. On n’elt eu finalement d’objection véritablement péremptoire contre aucune
condition qui n’aurait assujetti les impétrants qu’a des choses, méme difficiles, qui auraient
dépendu d’eux, non de I’Etat. Mais il y en a d’insurmontables, théoriquement parlant, contre
toutes celles qui subordonnent 4 la volonté, au consentement, a la permission de I’Etat la liberté
des instituteurs. C’est, en effet, de cette volonté que les promesses faites ont eu précisément
pour objet de les affranchir.

Pour le coup, leur dit-on, vous voila bien et diment libres. Il pouvait n’en étre rien jusqu’ici.
Vous étiez soumis a une véritable censure ; on vous faisait subir un examen préalable et
rigoureux ; puis on vous accordait ou 1’on vous refusait la permission de tenir école, comme a
d’autres, précédemment, on avait accordé ou refusé le permis d’imprimer. Ce ne sera plus cela
désormais : plus d’autorisation préalable ! Plus de nécessité imposée aux instituteurs de se
mettre en quéte d’une permission !

Ce n’est pas sans quelque surprise, je I’avoue, qu’on entend parler ainsi les hommes les plus
éclairés et, a tous égards, les plus respectables ; et I’on a besoin de bien sonder son cceur et son
intelligence pour voir si 1I’on est plus stir qu’eux de ne pas se tromper. Cependant, comment s’y
méprendre ? En vérité, la lumicre du jour n’est pas plus claire, et I’on se demande comment des
hommes également honnétes et raisonnables peuvent avoir ici deux avis différents. Quoi ! vous
m’affranchissez, dites-vous, du joug de la censure ! Mais quel office exercera donc sur moi le
double tribunal qui devra d’avance m’examiner ? Vous ne m’imposez plus 1’obligation
d’obtenir d’autorisation préalable ! Mais que m’imposez-vous donc 1’obligation d’obtenir ? Les
juges devant lesquels vous me renvoyez éviteront sans doute avec grand soin de me dire : Je
t’autorise : ils ne prononceront pas le mot sacramentel ; mais, s’ils ne prononcent pas le mot,
ne feront-ils pas évidemment la chose ? N’est-il pas écrit que je ne pourrai rien jusqu’a ce que
les trois sortes de juges devant lesquels vous me forcez de comparaitre auront consenti a
reconnaitre I’existence des faits auxquels vous subordonnez I’exercice de mon droit ? Les juges
préalables de ma moralité ne me diront pas : Nous t’autorisons a ouvrir ; mais bien : Nous
reconnaissons que par tes meeurs et ta conduite tu es digne d’ouvrir une école. Les juges
préalables de mon intelligence ne me diront pas : Nous [’autorisons a diriger ; mais : Nous
reconnaissons que tu as le degré de capacité nécessaire pour diriger telle classe
d’établissement secondaire. Le maire ne me dira pas : J approuve que tu regoives des éleves
dans tel local ; mais : J approuve le local dans lequel tu veux réunir des éleves. Ou donc est, je
vous prie, la différence, et qu’y a-t-il de changé dans ma situation ? Avez-vous fait autre chose
qu’aggraver mes tribulations et ma servitude ? Vous m’avez donné de nouveaux maitres, je sais
: je n’étais soumis qu’a une juridiction préventive, je suis soumis a trois ; je n’avais qu’un
censeur, j’en vais avoir quatorze ou quinze. Le juge et la formule sont changés : voila tout. Le
changement, affirmez-vous, est 4 mon avantage ? et peut-étre a mon détriment, c’est ce que



I’avenir m’apprendra ; mais ce n’est pas la mission que vous avait imposée la Charte : la Charte
vous avait ordonné de m’affranchir, et je ne suis point affranchi.

Au fond, ce que I’on tente ici n’a rien de bien étrange, ni de bien nouveau ; mais il est essentiel
de ne se pas abuser sur ce que I’on tente. On tente de concilier ce qui ne se concilie point :
I’affranchissement avec le maintien de la dépendance, les mesures préventives avec la liberté.
La Restauration 1’a assez essay¢ durant quelques années, relativement a la liberté de la presse.
Elle s’évertuait a I’affranchir, et Dieu sait avec quelle bonne foi ! C’est-a-dire qu’elle s’évertuait
a ’affranchir sans rien lacher de son pouvoir sur elle ; et, en travaillant vertueusement ainsi a
la liberté, elle arrivait toujours involontairement a la censure. N’est-ce pas précisément ce qui
se passe relativement a l’enseignement ? Certes, on ne demanderait pas mieux que de
I’affranchir : on a assez dit qu’on le voulait faire ; mais il s’agit de I’affranchir en en demeurant
le maitre, et c’est 1a que git la difficulté ; on a d¢ja tenté trois fois de la résoudre, et trois fois on
a échoué. Il faut compter que celle-ci ne sera pas la derniere. L’Université, en fait de liberté de
I’enseignement, n’est pas encore arrivée a sa loi d’amour. On ne sait pas de quoi cet amour est
capable.

Ce qu’il faudrait faire, si les faits extérieurs étaient tels qu’on pit raisonnablement
I’entreprendre, je le sais bien, et d’autres le savent aussi. Le noble et savant rapporteur de la
Chambre des pairs I’ignore moins que personne, lui qui, en 1819, entouré de quelques amis
pleins de lumiéres, et soutenu par un public libéral tant bien que mal préparé, aida si
puissamment M. de Serres a faire sortir la Restauration des tristes errements de la censure et a
la faire entrer, relativement a la presse, dans des voies de sincérité... Quand on veut rendre
réelle une liberté qui a été décrétée et dont il ne s’agit plus que d’assurer la jouissance, on ne va
pas s’ingénier a lui créer des cadres dans lesquels elle sera obligée de se mouvoir comme elle
pourra, et ou elle se trouvera comme a la torture ; on donne une meilleure direction a ses efforts :
on laisse cette liberté tranquille ; seulement, en cessant de la torturer, on a grand soin de prévoir
les divers méfaits qu’elle pourrait servir a commettre, et I’on songe a faire une législation pénale
avisée et sérieuse pour assurer d’une manicre convenable la répression de ces méfaits. Ce n’est
qu’alors que les choses, relativement a cette liberté, commencent a prendre une direction
intelligente et régulicre ; ce n’est qu’alors que cette libert¢é commence a devenir effective, et
que la société, de son coté, entre en possession, contre les exceés dont elle est naturellement
susceptible, de véritables garanties, des seules garanties légitimes, des seules réellement
efficaces, des seules qui soient également et simultanément favorables a 1’ordre et a la liberté.

Mais, pour qu’on en use ainsi, il faut que la situation le commande, et que toutes choses y aient
¢été suffisamment préparées. Les circonstances du moment sont loin, je le sais, de rendre tant de
sagesse obligatoire ; elles ne se préteraient qu’a grand’peine a un essai de législation
véritablement libéral, et, sur ce sujet, comme sur plus d’un autre, rien n’est véritablement prét
que pour des choses trées médiocrement justes et sensées. Si I’on pouvait faire complétement
abstraction des personnes et ne considérer qu’en elle-méme la conduite des amis du clergé, je
dirais qu’elle a été idiote ; car elle a prévenu, loin de la faire naitre, I’envie qu’on elt pu
concevoir de le voir entrer en possession de la liberté¢ d’enseigner. Les libéraux, d’un autre coté,
n’entendent absolument rien a la question : ils ne savent qu’avoir peur des jésuites, ainsi que le
recommande 1’Université, avec un zele si désintéressé et si louable, et trouver qu’en toutes
choses, hormis peut-&tre en matiere de journaux, la liberté s’accorde merveilleusement avec la
censure. Les républicains, toujours jaloux de veiller a I'unité de la république, demandent, non
plus que l'on crée, mais que 1’on conserve une centralitéa 1’enseignement.
Cette centralite, toujours si chére aux républicains, ne parait pas moins précieuse aux socialistes
de toutes les sectes, et pour rien au monde ils ne consentiraient a la voir affaiblie... Comment,
au milieu de tels faits, concevoir la pensée d’un projet de loi raisonnable ? Comment attendre



un tel projet, surtout, des détenteurs du monopole, chargés de préparer eux-mémes 1’ instrument
de leur dépossession ? Quelle pouvait étre, au milieu de ces faits, la puissance d’un article de la
Charte ? Cet article, observe-t-on, proclame la liberté de I’enseignement ! Mais qu’importe que
la liberté de 1’enseignement soit dans la Charte, si elle n’est pas dans le sentiment public ? 11
n’y a jamais dans les Chartes que ce que I’intelligence des nations y sait lire. Le 1égislateur avait
bien assez clairement ¢tabli la liberté de la presse dans celle de 1814 : a quoi a-t-il tenu que la
censure n’y prit la place de la liberté, et ne s’y installdit d’'une manicre durable ? Pendant
combien d’années la majorité des Chambres, soutenue par les veeux d’un public prévenu ou mal
informé, n’a-t-elle pas déclaré solennellement que c’était bien la censure que le 1€gislateur avait
¢crite dans la Charte, et que prévenir était la méme chose que réprimer ? Qu’y aurait-il
d’étrange, apres de tels exemples et des précédents si dignes de faire autorité, qu’on trouvat que
la liberté de I’enseignement que la Charte de 1830 a promise, est bien celle que I’Université a
inscrite dans son projet de loi, et qu’assujettir les instituteurs a obtenir d’une multitude de
fonctionnaires la déclaration qu’ils ont bien tout ce qu’il faut pour étre instituteurs, n’est pas les
soumettre a la nécessité de 1’autorisation préalable, ni les laisser le moins du monde sous le
joug de I’autorité ? Pourquoi I’Université ne I’entendrait-elle pas ainsi, si nous le comprenons
de la sorte ? Pourquoi ferait-elle violence a notre entendement ? Pourquoi n’aurait-elle pas fait
une mauvaise loi, si I’état de nos idées en rend la nécessité impérieuse ? Je suis loin, pour mon
compte, je I’avoue, de trouver qu’elle ait abusé de la permission, et fait une loi plus imparfaite
que la sottise publique ne le commandait. Je suis loin de le penser surtout, maintenant que la
commission de la Chambre des pairs en a palli¢, adouci, sinon véritablement corrigé les
dispositions les plus graves.

Je ne me plains donc point qu’on ait fait une mauvaise loi, quand tant de causes, et 1’état de
I’esprit public surtout, s’opposaient a ce qu’on en fit une bonne. Mais il importe de veiller a ce
que personne ne soit induit en erreur sur la nature de la loi qui a été préparée. Il est essentiel, la
loyauté le commande, qu’on ne la donne que pour ce qu’elle est ; et ce dont je me plains, ce qui
peut & bon droit surprendre, c’est qu’on ait présenté pour une loi de liberté ce qui n’est au fond
qu’une loi de censure et de police préventive. Les hommes éminents qui 1’ont préparée auraient
pu hardiment étre plus sinceéres. Rien n’était malheureusement si facile, la situation étant
donnée, que de prouver qu’il n’était pas possible de formuler une bonne loi. Mais il fallait que
la vérité scientifique flit sauve, et qu’elle sortit pure et lucide de ce débat. J’ai la douleur de
trouver qu’elle y a été plus d’une fois obscurcie, et par des hommes qui auraient di étre les plus
fideéles gardiens de sa divine lumicre. La chose est d’autant plus regrettable, que la sagesse,
encore une fois, que 1’habileté pratique ne la commandaient pas. J’aurais trouvé tout simple
qu’on résistat vigoureusement, si la situation le commandait, a 1’application de certains
principes ; mais, en en ajournant I’application, il fallait ne pas cesser de les reconnaitre, et en
maintenir fermement I’autorité. Rien ne serait plus dangereux, dans le chaos ou nous égarent
tant de passions et d’intéréts personnels, que de perdre tout a fait de vue les saines notions
théoriques.

Je ne m’arréte pas davantage a combattre ce qu’ont pu dire, pour en obscurcir la vérité, certains
défenseurs du projet de loi. Il ne faut pas leur rendre tortures pour tortures et en infliger a leur
amour-propre autant que les mesures qu’ils ont préconisées seraient de nature a en faire souffrir
a la liberté.

J’ai hate de finir, et je me borne a dire, en terminant, qu’en 1’état ou sont les choses, ce qu’il y
aurait de plus désirable, ce serait que le débat, cette année, n’arrivat pas a solution. La question
n’est point comprise. On s’efforce de la réduire aux proportions d’une querelle entre
I’Université et les jésuites, et I’on n’a pas ’air de prendre garde que les droits du public y sont
au plus haut point impliqués. De la part de I’Université, ce peut étre 1a une tactique fort habile



; mais de la part du public, on ne sait comment se rendre compte d’un tel exces d’inattention.
Le public devrait voir cependant, pour peu qu’il ait pris la peine d’ouvrir le projet, qu’il est
dirigé presque tout entier contre la liberté de I’industrie particuliere, et que les dispositions
relatives aux écoles ecclésiastiques n’y tiennent qu’une place fort limitée. A vrai dire,
I’industrie privée n’a pas I’air de se douter qu’il soit ici question d’elle, et le débat s’éterniserait
entre I’Université et les jésuites, qu’elle n’en saurait pas mieux, quant a ce qui la regarde, de
quoi il s’agit, et qu’apres plusieurs mois de discussion, on ne pourrait prononcer sans qu’a son
¢gard il y elt surprise. Il faudrait pourtant attendre, avant de juger, qu’elle se soit éveillée et
qu’elle ait pris quelque part au débat de la cause. — Puis il serait tout a fait désirable qu’on se
donnat le temps de mieux apprécier les demandes du clergé, de les juger d’'une maniére plus
¢éclairée et plus calme. Il y aurait a examiner froidement, non pas s’il doit étre officiellement
chargé de I’enseignement public et mis a la place du corps universitaire : il ne le demande point ;
ni s’il n’est pas coupable de violence et ne manifeste pas un insupportable esprit de domination,
par cela seul qu’il réclame la liberté ; car, de la part de ceux qui, depuis quarante ans, par 1’abus
de la législation la plus despotique, tiennent, en fait d’enseignement, absolument tout sous la
main, une telle accusation passe en vérité toutes les bornes, et, sans apprécier ici le but ni les
moyens du clergé, et en prenant en lui-méme ’effort qu’il fait en faveur du droit commun, il
est impossible de ne pas trouver cet effort louable et digne de tous les encouragements ; mais,
ce qui est sérieusement a examiner, c’est la question de savoir s’il peut étre admis a jouir pour
son propre compte de la tres 1égitime liberté qu’il réclame en faveur de tous, et a se livrer comme
personne privée a 1’exercice de 1’enseignement ; si sa position comme corps public, nommé,
rétribué par I’Etat, et chargé a ces titres d’un service spécial, lui permet d’élever une telle
prétention ; s’il est mieux fondé a la former que ne le seraient I’armée, I’administration, la
magistrature ; si, alors méme qu’il cesserait d’étre lié¢ a I’Etat comme corps de fonctionnaires,
il se trouverait, pour se livrer a ’enseignement, dans une bonne situation ; si la législation
existante permettrait d’autoriser des congrégations d’hommes non reconnues a se livrer a
I’enseignement ; si cette législation pourrait étre facilement changée ; si I’Etat y serait
suffisamment excité par les lumicres du corps ecclésiastique, par sa connaissance des sciences
et des arts profanes, par son aptitude constatée a les enseigner, par sa sympathie pour les
acquisitions de la civilisation moderne et pour les formes de notre gouvernement en particulier,
par celle qu’il inspirerait a la nation a tous ces titres ; si, d’ailleurs, alors méme qu’il serait
affranchi des liens que lui imposent la législation établie et sa situation officielle, il lui
conviendrait véritablement de se livrer a I’enseignement des lettres et des sciences humaines ;
si c’est bien la la mission d’enseigner qu’il a regue ; si cet enseignement, a le bien prendre,
n’implique pas contradiction avec la nature du sacerdoce, ou si la nature du sacerdoce
n’implique pas contradiction avec cet enseignement; si l’esprit d’un ministére tout
d’inspiration et de foi n’est pas naturellement antipathique a 1’étude et a I’enseignement des
choses positives, etc. A vrai dire, ni I’Etat, ni le clergé, ni I’Université, ni la masse du public,
ni ’industrie particuliére ne paraissent avoir, dans ce grand débat, ’intelligence de leur situation
et le sentiment de leurs droits et de leurs devoirs respectifs. Ils ne pourraient donc mieux faire
tous que de laisser encore la question a 1’étude. Vouloir régler leurs relations au sujet de
I’enseignement, quand ils sont encore si mal informés de ce qu’elles doivent étre, ce n’est pas
hater la solution des difficultés qui les divisent, mais introduire dans le débat un élément de
discorde nouveau. A peine peut-on dire, dans 1’état o1 sont les choses, et tant les questions sont
mal posées, s’il est bon que la discussion continue, et sil’on peut espérer d’en voir sortir quelque
lumiere.

Ch. DUNOYER.



[1] Opinion de M. Royer-Colard sur I’article 4 du titre III de la loi des finances de 1819.

[2] Voir un rapport au Conseil municipal imprimé sous ce titre : NOUVEAU COLLEGE A
PARIS. Cet intéressant document, préparé par les soins d’'une commission formée de MM.
Perrier, Lahure, Say, Mortimer-Ternaux, Pellassy de I’Ousle, Ortila et Gallis, membres de ce
conseil, a été rédigé par M. Ternaux, et lui fait infiniment d’honneur.

[3] Voir le Journal des Economistes, tome I, pages 118 et suivantes.


https://web.archive.org/web/20260105223843/https:/www.institutcoppet.org/de-la-liberte-de-lenseignement/#_ftnref1
https://web.archive.org/web/20260105223843/https:/www.institutcoppet.org/de-la-liberte-de-lenseignement/#_ftnref2
https://web.archive.org/web/20260105223843/https:/www.institutcoppet.org/de-la-liberte-de-lenseignement/#_ftnref3

	De la liberté de l’enseignement
	DE LA LIBERTÉ DE L’ENSEIGNEMENT.


