
De la liberté de l’enseignement 
Charles Dunoyer 

28 juin 2022 

 

 « La vérité théorique, relativement à la liberté de l’enseignement, est fort simple. Elle 

consiste à dire que la faculté d’enseigner n’est point un droit dont le gouvernement ait 

besoin pour remplir sa véritable tâche ; qu’elle ne fait point partie essentielle et intégrante 

de sa souveraineté ; qu’elle n’est point, finalement, une magistrature ; qu’elle est une 

profession, une des grandes professions que l’économie de la société embrasse, profession 

en soi fort simple, fort naturelle, fort innocente, dont le gouvernement ne peut s’emparer 

au détriment de ceux qui la voudraient exercer honorablement et sans préjudice pour 

personne, et dans laquelle, naturellement, nul ne peut être responsable que de ses 

mauvaises actions. » 

De la liberté de l’enseignement, par Charles Dunoyer (Journal des économistes, mai 1844). 

 

DE LA LIBERTÉ DE L’ENSEIGNEMENT. 

L’enseignement, comme tous les arts que l’économie sociale embrasse, a ses moyens de force 

et de liberté d’action dans un ensemble de causes générales qu’il ne s’agit point d’exposer toutes 

ici. Je ne veux parler, dans les très simples observations qu’on va lire, que de la liberté qu’il 

puise en particulier dans une bonne législation, c’est-à-dire dans la perfection des rapports 

qu’entretient avec lui l’État, la société, la personne publique. Quels doivent être ces rapports ? 

Quels sont, relativement à l’enseignement, les droits et les devoirs de la société ? Telle est la 

question qui est devenue, dans ces derniers temps, l’objet d’un débat si vif, si universel, et sur 

laquelle, puisqu’il n’est personne qui ne s’en mêle, je veux prendre aussi la liberté de dire mon 

sentiment. 

J’aurai grand soin, dans cette recherche, de distinguer la question de théorie de la question 

d’application. C’est une précaution beaucoup trop négligée, et qu’on devrait pourtant s’imposer 

l’obligation de prendre dans toutes les questions. Elle est, en effet, indispensable dans toutes ; 

car il n’en est, pour ainsi dire, point où ce qui serait rigoureusement vrai en principe soit 

complétement applicable en fait, et où l’on ne soit obligé sans cesse de sacrifier, dans une 

certaine mesure, la vérité à la prudence, ou la prudence à la vérité. 

L’objet du théoricien, dans toute question un peu controversée, est de découvrir ce qui est vrai, 

scientifiquement parlant et abstraction faite de toutes les circonstances. L’objet du praticien 

n’est pas contraire, mais il est différent. Le praticien tient compte, lui, de toutes les 

circonstances, et il cherche seulement à déterminer avec sagesse quelle portion de la vérité 

scientifique est applicable à telle situation donnée. Tout homme d’affaires vraiment digne de 

ce nom, beaucoup trop prodigué, devrait posséder au même degré ces deux ordres de 

connaissances, et, dans toute question débattue, savoir discerner avec la même exactitude ce 

qui est vrai en principe et ce qui est praticable en fait. Que de difficultés l’on verrait disparaître, 

et combien il y aurait moins de confusion et d’animosité dans les débats, si l’on faisait avec 

plus de soin cette distinction essentielle, si l’on abordait les questions avec le désir de tenir 

également compte de ces deux ordres d’intérêts, et si, tout à la fois, les gens de pratique étaient 



plus disposés à rendre hommage aux vérités de théorie, et les hommes de science moins enclins 

à précipiter l’application de leurs principes ! 

Il ne me paraît pas douteux, par exemple, que, dans le débat actuel, l’irritation soulevée ne 

vienne infiniment moins de l’objet même de la querelle que de la manière dont elle est engagée, 

c’est-à-dire des efforts que les défenseurs du statu quo font, d’une part, pour dissimuler, 

affaiblir, altérer la vérité de certains principes, et de ceux que font, dans un autre sens, les 

défenseurs de la liberté pour en accélérer outre mesure l’application. Si les premiers, plus 

sincères et plus exacts sur la question de théorie, se défendaient seulement au point de vue de 

l’application, les seconds, moins alarmés sur le fond même de leur cause, dont le triomphe 

seulement leur paraîtrait plus ou moins ajourné, mettraient probablement plus de mesure dans 

leurs demandes ; et, d’un autre côté, si, tenant compte avec plus de sens et de justice des faits 

et des intérêts existants, les seconds étaient plus modérés dans leurs demandes, il est fort 

probable aussi que les premiers contesteraient moins les principes sur lesquels ces demandes 

sont fondées. 

Il est donc on ne peut plus essentiel de distinguer nettement ici, et de reconnaître avec la même 

sincérité, les droits de la théorie et ceux de la pratique ; d’autant qu’il est peu de sujets, au moins 

parmi nous, où ces droits soient séparés par un intervalle plus considérable, et où l’entreprise 

de les rapprocher, et surtout de les confondre, paraisse devoir exiger plus de temps, de soins et 

d’efforts. 

La vérité théorique, relativement à la liberté de l’enseignement, est fort simple. Elle consiste à 

dire que la faculté d’enseigner n’est point un droit dont le gouvernement ait besoin pour remplir 

sa véritable tâche ; qu’elle ne fait point partie essentielle et intégrante de sa souveraineté ; 

qu’elle n’est point, finalement, une magistrature ; qu’elle est une profession, une des grandes 

professions que l’économie de la société embrasse, profession en soi fort simple, fort naturelle, 

fort innocente, dont le gouvernement ne peut s’emparer au détriment de ceux qui la voudraient 

exercer honorablement et sans préjudice pour personne, et dans laquelle, naturellement, nul ne 

peut être responsable que de ses mauvaises actions. Enseigner n’est point un mal : de quel droit 

venez-vous me l’interdire ? Ce qui serait un mal, et un grand mal, ce serait de corrompre les 

mœurs de la jeunesse, de lui pervertir le cœur, de lui fausser sciemment la raison, de diffamer 

à ses yeux, de certains individus ou de certaines classes de personnes, de lui inspirer des 

sentiments hostiles contre ce qu’elle doit respecter. Voilà ce qu’il faut m’empêcher de faire. 

Ayez donc les yeux ouverts sur moi, et si vous me surprenez commettant, je ne dirai pas de 

telles fautes, mais de tels crimes, livrez-moi à vos tribunaux ; et si votre loi pénale est 

insuffisante, si elle n’a pas songé à prononcer de châtiments contre l’abus impossible d’une 

liberté dont on ne jouissait pas, suppléez à ce qui lui manque, rendez-la plus complète ou plus 

sévère, et appliquez-la-moi sans pitié. Mais si, exerçant sous vos yeux et sous ceux des familles 

ma profession d’instituteur, je demeure constamment irréprochable, laissez-moi, ne me troublez 

point ; ce serait oublier votre mission d’ordre, et manquer à la liberté qui m’est due. Vous seul 

alors seriez véritablement coupable. 

Voilà, au point de vue théorique, la liberté de l’enseignement, voilà dans l’état de perfection et 

de simplicité où elle arrivera sans doute quand nous serons parvenus à cet âge d’or de la liberté 

que nous poursuivons dans l’avenir, et où la vraie civilisation a le ferme propos de nous 

conduire. Mais, de la pratique à la théorie ; mais, de la liberté désirable à la liberté possible ; 

mais, du fait actuel au fait futur ; mais, de l’état présent des choses à cet état à venir qu’il est 

permis à chacun de rêver, sait-on quelle est la distance et ce qu’il faudra de temps pour la 

parcourir ?… On devrait pourtant prendre garde qu’entre nous et la liberté future, il existe, en 

fait, un immense établissement public, à qui l’enseignement appartient par privilège, et qui n’a 



pas la moindre envie de s’en dessaisir ; un corps puissant par le nombre, par l’organisation, par 

l’intelligence ; un corps dont de certaines habitudes publiques défendent l’existence et la 

constitution ; qui trouve de forts appuis dans les idées impérialistes, socialistes, communistes, 

radicales, humanitaires, et, en général, dans les dispositions de tous ces partis, organisateurs 

prétendus, qui ne demanderaient pas mieux que de voir les grands pouvoirs sociaux appliquer 

leur force à transformer tous les travaux privés en administrations publiques. Il faudrait 

considérer aussi que le clergé, qui demande la liberté, n’est guère soutenu dans cette demande 

que par un public libéral, que la liberté, j’en ai peur, n’intéresse guère, et qui est, à tort ou à 

raison, dans une grande défiance contre le clergé, qui ne croit ni à son désintéressement, ni à 

ses lumières, ni à sa vocation, ni à sa compétence, ni surtout au droit qu’il peut avoir, lui, corps 

de fonctionnaires chargé d’un service spécial, à la faculté qu’il réclame d’enseigner ; qui 

s’inquiète outre mesure enfin de ses moyens particuliers d’influence, et qui est bien près de 

préférer à la liberté de l’Église l’asservissement universel. 

Aussi, en s’engageant contre l’établissement impérial dans cette rude guerre où il est à peu près 

seul, le clergé ne paraît-il guère avoir compris les difficultés de sa situation. Il est probable que, 

s’il s’était fait une idée plus juste et plus approfondie de son entreprise, il l’aurait conduite avec 

plus de modération et d’habileté. Il n’aurait pas attaqué l’Université avec tant de violence et 

d’injustice ; il aurait évité d’inspirer des inquiétudes à la masse des libéraux modérés, et, d’un 

autre côté, il n’aurait pas porté si loin d’abord ses exigences. Très net, très explicite et très 

persistant sur la question de principes, il se serait préoccupé davantage des faits et des intérêts 

existants ; il se serait tenu dans une prudente réserve sur les questions d’application, et surtout 

il aurait évité avec le plus grand soin de blesser les personnes. Il ne faut pas s’étonner sans doute 

que, pour la première fois qu’il s’engage dans un débat public, il n’use pas de la liberté avec 

une grande expérience ; et, tout en cherchant à éclairer sa marche, tout en se réservant 

d’examiner jusqu’à quel point l’enseignement des lettres et des sciences est compatible avec sa 

mission particulière et sa situation comme corps public, il faut bien se garder, d’ailleurs, de le 

décourager, de le détourner des voies libérales où il entre, et qui peuvent conduire à des résultats 

si fructueux pour la religion et la liberté ; mais, tout en le félicitant de ses nouvelles tendances, 

tout en le remerciant de ses efforts en faveur du droit commun, tout en évitant de rien dire qui 

soit de nature à affaiblir ces efforts, en eux-mêmes fort louables, il n’y a point à se dissimuler 

qu’ils ont besoin d’être rectifiés, et qu’il se trompe tout à fait sur ce qui est actuellement 

possible. Demander, à l’heure qu’il est, qu’on mette chez nous les choses de l’enseignement sur 

le pied où elles sont en Belgique, c’est faire une demande hors de mesure et qui n’a pas les 

moindres chances de succès. Au point de vue de l’application, et en prenant l’esprit public dans 

l’état de pauvreté et de dépenaillement où il se trouve, il n’y a guère lieu, pour le moment, du 

moins je le crains, de viser à beaucoup mieux que ce que propose la commission de la Chambre 

des pairs dans le rapport de M. de Broglie. 

Mais si, en tenant compte, au degré où on le doit, de toutes les circonstances existantes, de la 

puissance des faits établis, de celle des intérêts créés, et surtout de la faiblesse et des travers de 

l’esprit public qui prêtent main-forte à tout cela, on doit considérer les changements proposés 

comme les seuls actuellement possibles, il n’est pas commandé de penser que ce soient là les 

seuls désirables ; et, pour mon compte, je serais fort disposé à trouver que certains défenseurs 

officiels des mesures en discussion restent aussi en arrière de la vérité théorique que les 

détracteurs de ces mesures se jettent en avant de la vérité réellement susceptible d’application 

à l’heure qu’il est. 

Au point de vue purement scientifique, il y a dans le système des premiers, à mon humble avis, 

deux choses foncièrement erronées, et sur lesquelles les amis de la liberté, quel que soit le sort 

de leurs demandes, ne devront jamais se tenir pour battus : — la première est que 



l’enseignement est, en principe, un droit de l’État, un pouvoir régalien, un des éléments 

constitutifs de la puissance souveraine. — La seconde, suite naturelle de la première, est que 

l’enseignement ne peut être exercé que par délégation directe de l’État, ou tout au moins avec 

son autorisation, et, sinon avec son autorisation expressément articulée, au moins avec son 

autorisation indirecte, et en vertu d’une déclaration par lui faite qu’on est moralement et 

intellectuellement capable d’enseigner, que la seule liberté à laquelle on puisse légitimement 

prétendre est celle qui s’accorde avec une telle déclaration, et qu’au surplus, c’est bien là la 

liberté véritable, et la seule dont soit naturellement susceptible l’enseignement. 

Telles sont les propositions que les amis de la liberté devront sans cesse combattre ; 

propositions sur lesquelles ils peuvent se résigner à être battus en fait, battus longtemps, battus 

jusqu’à ce que l’erreur dans laquelle le fait puise sa force ait été suffisamment usée ; mais sur 

lesquelles il ne leur sera jamais permis de passer condamnation en théorie, car ce serait 

l’abandon même du droit qu’ils réclament et des principes sur lesquels ce droit est fondé. 

Aussi bien, ces propositions ne sont-elles réellement pas soutenables. 

Et d’abord, quant à la première, le droit théorique de l’État, il n’y a rien à inférer des déclarations 

de la Charte. La Charte n’a point fait de théorie. Elle a trouvé l’Université établie, et l’on 

comprend qu’en présence d’un fait aussi considérable, elle ne pouvait pas passer outre, comme 

si rien n’eût existé, et procéder comme si elle eût trouvé la place libre. Elle a maintenu la grande 

institution qu’elle trouvait établie, et elle a sagement fait ; elle n’eût rien dit, que la chose serait 

encore à faire : il va sans dire, en effet, qu’un gouvernement sage ne détruit pas, du jour au 

lendemain, un vaste corps, dont les membres couvrent la surface du territoire, dont l’existence 

a été consacrée par une durée de quarante années, et que rien, alors même que son existence ne 

devrait pas être éternelle, ne pourrait immédiatement remplacer, qui serait nécessaire dans tous 

les cas et pour longtemps encore comme moyen de transition, à beaucoup d’égards comme 

modèle, comme stimulant, comme préservatif de beaucoup d’erreurs, comme tempérament à 

beaucoup d’entreprises folles, comme refuge pour les familles qu’effrayeraient les nouveautés, 

les incertitudes, les variations de la liberté, comme dépositaire d’un genre d’instruction qu’on 

ne trouverait nulle part ailleurs aussi perfectionné, et que rechercheraient encore des classes 

entières et importantes de citoyens. 

Mais ne sent-on pas combien il y a loin de cette conservation, si raisonnable en fait, de 

l’établissement universitaire, à la déclaration, sous forme de principe, qu’enseigner est le droit 

de l’État ? 

D’abord, la Charte à la main, on peut nier crûment la persistance de ce prétendu droit théorique. 

La Charte a dit : « L’enseignement sera libre. » Comment, à côté de cette déclaration si positive, 

persister à dire désormais : l’enseignement est le droit de l’État ? Comment pourrait-il être 

simultanément le droit particulier de l’autorité et le droit commun de tout le monde ? On a peut-

être pu dire autrefois qu’il était une prérogative réservée à la couronne : la Charte annonce 

implicitement qu’on ne le dira plus. 

Elle ne l’eût pas annoncé d’ailleurs que, théoriquement, cela n’en devrait pas moins être ; car 

la chose est incontestable en soi. Il est naturellement évident qu’enseigner, faire l’office de 

pédagogue, n’est pas un acte de pouvoir souverain. La Commission de la Chambre des pairs l’a 

fort clairement reconnu dans le sage et savant rapport de M. de Broglie, et elle aurait pu, sur ce 

point, être plus complétement explicite, sans être pour cela moins vraie. Si l’enseignement était 

véritablement un attribut de la puissance souveraine, l’État n’eût pas pu en déléguer l’exercice ; 

car les droits de la souveraineté ne sont pas susceptibles d’être partagés. Il ne serait pas au 



pouvoir de l’État de partager, sans se détruire, les droits qui constituent véritablement son 

autorité, les droits de décréter, de juger, de contraindre ; tandis qu’il peut très bien, sans se 

détruire, abandonner le droit d’enseigner. Il tombe sous le sens qu’on ne pourrait, sans que 

l’État fût détruit et que l’anarchie prit à l’instant sa place, réclamer pour les particuliers le droit 

de faire la loi, de l’appliquer, d’exécuter des sentences individuelles ; tandis qu’on peut très 

bien, la souveraineté de l’État restant entière, réclamer pour eux la liberté d’imprimer, de prier, 

d’enseigner, de travailler. 

On a fait, dans ces derniers temps, beaucoup d’efforts pour établir que le droit particulier 

d’enseigner avait été très anciennement, et était demeuré jusqu’à nos jours, l’une de ses plus 

constantes prérogatives. Je ne sais si ces efforts ont été aussi heureux qu’on l’a cru. Je serais 

tenté de penser que l’enseignement a toujours été plus ou moins libre, ou que, du moins, jusqu’à 

l’Empire, il n’avait jamais été complètement asservi. Sous l’ancienne monarchie, il est vrai, les 

puissances spirituelle et temporelle avaient, l’une et l’autre, fait de grands efforts pour le mettre 

sous leur influence ; mais elles n’avaient jamais été jusqu’à prétendre que le droit d’enseigner 

dût appartenir exclusivement à l’Église ou à l’État, et ni l’une ni l’autre n’avaient entrepris de 

le soumettre à une régie universelle. Les rois n’avaient pu faire adopter des constitutions aux 

Universités, nées de l’exercice du droit individuel, qu’en consentant à convertir leur droit en 

privilège, et en leur accordant, à la place de la liberté, des pouvoirs injustes, qu’eux-mêmes, 

ensuite, étaient forcés de respecter. L’Église avait institué une multitude de collèges, mais il en 

avait été fondé aussi un très grand nombre par des particuliers et des villes, et, au milieu de 

toutes les conquêtes du pouvoir royal et ecclésiastique, je ne crois pas que ces établissements 

laïques eussent jamais perdu leur indépendance privée. Quand est venue la Révolution, 

l’absurde, l’orgueilleuse, la tyrannique manie de tout mener par des règles générales, a fait 

tomber l’exercice de l’enseignement, ainsi que beaucoup d’autres choses, dans le domaine de 

l’autorité ; mais on doit aux gouvernements qui se sont succédé jusqu’au Consulat, la justice de 

reconnaître qu’en l’organisant, ils avaient toujours évité de l’enchaîner, et qu’à côté des 

établissements publics d’instruction, chacun pouvait librement élever des écoles particulières. 

Je ne sais comment un illustre membre de l’Université a pu se laisser entraîner à dire que, dans 

les lois faites depuis un demi-siècle, il n’avait été jamais rien stipulé en faveur de la liberté de 

l’enseignement. Un projet de décret présenté par M. de Talleyrand à l’Assemblée constituante 

portait, article 13 : 

Il sera libre à tout particulier, en se soumettant aux lois générales sur l’enseignement public, 

de former des établissements d’instruction. Ils seront tenus d’en instruire leurs municipalités 

et de publier leurs règlements. Un décret de la Convention, daté du 29 frimaire an II, débutait 

par cet article : L’enseignement est libre, etc. Une loi du 27 brumaire an III se terminait par 

celui-ci : La loi ne peut porter aucune atteinte au droit qu’ont les citoyens d’ouvrir des écoles 

particulières, sous la surveillance des autorités constituées. Une autre, du 3 brumaire an IV 

disposait, article 300 : Les particuliers ont le droit de faire des établissements particuliers 

d’éducation et d’instruction. Ce droit s’était maintenu sous le Directoire. Il ne subit une 

première atteinte que sous le Consulat, et ne périt complétement que sous l’Empire. Ce ne fut 

qu’alors qu’on vit le droit d’enseigner se concentrée exclusivement dans les mains du pouvoir, 

et revêtir le caractère singulier d’une administration générale. En vain divers démagogues, 

notamment Danton, Barrère, Cambon et autres, avaient demandé, dans leur barbare langage, 

qu’on donnât une centralité à l’instruction pour donner de l’unité à la République : aucun 

gouvernement, jusqu’à l’Empire, n’avait poussé assez loin l’amour de cette fausse unité qu’on 

obtient par l’intermédiaire abusif des pouvoirs sociaux, jusqu’à détruire toute liberté particulière 

d’enseigner. Encore une fois, cela ne commença que sous le Consulat et l’Empire. Un petit bout 

de loi de la république Consulaire posa le principe, et les décrets impériaux se chargèrent de 

tirer les conséquences. Ce furent des décrets de l’incomparable ouvrier, comme on l’appelle, 



qui organisèrent l’Université ; organisation tellement concentrée, qu’un de ses chefs a pu dire 

d’elle, plus tard, qu’elle était le gouvernement même, appliqué à la direction universelle de 

l’enseignement, aux collèges des villes comme à ceux de l’État, aux institutions particulières 

comme aux collèges, aux écoles de campagne comme aux facultés de théologie, de droit et de 

médecine ; et ajouter que le gouvernement faisait le monopole de l’éducation au même titre 

qu’il faisait le monopole de la justice et de la force armée[1]. Il ne s’était vu, jusque-là, rien de 

pareil, en aucun temps, en aucun pays, et les principes de cet établissement monstrueux, auquel 

on trouverait à peine des équivalents dans les conceptions les plus exaltées du Socialisme et 

du Communisme, n’ont pu se maintenir dans leur intégrité que jusqu’à la révolution de 1830, 

qui, en conservant, en fait, l’institution universitaire, a rétabli, en principe, la liberté de 

l’enseignement. 

Il n’est donc pas aussi certain qu’on a risqué de l’affirmer que le droit d’enseigner ait été, sous 

l’Ancien régime, ni depuis la Révolution de 1789, une constante prérogative de l’État. Mais 

cela fût-il, qu’en pourrait-on raisonnablement induire ? Serait-il bien étrange qu’une chose 

injuste ou peu sensée se fût établie parmi nous, à une date ancienne, et invariablement 

maintenue jusqu’à nos jours ? N’en a-t-il pas été ainsi d’une multitude de choses tenues 

aujourd’hui pour radicalement iniques ou déraisonnables ? Est-ce que dominer les consciences, 

violenter la pensée, asservir le travail, le permettre aux uns et l’interdire aux autres, n’a pas été, 

durant des siècles, une prérogative de la souveraineté ? Y a-t-il longtemps que nous avons aboli 

la censure ? Y a-t-il longtemps qu’il n’existe plus de religion de l’État ? Y a-t-il longtemps que 

les corporations sont détruites et que nous avons biffé de notre droit public l’édit étrange qui 

faisait du droit de travailler un droit royal et domanial ? 

Non seulement donc la prérogative attribuée à l’État n’a pas de vraie valeur historique, mais 

elle aurait été établie et se serait invariablement maintenue depuis des siècles, qu’on n’en 

pourrait encore rien inférer. Le fait et le droit sont deux choses. 

Répétons d’ailleurs qu’elle se défend beaucoup moins bien encore devant la raison qu’au 

tribunal de l’histoire. Répétons qu’enseigner est une profession, non une magistrature, et que 

l’État, nécessairement magistrat, n’est point nécessairement instituteur ; que, s’il ne pourrait, 

sans abdiquer, laisser usurper le droit exclusif qu’il a de faire la loi, de l’appliquer et d’exécuter 

les sentences de la justice, il pourrait très bien, sans que sa souveraineté en reçût aucune 

véritable atteinte, abandonner à l’activité universelle tout ce qui offrirait le caractère d’une 

profession privée ; qu’il trouverait dans son inaliénable pouvoir de décréter, de juger et de 

contraindre, le moyen de gouverner toutes les professions autant qu’elles aient besoin d’être 

gouvernées. Il est presque inutile, au surplus, d’insister davantage sur des principes qui, au point 

de vue exclusivement théorique dont nous nous occupons ici, ne présentent pas l’ombre d’un 

doute. 

Supposez qu’il prît fantaisie à sir Robert Peel de dire, en plein Parlement, que le droit 

d’enseigner est une prérogative de la couronne, et qu’il ne peut être exercé que par délégation 

de l’État. Que diraient, je vous prie, les membres de la Chambre des communes ? Ils 

s’écrieraient tristement, il n’en faut pas douter, que le premier ministre est fou et a besoin d’aller 

faire un tour à Bedlam. Mais comment donc ce qui serait extravagant à Londres, peut-il, 

théoriquement du moins, être bien raisonnable à Paris ? « Vérité en-deçà des Pyrénées, erreur 

au-delà », répond Pascal. Au point de vue de la pratique, oui, sans doute ; mais, théoriquement, 

ne serait-il pas absurde de le soutenir ? Les vérités de la science sociale ne sont pas, je le sais 

(et rien ne les distingue en cela de celles des autres sciences), susceptibles de recevoir, à tel 

moment donné, la même application partout ; mais, théoriquement, elles sont partout les mêmes 

: il n’y a pas plus, scientifiquement parlant, une économie politique ou une morale française, 

https://web.archive.org/web/20260105223843/https:/www.institutcoppet.org/de-la-liberte-de-lenseignement/#_ftn1


différente de la morale et de l’économie politique anglaise, qu’il n’y a une chimie, une physique, 

une astronomie anglaise, différente de l’astronomie, de la physique et de la chimie que l’on 

enseigne en France. Si donc, en fait, et dans l’état des choses que le passé nous a transmises, il 

est moins choquant à Paris qu’à Londres de dire qu’enseigner est une prérogative de l’État, cela 

est partout également insoutenable en principe. 

M. le ministre des affaires étrangères a professé à la Chambre des pairs, dans un magnifique 

langage, une théorie que je trouve, je lui en demande pardon, déplorablement erronée et 

profondément dangereuse. Rappelant une tendance que ce recueil a signalée ailleurs avec 

quelque énergie, celle qu’a eue notre Révolution de substituer la personne de l’État à toutes les 

corporations injustement privilégiées qu’avait créées l’Ancien régime, et reproduisant ce qu’on 

a dit de l’Université, qu’elle est la puissance publique appliquée à l’enseignement, M. le 

ministre a dit que la tendance générale de notre société, depuis cinquante ans, était d’appliquer 

à tout le même régime, et que le gouvernement actuel n’avait rien de mieux à faire que de 

poursuivre cette organisation, en y introduisant la liberté, que Napoléon en avait exclue. Ainsi, 

cette fameuse organisation de travail, que cherchent avec tant d’efforts et si peu de fruit nos 

utopistes, la voilà heureusement trouvée : c’est justement celle que Napoléon avait appliquée à 

l’enseignement, et que va perfectionner l’administration actuelle, en y introduisant la liberté. 

De sorte qu’on aurait l’espoir de pouvoir dire bientôt sans doute, de l’agriculture, qu’elle est la 

puissance publique appliquée à la culture du sol ; de la fabrication, qu’elle est la puissance 

publique appliquée à la filature du coton, au tissage de la laine ou du lin, et ainsi du reste. 

Seulement, à côté de cette puissance publique, ainsi appliquée à tous les travaux, pourrait, à de 

certaines conditions, sous de certaines règles, et moyennant force certificats sans doute, se 

déployer l’activité des individus : le tout comme dans l’instruction primaire, où quelques chétifs 

instituteurs privés cherchent, après avoir obtenu les certificats voulus, à se créer une petite place 

dans le vaste réseau d’écoles qu’a partout organisées la puissance de l’État; le tout encore 

comme dans l’instruction secondaire, quand elle aura été perfectionnée ainsi qu’on l’entend, et 

que de maigres instituteurs privés, ayant passé par toutes les épreuves ordonnées et obtenu la 

triple attestation qu’on leur demande, pourront essayer de se faire une place dans le vaste 

ensemble des collèges royaux et communaux… Je sais de reste, hélas ! que ce communisme est 

dans les folles tendances de notre temps; et je sais aussi que c’est sous l’influence de ces belles 

doctrines qu’un budget qui nous paraissait déjà monstrueux avant qu’il eût atteint un milliard, 

dépasse aujourd’hui quatorze cents millions. Mais cette manie que nous avons de mêler le 

gouvernement à tout, et de transformer en services publics le plus possible de travaux privés, 

cette détestable manie prépare à notre avenir, je le prédis, les difficultés et les périls les plus 

graves. 

Dira-t-on, ainsi qu’on l’a fait mainte fois, que dans un pays de discussion et de liberté l’État a 

besoin, pour maintenir l’esprit public dans une direction conforme aux principes de la 

constitution, de rester maître du droit d’enseigner ? La réponse, et cette réponse est péremptoire, 

est qu’en pays de liberté et de discussion, les principes constitutionnels doivent être précisément 

ce que les fait la discussion universelle, l’effort des tendances et des influences générales, et 

non ce que pourrait les faire une influence exclusive de l’État. 

Ajoutera-t-on, comme on l’a fait encore, que les doctrines religieuses, morales et 

philosophiques, qui sont l’âme de l’enseignement, sont dans les intérêts généraux de la 

société ? Mais il faudrait pouvoir ajouter que l’État a la direction suprême de tout ce qui 

intéresse la société d’une manière générale : et qui se chargerait de le soutenir ? Les doctrines 

développées dans une multitude d’ouvrages religieux, moraux, philosophiques, sont aussi, et 

au plus haut degré, dans les intérêts généraux de la communauté ; on en peut dire autant des 

principes qui président à l’exercice de tous les arts : en inférera-t-on que l’État doit avoir la 



direction suprême de toutes les publications et mettre en régie toutes les industries 

particulières ? 

L’État a pu sans dommage retirer à la religion l’appui du bras séculier : pourquoi donc ne 

pourrait-il pas le retirer aux études ? Il n’y a plus, assure-t-on, de religion de l’État, de religion 

officielle : pourquoi donc y aurait-il encore un enseignement de l’État, un enseignement 

officiel, des sciences, des méthodes, une littérature, une rhétorique, une philosophie officielles ? 

Remarquez d’ailleurs l’inconséquence : on a reconnu que la presse devait sortir des mains de 

l’État, et on veut que l’enseignement y demeure : cela est-il sensé ? Reconnaître que la presse 

doit être libre, c’est avouer que les doctrines publiques doivent se former par le libre concours 

de toutes les opinions ; prétendre, au contraire, que l’enseignement doit rester sous la direction 

supérieure de l’autorité, c’est prétendre que les doctrines publiques doivent se former sous 

l’influence directe du pouvoir. N’y a-t-il pas là contradiction palpable ? Si le pouvoir voulait 

être le régulateur des doctrines nationales, il ne devrait pas se borner à revendiquer l’exercice 

de l’enseignement, il devrait demander aussi la dictature de la presse. L’incomparable 

ouvrier se montrait à ce sujet infiniment plus conséquent : il s’emparait à la fois de tous les 

moyens d’agir sur les intelligences, et bouchait hermétiquement toutes les issues par où la 

pensée particulière aurait pu se manifester et agir dans un sens individuel. On a raison, c’était 

là, en fait de despotisme du moins, un ouvrier, un logicien véritablement incomparable ! Mais 

plus il était bon logicien, et plus il est permis de croire que s’il eût considéré la liberté comme 

le droit commun du pays et proclamé la liberté de la presse, il n’aurait pas posé en principe tout 

à la fois que la presse devait être le droit du public, et l’enseignement le droit de l’État. 

De ce que la presse a été affranchie, il ne résulte pas nécessairement, observe-t-on, que 

l’enseignement pût devenir véritablement libre. Enseigner est un art d’une nature spéciale et 

que sa nature même ne permet pas à l’État d’abandonner aussi facilement que la pressé aux 

entreprises de l’industrie privée. La presse s’adresse à des hommes faits, et l’enseignement à 

l’enfance ; la presse agit au grand jour, et l’enseignement dans des établissements fermés ; la 

presse parle à ses élèves sous les yeux de tout le public, et l’enfant livré à l’instituteur né se 

trouve pas même, la plupart du temps, sous le regard protecteur de sa famille, etc. — Je prie 

ceux à qui de tels arguments s’adressent de recueillir leurs souvenirs et de songer un peu à tout 

ce qu’on a dit de la presse, durant les longues années où le libre usage nous en a été si 

opiniâtrement disputé. On peut défier les détracteurs de la liberté de l’enseignement d’en dire 

jamais contre cette liberté autant qu’on en a dit contre celle de la presse. Et tout cela n’a pu ni 

dû sauver la censure, néanmoins ! Y a-t-il donc, dans ce qu’on allègue aujourd’hui contre 

l’enseignement libre, des raisons plus péremptoires pour en conserver la direction suprême à 

l’État ? Est-il bien vrai que la liberté de l’enseignement est naturellement plus redoutable que 

celle de la presse ? Comment le soutenir sérieusement ? N’est-il pas sensible que 

l’enseignement (celui dont il s’agit surtout) ne peut pas être employé au même degré que la 

presse dans un intérêt de parti ? N’a-t-on pas naturellement un peu plus de respect pour 

l’enfance ? A-t-on le même intérêt à l’égarer ? Y a-t-il les mêmes services immédiats à en 

attendre ? L’action exercée sur des enfants d’ailleurs n’est-elle pas plus réellement surveillée ? 

N’est-il pas vrai que les enfants sont, en général et par instinct, des observateurs très attentifs 

et des juges fort sévères ? Est-il possible que des choses vraiment répréhensibles se passent 

dans une école sans que les enfants et bientôt leurs parents en soient avertis, et, pour peu que 

l’autorité secondât cette police naturelle et inévitable des enfants et des familles, n’est-il pas 

permis de croire qu’un bon système de répression suffirait pour maintenir dans des écoles libres 

le respect de l’ordre et celui des mœurs ? La presse s’adresse, dit-on, à des hommes faits ! C’est 

en partie vrai, sans doute ; mais est-ce tout à fait véritable, et ne s’adresse-t-elle qu’à des 

hommes faits ? Ne faut-il pas reconnaître que son action peut-être la plus étendue et 



certainement la plus redoutable est celle qu’elle exerce sur des milliers de jeunes gens, à l’issue 

de leurs classes ? N’est-il pas vrai qu’à l’âge précisément où les passions sont le plus vives, ces 

pauvres jeunes gens, mal préparés et encore dépourvus de toute expérience, sont livrés, dans 

l’isolement, loin souvent de tout conseil, de tout appui, et dans des foyers d’action où tout 

contribue à surexciter leur effervescence naturelle, aux passions déchaînées de tous les 

journaux ? Et croyez-vous réellement qu’il y ait moins de danger à laisser faire par des journaux 

libres l’éducation politique de ces générations à peine émancipées, qu’il n’y en aurait à laisser 

faire par de libres instituteurs, sous les yeux des magistrats et des familles, l’éducation 

secondaire des enfants et des adolescents ?… 

Je finis par l’examen de ce qu’on dit de plus considérable pour le maintien en principe du droit 

de l’État. Si l’État, observe-t-on, cessait, en fait d’enseignement, d’avoir, en droit et en action, 

l’initiative, c’en serait fait de tout enseignement pour les classes pauvres, c’en serait fait en 

même temps de toute véritable culture intellectuelle pour les classes de l’ordre moyen. L’État 

doit donner aux classes pauvres l’instruction primaire. Il doit assurer aux classes moyennes cet 

ensemble de connaissances qu’on désigne par le nom d’humanités et qui demeureraient, sans 

son intervention, le privilégie des classes supérieures. — L’État fait ici, cela n’est pas douteux, 

ce qu’on affirme qu’il doit faire. Mais est-il certain au même degré qu’il est de son devoir de 

faire ce qu’il fait ? Je n’oserais sur ce point, je l’avoue, affirmer avec autant de confiance que 

l’a fait l’illustre et savant rapporteur de la Chambre des pairs. Il va sans dire que je parle toujours 

en théorie, et qu’on ne saurait, au point de vue de l’application, tirer aucune conséquence 

actuelle ni prochaine de mes doutes. 

S’il est quelqu’un qui soit en mesure d’établir par de bonnes et solides raisons que l’État, qui 

doit, dit-on, l’instruction primaire aux classes pauvres, leur doit cela sans leur devoir néanmoins 

autre chose ; qu’il est obligé de les instruire et n’est pas obligé de les vêtir, de les loger, de les 

nourrir, je prie ce quelqu’un de me dire ces raisons, difficiles à surprendre, car je les ai souvent 

cherchées et je n’ai jamais pu les saisir. 

S’il est quelqu’un qui aperçoive nettement que l’État doit une véritable culture intellectuelle 

aux classes moyennes et qu’il est dans sa mission de rapprocher les conditions par des mesures 

directes, de combler d’une manière artificielle la distance qui existe naturellement entre les 

rangs, je supplie ces intelligences élevées et pénétrantes de dessiller ma faible vue ; car je fais 

de grands efforts pour voir ce qu’elles aperçoivent, et je confesse ingénument que ces efforts 

sont superflus. 

La question, on le pense bien, n’est pas de savoir s’il est à souhaiter que les classes pauvres 

arrivent à l’instruction et au bien-être, que les classes moyennes parviennent à participer aux 

plaisirs élevés de l’esprit, de la fortune et de la considération. Hélas ! je souhaite le bien commun 

de la grande famille de toute la puissance de mes affections et du peu que je puis avoir de 

jugement et d’intelligence. Mais la difficulté est précisément de reconnaître si l’État travaille 

en effet à ce bien commun, en s’entremettant directement dans l’éducation des classes dont il 

s’agit, plus que dans le soin de leur fortune, et si c’est ici pour lui, non pas un droit seulement, 

mais une obligation de s’interposer ? 

Tout vient à point à qui sait attendre, est une des meilleures paroles qu’ait jamais dites la 

sagesse proverbiale des nations. Qu’il y ait pour les familles pauvres qui ont su se mettre au-

dessus des premiers besoins, profit à se procurer, dès qu’elles le peuvent, une certaine 

instruction usuelle qui soit pour elles un instrument de plus de bien-être et un commencement 

de dignité, je n’en fais assurément aucun doute. Mais y a-t-il profit pour elles à ce que l’État 

devance ce moment et leur donne à toutes l’instruction primaire avant qu’elles en aient senti le 



besoin et soient en mesure de faire le moindre sacrifice pour l’acquérir ? Est-ce véritablement 

les servir que d’éveiller ainsi prématurément leur sensibilité et leur intelligence ? Ne vaudrait-

il pas autant patienter ? Ne serait-il pas aussi sage et aussi véritablement bienveillant de laisser 

le progrès de leur éducation se subordonner à celui de leur fortune ? Est-on sûr, en les rendant 

plus intelligentes et plus sensibles avant qu’elles soient devenues plus aisées, de faire autre 

chose que de les rendre plus malheureuses et plus inquiètes ? Leur apprendre spontanément à 

lire, c’est les mettre, de son autorité privée, en communication avec ce pêle-mêle de bonnes et 

de mauvaises pensées, de bons et de mauvais sentiments que ne cesse d’enfanter la presse. 

S’est-on demandé, en les faisant entrer dans ce commerce avant qu’elles en manifestassent le 

besoin, si elles y apporteraient une raison assez exercée et quelques notions assez sûres pour ne 

pas se laisser misérablement duper ?… Voilà des doutes qui pourraient ne pas plaire au faux 

zèle, mais que me pardonneront, j’en ai l’espoir, la charité sincère et une philanthropie vraiment 

éclairée. 

Des questions plus vives et plus pressantes peuvent être inspirées par la diffusion officielle de 

l’enseignement immédiatement supérieur. Mettre, par divers moyens et notamment par un 

externat plus ou moins gratuit, l’enseignement des collèges à la portée des classes 

intermédiaires les moins avancées, et presque des classes inférieures, est-ce véritablement faire 

le bien ? Est-ce faire le bien surtout, quand on songe à la nature de cet enseignement, au genre 

d’aptitudes qu’il donne, aux prétentions qu’il éveille, à l’incurable vanité qu’il inspire, aux 

nombreux et inévitables déclassements qu’il tend sans cesse à opérer ? Je crains, je l’avoue, que 

cette manière de rapprocher les rangs ne soit moins une manière de les rapprocher que de les 

confondre, et qu’il ne résulte de là bien des mécomptes et bien des souffrances, bien de 

l’agitation et bien des désordres. 

Il est vrai qu’après avoir fait très savamment et très philanthropiquement beaucoup de mal, la 

science administrative est féconde en artifices pour y remédier. Mais la question est de savoir 

si les remèdes dont elle use ici ne sont pas une nouvelle cause de complications et de 

souffrances. Voyez en effet la singularité ! On donne plus ou moins gratuitement à tout le 

monde l’instruction de tous les degrés, primaire, secondaire, spéciale, depuis la plus inférieure, 

jusqu’à la plus élevée ; on déclasse ainsi une multitude de familles ; on pousse abusivement 

hors de leur condition une multitude de pauvres jeunes gens, à qui l’on donne des besoins 

délicats qu’ils ne pourront satisfaire, et le désir de positions élevées auxquelles ils ne pourront 

parvenir ; et l’on croit ensuite réparer cela, en commettant une faute plus grave d’un autre genre, 

en barrant arbitrairement le chemin qui conduit non seulement aux fonctions dont l’État seul 

dispose, mais à des professions qui appartiennent à tous, en suscitant sur les pas de tout le 

monde des obstacles qu’on n’y devrait pas rencontrer, et en multipliant arbitrairement les 

conditions et les épreuves. On espère ainsi amortir les ambitions qu’on a imprudemment 

fomentées, tandis qu’on ne fait souvent qu’exciter la médiocrité à s’obstiner dans une vaine 

poursuite, décourager quelques talents réels, et joindre en effet beaucoup d’injustice à beaucoup 

d’imprévoyance… Le vrai remède, il faut le dire avec sévérité, le vrai remède serait de ne pas 

faire le mal pour n’avoir pas ensuite à y remédier par un mal nouveau. Le vrai remède serait de 

ne pas fomenter des ambitions qu’on est impuissant à satisfaire. Le vrai remède serait de laisser 

les familles proportionner leur éducation à leur fortune et aux chances naturelles de leur 

condition ; de les laisser s’avancer par leurs efforts, comme de juste, et dans la mesure de leurs 

efforts, sans presser artificiellement leur marche, et sans leur barrer ensuite arbitrairement le 

chemin. Les appeler, les exciter toutes, sans pouvoir après faire autre chose pour elles que leur 

rendre de plus en plus difficile l’accès des professions et des fonctions vers lesquelles on les a 

attirées : est-ce juste, est-ce prudent, je le demande ? Et n’est-il pas permis de douter qu’en 

principe il y ait nécessité de laisser l’enseignement à l’État pour en faire un si dangereux abus ? 



Sans lui, ajoute-t-on, c’en serait fait de toute vraie culture intellectuelle pour les familles de 

l’ordre moyen, et c’est à lui qu’on doit non seulement que toutes les classes reçoivent une 

certaine instruction, mais qu’elles reçoivent toutes l’instruction la plus convenable… Mais ceci, 

véritablement, me semble encore plus susceptible d’être contesté, et je suis dans une dissidence 

de plus en plus complète avec les apologistes du prétendu droit de l’État. 

Réserver à l’État la prérogative de l’enseignement, surtout quand tous les autres arts ont été 

livrés à l’activité universelle, c’est faire inévitablement que l’art d’enseigner ne se trouve 

bientôt plus en harmonie avec les autres, et ne réponde que d’une manière de plus en plus 

imparfaite aux véritables besoins de la société. 

N’est-ce pas au surplus ce qui arrive ? N’est-il pas vrai que, depuis un temps pour ainsi dire 

immémorial, on n’a fait subir aucun changement essentiel au programme des études, et qu’il 

n’y a pour ainsi dire plus aucun rapport entre l’éducation fondamentale que reçoivent toujours 

les nouvelles générations, et les arts divers que la société cultive ? 

Quelques personnes, je le sais, sont dans l’usage de distinguer, quand il s’agit d’apprécier ce 

genre d’enseignement, entre les personnes qui le reçoivent ; et je sais aussi qu’en trouvant qu’il 

répond mal aux besoins des classes intermédiaires, elles pensent qu’il est infiniment mieux 

approprié à ceux des classes élevées. J’ai peur qu’il ne convienne véritablement ni aux unes ni 

aux autres. 

La difficulté est de juger quel devrait être le fond de ces études primordiales « que la sagesse 

des siècles, a dit avec un grand sens M. de Broglie, a si bien nommées les humanités, parce que 

c’est le fonds même de la nature humaine qu’elles nourrissent et fortifient. » Est-il vrai, de par 

la nature même des choses, que l’enseignement des langues grecque et latine doive, jusqu’à la 

consommation des siècles, servir de base à ces premières études, et constituer le fond même des 

humanités ? 

On ne peut se dissimuler qu’il n’y ait à ce sujet un grand fonds de doute et d’incertitude, non 

seulement dans beaucoup d’esprits réfléchis, mais encore dans les instincts publics, dans la 

sagesse spontanée du grand nombre ; et il est certain qu’il s’élève sur ce point, contre la 

puissance de l’usage qui a prévalu depuis tant de siècles, des objections auxquelles le plus grand 

Grec du monde trouverait avec peine quelque chose de solide à opposer. 

Par quel miracle arrive-t-il que la littérature de deux nations païennes soit foncièrement la plus 

propre et même la seule propre former l’esprit et le cœur des peuples chrétiens ? Le 

christianisme ne nous a-t-il donc rien appris, ou rien de ce qu’il nous a appris n’est-il passé dans 

les langues qui se sont formées sous son influence ? — Comment se fait-il que la littérature de 

deux races essentiellement militaires soit la seule qui se puisse convenablement ajuster au goût 

et aux mœurs de peuples essentiellement pacifiques et industrieux ? — Comment se peut-il 

encore que la littérature de deux peuples dont l’existence reposait foncièrement sur la 

domination et l’esclavage, soit la seule qui puisse servir de modèle à des nations dont l’existence 

se fonde uniquement sur la liberté et le travail ? — S’il est vrai, comme on l’a dit avec tant de 

justesse, que la littérature soit l’expression de la société, comment se peut-il que les littératures 

de notre temps, expression de sociétés infiniment plus polies et plus perfectionnées à tous 

égards que ne pouvaient l’être les sociétés grecque et romaine, soient pourtant moins dignes de 

nous servir de modèles que celles des Grecs et des Romains ? — Comment se peut-il que l’étude 

de ces littératures ait à nos yeux assez d’importance pour nous faire négliger presque 

absolument celles de nos voisins les plus cultivés, et avec qui nous aurions le plus besoin 

d’entretenir des relations actives ? Comment concilier ce dédain pour la langue des nations nos 



voisines, avec les efforts que nous faisons en même temps pour nous mettre en communication 

avec elles ? Comment accorder les procédés de notre ministre des travaux publics, qui s’évertue 

sans cesse à faciliter nos rapports avec les Anglais, les Allemands, les Italiens, les Espagnols, 

et ceux de notre ministre de l’instruction publique, qui ne fait que le moins qu’il peut pour que 

ces peuples et nous puissions nous entendre ? Comment le Grec et le Latin s’excuseront-ils de 

nous faire manquer à ce point de bon sens ? Comment s’excuseront-ils surtout de nous avoir 

infatués au point de nous faire dédaigner l’étude de notre propre langue, au point d’empêcher 

qu’elle ne devînt dans les collèges l’objet d’aucun enseignement direct, au point de faire que 

les trente quarantièmes des élèves arrivassent à la fin de leurs longues études, sans pouvoir se 

rendre le témoignage qu’ils l’écrivent correctement et avec une certaine facilité ? 

Que l’étude des lettres grecques et latines soit un complément très désirable pour de certaines 

éducations spéciales, pour celle des érudits notamment, pour celle encore des hommes qui ont 

une vocation véritablement littéraire, on ne peut sûrement le nier. Mais qu’elle doive former en 

général le fond même de l’éducation, et servir de base pour tout le monde à ce qu’on appelle 

les humanités ; que les peuples modernes les plus cultivés ne pussent faire leurs humanités dans 

leur propre langue et dans celles des nations leurs voisines qui méritent le plus d’être étudiées, 

c’est infiniment plus contestable, assurément. « Il est, ai-je écrit ailleurs, plusieurs des langues 

vivantes de l’Europe, dans lesquelles on trouve infiniment plus à lire que dans le latin et dans 

le grec. Toutes les richesses littéraires de l’une ou l’autre de ces deux langues peuvent être 

renfermées dans une cinquantaine de volumes, tandis qu’il y a des milliers de bons ouvrages à 

lire dans le français, l’anglais, l’italien, l’allemand. Nous pouvons puiser dans ces ouvrages des 

connaissances bien plus sûres, plus variées, plus étendues, et surtout bien mieux appropriées à 

nos arts, à nos goûts, à nos mœurs, que dans les livres grecs et latins. Les langues dans lesquelles 

ces ouvrages sont écrits peuvent être lues et parlées, tandis que le latin et le grec ne peuvent être 

que lus. Les premières de ces langues sont celles de nations vivaces, nombreuses, florissantes, 

qui nous entourent de tous côtés, avec lesquelles nous sommes perpétuellement en relation 

d’affaires ou de plaisirs, tandis que les secondes sont celles de deux peuples qui ont pour jamais 

disparu de la scène du monde. Nous ne pouvons pas faire l’amour en grec. Nous ne parlerons 

pas d’affaires en latin. Dans quelque pays que nous allions, ces langues ne sont en réalité pour 

nous d’aucune ressource ; et lorsque nous arrivons parmi des peuples dont nous n’entendons 

pas l’idiome, et chez qui nous sommes, en quelque sorte, frappés immédiatement de mutisme 

et de surdité, où nous ne pouvons pas échanger deux paroles bienveillantes, où nous pourrions 

être, sans nous en douter, un objet universel de raillerie, c’est une singulière façon de nous 

consoler de cette position ridicule et humiliante, que de penser que nous pourrions traduire 

péniblement une églogue de Virgile, ou scander, que bien que mal, une ode d’Horace… Au 

fond, rien ne semble plus stupide et plus fou, au moins de la part du très grand nombre, que de 

consacrer de longues années, prises sur la partie la plus précieuse de la vie humaine, uniquement 

à apprendre deux langues, et précisément deux langues que le très grand nombre n’a pas le 

moindre intérêt à savoir ; deux langues qu’on ne parle plus, dans lesquelles il y a beaucoup 

moins à lire que dans plusieurs de celles qu’on parle, et dont tous les bons ouvrages ont été 

traduits dans la plupart de celles que nous parlons ; deux langues que l’universalité des 

personnes qui les étudient apprennent d’ailleurs fort mal, que presque tout le monde se hâte 

d’oublier dès aussitôt et après les avoir apprises, et dont l’étude, que son défaut d’objet, sa 

durée, et probablement aussi le vice des méthodes employées tendent à rendre si rebutante, n’a 

souvent d’autre résultat que de faire prendre en aversion toute espèce de travail intellectuel. 

Quelle singularité n’est-ce point que de donner à l’étude de ces langues une importance si 

follement exagérée ! D’en faire, sinon l’objet unique, au moins l’objet le plus fondamental et 

de beaucoup le plus considérable de toute l’éducation ! De vouloir qu’on devienne capable non 

seulement d’entendre le latin, mais de le parler, de l’écrire, de l’écrire en vers aussi bien qu’en 



prose ! Quoi de plus bizarre encore que de préparer les hommes aux professions les plus 

diverses par un seul genre de travail, et par un travail qui n’a de rapport bien direct avec aucune 

de ces professions ! Nous avons dans l’Inde, observe un écrivain anglais, cent mille de nos 

compatriotes qui s’étaient préparés à ce voyage en faisant des vers barbares sur Apollon, Mars, 

Mercure, et qui du reste n’avaient appris aucune des langues que parlent les cent millions 

d’individus sur lesquels s’exerce leur domination. À notre tour, nous pourrions dire : Nous 

avons dans nos champs, dans nos ateliers, dans nos comptoirs, dans nos études, dans nos 

laboratoires, des milliers d’individus qui se sont préparés à la pratique de l’art agricole, de la 

fabrication, du commerce, et d’une multitude de professions en employant de longues années à 

faire des versions et des thèmes, ou à enfiler dans un certain ordre des ïambes, des dactyles et 

des spondées. » 

Et ce ne sont pas là des allégations vaines. Des faits nombreux et irrécusables font assez 

connaître que l’enseignement classique offert par l’État aux classes moyennes s’adresse à des 

familles qui, pour la plupart, n’en ont que faire, et à qui il rend le triste service ou de les 

déclasser, ou de les laisser déplorablement ignorantes. L’administration municipale de la ville 

de Paris a voulu savoir avec un peu de sûreté, en 1842, quelles étaient les familles à qui cet 

enseignement était donné. La commission à qui elle a confié le soin de cette recherche a pris la 

liste électorale des douze arrondissements, supposant avec raison que les électeurs les moins 

aisés devaient ne pas se contenter pour leurs enfants de l’instruction donnée par les écoles 

primaires proprement dites, et, tenant compte tout à la fois de l’élévation du cens et de la nature 

des professions, elle a trouvé que, sur les 19 484 électeurs dont la liste était formée, il y en avait 

6 138 aux enfants de qui les études classiques pouvaient être plus ou moins nécessaires, et 

13 346 à qui elles étaient complétement inutiles. Elle a reconnu que, sur ce dernier nombre si 

considérable de familles qui faisaient enseigner les lettres grecques et latines à leurs enfants, 

sans que leur situation leur en fît le moins du monde sentir la nécessité, il en était dont les 

enfants avaient plus ou moins de succès, menaient à fin leurs études et se dégoûtaient presque 

toujours alors de la profession de leurs parents ; d’autres, en beaucoup plus grand nombre, dont 

les enfants travaillaient peu, réussissaient mal, et ne faisaient que des études incomplètes qui ne 

s’élevaient pas au-dessus de la quatrième ou de la troisième ; d’autres enfin qui faisaient donner 

une éducation classique encore plus faible à leurs enfants dans des pensionnats aux environs de 

Paris. 

Je n’examinerai pas si des études grecques et latines, conduites à terme sous la direction de 

maîtres exercés, font des enfants de la classe moyenne qui s’y livrent des sujets plus distingués 

que ne feraient des classes françaises conduites à terme aussi par des hommes habiles, et dans 

lesquelles les langues grecque et latine seraient remplacées par les langues vivantes les plus 

nécessaires et par une série d’études usuelles et élémentaires savamment et fermement dirigées. 

Avec le degré de pédantisme qui nous reste, nous n’en sommes pas encore à pouvoir nous livrer 

à des comparaisons si ouvertement injurieuses à la dignité du grec, si profondément attentatoires 

à la majesté du latin. Mais il faut prendre garde que, dans l’appréciation à laquelle nous nous 

livrons, il n’y a pas à s’occuper seulement des enfants de la classe moyenne qui mènent à fin 

leurs études classiques et y obtiennent des succès. Il faut songer, sans parler davantage des 

inconvénients attachés à ces succès mêmes, que le nombre des enfants qui les obtiennent n’est 

pas grand, ou que du moins il n’est pas, à beaucoup près, le plus considérable. Il résulte du 

document municipal dont je viens d’extraire quelques faits, que, sur un peu plus de 11 000 

enfants que les collèges et les institutions privées du royaume rendent annuellement à leurs 

parents, il y en a plus de 7 000 qui retournent chez eux sans avoir terminé leurs classes, et sans 

avoir pu, absorbés qu’ils étaient par le grec et le latin, remplacer ce qu’ils n’acquéraient pas de 

ce côté par des acquisitions d’un ordre plus utile ; de sorte que les sept onzièmes, près des deux 

tiers, rentrent dans leurs familles pourvus seulement de quelques bribes de latin et de grec, et 



dans une radicale impuissance d’ailleurs de rien faire qui vaille, compensée, si l’on veut, par 

une ample provision de prétentions dangereuses pour leur avenir[2]. Je doute sincèrement qu’en 

présence de tels résultats, il soit possible de dire que l’intervention de l’État dans 

l’enseignement est nécessaire pour assurer aux familles de l’ordre moyen une véritable culture 

intellectuelle. Cette intervention, dans la réalité, n’est propre ni à assurer une bonne distribution 

de l’enseignement, ni à faire qu’il soit véritablement approprié aux besoins des classes qui le 

reçoivent. J’ai exposé clairement ailleurs, en parlant des prétentions assez mal fondées de notre 

temps à l’esprit pratique, que l’État donnait un enseignement en général beaucoup trop 

spéculatif. Je prends la liberté de renvoyer à ces réflexions, que je crois solides[3]. 

Sous quelque aspect donc que j’envisage la question, il ne me paraît pas possible d’admettre en 

théorie que l’enseignement est et doit demeurer une prérogative de l’État. Il y a, dans l’héritage 

que nous avons recueilli des précédents régimes, de très bonnes raisons, et je les ai brièvement 

notées au début de cet article, pour qu’en fait il en soit et il en doive être plus ou moins 

longtemps ainsi ; mais la chose, encore une fois, n’est pas soutenable en principe. 

S’il n’est pas théoriquement soutenable que l’enseignement soit un droit de l’État, il ne l’est 

pas davantage, toujours en théorie s’entend, qu’il lui appartienne de le gouverner par les moyens 

qu’on propose, et que ce qu’on a si laborieusement formulé sous le nom de liberté de 

l’enseignement, dans le projet qui est en ce moment soumis à la discussion des Chambres, soit 

en effet la liberté qui a été promise à cet art-là, et dont il doit jouir ainsi que tous les autres. 

Le projet conserve dans son intégrité l’établissement universitaire, et prend des mesures pour 

qu’il soit étendu, accru, fortifié. Il annonce que le nombre des collèges royaux sera 

successivement augmenté jusqu’à concurrence d’un collège royal par département, portait la 

rédaction ministérielle, ce qui élevait ce nombre de 46 à 86 ; suivant les besoins des localités, 

dit la rédaction amendée de la commission de la Chambre des pairs, ce qui laisse indéterminé 

le chiffre des augmentations. Le projet énumère les diverses charges auxquelles seront 

assujetties les communes qui demanderaient l’érection en collèges royaux de leurs collèges 

communaux, et il ajoute que les fonds consacrés par les conseils municipaux à l’instruction 

secondaire ne pourront être consacrés qu’à la fondation ou à l’entretien de collèges royaux ou 

communaux, dont l’enseignement est foncièrement classique. 

Cet ensemble de mesures provoque deux réflexions. Les établissements publics sont, par leur 

nature, en possession d’avantages tels, même sans le secours de la rétribution universitaire, que 

toute concurrence avec eux semble déjà fort difficile ; et la commission de la Chambre des pairs 

avoue que la plupart des établissements privés qui se sont élevés à côté d’eux languissent et ne 

se soutiennent qu’à grand’peine. Que sera-ce, si l’on peut inférer de l’article 69 de la Charte 

que l’État peut en augmenter indéfiniment le nombre, et les doter, en les multipliant, 

d’avantages pour ainsi dire illimités ? Comment entend-on concilier ce droit de l’État avec la 

liberté que la Charte ordonne d’établir au profit des personnes privées ? Pour peu qu’on presse 

le droit, réservé ou non réservé à l’État, n’en sera-t-il pas de la liberté de l’enseignement 

secondaire comme il en est de celle de l’instruction primaire, dans laquelle l’industrie privée ne 

pourrait, quelque ardeur qu’elle y voulût mettre, jouer qu’un rôle à peu près nul, et dont la 

liberté, pour plusieurs raisons, peut passer pour purement nominale ? — En second lieu, 

comment entend-on que la liberté de l’enseignement se concilie avec cette défense qui est faite 

aux communes de rien voter pour l’instruction secondaire qui ne doive être employé à la 

fondation ou à l’entretien de collèges royaux ou communaux, foncièrement consacrés à 

l’enseignement des lettres grecques et latines ? Comment concilie-t-on cette défense, par 

exemple, avec la liberté que demandait depuis assez longtemps la ville de Paris de fonder un 

collège français, et que n’a pas permis de lui accorder la jalouse rigueur des règlements 

https://web.archive.org/web/20260105223843/https:/www.institutcoppet.org/de-la-liberte-de-lenseignement/#_ftn2
https://web.archive.org/web/20260105223843/https:/www.institutcoppet.org/de-la-liberte-de-lenseignement/#_ftn3


universitaires ? Les communes, en votant des fonds pour des collèges, seront-elles libres de 

déterminer le programme de l’enseignement qui y sera donné, ou ne pourront-elles que donner 

leur argent sans pouvoir influer sur le choix des études ? 

Le projet est rédigé de manière à maintenir dans toute sa rigueur la division actuelle des 

établissements consacrés à l’enseignement en collèges royaux et communaux de diverses 

classes, en institutions et pensions, et il ne permet à l’industrie privée de prendre rang que dans 

les derniers anneaux de cette vaste chaîne. Il est permis de demander si le nom de COLLÈGE 

est un nom ou une raison de commerce qui aient été aliénés à l’Université, et comment on 

comprend que la liberté de l’enseignement soit compatible avec une classification officielle 

dans laquelle l’industrie particulière serait forcée d’entrer, et où elle ne pourrait occuper que la 

dernière place. Que l’État classe et baptise ses propres établissements comme il l’entend : il en 

est assurément bien le maître. Mais, en dehors des établissements de l’État, le choix des noms, 

dans un système de liberté, doit demeurer libre, et le rang des établissements rester 

exclusivement soumis au jugement du public. Il n’y a point de liberté hors de ces règles. 

S’il est loisible à l’État de classer ses propres établissements, depuis les plus inférieurs 

jusqu’aux plus élevés, dans un ordre rigoureusement hiérarchique, il ne lui appartient pas moins 

de déterminer les conditions qu’on devra remplir pour y entrer, ou pour s’élever de l’un à 

l’autre. Mais il tombe sous le sens que, dans un système de liberté, l’État ne peut pas plus avoir 

le droit de rendre ces conditions, et notamment celle des grades, obligatoires pour les 

établissements privés, qu’il ne peut avoir le droit de classer ces établissements ou de déterminer 

les noms qu’il leur sera permis de prendre. La liberté promise à l’industrie privée a eu 

précisément pour objet de l’autoriser à faire autre chose que ce qui se pratique dans les 

établissements publics. Comment comprendre alors que cette liberté se puisse accorder avec 

l’interdiction de fonder aucun établissement particulier, sans avoir préalablement acquis le 

genre d’instruction que donnent les établissements publics, et sans s’être mis en mesure d’en 

justifier par des grades et des diplômes ? 

L’objet des études est de préparer à l’exercice des professions et des fonctions, de rendre 

véritablement apte à les bien remplir. Faut-il que cette aptitude soit constatée d’avance et qu’on 

ne puisse passer à l’exercice de la profession ou de la fonction qu’après avoir subi des examens, 

soutenu des thèses, et fait, en quelque sorte, son chef-d’œuvre, comme on y était obligé avant 

de passer maître, dans l’ancien régime des corporations ? C’est une question considérable, que 

le projet résout implicitement d’une manière affirmative, sans qu’on prenne seulement la peine 

de la discuter. Je ne l’examine point. Mais, en tenant ce qu’on propose à ce sujet pour bien et 

dûment résolu, je demande comment on comprend que la liberté des établissements privés soit 

compatible avec une disposition qui rendrait, à tous les degrés, les établissements publics juges 

de l’aptitude des élèves sortis des institutions particulières ? 

Tout, dans le projet, tend à faire qu’on ne puisse sortir que le moins possible du programme des 

études que l’usage a consacrées : c’est à cela que visent et la définition même donnée par le 

projet de l’enseignement secondaire, et la division qu’il fait des établissements autorisés à le 

donner, et la nature des épreuves auxquelles seront soumis instituteurs et maîtres, et l’obligation 

imposée aux instituteurs de produire d’avance leur programme et de le représenter tous les 

ans… Il faut néanmoins reconnaître qu’il n’y a rien dans le projet d’où l’on puisse 

rigoureusement inférer qu’il ne sera pas permis aux instituteurs autorisés à fonder des 

établissements libres de rédiger leur programme ainsi qu’ils l’entendront. Mais il n’est, à mon 

avis, pas possible d’admettre que la liberté de leur profession soit compatible avec la nature des 

conditions auxquelles le projet subordonne le droit de fonder de tels établissements. Il y a à 

distinguer entre ces conditions, sans doute. Elles ne sont pas toutes incompatibles avec la 



liberté. Il en est quelques-unes de fort naturelles et de fort justes : non pas peut-être celle d’être 

Français ; car on ne comprend pas bien, même après avoir lu le savant rapport de la commission, 

pourquoi il serait rigoureusement interdit à des étrangers de se livrer en France à l’exercice de 

l’enseignement, et, par exemple, à des Anglais honorables et instruits de venir fonder en France 

des établissements destinés à l’enseignement de la langue et de la littérature anglaises ; mais, 

sinon la condition d’être Français, au moins celle d’être parvenu à un certain âge, et surtout 

celle de n’avoir pas subi la moindre condamnation flétrissante. Peut-être eût-il été possible et 

permis d’en chercher dans le cens et la fortune : celles-là n’opposent pas à la liberté d’obstacle 

véritablement dirimant. Peut-être encore pourrait-on admettre la condition générale du grade, 

bien qu’aux yeux des hommes les moins expérimentés, les grades soient assurément une 

garantie fort illusoire, et qu’on n’en ait pas demandé, et avec raison, pour l’entreprise et la 

rédaction des journaux, sorte d’écoles pourtant où on se livre à un genre d’enseignement bien 

autrement difficile, élevé, délicat, que l’on ne peut le faire dans un établissement d’instruction 

secondaire. On n’eût eu finalement d’objection véritablement péremptoire contre aucune 

condition qui n’aurait assujetti les impétrants qu’à des choses, même difficiles, qui auraient 

dépendu d’eux, non de l’État. Mais il y en a d’insurmontables, théoriquement parlant, contre 

toutes celles qui subordonnent à la volonté, au consentement, à la permission de l’État la liberté 

des instituteurs. C’est, en effet, de cette volonté que les promesses faites ont eu précisément 

pour objet de les affranchir. 

Pour le coup, leur dit-on, vous voilà bien et dûment libres. Il pouvait n’en être rien jusqu’ici. 

Vous étiez soumis à une véritable censure ; on vous faisait subir un examen préalable et 

rigoureux ; puis on vous accordait ou l’on vous refusait la permission de tenir école, comme à 

d’autres, précédemment, on avait accordé ou refusé le permis d’imprimer. Ce ne sera plus cela 

désormais : plus d’autorisation préalable ! Plus de nécessité imposée aux instituteurs de se 

mettre en quête d’une permission ! 

Ce n’est pas sans quelque surprise, je l’avoue, qu’on entend parler ainsi les hommes les plus 

éclairés et, à tous égards, les plus respectables ; et l’on a besoin de bien sonder son cœur et son 

intelligence pour voir si l’on est plus sûr qu’eux de ne pas se tromper. Cependant, comment s’y 

méprendre ? En vérité, la lumière du jour n’est pas plus claire, et l’on se demande comment des 

hommes également honnêtes et raisonnables peuvent avoir ici deux avis différents. Quoi ! vous 

m’affranchissez, dites-vous, du joug de la censure ! Mais quel office exercera donc sur moi le 

double tribunal qui devra d’avance m’examiner ? Vous ne m’imposez plus l’obligation 

d’obtenir d’autorisation préalable ! Mais que m’imposez-vous donc l’obligation d’obtenir ? Les 

juges devant lesquels vous me renvoyez éviteront sans doute avec grand soin de me dire : Je 

t’autorise : ils ne prononceront pas le mot sacramentel ; mais, s’ils ne prononcent pas le mot, 

ne feront-ils pas évidemment la chose ? N’est-il pas écrit que je ne pourrai rien jusqu’à ce que 

les trois sortes de juges devant lesquels vous me forcez de comparaître auront consenti à 

reconnaître l’existence des faits auxquels vous subordonnez l’exercice de mon droit ? Les juges 

préalables de ma moralité ne me diront pas : Nous t’autorisons à ouvrir ; mais bien : Nous 

reconnaissons que par tes mœurs et ta conduite tu es digne d’ouvrir une école. Les juges 

préalables de mon intelligence ne me diront pas : Nous l’autorisons à diriger ; mais : Nous 

reconnaissons que tu as le degré de capacité nécessaire pour diriger telle classe 

d’établissement secondaire. Le maire ne me dira pas : J’approuve que tu reçoives des élèves 

dans tel local ; mais : J’approuve le local dans lequel tu veux réunir des élèves. Où donc est, je 

vous prie, la différence, et qu’y a-t-il de changé dans ma situation ? Avez-vous fait autre chose 

qu’aggraver mes tribulations et ma servitude ? Vous m’avez donné de nouveaux maîtres, je sais 

: je n’étais soumis qu’à une juridiction préventive, je suis soumis à trois ; je n’avais qu’un 

censeur, j’en vais avoir quatorze ou quinze. Le juge et la formule sont changés : voilà tout. Le 

changement, affirmez-vous, est à mon avantage ? et peut-être à mon détriment, c’est ce que 



l’avenir m’apprendra ; mais ce n’est pas la mission que vous avait imposée la Charte : la Charte 

vous avait ordonné de m’affranchir, et je ne suis point affranchi. 

Au fond, ce que l’on tente ici n’a rien de bien étrange, ni de bien nouveau ; mais il est essentiel 

de ne se pas abuser sur ce que l’on tente. On tente de concilier ce qui ne se concilie point : 

l’affranchissement avec le maintien de la dépendance, les mesures préventives avec la liberté. 

La Restauration l’a assez essayé durant quelques années, relativement à la liberté de la presse. 

Elle s’évertuait à l’affranchir, et Dieu sait avec quelle bonne foi ! C’est-à-dire qu’elle s’évertuait 

à l’affranchir sans rien lâcher de son pouvoir sur elle ; et, en travaillant vertueusement ainsi à 

la liberté, elle arrivait toujours involontairement à la censure. N’est-ce pas précisément ce qui 

se passe relativement à l’enseignement ? Certes, on ne demanderait pas mieux que de 

l’affranchir : on a assez dit qu’on le voulait faire ; mais il s’agit de l’affranchir en en demeurant 

le maître, et c’est là que gît la difficulté ; on a déjà tenté trois fois de la résoudre, et trois fois on 

a échoué. Il faut compter que celle-ci ne sera pas la dernière. L’Université, en fait de liberté de 

l’enseignement, n’est pas encore arrivée à sa loi d’amour. On ne sait pas de quoi cet amour est 

capable. 

Ce qu’il faudrait faire, si les faits extérieurs étaient tels qu’on pût raisonnablement 

l’entreprendre, je le sais bien, et d’autres le savent aussi. Le noble et savant rapporteur de la 

Chambre des pairs l’ignore moins que personne, lui qui, en 1819, entouré de quelques amis 

pleins de lumières, et soutenu par un public libéral tant bien que mal préparé, aida si 

puissamment M. de Serres à faire sortir la Restauration des tristes errements de la censure et à 

la faire entrer, relativement à la presse, dans des voies de sincérité… Quand on veut rendre 

réelle une liberté qui a été décrétée et dont il ne s’agit plus que d’assurer la jouissance, on ne va 

pas s’ingénier à lui créer des cadres dans lesquels elle sera obligée de se mouvoir comme elle 

pourra, et où elle se trouvera comme à la torture ; on donne une meilleure direction à ses efforts : 

on laisse cette liberté tranquille ; seulement, en cessant de la torturer, on a grand soin de prévoir 

les divers méfaits qu’elle pourrait servir à commettre, et l’on songe à faire une législation pénale 

avisée et sérieuse pour assurer d’une manière convenable la répression de ces méfaits. Ce n’est 

qu’alors que les choses, relativement à cette liberté, commencent à prendre une direction 

intelligente et régulière ; ce n’est qu’alors que cette liberté commence à devenir effective, et 

que la société, de son côté, entre en possession, contre les excès dont elle est naturellement 

susceptible, de véritables garanties, des seules garanties légitimes, des seules réellement 

efficaces, des seules qui soient également et simultanément favorables à l’ordre et à la liberté. 

Mais, pour qu’on en use ainsi, il faut que la situation le commande, et que toutes choses y aient 

été suffisamment préparées. Les circonstances du moment sont loin, je le sais, de rendre tant de 

sagesse obligatoire ; elles ne se prêteraient qu’à grand’peine à un essai de législation 

véritablement libéral, et, sur ce sujet, comme sur plus d’un autre, rien n’est véritablement prêt 

que pour des choses très médiocrement justes et sensées. Si l’on pouvait faire complétement 

abstraction des personnes et ne considérer qu’en elle-même la conduite des amis du clergé, je 

dirais qu’elle a été idiote ; car elle a prévenu, loin de la faire naître, l’envie qu’on eût pu 

concevoir de le voir entrer en possession de la liberté d’enseigner. Les libéraux, d’un autre côté, 

n’entendent absolument rien à la question : ils ne savent qu’avoir peur des jésuites, ainsi que le 

recommande l’Université, avec un zèle si désintéressé et si louable, et trouver qu’en toutes 

choses, hormis peut-être en matière de journaux, la liberté s’accorde merveilleusement avec la 

censure. Les républicains, toujours jaloux de veiller à l’unité de la république, demandent, non 

plus que l’on crée, mais que l’on conserve une centralité à l’enseignement. 

Cette centralité, toujours si chère aux républicains, ne paraît pas moins précieuse aux socialistes 

de toutes les sectes, et pour rien au monde ils ne consentiraient à la voir affaiblie… Comment, 

au milieu de tels faits, concevoir la pensée d’un projet de loi raisonnable ? Comment attendre 



un tel projet, surtout, des détenteurs du monopole, chargés de préparer eux-mêmes l’instrument 

de leur dépossession ? Quelle pouvait être, au milieu de ces faits, la puissance d’un article de la 

Charte ? Cet article, observe-t-on, proclame la liberté de l’enseignement ! Mais qu’importe que 

la liberté de l’enseignement soit dans la Charte, si elle n’est pas dans le sentiment public ? Il 

n’y a jamais dans les Chartes que ce que l’intelligence des nations y sait lire. Le législateur avait 

bien assez clairement établi la liberté de la presse dans celle de 1814 : à quoi a-t-il tenu que la 

censure n’y prît la place de la liberté, et ne s’y installât d’une manière durable ? Pendant 

combien d’années la majorité des Chambres, soutenue par les vœux d’un public prévenu ou mal 

informé, n’a-t-elle pas déclaré solennellement que c’était bien la censure que le législateur avait 

écrite dans la Charte, et que prévenir était la même chose que réprimer ? Qu’y aurait-il 

d’étrange, après de tels exemples et des précédents si dignes de faire autorité, qu’on trouvât que 

la liberté de l’enseignement que la Charte de 1830 a promise, est bien celle que l’Université a 

inscrite dans son projet de loi, et qu’assujettir les instituteurs à obtenir d’une multitude de 

fonctionnaires la déclaration qu’ils ont bien tout ce qu’il faut pour être instituteurs, n’est pas les 

soumettre à la nécessité de l’autorisation préalable, ni les laisser le moins du monde sous le 

joug de l’autorité ? Pourquoi l’Université ne l’entendrait-elle pas ainsi, si nous le comprenons 

de la sorte ? Pourquoi ferait-elle violence à notre entendement ? Pourquoi n’aurait-elle pas fait 

une mauvaise loi, si l’état de nos idées en rend la nécessité impérieuse ? Je suis loin, pour mon 

compte, je l’avoue, de trouver qu’elle ait abusé de la permission, et fait une loi plus imparfaite 

que la sottise publique ne le commandait. Je suis loin de le penser surtout, maintenant que la 

commission de la Chambre des pairs en a pallié, adouci, sinon véritablement corrigé les 

dispositions les plus graves. 

Je ne me plains donc point qu’on ait fait une mauvaise loi, quand tant de causes, et l’état de 

l’esprit public surtout, s’opposaient à ce qu’on en fît une bonne. Mais il importe de veiller à ce 

que personne ne soit induit en erreur sur la nature de la loi qui a été préparée. Il est essentiel, la 

loyauté le commande, qu’on ne la donne que pour ce qu’elle est ; et ce dont je me plains, ce qui 

peut à bon droit surprendre, c’est qu’on ait présenté pour une loi de liberté ce qui n’est au fond 

qu’une loi de censure et de police préventive. Les hommes éminents qui l’ont préparée auraient 

pu hardiment être plus sincères. Rien n’était malheureusement si facile, la situation étant 

donnée, que de prouver qu’il n’était pas possible de formuler une bonne loi. Mais il fallait que 

la vérité scientifique fût sauve, et qu’elle sortît pure et lucide de ce débat. J’ai la douleur de 

trouver qu’elle y a été plus d’une fois obscurcie, et par des hommes qui auraient dû être les plus 

fidèles gardiens de sa divine lumière. La chose est d’autant plus regrettable, que la sagesse, 

encore une fois, que l’habileté pratique ne la commandaient pas. J’aurais trouvé tout simple 

qu’on résistât vigoureusement, si la situation le commandait, à l’application de certains 

principes ; mais, en en ajournant l’application, il fallait ne pas cesser de les reconnaître, et en 

maintenir fermement l’autorité. Rien ne serait plus dangereux, dans le chaos où nous égarent 

tant de passions et d’intérêts personnels, que de perdre tout à fait de vue les saines notions 

théoriques. 

Je ne m’arrête pas davantage à combattre ce qu’ont pu dire, pour en obscurcir la vérité, certains 

défenseurs du projet de loi. Il ne faut pas leur rendre tortures pour tortures et en infliger à leur 

amour-propre autant que les mesures qu’ils ont préconisées seraient de nature à en faire souffrir 

à la liberté. 

J’ai hâte de finir, et je me borne à dire, en terminant, qu’en l’état où sont les choses, ce qu’il y 

aurait de plus désirable, ce serait que le débat, cette année, n’arrivât pas à solution. La question 

n’est point comprise. On s’efforce de la réduire aux proportions d’une querelle entre 

l’Université et les jésuites, et l’on n’a pas l’air de prendre garde que les droits du public y sont 

au plus haut point impliqués. De la part de l’Université, ce peut être là une tactique fort habile 



; mais de la part du public, on ne sait comment se rendre compte d’un tel excès d’inattention. 

Le public devrait voir cependant, pour peu qu’il ait pris la peine d’ouvrir le projet, qu’il est 

dirigé presque tout entier contre la liberté de l’industrie particulière, et que les dispositions 

relatives aux écoles ecclésiastiques n’y tiennent qu’une place fort limitée. À vrai dire, 

l’industrie privée n’a pas l’air de se douter qu’il soit ici question d’elle, et le débat s’éterniserait 

entre l’Université et les jésuites, qu’elle n’en saurait pas mieux, quant à ce qui la regarde, de 

quoi il s’agit, et qu’après plusieurs mois de discussion, on ne pourrait prononcer sans qu’à son 

égard il y eût surprise. Il faudrait pourtant attendre, avant de juger, qu’elle se soit éveillée et 

qu’elle ait pris quelque part au débat de la cause. — Puis il serait tout à fait désirable qu’on se 

donnât le temps de mieux apprécier les demandes du clergé, de les juger d’une manière plus 

éclairée et plus calme. Il y aurait à examiner froidement, non pas s’il doit être officiellement 

chargé de l’enseignement public et mis à la place du corps universitaire : il ne le demande point ; 

ni s’il n’est pas coupable de violence et ne manifeste pas un insupportable esprit de domination, 

par cela seul qu’il réclame la liberté ; car, de la part de ceux qui, depuis quarante ans, par l’abus 

de la législation la plus despotique, tiennent, en fait d’enseignement, absolument tout sous la 

main, une telle accusation passe en vérité toutes les bornes, et, sans apprécier ici le but ni les 

moyens du clergé, et en prenant en lui-même l’effort qu’il fait en faveur du droit commun, il 

est impossible de ne pas trouver cet effort louable et digne de tous les encouragements ; mais, 

ce qui est sérieusement à examiner, c’est la question de savoir s’il peut être admis à jouir pour 

son propre compte de la très légitime liberté qu’il réclame en faveur de tous, et à se livrer comme 

personne privée à l’exercice de l’enseignement ; si sa position comme corps public, nommé, 

rétribué par l’État, et chargé à ces titres d’un service spécial, lui permet d’élever une telle 

prétention ; s’il est mieux fondé à la former que ne le seraient l’armée, l’administration, la 

magistrature ; si, alors même qu’il cesserait d’être lié à l’État comme corps de fonctionnaires, 

il se trouverait, pour se livrer à l’enseignement, dans une bonne situation ; si la législation 

existante permettrait d’autoriser des congrégations d’hommes non reconnues à se livrer à 

l’enseignement ; si cette législation pourrait être facilement changée ; si l’État y serait 

suffisamment excité par les lumières du corps ecclésiastique, par sa connaissance des sciences 

et des arts profanes, par son aptitude constatée à les enseigner, par sa sympathie pour les 

acquisitions de la civilisation moderne et pour les formes de notre gouvernement en particulier, 

par celle qu’il inspirerait à la nation à tous ces titres ; si, d’ailleurs, alors même qu’il serait 

affranchi des liens que lui imposent la législation établie et sa situation officielle, il lui 

conviendrait véritablement de se livrer à l’enseignement des lettres et des sciences humaines ; 

si c’est bien là la mission d’enseigner qu’il a reçue ; si cet enseignement, à le bien prendre, 

n’implique pas contradiction avec la nature du sacerdoce, ou si la nature du sacerdoce 

n’implique pas contradiction avec cet enseignement ; si l’esprit d’un ministère tout 

d’inspiration et de foi n’est pas naturellement antipathique à l’étude et à l’enseignement des 

choses positives, etc. À vrai dire, ni l’État, ni le clergé, ni l’Université, ni la masse du public, 

ni l’industrie particulière ne paraissent avoir, dans ce grand débat, l’intelligence de leur situation 

et le sentiment de leurs droits et de leurs devoirs respectifs. Ils ne pourraient donc mieux faire 

tous que de laisser encore la question à l’étude. Vouloir régler leurs relations au sujet de 

l’enseignement, quand ils sont encore si mal informés de ce qu’elles doivent être, ce n’est pas 

hâter la solution des difficultés qui les divisent, mais introduire dans le débat un élément de 

discorde nouveau. À peine peut-on dire, dans l’état où sont les choses, et tant les questions sont 

mal posées, s’il est bon que la discussion continue, et si l’on peut espérer d’en voir sortir quelque 

lumière. 

Ch. DUNOYER. 

  



—————— 

[1] Opinion de M. Royer-Colard sur l’article 4 du titre III de la loi des finances de 1819. 

[2] Voir un rapport au Conseil municipal imprimé sous ce titre : NOUVEAU COLLÈGE À 

PARIS. Cet intéressant document, préparé par les soins d’une commission formée de MM. 

Perrier, Lahure, Say, Mortimer-Ternaux, Pellassy de l’Ousle, Ortila et Gallis, membres de ce 

conseil, a été rédigé par M. Ternaux, et lui fait infiniment d’honneur. 

[3] Voir le Journal des Économistes, tome II, pages 118 et suivantes. 

 

https://web.archive.org/web/20260105223843/https:/www.institutcoppet.org/de-la-liberte-de-lenseignement/#_ftnref1
https://web.archive.org/web/20260105223843/https:/www.institutcoppet.org/de-la-liberte-de-lenseignement/#_ftnref2
https://web.archive.org/web/20260105223843/https:/www.institutcoppet.org/de-la-liberte-de-lenseignement/#_ftnref3

	De la liberté de l’enseignement
	DE LA LIBERTÉ DE L’ENSEIGNEMENT.


