Recension : Commentaire sur UEsprit des lois,
par Destutt de Tracy (éd. Oeuvres complétes)

Benoit Malbranque

1¢" septembre 2016

Destutt de Tracy, Euvres complétes. Tome VII, Commentaire sur I’Esprit des Lois de
Montesquieu, Paris, Librairie philosophique J. Vrin, avril 2016

On peut porter sur I’ceuvre de Montesquieu les jugements les plus divers et I’opinion qu’aura
chacun illustrera, mieux que bien des exercices intellectuels, 1a nature de son systéme de pensée.
On comprend mieux les Physiocrates quand on garde en téte la critique vigoureuse qu’ils
exprimerent envers Montesquieu, son systeme de 1’équilibre des pouvoirs et son admiration de
I’exemple anglais. Le jugement de Keynes, qui qualifiait le philosophe frangais de « plus grand
économiste frangais, celui qu’il est juste de comparer a Adam Smith », trahit aussi les origines
idéologiques de son projet.

A la vérité, ce n’est pas un hasard si le commentaire critique de Montesquieu renseigne autant
sur les idées de son commentateur. L’étonnante étendue thématique de 1’ Esprit des Lois,
I’importance de ses principes dans le fonctionnement des sociétés politiques modernes, tout
invite a construire, par la simple confrontation avec Montesquieu, son propre systéme de pensée
et ses propres maximes de la conduite politique d’une nation.

Le mérite de I’exercice s’accompagne toutefois d’un sérieux travers : en choisissant d’exposer
son systéme a la facon d’un commentaire d’un autre auteur, celui-ci elt-il la remarquable
renommée de Montesquieu, on s’expose nécessairement a jeter une certaine obscurité sur son
travail. C’est, pour ainsi dire, la maladie du commentaire. Benjamin Constant, en construisant
son superbe ouvrage d’économie politique en confrontation avec La Science de la
legislation(1780) de Gaétano Filangieri, et en intitulant celui-ci Commentaire sur [’ouvrage de
Filangieri, a trés bien représenté ce travers.

Nous tenons, avec le Commentaire sur ’Esprit des Lois de Montesquieu, un deuxiéme exemple
de ces grands traités libéraux, celui-ci de science politique, injustement oubliés a cause de leur
forme (le commentaire) et de leur titre.

Destutt de Tracy est un habitué, d’ailleurs, du commentaire-traité. Le plus souvent, cependant,
il s’est abstenu de suivre le plan strict du commentaire. C’est en critiquant librement Condillac
qu’il a écrit son Idéologie proprement dite (1801) ; en corrigeant Bacon et Hobbes qu’il a
composé sa Logique (1803). La encore, vers 1806, il prévoit de passer par la case Montesquieu
pour batir son Traité de la volonté et de ses effets. Son commentaire de I’ Esprit des Lois, qu’il
se décidera finalement a faire imprimer, n’a pas d’autre objectif. « Vous savez, écrit-il a Claude
Fauriel, que je n’ai fait le commentaire que pour avoir une occasion d’agiter une foule de
questions, jeter mes idées dans ces différents cadres, et les y reprendre quelque jour, les mettre
dans un ordre didactique, et en composer la quatriéme partie de I’ouvrage dont j’ai tracé le plan,



et dont j’ai déja donné trois volumes. » [1] En téte des réflexions préliminaires qui ouvrent
le Commentaire, Destutt de Tracy répete la méme chose : « Mon objet, en commencgant cet
ouvrage, ¢tait de réfléchir sur chacun des grands sujets qu’a traités Montesquieu, de former mon
opinion, de la mettre par écrit, afin d’achever de I’éclaircir et de la fixer. Je n’ai pas été
longtemps sans m’apercevoir que la collection de ces opinions formerait un trait¢ complet de
poli-tique, ou science sociale. » (p.55)

Les circonstances de la publication du Commentaire font I’objet de denses explications dans
cette nouvelle édition, avec un usage étendu et tres éclairant de la correspondance de Destutt de
Tracy, avec Jefferson et Lafayette notamment, publiée le siecle dernier par Gilbert Chinard.
Dans 1’absolu, I’affaire était étrange : en 1809, Destutt de Tracy présente le manuscrit a ses
amis comme venant d’un homme qui lui aurait confié ; en 1811, I’ouvrage est publié aux Etats-
Unis, traduit en anglais mais présenté comme une ceuvre originale d’un Américain ; en 1817,
enfin, parait I’édition originale en frangais, d’abord a Li¢ge et anonymement, puis a Paris sous
le nom de Destutt de Tracy en 1819. Claude Jolly, 1’éditeur des (Euvres completes, prend le
soin pour nous de retracer cette aventure rocambolesque, de déméler les raisons de I’auteur, et
de préciser la nature et I’étendue de I’intervention de Jefferson. L’étonnante chronologie que
nous avons rappelé s’en trouve parfaitement éclairée et des faits que, dans 1’absolu, on
s’explique mal — notamment 1’usage qui fut fait de I’ouvrage de Destutt de Tracy comme
manuel au sein du William and Mary College de Jefferson — s’en trouvent étre expliquées
comme des conséquences naturelles des circonstances particulieres de la publication
du Commentaire.

Malgré des origines troublées, la diffusion fut remarquable. Dés sa parution, 1’ouvrage eut un
grand succes et connut pas moins de 12 éditions du vivant de 1’auteur. Par les traductions, il
inonda vite I’Europe : italien en 1820, allemand et espagnol en 1821. Au gré des circonstances,
le Commentaire sera I’ouvrage le plus diffusé de Destutt de Tracy, qui ne ’avait pourtant
composé que comme un brouillon pour I’un des volumes de ses Eléments d idéologie, sa grande
ceuvre et le projet de toute sa vie.

Comme Benjamin Constant avec Filangieri, Destutt de Tracy fait le choix de suivre
Montesquieu dans ses développements et suit 1I’ordre des livres de 1’ Esprit des Lois, plutot que
de rassembler dans un ordre nouveau les réflexions qu’il lui oppose sur la société et la politique.
C’est que si Montesquieu « s’était trompé dans le choix de cet ordre, je pourrais bien, a plus
forte raison, m’y tromper aussi, malgré 1’énorme avantage que me donnent sur lui les lumiéres
acquises pendant les cinquante prodigieuses années qui séparent le moment ou il a éclairé ses
contemporains de celui ou je soumets aux miens le résultat de mes études. » (p.55) [2] Et il
ajoute : « D’ailleurs, plus cet ordre que j’aurais préféré aurait ét¢ différent de celui qu’a suivi
Montesquieu, plus il m’aurait rendu difficile de discuter ses opinions en établissant les
miennes. » (p.55) Destutt de Tracy s’est donc refusé a composer un Traité des lois et en reste
au Commentaire. Ses lecteurs ne s’y tromperont pas cependant, et y verront le premier, sous
I’apparence modeste du second.

La premicre occasion d’explication critique entre Destutt de Tracy et Montesquieu a lieu autour
du mot loi. Destutt de Tracy refuse la définition proposée par I’auteur de I’ Esprit des Lois, selon
lequel elles sont « les rapports nécessaires qui dérivent de la nature des choses ». Pour Destutt
de Tracy, une loi correspond plutdt a une « régle prescrite a nos actions par une autorité que
nous regardons comme ayant le droit de faire cette loi », avec une peine attachée a son
infraction. (p.62) En cela il existe bien des lois naturelles, c’est-a-dire que la nature, si I’on
veut, ordonne que les choses soient ainsi, par exemple qu’un corps laché d’une certaine hauteur
tombe au sol. [3]


https://web.archive.org/web/20250912061830/https:/www.institutcoppet.org/recension-commentaire-lesprit-lois-destutt-de-tracy-ed-oeuvres-completes/#_ftn2

L’esprit des lois, avaient déja dit les Physiocrates, est tout entier dans la nature. « On doit
remarquer que le terme de faire des lois est une fagon de parler fort impropre, disait Mercier de
la Riviere, et qu’on ne doit pas entendre par cette expression, le droit et le pouvoir d’imaginer,
d’inventer et d’instituer des lois positives qui ne soient pas déja faites, ¢’est-a-dire, qui ne soient
pas des conséquences nécessaires de celles qui constituent 1’ordre naturel et essentiel de la
société. » [4] D’accord avec cette position, Destutt de Tracy écrit que les lois ont besoin « d’étre
conformes aux lois immuables de la nature humaine, et de n’en étre que des conséquences ;
sans quoi elles sont impuissantes, passageéres et n’engendrent que des désordres » (p.172).
« Nos lois postérieures doivent, pour étre réellement bonnes, étre conséquentes a ces lois plus
anciennes et plus puissantes. C’est 1a I’esprit (ou le vrai sens) dans lequel doivent étre faites les
lois positives. » (p.64)

La division des gouvernements en trois types fondamentaux est un point central et méme
structurant de I’ceuvre de Montesquieu. Or, pour Destutt de Tracy, « la division ordinaire des
gouvernements en républicains, monarchiques et despotiques, me parait essentiellement
mauvaise. » (p.65) Elle est selon lui trop vague, trop incorrecte aussi. Si I’on devait ranger les
gouvernements de toutes les nations connues, de tous les temps connus, dans ces trois
catégories, on se trouverait bien embarrassé, certains ne s’adaptant a aucune en particulier,
d’autres pouvant rentrer dans plusieurs a la fois. La démocratie[5] et I’aristocratie tiennent
toutes deux de la forme républicaine, mais s’averent tres différentes 1’'une de l’autre. Le
despotisme, a proprement parler, n’est pas un type de gouvernement : c’est un abus qui peut se
trouver dans chacun d’entre eux, et qui ne définit rien. Destutt de Tracy propose 1’alternative
suivante : « M’attachant donc uniquement au principe fondamental de la société politique,
oubliant ses formes diverses, et n’en bldmant aucune, je partagerai tous les gouvernements en
deux classes. J’appellerai les uns nationaux ou de droit commun, et les autres spéciaux ou de
droit particulier et d’exceptions. » (p.67) La différence entre les deux est que le premier suit
I’intérét général, 1’autre des intéréts privés. Ce n’est pas un classement trés restrictif, on s’en
doute, et en vérité, toutes les aristocraties, les régimes féodaux, les théocraties, etc., se rangent
facilement dans la seconde catégorie, et toute république, monarchie, démocratie méme, ou le
pouvoir suit I’intérét général, prend place dans la premiere. Cependant, Destutt de Tracy affirme
que « la division que j’ai adoptée me donne bien plus de facilité pour pénétrer dans le fond du
sujet, que celle que Montesquieu a employée. » (p.69) D’ailleurs les principes que Montesquieu
accole a chacun de ses trois gouvernements-type, la vertu pour la république, I’honneur pour la
monarchie, et la crainte pour le despotisme, ne sont pas plus précis et plus conformes a la réalité
que sa division premigre.

La manie que démontre Montesquieu pour I’autorité des hommes du passé est 1’objet de vives
critiques de la part de Destutt de Tracy. « Qu’il me soit permis de dire que I’on ne peut assez
s’étonner de la quantité de faits, ou minutieux, ou problématiques, ou mal circonstanciés, que
Montesquieu va chercher dans les auteurs les plus suspects, ou dans les pays les moins connus,
pour les faire servir de preuves a ses principes ou a ses raisonnements. Il me semble que la
plupart du temps ils €éloignent de la question, au lieu de I’éclaircir : j’avoue que cela m’a
toujours fait une vraie peine. » (p.124) L’exemple des peuples anciens est un travers chez
Montesquieu, non seulement par sa multiplication intempestive, mais par 1’opposition de
caractere entre ce passé ancien et la réalité des sociétés contemporaines. « Ce profond penseur
a souvent le tort, écrit ainsi Destutt de Tracy, de beaucoup trop respecter les peuples barbares
et leurs institutions. » (p.101) Quelques années plus tard, Frédéric Bastiat a indiqué pourquoi il
était néfaste de proposer comme exemples les sociétés de la Greéce et de la Rome antique :
« Remarquez, dit-il, que la société romaine est directement 1I’opposé de ce qu’est ou devrait étre
notre société. La, on vivait de guerre ; ici, nous devrions hair la guerre. La, on haissait le travail



; ici, nous devons vivre du travail. La, on fondait les moyens de subsistance sur I’esclavage et
la rapine ; ici, sur I’industrie libre. » [6]

Sur le luxe, Montesquieu est coupable d’imprécisions. Il ne parvient pas a en dégager une
définition satisfaisante et ne distingue par la nature du luxe de ses formes. Pourtant, un systéme
d’arrosage pour un cultivateur est un investissement ; pour le propriétaire d’un beau jardin, c’est
un luxe. Montesquieu aurait donc da appeler luxe les dépenses improductives et formuler a leur
¢gard un jugement clair : car le luxe, du point de vue économique et moral, est néfaste. Il
provoque, dit Destutt de Tracy, une déperdition des forces de la nation et implique une
circulation des richesses qui est moins utile. [7]

Dans le commentaire des livres XX et XXI, Destutt de Tracy, constatant que Montesquieu ne
posséde pas « les premiéres notions de la maniére dont se forment et se distribuent les richesses
des nations » (p.224), prend la libert¢ de détailler les contours de sa pensée économique
relativement a 1’utilité du commerce, a la nature de la valeur et a celle de 1I’échange. Il offre ici,
appuyé par les enseignements de Jean-Baptiste Say, un condensé des principes qu’il a cherché
a ¢tablir dans son Traité d’économie politique (1823).

Si Destutt de Tracy reproche beaucoup a Montesquieu, il y aurait aussi beaucoup a reprocher a
Destutt de Tracy, comme son amour souvent aveugle du gouvernement représentatif, ou les
limites mémes de celui-ci : ainsi, selon lui, les femmes ne devraient pas étre citoyennes, car
« les femmes sont certainement destinées aux fonctions domestiques, comme les hommes aux
fonctions publiques » (p.149) Sa défense de la peine de la mort (p.99) ou des colonies (p.130)
semble aussi quelque peu cavaliere. Que penser enfin de la concession qu’il ajoute dans une
note a I’édition de 1819, pour affirmer que « la monarchie constitutionnelle, ou le gouvernement
représentatif avec un seul chef héréditaire, est et sera encore extrémement longtemps, malgré
ses imperfections, le meilleur de tous les gouvernements possibles pour tous les peuples de
I’Europe, et surtout pour la France » (p.164) ? Car le régime issu de la Restauration n’est pas
un régime représentatif comme le réclame Destutt de Tracy dans son livre, loin s’en faut ; est-
ce alors une tactique, mais alors que vaut-elle ? Cette sorte de fatalisme, pour quiconque
construit un systéme politique théorique idéal, a de quoi surprendre. D’autant que ¢’est le méme
auteur qui, quelques pages plus tot, nous peint en des termes trés expressifs les défauts du
pouvoir héréditaire, qui ne peut étre défendu que par « des hommes qui ne réfléchissent pas » :

« Pour les hommes qui ne réfléchissent pas, et c’est le grand nombre, il n’y a d’étonnant que ce
qui est rare. Rien de ce qui se voit fréquemment n’a le droit de les surprendre, quoique dans
I’ordre physique comme dans I’ordre moral, ce soient les phénomeénes les plus communs qui
sont les plus merveilleux. Ainsi tel qui se croirait en démence, s’il déclarait héréditaires les
fonctions de son cocher ou de son cuisinier, ou s’il s’avisait de substituer a perpétuité la
confiance qu’il a dans son avocat et dans son médecin, en s’obligeant lui et les siens de
n’employer jamais en ces qualités que ceux que lui désignerait I’ordre de primogéniture, encore
qu’ils fussent enfants ou décrépits, fous ou imbéciles, maniaques ou déshonorés, trouve tout
simple d’obéir a un souverain choisi de cette maniére. Mais, pour I’étre qui pense, il est si rare
de trouver un homme capable de gouverner, et qui, a la longue, n’en devienne pas indigne ; il
est si vraisemblable que les enfants de celui qui est revétu d’un grand pouvoir, seront mal élevés
et deviendront les pires de leur espece ; il est si improbable que si un d’eux échappe a cette
maligne influence, il soit précisément 1’ainé ; et, quand cela serait, son enfance, son
inexpérience, ses passions, ses maladies, sa vieillesse, remplissent un si grand espace dans sa
vie, pendant lequel il est dangereux de lui étre soumis ; tout cela forme un si prodigieux
ensemble de chances défavorables, que I’on a peine a concevoir que 1’idée de courir tous ces



risques ait pu naitre, qu’elle ait été si généralement adoptée, et qu’elle n’ait pas toujours été
complétement désastreuse. » (p.156)

Malgré ces imperfections, qui sont surtout le signe de 1’époque, de ses préjugés et de ses
dangers, le Commentaire sur I’Esprit des Lois de Montesquieu représente 1’un des classiques
de la pensée libérale de la premiere moiti¢ du XIX-siécle. Avec le Censeur et les ceuvres de
Jean-Baptiste Say, il a participé a former la génération dorée du libéralisme francais, celle qui
connut son apogée dans les années 1840, et dont Frédéric Bastiat fut le plus grand représentant.
A ce titre, il méritait cette réédition soignée, a laquelle nous applaudissons.

Benoit Malbranque

[1] Bibliothéque de I’Institut, fonds Fauriel, Ms 2327, n°2, piece 458.

[2] Le dernier morceau de cette phrase éclaire une autre face du projet de Destutt de Tracy : il
s’agit de mettre a jour la science politique grace a la compréhension acquise ces dernieres
années, par I’expérience, sur le gouvernement représentatif, sur la guerre, sur 1’économie, etc.

[3] Destutt de Tracy remarque que Montesquieu n’a pas mieux défini le mot liberté. « On peut
voir combien est vague I’idée qu’il nous a donnée du sens du mot liberté, quoiqu’il ait consacré
trois chapitres a le déterminer. » (p.134)

[4] L ordre naturel et essentiel des sociétés politiques, chapitre XV

[5] Son refus de la démocratie, qui est considérée comme le régime de 1’enfance de la société,
un régime barbare ou la populace tyrannise la nation sous le régne des passions, est digne
d’intérét. « C’est un gouvernement impraticable a la longue, et absolument impossible sur un
espace de terrain un peu étendu » dit-il. (p.91)

[6] (Euvres completes de Frédéric Bastiat, édition Institut Coppet, tome V, p.92-93

[7] Nous n’avons pas besoin de mentionner les critiques prononcées par Destutt de Tracy a
I’encontre de la théorie des climats de Montesquieu, puisqu’aujourd’hui, et depuis deux siecles,
elle n’est plus I’objet que de moqueries.



	Recension : Commentaire sur l’Esprit des lois, par Destutt de Tracy (éd. Oeuvres complètes)

