
Dans cette longue étude en deux parties, Jean-Gustave 
Courcelle-Seneuil pose les bases d’une politique rationnelle. 

Il examine tour à tour le fondement des constitutions, le 
mécanisme des lois, l’organisation des gouvernements et le 
recrutement des fonctionnaires. Il remplace l’abus des mots 
par la précision des principes, et l’égarement de la routine 

par un programme de réforme ambitieux mais à opérer dans 
le temps et sans révolution.   

ESQUISSE D’UNE POLITIQUE RATIONNELLE 

Par Jean-Gustave Courcelle-Seneuil 

(La Nouvelle Revue, 1889.) 

INTRODUCTION 

§1°. La politique et son objet. — La politique, en prenant ce mot 
dans son acception la plus large, est l’art appliqué à la conduite de 
la vie dans les groupes humains appelés « États » ou « Nations ». 
Cet art est pratiqué par les individus répartis dans des fonctions 
diverses dont l’activité se trouve coordonnée pour une fin 
commune, le développement de la vie : il est appliqué à tous et par 
tous : c’est l’art social. 

Il se divise en quatre branches principales : politique proprement 
dite, droit, morale et pédagogie. 

La politique est née, comme tous les autres arts, des besoins 
humains. Les hommes ont cherché d’abord à se procurer les 
moyens de vivre, soit par leur travail propre, soit par celui de leurs 
semblables violemment assujettis ou même appropriés. Les 



violences ont causé des guerres et les nécessités de la défense ont 
amené les individus et les familles à se grouper, puis à chercher les 
moyens d’augmenter la solidité et la force du groupe auquel ils 
appartenaient. On a donné de la cohésion au groupe en essayant de 
faire régner entre ses membres la paix par la justice, au moyen de 
règles qui passaient en coutumes, par l’institution de juges et 
d’une force publique chargée d’assurer, même par la contrainte, 
l’exécution de leurs décisions. Mais, de même que les individus 
s’étaient violentés les uns les autres avant de se grouper, les 
groupes divers ont continué à se faire violence par des guerres, 
d’abord continues, puis interrompues par des périodes de paix plus 
ou moins longues. Les mêmes hommes ont toujours été chargés, 
dans chaque groupe, de la direction supérieure de la justice au 
dedans et de la guerre au dehors. Leur fonction est désignée sous 
le nom de « gouvernement ». Ils dirigent, en effet, la marche de 
leur groupe comme le gouvernail dirige celle du navire. 

Nous n’essaierons point de décrire par conjecture comment les 
groupes humains se sont formés, se sont mêlés ou séparés, puis 
reconstitués jusqu’à nos jours. Le récit de quelques-uns seulement 
de ces événements remplit toute notre histoire, qui commence bien 
tard et demeure fort incomplète. Les besoins de la défense, 
l’ambition de commander, la convoitise et l’amour du pillage ont 
multiplié les guerres et amené les hommes, inconsciemment, à 
former des groupes chaque jour plus homogènes ou plus grands. 

Il faut prendre les groupes appelés « États » ou « Nations » tels 
qu’ils existent aujourd’hui dans notre monde occidental pour y 
étudier le gouvernement et ses fonctions. C’est l’objet de la 
politique proprement dite, dont nous allons nous occuper. 

§ 2. Le gouvernement. — Les États de notre temps ont tous été 
formés par la guerre, plus ou moins mêlée d’actes volontaires 
d’une part plus ou moins considérable de la population. Il y a 
donc, dans leur formation, une part d’assentiment et une part de 
violence que nous n’entreprendrons pas de séparer. Constatons 
seulement que, grâce à la confusion des événements qui ont amené 



la formation de chaque État, les notions relatives à la constitution 
et à la direction du gouvernement sont demeurées partout fort 
obscures, malgré la discussion continue dont elles ont été l’objet 
depuis bientôt trois siècles. Essayons d’oublier ces discussions et 
les études antérieures pour aborder les questions de face, au point 
de vue de la science moderne.  

Il у a trois choses à considérer dans l’étude du gouvernement : 
ses attributions, sa constitution, sa direction. Ce sera l’objet des 
chapitres suivants. 

I 

DES ATTRIBUTIONS DU GOUVERNEMENT 

§ 1er. Nécessité de définir les attributions. — S’il existait une 
classe d’hommes ou même un seul individu supérieur aux besoins, 
aux passions, aux tentations, aux infirmités et aux erreurs 
humaines, le gouvernement lui appartiendrait de droit. Longtemps 
les peuples ont cru qu’il y avait des hommes supérieurs à tous les 
autres et investis par nature du droit de commander. Ces individus 
eux-mêmes l’ont cru ou feint de le croire et se sont déclarés dieux, 
comme Alexandre, ou ont ordonné en vertu de leur « certaine 
science », comme Louis XIV. C’est aussi sur leur infaillibilité que 
les papes fondent leurs prétentions au gouvernement de tous les 
hommes. Mais l’expérience nous a enseigné que ces hommes sont 
des animaux semblables à tous les autres hommes, soumis aux 
mêmes conditions, aux mêmes misères et aux mêmes erreurs. 
Leurs prétentions attestent seulement qu’ils se sont abandonnés 
aux séductions et aux égarements de l’orgueil. 

Tous les hommes étant de même condition et sujets aux mêmes 
faiblesses, il est indispensable que le pouvoir de gouverner conféré 
à quelques-uns d’entre eux soit limité à certaines attributions dans 



lesquelles ils puissent agir, sans excéder la capacité humaine : il ne 
faut leur demander ni l’impossible, ni ce que les tentations 
auxquelles l’homme est sujet rend par trop difficile. Nous 
commencerons donc par l’étude des attributions ou de la fonction 
du gouvernement, parce que c’est la plus importante et la plus 
propre à nous éclairer dans la route que nous allons suivre. 
Ajoutons que c’est celle sur laquelle on trouve le plus grand 
nombre d’erreurs répandues dans l’opinion publique. 

Empruntons la définition de l’opinion vulgaire à un grand 
penseur, Fr. Bacon : « Le droit public, dit-il (celui qui détermine 
les attributions du gouvernement), n’a pas pour seule fin d’être 
comme le gardien du droit privé, afin d’empêcher la violation de 
celui-ci et les injustices ; il s’étend aussi à la religion, à l’armée, à 
l’enseignement, aux arts (ornamenta), aux richesses, enfin à tout 
ce qui intéresse le bien-être de la cité. » Bientôt il ajoute que la fin 
des lois est le bonheur des citoyens (ut cives feliciter degant) . 1

Cette idée des attributions du gouvernement a régné pendant 
tout le XVIIe siècle. Au XVIIIe, on a discuté sur la religion et sur 
les richesses, mais Rousseau et ses disciples ont maintenu que le 
gouvernement et les lois avaient pour fin le bonheur des peuples. 
Aujourd’hui, le clergé conteste au gouvernement français 
l’enseignement. En somme, l’opinion publique est plus flottante et 
plus incertaine que jamais. 

Nous examinerons bientôt les termes de l’aphorisme de Bacon. 
Mais nous devons auparavant signaler l’erreur énorme de 
l’opinion que « le gouvernement et les lois ont pour fin le bonheur 
des peuples ». Cette opinion était passée dès l’Ancien régime dans 

 Neque jus publicum ad hoc tantum spectat, ut addatur tanquam 1

Custos juri privato, ne illud violetur atque cessent injuriæ ; sed 
extenditur etiam ad religionem et arma et disciplinam et 
ornamenta et opes, denique ad omnia circa bene esse civitatis. 
Nov. Organum, liv. VIII. Préface du Traité de la justice universelle, 
aphorisme IV.



le langage courant : « Un prince chargé du bonheur de vingt 
millions d’hommes ne doit pas en affliger un à plaisir », répondait 
Landsmath à une taquinerie de Louis XV. Mme Campan dit de 
Louis XVI : « Au conseil, il s’occupait du bonheur de son peuple 
(Mémoires, ch. V.). Turgot faisait dire au même roi dans le 
préambule d’un édit : « occupé continuellement du bonheur de 
mes peuples » (Foncin, p. 270). 

L’état bienheureux ou le bonheur des peuples existe-t-il ou n’est-
il qu’une conception chimérique ? Un homme conçoit un désir et 
parvient à le satisfaire : il est content ou, si l’on veut, heureux ; 
mais son contentement dure peu, parce que cet homme conçoit 
aussitôt des désirs nouveaux qu’il satisfait plus ou moins, sans 
jamais s’arrêter. Comme l’a dit Bastiat, « il est une source 
intarissable de désirs ». Ceux qui ont eu le plus de moyens de se 
satisfaire, les empereurs romains, par exemple, n’ont pas été plus 
satisfaits que d’autres, et, de même, les puissants et les 
possesseurs des grandes fortunes de notre temps. Les hommes les 
plus heureux sont ceux qui savent bien diriger leur activité, 
modérer leurs désirs et se contenter de ce qu’ils peuvent atteindre. 

Mais le bonheur dont l’homme est susceptible ne dépend jamais 
d’autrui, et si un autre venait satisfaire nos désirs d’aujourd’hui, 
nous voudrions qu’il satisfît nos désirs de demain et nous fît la vie 
oisive, qui n’est certes pas le bonheur. 

Le bonheur, si bonheur il y a, est un rapport entre le désir et la 
satisfaction. Tout cela est individuel dans le sens le plus intime du 
mot. C’est en quelque sorte la vie elle-même, et on vit par soi, non 
par autrui. Aussi Vauvenargues a-t-il dit avec un grand sens : « Il 
n’y aurait pas beaucoup d’heureux s’il appartenait à autrui de 
décider de nos occupations et de nos plaisirs. » 

La politique doit chercher les conditions dans lesquelles les 
individus puissent le plus possible satisfaire leurs désirs, sans être 
contrariés les uns par les autres dans la recherche de cette 
satisfaction. Quant au bonheur, c’est l’affaire de chacun : le 
gouvernement ne doit pas le chercher parce qu’il lui est impossible 



de l’atteindre et parce que, dans cette recherche, il ne saurait éviter 
l’injustice. 

Un peuple dont chaque citoyen attendrait son bonheur du 
gouvernement serait ingouvernable et très malheureux. 

§ 2. Des attributions nécessaires du gouvernement. — Le 
gouvernement est institué pour faire régner la paix entre les 
hommes par une justice aussi entière que possible, soit dans les 
lois qui définissent les droits respectifs des particuliers, soit dans 
leur application. Depuis que les contrats ont été introduits dans le 
droit civil et font loi entre les contractants, il appartient au 
gouvernement de déterminer dans quelles conditions et sur quelles 
matières on peut s’engager, et de veiller à l’exécution des contrats 
comme à celle des lois civiles, pénales et autres. Il lui appartient 
également de défendre l’État contre les agressions des autres États 
et de veiller à ce que la force défensive soit aussi bien organisée 
qu’il se peut et efficace : ajoutons à ces pouvoirs l’assiette et la 
levée de l’impôt. 

Telles sont les attributions nécessaires du gouvernement, celles 
qui constituent sa fonction essentielle. Il ne peut s’en acquitter 
dans les États modernes qu’avec la coopération d’un personnel 
nombreux, solidement organisé. 

Ces fonctions constituent une division du travail bien marquée, 
comprenant le soin de la défense contre les injustices des hommes, 
la conservation de la paix. À ces fonctions on en a souvent ajouté 
d’autres, que nous appellerons « facultatives  », dont les 
principales sont celles énumérées dans l’aphorisme de Bacon cité 
plus haut ; nous allons les examiner. 

§ 3. La religion. — La religion, dit Bacon, appartient au droit 
public et se trouve ainsi dans les attributions du gouvernement. 
Cette idée, qui a régné pendant des siècles, n’est pas exacte. Toute 
religion est une forme de la pensée, et quel rapport y a-t-il entre 
les fonctions du gouvernement et la forme de la pensée ? Aucun 
absolument. Nul ne saurait commettre par la pensée, ni même par 
l’expression d’une opinion religieuse, une injustice contre qui que 



ce soit. Donc le gouvernement n’a pas à intervenir en cette 
matière. 

S’il intervenait, il faudrait qu’il se fît arbitre des croyances 
religieuses, fonction pour laquelle il n’a aucune aptitude, ou qu’il 
remît cet arbitrage à des personnes de son choix, qu’il n’a aucune 
aptitude à bien choisir. Si ces personnes étaient placées hors de sa 
juridiction, elles pourraient obéir à des intérêts étrangers, ennemis 
de l’État, sans encourir elles-mêmes aucune responsabilité. 

Cette attribution, qui pouvait avoir sa raison d’être dans les États 
païens, où la religion avait un caractère national et se bornait à 
l’observation de quelques pratiques extérieures, est oppressive 
dans un État chrétien, où la religion n’est pas nationale, mais 
universelle, où d’ailleurs elle prétend exercer sur la vie privée un 
empire très étendu et a pour fin, non la conservation ou la 
prospérité de l’État, mais le salut de l’individu dans l’autre vie. 
Elle a donc un caractère purement individuel et a droit 
simplement, comme les autres opinions individuelles du même 
genre, à la liberté et au respect. 

L’enseignement de l’histoire nous apprend d’ailleurs que 
l’action du gouvernement en matière religieuse a toujours été une 
cause d’oppression et d’injustice, qu’elle a constamment troublé la 
paix au lieu de contribuer à la maintenir. 

§ 4. L’enseignement. — Le gouvernement doit-il donner 
l’enseignement ? A-t-il pour cela une aptitude spéciale ? Nous ne 
le pensons pas. Doit-il demeurer étranger à l’enseignement ? Nous 
ne le pensons pas davantage. 

Il doit le surveiller. Pourquoi ? Parce que ceux qui enseignent 
peuvent nuire à l’État en façonnant des citoyens injustes, 
indisciplinés, ennemis des lois de leur pays ou de mœurs 
vicieuses. L’enfant et l’adolescent n’ont pas de discernement : ils 
acceptent d’abord l’enseignement qu’on leur donne et ne le 
corrigent, en bien ou en mal, que plus tard, par leur jugement 
propre. Le gouvernement chargé de maintenir la paix par la justice 
ne doit pas tolérer qu’on prépare par système un recrutement de 



mauvais citoyens. 
Il peut très justement, par exemple, fermer un établissement où 

l’on enseignerait les doctrines de Boniface VIII, condamnées en 
France pendant près de cinq siècles consécutifs et qui vont à la 
destruction de l’État par sa soumission à un prince étranger. Il peut 
de même empêcher et punir un enseignement mensonger de 
l’histoire ou l’enseignement des mœurs vicieuses. 

On conteste au gouvernement ce droit de surveillance au nom de 
ce qu’on appelle « la liberté des pères de famille », c’est-à-dire de 
la puissance paternelle. On n’admet pas toutefois qu’en vertu de 
cette puissance le père puisse tuer son enfant ou le mutiler, ou le 
préparer à la désobéissance aux lois et à l’infamie. C’est en vertu 
du même principe que le gouvernement peut avec toute justice 
réprimer un enseignement corrupteur. 

Les mêmes considérations lui donnent charge de réprimer dans 
la mesure du possible l’injure et surtout le mensonge et la 
calomnie dans toute discussion. 

L’exercice de cette attribution de surveillance présente des 
difficultés sérieuses et exige du gouvernement d’autant plus de 
prudence et de mesure qu’il est à peu près impossible de définir 
exactement ses droits en cette matière par un texte législatif. C’est 
l’exercice du droit de légitime défense, qui ne peut pas plus être 
défini par un texte lorsqu’il s’agit de l’État que lorsqu’il s’agit 
d’un particulier.   

§ 5. Les beaux-arts. — Les beaux-arts sont chose d’agrément et 
appartiennent de droit à la vie privée. Sans doute, il n’est pas 
indifférent qu’un peuple ait ou n’ait pas le goût des beaux-arts ; 
mais il n’entre nullement dans les attributions du gouvernement de 
cultiver ce goût, qui n’a rien de commun avec la conservation de 
la paix par la justice. La culture des beaux-arts est l’affaire des 
particuliers, et plus spécialement des particuliers riches. On n’a 
attribué la culture des beaux-arts aux gouvernants que parce qu’on 
s’était habitué pendant des siècles à considérer ceux-ci comme les 
plus riches des particuliers : le soin des arts entrait alors dans leurs 



menus plaisirs.   
§ 6. Les richesses. — Les richesses sont l’objet légitime des 

désirs de tous les hommes, le moyen de vivre : elles sont produites 
par l’industrie des particuliers. Charger le gouvernement de diriger 
l’industrie et d’en partager les produits entre les particuliers, ce 
serait le charger de tous les soins de leur vie et les absorber en lui 
en quelque sorte. On ne va guère jusque-là, mais la plupart des 
hommes s’imaginent que, par l’emploi de la législation et de la 
force publique, le gouvernement peut enrichir les citoyens. C’était 
l’idée de Bacon et de son temps. Les recherches auxquelles cette 
opinion a donné lieu ont démontré : 1° que les gouvernants en 
général n’avaient aucune compétence industrielle qui les autorisât 
à réglementer et à régenter l’industrie ; 2° que le meilleur moyen 
d’enrichir une nation était d’y laisser l’industrie et le commerce 
absolument libres ; 3° qu’en intervenant dans l’industrie et le 
commerce, les gouvernants ne pouvaient que donner à l’un le bien 
de l’autre, contrairement à la fin de leur institution, qui est le 
maintien de la paix par la justice. 

La justice consiste à défendre les citoyens contre la violence ou 
la fraude que leurs semblables pourraient exercer contre eux, en 
laissant d’ailleurs chacun d’eux, autant que possible, dans les 
conditions d’existence du genre humain sur la planète. Le 
gouvernement ne pourrait en favoriser quelques-uns qu’en leur 
donnant ce qu’il aurait pris aux autres, c’est-à-dire en pratiquant 
l’injustice, qu’il est chargé d’empêcher. 

§ 7. Tout ce qui intéresse le bien-être de la cité. — Ces termes 
laissent la porte ouverte à toutes les fantaisies et à tous les 
sophismes des particuliers, toujours disposés à couvrir d’un 
prétexte de bien public leurs entreprises les plus injustes. J’exerce 
une industrie : j’affirme que la nation a intérêt à ce que cette 
industrie soit favorisée ou protégée, comme on dit : j’ajoute que si 
on ne la protège, soit en me faisant don d’une prime prélevée sur 
les deniers publics, soit par un droit d’entrée qui me permette de 
lever sur les consommateurs un impôt à mon profit, je ne puis 



continuer mon industrie. L’une ou l’autre des deux affirmations 
peut être fausse et les deux le sont presque toujours. Toutefois, le 
public a une telle habitude de se laisser prendre par les mots, que 
ces deux affirmations peuvent être admises sans vérification, 
surtout si elles sont soutenues par des personnes fort riches, qui 
viennent mendier, en carrosse, à titre de secours, le bien d’autrui. 

Le bien-être de la cité est intéressé à la justice, mais à la justice 
seulement ; tout le reste peut être obtenu par l’initiative des 
individus, dont Bacon, dans son aphorisme, semble avoir oublié 
l’existence. C’est pourtant par les services rendus aux individus 
que les gouvernants acquièrent le droit de les commander. 

Il y a des besoins que les hommes ne peuvent satisfaire que par 
la combinaison de forces considérables. Tels sont, par exemple, 
ceux qu’on satisfait au moyen des travaux publics. Dans un état 
arriéré de civilisation, le gouvernement, seul, dispose d’une force 
suffisante pour les entreprendre ; mais dès que la propriété et 
l’épargne jouissent d’une certaine sécurité, l’expérience prouve 
que les particuliers peuvent sans peine satisfaire tous les besoins 
de ce genre, mieux et à moins de frais que le gouvernement. 

§ 8. Fonctions rationnelles. — Les fonctions rationnelles du 
gouvernement sont précisément les fonctions nécessaires 
auxquelles il est sage de se tenir. On connaît les avantages de la 
division du travail par laquelle la collaboration des hommes a 
obtenu dans l’industrie tant d’efficacité et tant d’étendue. Il serait 
très utile que cette division fût appliquée dans le règlement des 
attributions du gouvernement. Protéger les hommes contre les 
injustices dont ils pourraient être l’objet, attribuer à chacun le sien 
et faire régner la paix entre tous, est une tâche assez belle pour 
satisfaire les ambitions les plus hautes et pour occuper les 
capacités les plus étendues. Peu d’hommes sont en état de bien 
remplir cette fonction supérieure. 

Elle ne doit pas être étroitement définie, parce que, si l’on peut 
assez bien connaître les formes les plus habituelles de l’injustice et 
les délimiter par les lois, on ne saurait connaître celles qui sont 



incessamment inventées. Il est nécessaire de laisser au 
gouvernement, afin qu’il puisse réprimer les formes nouvelles 
d’injustice et défendre la sûreté de l’État, des pouvoirs dont il est 
impossible, et dont il serait dangereux de mesurer l’étendue ; ce 
sont les pouvoirs de surveillance générale dans l’intérêt de la paix 
et de la justice. 

C’est en faisant régner dans l’État la justice et la paix que le 
gouvernement procure aux citoyens le bonheur, autant qu’il 
dépend de lui. La fin de la politique est de trouver les moyens de 
procurer aux hommes le maximum de la justice et de la paix. 

Contrairement à l’opinion de Bacon, le gouvernement doit être 
simplement le gardien du droit privé. On ne saurait lui attribuer 
une ingérence dans l’industrie, parce que les attributions de ce 
genre, étrangères à sa spécialité, sont en dehors de sa compétence : 
établi pour une autre fin, il n’a aucune capacité industrielle et ne 
peut agir que sur le conseil d’autrui. Ce conseil est presque 
toujours intéressé et injuste. 

§ 9. Explications utiles. — Avant de passer outre, il peut être 
utile de nous expliquer sur quelques formules très répandues que 
nous ne rencontrerons pas dans la suite de notre exposition et qui 
pourraient inspirer des scrupules. 

1° Droit naturel. Nous ne pouvons admettre l’existence d’un 
droit naturel obligatoire par lui-même. Les hommes se sont fait et 
se font le droit le plus raisonnable qu’ils peuvent, eu égard à leurs 
lumières et à leur état d’avancement dans la civilisation. Chacun 
peut concevoir et proposer un droit meilleur et plus rationnel que 
le droit positif, mais celui-ci seul est impératif et obligatoire par 
lui-même. 

2° Liberté. Égalité. Fraternité. Cette devise est obscure, parce 
qu’elle est susceptible d’interprétations diverses qui appellent des 
explications. 

On comprend trop souvent que la liberté de la presse et de la 
parole, c’est la faculté de tout dire impunément, même la 
diffamation, la calomnie, l’excitation à la révolte, à la débauche, 



etc. Liberté de l’enseignement, c’est la faculté pour toute personne 
de tout enseigner, et ainsi de suite. Nous n’admettons pas cette 
interprétation. 

Pour nous, la liberté consiste dans la réduction des attributions 
du gouvernement qui laisse aux gouvernés une liberté plus grande. 
Nous disons liberté du travail, du commerce, de l’industrie, des 
échanges, parce que l’usage de cette liberté ne peut être nuisible ; 
liberté de penser et d’énoncer telle doctrine politique et religieuse 
que l’on veut, pour la même raison. Mais si nous voulons réduire 
les attributions du gouvernement, ce n’est pas pour qu’il devienne 
plus faible ; c’est, au contraire, pour qu’il devienne plus fort et 
apporte plus d’énergie dans les attributions qui lui appartiennent 
en propre. 

De même pour l’égalité. On comprend trop souvent qu’il faut ou 
établir l’égalité des conditions sociales, ou s’en rapprocher. À nos 
yeux, cette interprétation est chimérique, parce que l’égalité des 
conditions entre hommes naturellement inégaux est irréalisable. 
Elle est injuste, parce qu’on ne peut avec justice prendre le bien du 
riche pour le donner au pauvre ou soi-disant tel ; elle est 
dangereuse parce que toute tentative du gouvernement dans le 
sens de l’égalité des conditions soulève les consciences et trouble 
la paix publique. La loi ne doit établir aucune inégalité, et les 
magistrats chargés d’appliquer la loi doivent donner à tous les 
citoyens un traitement égal. Ainsi, lorsque le législateur établit un 
impôt au profit de ceux qui exercent telle ou telle industrie, il viole 
le principe d’égalité et commet une injustice. Voilà comment nous 
comprenons l’égalité. 

De même pour la fraternité. On prétend qu’il faut la porter dans 
les lois et le gouvernement. Nous croyons qu’on ne saurait l’y 
introduire sans attenter à l’égalité, à la liberté et à la justice. La 
fraternité ou, plus exactement, la bienveillance mutuelle a sa place 
dans les relations privées, non ailleurs. Dans ces relations mêmes 
elle est conditionnelle et cesse d’exister, tout comme entre frères, 
envers ceux qui s’en sont rendus ou s’en rendent indignes : elle est 



obligatoire envers tous les autres, moralement, mais non pas en 
droit. 

Nous savons d’où vient la devise : « Liberté. Égalité. 
Fraternité. » Elle a été conçue dans un temps où les relations des 
particuliers étaient étroitement réglementées, où il y avait des 
classes sociales séparées les unes des autres par les lois et par les 
mœurs. Cette devise était alors une protestation négative très claire 
et bien comprise. Aujourd’hui que l’état social est changé en ce 
sens qu’il admet plus de liberté, plus d’égalité et plus de fraternité 
qu’autrefois, cette devise a perdu la plus grande partie de sa valeur 
et frappe beaucoup moins l’intelligence des hommes. Elle leur 
suggère même des idées erronées. 

II 

CONSTITUTION DU GOUVERNEMENT 

PREMIÈRE PARTIE 

Considérations générales. 

§ 1er. Nature et nécessité du gouvernement. Depuis que les 
hommes se sont constitué des gouvernements ils n’ont plus cessé 
d’en avoir, et, malgré les bouleversements de toute sorte amenés 
par le jeu des passions humaines, les gouvernements se sont 
succédé sans interruption. Des sociétés dont l’organisation était 
rudimentaire ont passé sous l’autorité d’un gouvernement, mais 
aucune société, ayant vécu avec un gouvernement, n’y a renoncé 
pour cesser d’être gouvernée. On a vu des nations réunies à 
d’autres par la conquête, ou se partager et se séparer à la suite de 
dissensions civiles, sans que les individus qui les composaient 
aient cessé un instant d’être sous l’empire d’un gouvernement 



quelconque. On peut donc dire que l’existence d’un gouvernement 
est un phénomène social nécessairement continu. 

Mais nous ne pensons pas que jamais les gouvernements aient 
été constitués, ou, pour parler plus exactement, modifiés à la suite 
de délibérations désintéressées en quelque sorte, en vertu de 
considérations purement théoriques. Ces considérations ont pu et 
pourront encore exercer une certaine influence, mais une influence 
toujours secondaire. 

La constitution du gouvernement consiste dans la désignation 
des hommes qui exercent le pouvoir souverain. Quelquefois, ils 
sont désignés par des coutumes ou lois plus ou moins anciennes et 
acceptées par les peuples, quelquefois ils sont imposés 
violemment par la conquête ou par la force militaire. Les premiers 
sont considérés comme les seuls qui soient réguliers, et les 
seconds, lorsqu’ils réussissent à se maintenir, ne peuvent durer 
qu’à la condition de régulariser leur titre en quelque sorte en 
obtenant l’assentiment des gouvernés. 

Cet assentiment s’obtient et se conserve en faisant régner la 
justice dans l’État. Le gouvernement affaiblit cet assentiment ou le 
détruit par la pratique de l’injustice. 

Ce principe fondamental étant posé, nous aborderons quelques 
questions controversées. 

§ 2. La souveraineté. — La souveraineté est le pouvoir de 
commander à tous les citoyens d’un État sans être contrôlé par 
aucun supérieur et, dans la pratique, le pouvoir de faire les lois ou 
de les défaire. Ce pouvoir, par définition, est continu et ne peut 
être limité. À qui appartient-il ? 

La souveraineté est continue, c’est-à-dire qu’à chaque instant de 
la vie d’un peuple il existe un gouvernement quelconque investi 
du pouvoir souverain, sans solution de continuité, sans 
commencement. La souveraineté appartient à l’opinion publique 
par laquelle est constitué le pouvoir spirituel, qui n’est jamais 
personnifié. 

Mais il faut de toute nécessité que le pouvoir souverain soit 



exercé par quelque homme ou quelques hommes. Quels seront-
ils ? 

Sous le régime féodal et plusieurs fois avant lui, le pouvoir 
souverain, assimilé à une propriété privée, en suivait la loi ; il était 
héréditaire et l’est encore aujourd’hui dans tous les pays où 
subsistent plus ou moins les idées féodales. Dans presque tous 
ceux où l’on rencontre l’hérédité, on a associé au roi des conseils 
élus ou établis et continués par tradition pour tempérer le pouvoir 
d’un seul, donner de la suite et de la raison à son exercice. 
Lorsque ces gouvernements ont duré longtemps, acceptés par 
l’opinion, les peuples se sont habitués à les considérer comme 
légitimes. De là est sortie la théorie de la légitimité très bien 
formulée par Bossuet et par plusieurs autres. 

Cette théorie a été combattue à la fin du siècle dernier par une 
théorie du même genre qui attribuait au peuple, par droit naturel, 
la souveraineté, et n’en admettait l’exercice, à titre légitime, qu’à 
ceux que le peuple avait délégués pour cela. Les deux théories se 
rencontrèrent à la Révolution et la seconde prévalut. 

Aux yeux de la raison, ce nous semble, ni l’une ni l’autre de ces 
théories n’est exacte. La première est l’expression d’un fait 
historique accidentel : la seconde naît de la considération d’une 
nécessité évidente, l’assentiment des gouvernés. Ce qui est erroné 
dans l’une comme dans l’autre, c’est l’idée commune de 
légitimité. En effet, pour être absolument légitime, un 
gouvernement devrait toujours être exactement approprié à sa 
fonction, il devrait être composé d’hommes qui connussent la 
justice autant que les plus éclairés de leurs contemporains et 
connussent aussi les meilleurs moyens de l’appliquer, au dedans et 
au dehors ; d’hommes qui eussent en même temps un caractère 
assez intègre et assez ferme pour vaincre toutes les résistances. Or, 
on n’a pas encore trouvé d’institutions qui appellent au 
gouvernement des hommes semblables et les y maintiennent par 
une succession ininterrompue. Il n’y a donc aucune forme de 
gouvernement qui soit légitime par elle-même. 



Considérer un gouvernement comme légitime à l’exclusion de 
tout autre à cause seulement de son origine ou de sa forme, nous 
semble une superstition, un reste d’opinions anciennes que la 
raison ne peut admettre. La légitimité ne tient ni à l’origine ni à la 
forme du gouvernement : elle tient à la manière dont les fonctions 
sont remplies : en d’autres termes, elle est conditionnelle. 

Les rapports entre le gouvernement et les gouvernés constituent 
un engagement entre hommes tous faillibles. Cet engagement 
n’est pas le résultat d’un contrat, comme on l’a dit, puisqu’il 
dépasse la portée des contrats. Nul ne peut s’engager 
personnellement par contrat au-delà de son existence, pour ses 
descendants ; nul ne peut s’engager à une sujétion indéterminée, 
comme celle qui existe pour le gouverné à l’égard du 
gouvernement. C’est un engagement de raison, formé par nos 
devanciers sur la terre et continué par nous, à des conditions 
toujours sous-entendues, sans qu’elles aient été et puissent être 
définies autrement que par expérience, au jour le jour, comme une 
sorte de reconduction tacite indéterminée. 

Cet engagement, qui constitue le droit, ne saurait être un 
engagement de droit : c’est un engagement de raison et de morale, 
moralement obligatoire, tant que ses conditions sont remplies ; 
mais qui cesse d’être obligatoire, lorsqu’elles ne le sont plus. 
Alors s’ouvre ce qu’on a improprement appelé « droit de 
résistance » ou « de révolte ». En cas de révolte, gouvernants et 
gouvernés se trouvent les uns vis-à-vis des autres dans l’état de 
nature défini par Grotius, où les hommes, cessant d’être soumis à 
une même autorité légale, ne sont plus justiciables que de la 
morale et entrent en conflit les uns contre les autres. 

Aucun juge n’est ni ne peut être constitué pour juger ce conflit. 
Chaque individu doit donc agir d’après son jugement et les règles 
de la morale. Ces règles sont assez simples, les voici : « Aucun 
gouvernement existant ne doit être combattu de parti pris, tant 
qu’il est possible de l’éclairer et de l’améliorer par la discussion, 
tant que les lois permettent d’en changer le personnel et la 



direction. La révolte n’est excusable qu’en présence d’injustices 
voulues avec une invincible obstination par un gouvernement 
auquel on ne peut prévoir aucune fin régulière ou dont la violence 
ne laisse pas à l’opinion le temps de se faire sentir. La révolte, en 
ce cas, peut être non seulement excusable, mais louable, 
lorsqu’elle est spontanée et qu’un très grand nombre de citoyens y 
participent sans s’être concertés. Mais les préparations, les menées 
révolutionnaires et les conspirations sont toujours blâmables, 
parce qu’il n’est pas raisonnable que quelques citoyens 
s’entendent pour surprendre les autres et s’arroger, par une 
organisation plus ou moins militaire, un pouvoir qui, en morale et 
en raison, ne leur appartient pas. » 

La révolte est licite quand elle peut être considérée comme 
légitime défense et coupable quand elle est une agression fondée 
sur la crainte d’une attaque ou sur un grief de peu d’importance, 
susceptible du redressement par justice, c’est-à-dire par 
discussion. Le particulier isolé se défend à bon droit contre le 
malfaiteur qui l’attaque à l’improviste et menace sa vie ; il cesse 
d’être dans son droit si l’attaque n’est pas actuelle et pressante ou 
si les agents de la force publique l’ont mis hors de danger. 

Lorsque les gouvernements opposent à la manifestation des 
doctrines, à la publicité et à la discussion des faits des obstacles 
légaux qui empêchent l’opinion souveraine de s’éclairer, ils sont 
injustes dans des conditions qui rendent impossible de définir 
même les règles morales de la résistance. La liberté de discussion 
et la possibilité de modifier le gouvernement par des élections 
fréquentes ne laissent place à aucune révolte excusable. 

Voilà quant à l’étendue du pouvoir souverain : si les limites que 
nous lui assignons semblent indécises en théorie, elles se 
déterminent assez simplement dans la pratique. Il en est de même 
de tous les principes de la morale, qui doivent être interprétés 
largement, de bonne foi. Les règles de la conduite des hommes ne 
sont et ne peuvent être, comme on le voudrait, des lignes 
géométriques sans largeur ni épaisseur, parce que tous les actes 



humains, surtout les actes sociaux, sont qualifiés par des 
conditions et par suite plus ou moins indéterminés. 

Nous avons constaté que l’exercice du pouvoir souverain était 
continu et que ce pouvoir, dont on pouvait limiter rationnellement 
les attributions, était illimité dans son étendue. Ajoutons que, quel 
que soit le nombre des personnes appelées à l’exercer, ce pouvoir 
est un. Il ne peut être divisé sans être affaibli et bientôt anéanti. En 
d’autres termes le commandement suprême ne peut être partagé. 
C’est là une vérité d’expérience attestée par le témoignage de 
toute l’histoire. D’ailleurs la division est inconciliable avec la 
fonction essentielle du gouvernement, qui est de juger, décider, 
prendre un parti, vouloir en un mot. On a dit que l’homme ayant 
un corps et une âme, il y avait un gouvernement pour les corps et 
un autre pour les âmes. C’est jongler avec les mots. Est-ce que 
l’homme, l’individu, a deux volontés ? Non. Il n’en a qu’une seule 
par laquelle il agit tout entier. De même le gouvernement, qui est 
la volonté de l’État, doit être un, si on ne veut admettre une cause 
permanente de guerres civiles. 

Lorsque nos universités catholiques érigent en doctrine, à 
l’appui des prétentions de la cour de Rome, que les papes sont 
investis par Dieu d’un pouvoir souverain « sur tout ce qui touche 
au bien des âmes » et ont le droit de définir eux-mêmes ce 
pouvoir, ils enseignent une doctrine anarchique, inconciliable avec 
l’ordre social. En effet, les âmes sont intéressées dans tous les 
actes que régit le gouvernement, et si l’on attribuait au pape le 
pouvoir que réclament pour lui nos universités catholiques, je ne 
sais si le gouvernement civil conserverait le pouvoir de veiller au 
balayage des rues. Il serait absolument subordonné ou, pour parler 
franchement, supprimé. Les mêmes docteurs reconnaissent 
naturellement au pape le droit de susciter des révoltes contre les 
gouvernements jugés « pernicieux ». C’est faire de la hiérarchie 
catholique l’organisme d’une conspiration permanente et toujours 
prête à la révolte contre les gouvernements et les peuples qui ne 
lui obéissent pas. Cette conspiration peut ne pas éclater, parce 



qu’elle est contenue par la prudence, mais elle ne cesse jamais 
d’exister. 

On ne peut s’opposer avec plus d’audace à l’établissement de la 
paix et de la justice entre les hommes.  

§ 3. Les révolutions. — On appelle « révolution » le 
renversement violent du gouvernement et son remplacement par 
un autre : c’est la perturbation de l’ordre légalement établi et une 
preuve de l’insuffisance du gouvernement légal. 

En effet, le premier devoir des hommes qui gouvernent étant de 
maintenir la paix, ils y ont manqué chaque fois qu’ils se sont laissé 
renverser par la violence. 

Le gouvernement infaillible et parfait n’ayant pas été découvert, 
tous les gouvernements commettent des fautes plus ou moins 
graves et plus ou moins nombreuses. Les peuples doivent les 
endurer et les endurent jusqu’à un certain point, au-delà duquel ils 
se révoltent avec ou sans succès. La révolte sans succès indique 
l’existence de fautes sérieuses, mais insuffisantes pour motiver un 
renversement : la révolte heureuse est une révolution. 

Une révolution est toujours un accident fâcheux, préjudiciable 
au peuple qui la subit, dont elle atteste le défaut de sagesse. Toute 
révolution est donc un mal ; mais il n’y a pas lieu pour cela de 
considérer comme coupables les hommes qui la font. Il y a des 
révolutions honnêtes et des révolutions qui ne le sont pas. 

Sont honnêtes les révolutions provoquées par la tyrannie, c’est-
à-dire par l’injustice voulue ou par l’incapacité incurable des 
gouvernements et effectuées par le soulèvement des peuples. Telle 
est celle de laquelle est sortie la république des Provinces-Unies, 
celle qui renversa Charles Ier d’Angleterre, celle qui renversa 
Louis XVI en France, etc. 

Ne sont pas honnêtes les révolutions préparées et conduites par 
des conspirations militaires ou autres, afin d’élever au pouvoir 
certaines personnes déterminées, ou d’imposer par la ruse ou la 
force un gouvernement qui répugnerait au peuple. 

Le motif de cette différence est fort simple. Les peuples aiment 



le repos et la paix : ils ne se soulèvent que sous l’impression 
d’actes qui révoltent leur sentiment de la justice, et alors la plupart 
des révoltés apportent dans la révolte du désintéressement. Au 
contraire, la conspiration, militaire ou autre, a toujours pour fin la 
satisfaction d’intérêts particuliers et d’ambitions privées. 

Mais c’est là une matière à laisser aux historiens qui traitent 
l’histoire à un point de vue judiciaire avec plus ou moins 
d’impartialité. 

§ 4. La Révolution française. — La Révolution française a eu 
cela de particulier que, loin d’être limitée à un changement de 
gouvernement, elle a changé toute la constitution de la société, 
non seulement en France, mais plus ou moins dans toute l’Europe 
et dans un moment où personne, si ce n’est quelques hommes 
instruits, calmes et prévoyants, ne s’y attendait. Elle est née du jeu 
de forces sociales en lutte les unes contre les autres, si bien que les 
hommes mêmes qui y ont joué le plus grand rôle ne l’ont guère 
comprise. De là, des confusions déplorables qui durent encore et 
qu’il est utile d’indiquer. 

On n’a vu pendant longtemps dans la Révolution que 
l’exécution de projets voulus, un drame ou plusieurs drames 
successifs, et on s’est disputé sur la valeur des acteurs. 

En fait, s’il a existé un très grand nombre de projets et de 
drames particuliers, aucun projet et aucun drame n’a embrassé 
l’ensemble. Qu’on juge chacun des acteurs d’après ce qu’il a fait 
ou négligé de faire, rien n’est plus juste. Mais qu’on personnifie 
en quelque sorte la Révolution dans les deux partis en lutte, qu’on 
attaque et qu’on défende chacun d’eux en mêlant au hasard les 
actes, les doctrines et les paroles, comme on l’a fait trop souvent, 
voilà qui est pousser par trop loin la méconnaissance de l’histoire. 

Les événements et les actes de la Révolution ressemblent assez à 
ceux qui ont marqué toutes les périodes pendant lesquelles est 
survenu un brusque et profond changement social : le bien et le 
mal y sont très mêlés, et l’ensemble laisse une impression triste. 
Le mélange et la contradiction des doctrines laissent de même une 



impression tragique : on est frappé de l’inexpérience, de 
l’ignorance, de l’aveuglement du gouvernement et du peuple ; on 
est frappé de la contradiction qui existe entre les deux doctrines de 
la liberté et de l’assistance, qui ont prévalu à la fois et qu’on a bien 
de la peine à séparer l’une de l’autre, encore de nos jours, dans 
l’esprit des hommes. Voilà ce qui appelle l’attention des penseurs. 

Le vulgaire n’a vu qu’une chose dans cette révolution et dans les 
petits contrecoups qui l’ont suivie : c’est qu’un gouvernement et 
même une société peuvent être renversés et remplacés en peu de 
temps. Il ne tient compte ni de la longue préparation historique de 
la Révolution, ni des résistances et des difficultés que les 
changements les plus légitimes ont rencontrées et rencontreront 
encore. De là le sentiment exagéré de la puissance du législateur et 
les utopies si nombreuses fondées sur cette opinion fausse, « que 
dès que le pouvoir du législateur ne peut être limité par les lois, le 
législateur peut tout ». 

Si l’on porte sur l’histoire un regard désintéressé, on constate : 
1° que les institutions renversées par la Révolution étaient minées 
depuis des siècles et ont péri violemment parce que l’on n’avait ni 
su, ni osé entreprendre de les réformer ; 2° que les institutions 
nouvelles, préparées par le travail des siècles, n’ont été 
suffisamment comprises dans leur ensemble ni par les hommes de 
la Révolution, ni par leurs successeurs, qui depuis cent ans 
tâtonnent et, loin d’avancer, cherchent toujours à revenir en 
arrière, pendant que les générations se succèdent, que de nouveaux 
besoins se font sentir et que les vieilles idées se transforment en 
utopies. 

§ 5. La forme du gouvernement. — Les études relatives à la 
forme des gouvernements ont, depuis des siècles, fixé l’attention 
des penseurs qui ont presque toujours attribué à ces formes une 
importance fort exagérée. On a cherché, depuis Aristote, la 
« constitution parfaite », comme si, avec des individus plus ou 
moins imparfaits et faillibles, mus par des désirs et des besoins 
changeants, il pouvait exister une constitution parfaite ! 



Cette recherche a été empêchée par une classification déjà 
courante au temps d’Hérodote, celle des gouvernements 
monarchique, aristocratique et démocratique, selon que le pouvoir 
souverain est attribué à un seul, à un petit nombre ou à tous les 
citoyens. 

Cette classification très populaire n’a rien de scientifique. En 
effet, la forme du gouvernement ne dépend pas de telle ou telle 
volonté particulière : elle dépend de l’état social. Là où la capacité 
politique se rencontre dans une classe seulement, le gouvernement 
est attribué à un petit nombre ; là où la capacité ou l’incapacité de 
tous est égale, la démocratie gouverne, et, là où la capacité 
politique est nulle dans le peuple entier, le gouvernement 
appartient à un seul. 

Les formes de gouvernement n’ont d’ailleurs ni caractère ni 
vertu propre, comme on l’a cru depuis Polybe tout au moins, et 
dogmatiquement soutenu : ce ne sont pas des substances qu’une 
espèce de pharmacien politique mêle et dose à sa fantaisie pour 
obtenir un résultat voulu. Chacune d’elles peut être, selon les 
temps et les circonstances, bonne, médiocre ou mauvaise, à tous 
les degrés. Aucune n’a de stabilité par elle-même. Les 
gouvernements d’ailleurs se conservent par leur sagesse, par les 
services qu’ils rendent aux peuples ; ils périssent par leurs fautes, 
par une incapacité nuisible aux peuples, qui sentent fort bien les 
services et les fautes, même lorsqu’ils sont incapables d’en juger 
sainement. 

La royauté et la tyrannie sont l’objet d’une grande illusion, celle 
du gouvernement d’un seul. Un grand État n’est jamais gouverné 
par un seul. Un homme peut bien être l’enseigne d’un groupe à la 
tête duquel il marche et qui porte son nom ; mais le chef est bien 
souvent, le plus souvent même, l’instrument du parti qu’il 
commande en apparence et qui le dirige en réalité. Depuis 
longtemps la dimension des États et la multitude des attributions 
accordées au pouvoir souverain ont fait du gouvernement des 
hommes une institution collective. 



Il ne suffit pas non plus, notre histoire l’atteste, de décréter 
l’hérédité pour obtenir la stabilité et la durée. Si l’hérédité féodale 
a duré longtemps en Europe, c’est parce que l’opinion des peuples 
a longtemps considéré la possession du pouvoir souverain comme 
une propriété de droit civil. Cette opinion a rendu des services 
dans le passé et fourni aux peuples tombés un principe de 
relèvement et de réparation ; mais elle est morte chez nous et 
tellement affaiblie ailleurs qu’elle n’y peut être entretenue que par 
des services actuels, qui font vivre et durer un gouvernement, quel 
qu’il puisse être. 

Il n’est pas de gouvernement, quelle que soit sa forme légale qui 
n’ait un conseil dont les connaissances, la prudence et la sagesse 
déterminent sa durée. Tout individu, fût-il empereur ou roi, ignore 
beaucoup, est inégal, disposé à voir les choses tantôt en bien, 
tantôt en mal, téméraire aujourd’hui, pusillanime demain ; il a 
besoin d’être éclairé, souvent modéré ou encouragé par des 
conseillers de sens rassis. L’homme qui gouverne seul, fût-il très 
supérieur, est exposé à commettre des fautes graves, quelquefois 
irréparables. D’ailleurs, l’individu est sujet aux maladies, à la 
vieillesse et à la mort, tandis que le conseil n’est pas malade, ne 
vieillit pas et ne meurt pas. 

Un groupe d’hommes ayant sur la conduite du gouvernement 
des idées communes et raisonnables est la première condition de la 
stabilité. C’était une vérité d’expérience bien comprise dans les 
temps féodaux, où des gouvernements nombreux, faibles, toujours 
entourés de dangers et de menaces, sentaient vivement la nécessité 
de se défendre par la prudence et la réflexion. Aujourd’hui, cette 
nécessité est moins sentie parce que le danger est moins apparent, 
mais elle n’a pas cessé d’exister. 

Écartons encore une erreur singulière propre à notre pays et à 
notre siècle, celle qu’on peut former une aristocratie en créant une 
classe de privilégiés. C’était une des idées chimériques de 
Napoléon Ier. On a vu des aristocraties sortir d’une formation 
historique et fondées sur des services rendus : on n’en a jamais vu 



qui eussent été l’œuvre fantaisiste d’un législateur. Un roi ou un 
empereur peuvent créer des nobles et même une noblesse plus ou 
moins décorative, ils ne peuvent créer une aristocratie. C’est par 
les privilèges et les injustices que les aristocraties périssent : ce 
n’est point par là qu’elles se fondent. 

§ 6. Résumé de la première partie. — Si nous considérons de 
haut et dans son ensemble la vie des États et des peuples, nous 
voyons que les fonctions du gouvernement y sont attribuées dans 
une sorte de concours, dont l’opinion est le juge suprême, mais 
dont les conditions sont peu connues et très difficiles à définir, 
parce que l’opinion est flottante, faillible et trop facile à égarer. 
Toutefois, comme la raison et la vérité l’emportent toujours à la 
longue, on peut dire que l’objet du concours est la justice et qu’en 
jugeant les choses de gouvernement c’est d’après la justice 
espérée ou présumée que les peuples ont l’habitude de décider. 

D’ailleurs, point de légitimité royale, impériale ou populaire, 
point de forme de gouvernement sacrée ! Tout change avec les 
circonstances et l’état des esprits. Toutefois la longue durée d’une 
forme de gouvernement est une présomption favorable en sa 
faveur et on comprend très bien que les multitudes considèrent un 
gouvernement qui a duré longtemps comme plus légitime qu’un 
autre, à cause de l’habitude. Mais une fois que la possession a été 
interrompue et la solution de continuité bien constatée, le charme 
est rompu et rien n’est plus puéril que de travailler à une 
restauration. Pour restaurer, il faudrait ramener les peuples à l’état 
d’esprit où ils étaient au temps où le gouvernement renversé était 
en pleine vigueur, et un homme de sens ne saurait y songer. On 
peut regretter la mort de telle ou telle institution, comme celle 
d’une personne ; mais on ne fait pas plus ressusciter les 
institutions que les personnes et on ne peut faire que des 
imitations, d’après un idéal inspiré par des souvenirs plus ou 
moins vagues. 

On discute encore chez nous sur les avantages et les 
inconvénients de la république et de la monarchie. La république, 



c’est le renouvellement périodique du personnel chargé d’exercer 
la souveraineté ; la monarchie, c’est l’exercice de la souveraineté 
livré à un seul à temps ou héréditairement. Lequel est préférable ? 

L’assentiment des peuples est la condition nécessaire de 
l’existence d’un gouvernement régulier, et la république est la 
forme qui assure le mieux cet assentiment. C’est le règne de la loi, 
comme disaient les Athéniens, qui le préféraient à celui d’une 
personne. 

DEUXIÈME PARTIE 

LES INSTITUTIONS 

§ 7. Position de la question. — Maintenant que nous avons, 
autant qu’il est en nous, déblayé le terrain de quelques opinions 
aussi erronées que populaires, étudions les questions générales que 
soulève la constitution du gouvernement. 

Constatons d’abord qu’il s’agit de l’œuvre la plus difficile de 
l’art humain. Trouver à un moment donné des hommes capables 
de bien gouverner n’est pas chose facile, trouver des hommes qui 
aient cette capacité et les moyens d’assurer qu’ils se succéderont 
sans interruption pendant une longue suite d’années, est bien plus 
difficile encore. 

En effet, la première qualité à demander à l’homme de 
gouvernement, c’est la volonté constante d’être juste. Or, l’homme 
qui gouverne, animé de toutes les convoitises humaines, a le 
pouvoir d’être injuste contre les personnes et les biens des 
gouvernés. Il peut arriver qu’il soit juste quant à lui-même, mais 
cela ne suffit pas : il faut encore qu’il soit juste entre les 
prétentions diverses et opposées des particuliers qui le sollicitent 
incessamment pour qu’il commette des injustices en leur faveur. 
Ces particuliers sont toujours nombreux, habiles à séduire, à 



flatter, à menacer, à dissimuler la nature de leurs prétentions par 
les mensonges les plus énormes, à tromper en un mot, très 
pressants et d’autant moins scrupuleux dans l’emploi des moyens 
qu’ils ne sont à aucun degré responsables des injustices commises 
en leur faveur. Il faut que l’homme de gouvernement ait, non 
seulement la volonté d’être juste, mais la connaissance ou le 
discernement des droits de chacun et surtout, par-dessus tout, la 
fermeté nécessaire pour les faire respecter. 

Voilà des conditions qu’il est bien difficile de réunir, même à 
considérer les choses de haut et de loin, abstraitement en quelque 
sorte. Dans la pratique, les difficultés augmentent par la nécessité 
d’arriver à la possession du pouvoir, sans laquelle on ne peut 
montrer les qualités que nous venons d’indiquer. Tout 
gouvernement est entouré d’hommes qui sont ou se disent ses 
partisans, soutiens, serviteurs. Dans les pays d’institutions libres, 
ces hommes sont groupés sous le nom de parti. Dans les pays où 
le pouvoir porte le nom d’un seul, ces hommes se groupent sous le 
nom de cabales de cour. Ces groupes, si différents de forme, se 
ressemblent tous au fond : ils obsèdent ceux qui détiennent le 
pouvoir et n’y laissent arriver sans trop de peine que ceux dont ils 
espèrent des avantages particuliers, c’est-à-dire des injustices. 
Ainsi la première condition à remplir pour arriver sans trop de 
peine à la possession du gouvernement, c’est de montrer qu’on 
manque des qualités les plus nécessaires pour bien gouverner. 
Quelques hommes ont pu prendre le gouvernement par d’autres 
voies, par exception et par accident ; quelques autres, après être 
arrivés par d’assez mauvais moyens, ont bien ou à peu près bien 
gouverné. 

Ces considérations nous expliquent pourquoi les véritables 
hommes d’État sont si rares dans l’histoire. 

La plupart de ceux qui aspirent au pouvoir souverain ne se 
proposent guère que de s’en servir pour satisfaire leurs convoitises 
personnelles et ne semblent pas se douter des devoirs de la 
fonction. Tous veulent conserver le pouvoir, et peu d’entre eux y 



réussissent. Les révolutions ministérielles sont fréquentes dans les 
monarchies les plus absolues, elles sont fréquentes aussi dans les 
gouvernements parlementaires : là elles viennent des Chambres ; 
dans les monarchies, du prince ; quelquefois, au-dessus des 
Chambres et du prince, de l’opinion. 

Les Chambres et leurs électeurs, les princes, l’opinion elle-
même peuvent être trompés par les mensonges de tout genre et de 
toute nature qui forment en quelque sorte l’atmosphère dans 
laquelle se meuvent et vivent les gouvernements. C’est au milieu 
des bruits que font autour d’eux les solliciteurs et les ambitieux, 
amis ou ennemis, qu’ils doivent se diriger. 

Lorsque l’on considère toutes ces difficultés, on est disposé à 
l’indulgence pour ceux qui gouvernent, plutôt qu’à pousser 
l’exigence à l’excès. 

Telles sont les conditions communes à tout gouvernement. Il a 
près de lui des gens qui veulent se servir de lui pour leurs fins 
particulières, et des ennemis qui veulent le renverser pour le 
remplacer. En dehors de ces deux classes d’hommes, se trouve la 
multitude des gouvernés, passive lorsqu’elle est à peu près 
satisfaite du gouvernement, inquiète lorsqu’elle le sent irrésolu ou 
mauvais, et révolutionnaire lorsqu’elle n’espère plus qu’il 
s’amende.  

§ 8. Observation générale. — Avant de passer à l’examen de 
quelques problèmes constitutionnels, nous devons placer ici une 
observation générale. 

Tout arrangement constitutionnel repose sur des dispositions de 
droit public ; et ces dispositions, quelque sages et quelque bien 
rédigées qu’elles puissent être, ne sauraient être absolument 
claires, ni prévoir tous les cas qui peuvent se présenter. Elles 
doivent donc être l’objet de discussions, d’interprétations et, tout 
naturellement, on apporte dans ces discussions et ces 
interprétations les habitudes contractées devant les juges du droit 
civil. 

Ce sont des habitudes dangereuses. En effet, dans les 



contestations soumises aux tribunaux civils, les deux intérêts en 
conflit ont un caractère purement privé. Dans les conflits de droit 
public, il ne s’agit pas d’intérêts privés, mais presque toujours 
d’un règlement de fonctions, qui est d’intérêt public. On doit 
chercher à coordonner les prétentions opposées de manière à les 
faire converger vers l’utilité commune, et ne pas laisser les 
prétentions de chacun s’exagérer sans mesure. Il faut, en un mot, 
interpréter à la bonne foi plutôt qu’à la lettre, en tenant grand 
compte des précédents et surtout des intérêts de la paix publique, 
qui est la fin de tout droit et de tout gouvernement. 

Ni les conflits entre personnes chargées d’attributions diverses 
dans un même gouvernement, ni les conflits qui peuvent s’élever 
entre le gouvernement et ceux qui tentent de le renverser, ne 
doivent être discutés et jugés d’après les mêmes méthodes que les 
contestations entre particuliers soumises au droit civil. En effet, 
malgré le préjugé contraire d’origine féodale, le pouvoir conféré 
pour une fonction de gouvernement est tout autre chose qu’une 
propriété privée ; c’est une charge, comme on disait très bien 
autrefois. 

§ 9. De la liberté d’exprimer ses opinions. — Le premier 
problème qui se présente à notre examen est celui de savoir dans 
quelle mesure il convient que chacun soit libre de parler et d’écrire 
pour le public. 

La connaissance de la vérité satisfait au premier besoin politique 
des citoyens : l’erreur et le mensonge y font obstacle. Le 
gouvernement est impuissant contre la première à laquelle il est 
lui-même exposé, et ne peut la dissiper qu’en laissant la discussion 
libre. Il peut et il doit dans une large mesure réprimer le 
mensonge. C’est ce qui fait de la question qui nous occupe le 
premier des problèmes constitutionnels. 

Écartons de toute discussion les règles établies en cette matière 
pour ce qui touche les particuliers, comme les dispositions pénales 
qui punissent l’injure, la diffamation, la calomnie. Ce sont des 
dispositions dont le but est de conserver la paix publique et qui 



devraient être appliquées indifféremment, soit que le délit eût été 
commis par la parole ou par la voie de la presse, en laissant aux 
juges le soin d’apprécier la gravité de chaque cas. 

Il s’agit ici des paroles ou des publications relatives à des 
doctrines religieuses, philosophiques ou politiques, aux choses et 
aux personnes de gouvernement. On a quelquefois supprimé ou 
limité fort étroitement la faculté de parler et d’écrire sur ces 
matières, et quelquefois on a laissé une liberté entière ou presque 
entière à la parole et à la presse. 

Le premier système évite le bruit et donne du prestige à un 
gouvernement qui n’est jamais critiqué : mais il laisse le 
gouvernement et les citoyens dans une ignorance très dangereuse 
pour les uns et les autres. C’est la durée ininterrompue de ce 
régime pendant 150 ans environ qui a causé l’inexpérience 
étonnante dont les Français ont fait preuve à l’époque de la 
Révolution. Ils ne se doutaient pas de ce qu’était une société 
politique, et cette ignorance avait gagné le gouvernement. Des 
historiens ont pu soutenir que Louis XIV avait ignoré les 
dragonnades, assertion incroyable et peut-être fondée. Ce régime 
n’empêchait d’ailleurs ni les médisances, ni les calomnies sur les 
personnes haut placées, comme on le voit par la lecture des 
mémoires et de la correspondance du temps . 2

Le second système pratiqué, même jusqu’à l’abandon, présente 
un avantage très grand : il renseigne le gouvernement et le public 
sur les choses et sur les hommes. Il doit être conservé en principe, 
dans un temps surtout où, grâce à la facilité des communications 
entre les peuples, on ne pourrait, si on voulait rétablir plus ou 
moins l’ancien système, que réunir les inconvénients de l’un et de 
l’autre régime. 

 Voyez notamment, pour les dernières années de l’Ancien régime, 2

les Mémoires d’Augeard, secrétaire de la reine Marie-Antoinette 
et les brochures nombreuses publiées contre cette princesse.



Mais il ne faut pas tomber dans une superstition trop commune, 
comme toutes celles qui viennent de la doctrine erronée du droit 
naturel, superstition qui s’attache aux mots « liberté de la presse ». 
Cette liberté a des limites rationnelles qu’il est facile de définir, 
savoir : 1° les injures, toujours mauvaises, doivent être punies en 
tout cas ; 2° les mensonges intentionnels sur les événements et sur 
les actes des fonctionnaires doivent être punis, et la preuve 
contraire doit être fournie sans aucun délai ; 3° en cas d’injures ou 
accusations collectives, on devrait punir, comme s’il s’agissait 
d’un particulier, à moins que l’accusé ne prouvât le bien fondé de 
l’accusation ; 4° l’excitation à la révolte pourrait toujours être 
punie, mais on pourrait aussi, sans inconvénient, la rattacher à la 
révolte, si elle a été préparée ou si elle a eu lieu, et la négliger dans 
le cas contraire. 

La liberté n’existerait entière qu’en matière de doctrines 
religieuses, philosophiques, politiques ou autres. La répression 
serait ainsi limitée à l’injure, en tout cas, et au mensonge 
intentionnel d’un effet immédiat ou prochain. On ne saurait 
pousser la répression plus loin sans aller contre la fin même de la 
liberté, qui est d’éclairer le gouvernement et le public, de faire 
connaître la vérité dans la mesure du possible. 

§ 10. Des formes proprement dites. — Nous avons déjà dit 
pourquoi nous n’étudierons pas les prétendues formes du 
gouvernement dont s’est occupé Aristote, ni la monarchie de droit 
divin de Bossuet, ni la monarchie-propriété fondée sur le principe 
féodal. Mentionnons seulement une opinion populaire, formulée 
avec beaucoup d’impudence de notre temps, c’est que le pouvoir 
souverain appartient de droit à qui a su s’en emparer par quelques 
moyens que ce soit, et que le détenteur de ce pouvoir n’est tenu 
par aucune autre loi que son caprice. C’est l’absence de toute 
doctrine, et le retour à l’état sauvage autant que possible : car si on 
évoque le tyran des républiques grecques et italiennes, on évoque 
en même temps le tyrannicide méritoire et obligatoire. Cette 
prétention affichée et soutenue dans notre pays atteste un profond 



désordre dans les idées politiques : c’est la négation de la société 
civile. 

Nous nous bornerons à l’examen des organes de gouvernement 
des pays libres et des doctrines sur lesquelles ces gouvernements 
sont fondés. 

COURCELLE-SENEUIL,  
de l’Institut. 

(À suivre.) 

Dans cette longue étude en deux parties, Jean-Gustave 
Courcelle-Seneuil pose les bases d’une politique rationnelle. 

Il examine tour à tour le fondement des constitutions, le 
mécanisme des lois, l’organisation des gouvernements et le 
recrutement des fonctionnaires. Il remplace l’abus des mots 
par la précision des principes, et l’égarement de la routine 

par un programme de réforme ambitieux mais à opérer dans 
le temps et sans révolution.   

ESQUISSE D’UNE POLITIQUE RATIONNELLE 

par Jean-Gustave Courcelle-Seneuil 



(La Nouvelle Revue, 1889.) 

ESQUISSE D’UNE POLITIQUE RATIONNELLE  3

§ 12.  L’élection.  — L’élection est la forme sur laquelle 
reposent les gouvernements des pays libres. Sur quelles 
considérations rationnelles est-elle fondée ? 

Ce n’est pas, comme on l’a cru, sur un droit naturel inné de 
l’électeur ou sur un droit de souveraineté qui lui soit propre. 

Ce n’est pas parce qu’on attribue à l’électeur une capacité 
législative qu’il n’a pas : 

C’est pour que le gouvernement, fondé sur la majorité des 
suffrages, obtienne, autant que possible, l’assentiment du 
peuple et rencontre dans son action la moindre opposition 
possible. Comme on ne connaît d’ailleurs aucune voie pour 
constater la capacité législative là où elle se rencontre, on a 
pensé que le meilleur moyen de la découvrir était de confier ce 
soin à un corps d’électeurs. La fonction de l’électeur est de 
choisir les hommes qu’il croit les plus capables d’être de bons 
législateurs et de bien conseiller le gouvernement, ou tout au 
moins des hommes honnêtes, prudents, sensés, de bon conseil. 
S’il était permis de prendre dans le droit civil une 
comparaison, nous dirions que l’électeur est un mineur 
incapable de gérer ses affaires auquel la loi remet cependant le 
soin de choisir son tuteur. 

La loi doit refuser la fonction d’électeur à ceux qui sont 
présumés incapables de la bien remplir. De là les dispositions 
relatives aux incapacités, qui peuvent être plus ou moins 
étendues. 

 Voir la Nouvelle Revue du 1er  décembre 1889.3



La fin de l’élection est le choix de l’homme supérieur, plus 
capable de bien remplir les fonctions de gouvernement que 
tous les électeurs. 

Lors donc que l’électeur prétend imposer sa volonté à l’élu 
sous la forme d’un programme, il méconnaît les devoirs de sa 
fonction et entreprend d’usurper celle de législateur. Il usurpe 
plus ouvertement encore lorsqu’il prétend conférer un mandat 
à l’élu, comme s’il le chargeait de donner ses soins à un intérêt 
privé. La fonction du législateur, comme celle du juge, est de 
s’appliquer aux soins de l’intérêt public, de la justice. Le 
législateur doit faire des lois justes et le juge doit les appliquer 
avec justice. Que dirait-on de l’électeur qui, dans une élection 
de juges consulaires, dirait à un candidat : « Je voterai pour 
vous, mais à la condition que, dans les procès que j’aurai, vous 
opinerez pour moi » ? On dirait que cet électeur abuse de la 
fonction que la loi lui confie et qu’il en est indigne. On doit 
tenir le même langage lorsqu’il s’agit d’une élection 
législative. La loi vous charge de désigner l’homme le plus 
juste et vous cherchez le plus injuste. Vous êtes indigne de la 
fonction d’électeur. 

Il est naturel que l’électeur, avant de faire son choix, veuille 
connaître l’opinion du candidat sur les questions pendantes 
dont la solution doit être prochaine. Ces questions ne sont 
jamais bien nombreuses et il est bon que chacune d’elles soit 
mûrement discutée devant l’opinion publique afin que chacun 
puisse être éclairé. L’électeur choisit selon ses préférences, en 
se plaçant au point de vue de l’intérêt national. 

Voilà les devoirs de l’électeur : la loi électorale doit lui en 
faciliter l’accomplissement et, puisque le choix de l’élu est 
l’essentiel, permettre à l’électeur, autant qu’il est possible, de 
connaître les candidats. 

§ 13. La loi électorale. — Il ne s’agit point d’une étude des 
divers systèmes électoraux pratiqués en divers pays, en 



diverses époques, ou qui peuvent être imaginés, mais 
seulement de ceux qui ont été proposés ou pratiqués chez nous 
et depuis peu de temps : encore, dans ces systèmes, ne 
considérons-nous pas le détail. 

Le vote direct par département se prépare par le groupement 
de candidats sur des listes, et sans que la masse des électeurs 
ait aucune part à cette préparation. Au vote, il s’agit de choisir 
entre deux listes de candidats dont la plupart des électeurs ne 
connaissent pas un seul, même de nom ou de vue. Dans ces 
conditions l’électeur est dominé par les quelques meneurs qui 
ont préparé les listes : il n’est pas éclairé sur ce qu’il fait et, à 
parler proprement, il ne sait ce qu’il fait, ni ne peut le savoir. Il 
est difficile d’imaginer un mode d’élection plus mauvais. 

Le vote direct par circonscription et sur un seul nom 
rapproche l’électeur du candidat et lui permet de le mieux 
connaître. À ce point de vue, il est préférable au scrutin de 
liste. D’ailleurs il présente à peu de chose près les mêmes 
inconvénients : l’élection est préparée par un certain nombre 
de meneurs actifs, habiles, sans scrupules, dont les vues n’ont 
rien de commun avec l’intérêt public : Il faut que l’électeur 
choisisse entre des candidats qu’il connaît peu, dont aucun, le 
plus souvent, n’a sa confiance. 

Dans les deux formes d’élection que nous venons de viser, ce 
n’est pas le commun des électeurs qui choisit, ce sont quelques 
personnes dont l’électeur homologue le choix. Le vote n’est 
direct que pour la forme : en fait, il y a deux degrés de 
suffrage, et il ne peut en être autrement. On a donc pensé, en 
s’autorisant des élections de 1789, 1791 et 1792, qu’on 
pourrait utilement régulariser par la loi la préparation de 
l’élection, de manière à obtenir des choix meilleurs. Dans ce 
système les électeurs actuels choisiraient, soit par département, 
de 50 à 100 électeurs par député à nommer : ces électeurs se 
réuniraient 10 jours après, plus ou moins, en un seul collège 



qui nommerait les députés. Il importerait que les deux 
élections fussent très rapprochées l’une de l’autre, afin de ne 
pas laisser de temps aux intrigues et aux trafics des intérêts 
privés. 

Avec ce système, l’électeur du premier degré choisit des 
hommes qu’il connaît, qui vivent et continueront de vivre 
auprès de lui : l’électeur du second degré a sa confiance et 
portera dans le pays la responsabilité du choix des députés. Ce 
choix sera fait par une élite, et on peut espérer qu’il sera le 
meilleur possible. Peut-être donnerait-il une large part aux 
influences sociales préexistantes, mais c’est là un inconvénient 
peu redoutable, si même c’en est un. Il n’est jamais bon que les 
influences sociales soient supplantées dans la fonction du 
gouvernement par des influences adventices et factices. 

Il est vrai que ce système pourrait bien mettre fin à 
l’influence des meneurs du suffrage direct, ou la diminuer et la 
transformer. Le meneur se nomme et se délègue lui-même, 
c’est celui qui parle le plus et le plus haut, qui se remue le plus 
et agit le plus. Or l’homme qu’anime le sentiment du bien 
public, s’il n’a une vocation tout exceptionnelle, n’agira jamais 
avec une énergie comparable à celle que soutient une 
espérance d’intérêt privé. C’est donc l’intérêt privé qui anime 
le grand nombre des meneurs et il n’y aurait aucun mal à ce 
que leur influence fût réduite. 

On assure que le nombre des votants serait moindre, parce 
qu’on ne voudrait pas se déranger pour choisir des électeurs. 
Nous en doutons beaucoup et en douterons tant que 
l’expérience n’aura pas été faite et répétée. D’ailleurs, une 
élection dans laquelle un grand nombre d’électeurs 
s’abstiennent n’est pas nécessairement mauvaise. On le voit 
bien par celle des juges consulaires. 

Nous ne parlons pas du vote à deux degrés pour le choix de 
chaque député : ce serait une complication absolument inutile, 



qui donnerait les mêmes résultats que le suffrage direct, 
comme on le voit aux États-Unis pour l’élection du président 
de la république. 

Quelle que soit la loi électorale, ce n’est pas elle qui décide 
de l’élection, c’est la sagesse ou la folie de l’opinion publique 
dans l’appréciation d’une situation politique donnée. On peut 
avoir de bonnes élections avec une mauvaise loi électorale, et 
de mauvaises élections avec la meilleure des lois ; mais la loi a 
son influence et son importance. 

§ 14. Des législateurs élus. — Une fois élus, les législateurs 
ne sont contenus dans leurs écarts par aucune loi, si ce n’est 
par celle qui porte le nom de « constitution ». Mais ils peuvent 
s’imposer des règlements et des usages pour exercer leurs 
fonctions le mieux possible. Ces règlements et usages ont une 
importance qui n’est pas assez appréciée. Ils peuvent 
c o m p l é t e r e t m ê m e s u p p l é e r d e s d i s p o s i t i o n s 
constitutionnelles. Citons-en quelques exemples. 

Le droit d’initiative est un droit précieux et honorable. Mais 
son usage peut donner lieu à des abus graves. Il est peu de 
personnes qui n’aient envie de réformer quelque chose : il y en 
a bien moins encore qui n’aient pas envie de se faire connaître 
en signant, souvent sans en avoir pris lecture, un projet de loi 
plus ou moins étudié. C’est une manière de se recommander 
aux électeurs et de se donner de l’importance. C’est pour cela 
que les propositions de loi se multiplient. Le danger de cette 
façon de procéder est évident. Les projets improvisés ne 
tiennent nul compte de la législation existante et excluent toute 
idée d’ensemble : ils tendent bien souvent à une véritable 
désorganisation. Il importe donc d’être défiant à leur égard et 
même sévère, parce qu’ils peuvent être nuisibles par leurs 
dispositions, nuisibles aussi par le moment où ils sont discutés. 

Il est toujours prudent de laisser aux ministres le soin de 
diriger l’ordre des délibérations. C’est une attribution 



rationnelle du gouvernement, parce que c’est un acte de 
gouvernement, qui engage une responsabilité. 

Cependant nous ne proposerions pas de dispositions 
réglementaires sur le droit d’initiative, ni sur l’ordre des 
discussions, ni même sur le droit d’interpellation dont on a tant 
abusé. Ce sont matières à réserver à la prudence des 
assemblées législatives. 

Nous en dirons autant d’une réforme plus importante, qui 
consisterait à abréger la durée des sessions législatives. Les 
nations n’ont pas besoin d’un très grand nombre de lois. 
Encore moins ont-elles besoin que les lois se succèdent les 
unes aux autres, d’un courant continu en quelque sorte, se 
rectifiant, se modifiant et se contredisant entre elles, comme on 
semble le croire de notre temps. Cette croyance est contraire à 
la conception rationnelle de la loi, qui doit être mûrement 
préparée et coordonnée avec la législation existante. En réalité, 
les peuples se contenteraient sans peine d’un petit nombre de 
bonnes lois. 

Il n’est donc pas utile que les Chambres législatives siègent 
longtemps. 

Les longues, les interminables sessions ont d’ailleurs des 
inconvénients considérables. En s’habituant à exercer 
ensemble la fonction souveraine, les membres des assemblées 
se lient promptement entre eux par une espèce d’esprit de 
corps, qui constitue bientôt des coteries lors desquelles on ne 
voit plus rien. On oublie vite la nation et les électeurs pour 
mesurer le pouvoir qu’on peut exercer et les résistances qu’on 
peut rencontrer dans la Chambre. De là naît une infatuation 
que l’on pourrait appeler « parlementaire », qui enlève, à ceux 
qui en sont atteints, même le jugement et la volonté propres. 
Combien de votes ont été émis, contraires à l’opinion 
personnelle du plus grand nombre de ceux qui votaient ! Les 
assemblées une fois atteintes de cette infirmité ressemblent à la 



cour de nos derniers rois : tout y devient objet de cabale et 
d’intrigue : on n’y est occupé qu’à combiner et pousser des 
projets d’ambition privée, à faire et défaire des ministères, sans 
le moindre souci de la chose publique. C’est ce qui discrédite 
le régime parlementaire et en fait une cause de trouble. 

On ne peut remédier à cet inconvénient en peu de temps et 
radicalement, parce qu’on ne change pas en quelques jours des 
habitudes séculaires. Toutefois, il est certain qu’avec des 
sessions d’une durée moindre, les législateurs seraient moins 
tentés de s’isoler de leurs électeurs et de l’opinion en général : 
ils sentiraient mieux que, s’ils sont temporairement 
gouvernants, ils n’ont pas cessé d’être gouvernés, et il est 
certain que la paix publique y gagnerait. 

Toutefois, il est un point sur lequel il conviendrait de poser 
des limites réglementaires. Toute proposition tendant à une 
augmentation de dépenses devrait être enlevée à l’initiative 
parlementaire et réservée au gouvernement. Les motifs de cette 
exception sont faciles à comprendre. Il y a toujours des gens 
disposés à prendre sous un prétexte quelconque dans le Trésor 
public, et ces gens, très vigilants, très actifs, très entreprenants, 
très bruyants, ont toujours des avocats dans la presse et dans 
les Chambres. Quel moyen facile d’obtenir de la notoriété et de 
la popularité que de demander de l’argent pour une catégorie 
de personnes ! Mais autant ce moyen est facile, autant il est 
dangereux pour le bon état des finances, dont le maintien est 
une des obligations les plus étroites du gouvernement. Toute 
demande d’augmentation de dépenses publiques, quelle qu’elle 
soit, est un empiétement sur ses attributions et sur sa 
responsabilité. 

Ce principe incontestable est incompatible avec les habitudes 
actuelles en matière de discussion du budget. Le budget 
proprement dit devrait être fixe et voté en bloc. Les 
changements qu’on voudrait y introduire, soit en recette, soit 



en dépense, devraient être l’objet de lois spéciales mûrement 
étudiées. On débarrasserait ainsi le vote du budget de toute 
complication financière. 

Il serait facile de donner une forme réglementaire à ces 
changements dans les habitudes des assemblées législatives. 

Il n’en est pas de même des aspirations ambitieuses des gens 
qui prétendent devenir ministres. Ces aspirations ne peuvent 
être contenues et réglées que par l’opinion des Chambres 
législatives sur les conditions du gouvernement. Si cette 
opinion est honnête et correcte, le gouvernement est facile ; il 
est d’autant plus difficile que cette opinion manque davantage 
d’honnêteté ou de correction. Mais l’opinion des Chambres 
peut dépendre en grande partie du caractère et de la conduite 
des ministres. 

§ 15. Des ministres. — Il est d’intérêt public que les mêmes 
ministres gouvernent le plus longtemps possible, afin que 
l’action gouvernementale ait de la suite et la force que donne la 
suite, afin aussi que les ministres acquièrent par l’expérience 
une plus grande capacité. Sur ce point, la volonté de tous les 
ministres est bien conforme à l’intérêt public, mais si tous 
désirent durer longtemps, peu d’entre eux ont été capables de 
réaliser ce désir. Cependant, avec des institutions libres, la 
stabilité ministérielle ne semble pas si difficile ; mais il faut, 
chose très rare, que le ministre soit un homme de 
gouvernement. 

L’homme de gouvernement se sent né pour commander ; il a 
le sentiment de la justice et une indomptable fermeté. Il ne 
consent à gouverner qu’avec la plénitude des conditions de 
gouvernement. Les autres qualités sont accessoires. 

Dans un pays où les principes directeurs du gouvernement 
sont reconnus, la tâche de l’homme d’État est relativement 
facile. Dans un pays où ces principes sont inconnus ou 
contestés, la tâche est plus difficile. Mais on peut encore s’en 



acquitter, ou du moins le tenter et, avant tout, avoir, non sur les 
lèvres, mais dans le cœur, un principe de direction juste, une 
volonté ferme et savoir résister à toute tentative 
d’empiétement. 

Considérons le cas le plus difficile : le ministère se trouve en 
présence d’hommes dont un grand nombre sont animés de 
préjugés hostiles irréductibles, et un plus grand nombre au 
service d’intérêts privés plus ou moins obstinés et aveugles. 

Dans cette situation presque désespérée, un œil clairvoyant 
peut apercevoir un grand, un très grand nombre d’hommes de 
bonne volonté, sans ambition privée excessive, sans 
engagements trop étroits avec les intérêts privés. Tous ces 
hommes, tiraillés en sens contraire et un peu flottants, se 
réuniront assez facilement sous la direction d’une volonté forte 
et éclairée, lors même que cette volonté serait servie par une 
éloquence médiocre. Mais il faut que le ministre qui la 
possède, soit intelligent, connaisse les hommes et sache les 
grouper en mettant chacun à sa place. Qu’on sente cette 
volonté, et l’ordre s’établira de lui-même par la subordination 
spontanée des ambitions rivales. Peu de temps peut suffire à la 
constitution d’une autorité durable. 

Seulement, même avec des assemblées plus gouvernables 
que nous ne l’avons supposé, il y a une tentation et un danger. 
Les intérêts parlent haut et l’intérêt public parle bas, si bas 
qu’on a de la peine à l’entendre. On peut alors être tenté 
d’entreprendre de se soutenir dans la possession du pouvoir par 
une combinaison d’intérêts privés qui détermine une majorité. 
Mais lorsqu’on commet cette faute, la stabilité est impossible, 
parce que si on satisfait quelques particuliers, leurs désirs et 
leurs exigences augmentent, tandis que les intérêts lésés 
s’exaspèrent. D’ailleurs toute injustice nuit à l’autorité de celui 
qui la commet : ceux mêmes qui en profitent le méprisent et 
l’abandonnent sans peine, tandis que celui qui défend la justice 



conquiert et garde une incontestable autorité. 
L’homme né pour le gouvernement se sent à sa place 

lorsqu’il gouverne : il agit, selon le précepte de Vauvenargues, 
« comme s’il ne devait jamais mourir ». L’homme né pour la 
vie privée et ignorant est timide, hésitant, toujours pénétré de 
la fragilité de sa situation ; il vit piteusement, au jour le jour, se 
dérobant le plus possible à la responsabilité, aux soucis du 
pouvoir qui, tout naturellement, lui échappe. 

§ 16. Du rôle de l’opposition. — Il est naturel et inévitable 
que les hommes aient sur la direction du gouvernement des 
idées différentes et souvent opposées. De là naît la formation 
de deux partis entre lesquels la majorité choisit celui qui est 
chargé de gouverner. Le parti qui se trouve en minorité forme 
l’opposition. 

Le but de l’opposition est d’acquérir la majorité et d’être à 
son tour appelée à gouverner. Son premier devoir est d’avoir 
un système de gouvernement, de le faire connaître, de le 
recommander par tous les moyens honnêtes et de le comparer 
au système appliqué par les hommes en possession du 
pouvoir : elle doit donc suivre de très près les actes du 
gouvernement et les critiquer sans cesse avec franchise et 
bonne foi. C’est là, on peut le dire, la principale et très utile 
fonction de l’opposition ; en la remplissant, elle concourt à la 
bonne direction du gouvernement ; elle tient ceux qui 
gouvernent en éveil, signale leurs fautes et, s’ils s’y obstinent, 
leur succède légitimement. C’est le prix du concours ouvert 
pour que la direction du gouvernement soit toujours la 
meilleure possible. 

Voilà le rôle normal et rationnel d’une opposition honnête. 
Une opposition malhonnête peut en jouer un autre tout 
différent, dès qu’elle prend pour but unique de son activité, 
non de gouverner en appliquant des idées avouables et 
discutables, mais de s’emparer, avec des vues dissimulées, 



inavouables ou même coupables, des fonctions de 
gouvernement. 

Alors elle dissimule son but ou le couvre, au moyen de 
formules mensongères ou vagues, assez obscures pour se 
prêter à des interprétations diverses. Elle ne se livre pas à la 
critique des actes du gouvernement et ne se donne pas même la 
peine de chercher à les connaître : elle préfère s’attaquer aux 
personnes et les accuser de toutes les fautes, de toutes les 
bassesses et de tous les crimes, sans aucun égard pour la vérité 
ou même pour la plus simple vraisemblance. Il y a tant 
d’hommes crédules, toujours disposés à penser mal du 
prochain, sans aucun examen, et à répéter avec conviction le 
mensonge qu’ils ont entendu ! 

Cette opposition est coupable, parce qu’au lieu de viser à 
l’amélioration du gouvernement, elle vise à le renverser par 
une révolution dont elle ignore les conséquences possibles. 
C’est en réalité une conspiration dont le but est de tromper 
l’opinion et d’égarer les peuples pour les conduire à leur ruine. 
On ne saurait la surveiller avec une vigilance trop sévère, ni la 
flétrir avec assez d’énergie. 

Une opposition de ce genre n’est d’ailleurs dangereuse que là 
où le gouvernement et le peuple ignorent complètement les 
choses de la politique et manquent de la clairvoyance que 
donne le patriotisme. 

§ 17. De l’usage de la constitution. — Il y a dans toute 
constitution la lettre des lois ou coutumes établies qui la 
formulent et l’esprit dans lequel elle est appliquée, les 
habitudes qui peu à peu se forment autour d’elle. La lettre des 
lois n’a pas une très grande importance ; mais la manière de les 
comprendre et de les appliquer en a beaucoup : c’est, à parler 
proprement, la vie de l’État qui se développe par une suite 
d’actes presque imperceptibles. 



Ainsi on a pu constater en France la puissance exorbitante 
des meneurs électoraux, qui empiètent à la fois sur l’électeur et 
sur l’élu. Cette puissance, qui n’est contraire à aucune loi et 
qu’une loi peut seulement diminuer, vicie le jeu de la 
constitution, parce que les candidats la subissent ou même la 
recherchent trop souvent et la font ensuite peser sur les 
ministres, qui s’y soumettent avec trop d’empressement. Cette 
disposition vicieuse est aggravée par la coutume qui s’est 
introduite, qu’un ministère se retire dès qu’un vote de la 
Chambre lui est contraire, quelles que soient les circonstances 
et les causes de ce vote. On a fait de cette retraite des ministres 
une question de point d’honneur dans laquelle la raison 
n’aurait rien à voir. 

Cependant la raison devrait avoir quelques droits. Pourquoi 
veut-on qu’en matière législative et aussi en matière exécutive 
le ministère et la Chambre soient d’accord ? Pour éviter des 
conflits dangereux. Soit. Encore y a-t-il là une question de 
mesure. Qu’un ministre se retire lorsqu’il est en désaccord sur 
une question grave avec la Chambre et lorsque la direction 
générale des actes du ministère déplaît à celle-ci, on le 
comprend et l’approuve. Mais on ne saurait comprendre qu’un 
ministère se retire devant la première interpellation, devant la 
moindre critique particulière acceptée par la Chambre. Cette 
facilité avec laquelle les ministères se retirent fomente les 
guerres de chicane suscitées par les ambitions privées ; elle 
favorise les empiétements du législatif sur les fonctions de 
l’exécutif, c’est-à-dire le désordre dans l’administration ; elle 
nuit à l’indépendance des législateurs qui, approuvant la 
conduite générale du ministère, n’osent cependant formuler un 
blâme quelconque, de peur de le renverser ; elle seconde les 
vues de ceux qui renversent les ministères pour leur agrément 
personnel et celles des aspirants sans titre quelconque. C’est 
grâce à cette habitude qu’on a vu des changements de 



ministère qui n’avaient aucun motif raisonnable et venaient 
uniquement de caprices personnels. 

Des ministres qui auraient des projets sérieux ne se 
retireraient pas si facilement, et des législateurs sérieux ne 
renverseraient un ministère que lorsqu’ils désapprouveraient la 
direction du gouvernement, et désireraient en adopter une 
autre, formulée par les opposants. 

L’opposition n’est utile qu’à la condition de formuler une 
politique : elle est nuisible lorsqu’elle ne sait proférer que des 
blâmes vagues et des injures. 

III 

DE LA DIRECTION DU GOUVERNEMENT 

Les fonctions du gouvernement étant désignées par deux 
mots : paix et justice, ne sont point subordonnées à sa forme. 
Les besoins des peuples sont les mêmes sous un régime 
républicain que sous un régime monarchique ou dictatorial. 
Les difficultés de direction sont les mêmes. 

§ 1er. État du peuple. — En tout temps et en tout pays, la 
masse du peuple se compose de particuliers qui désirent 
travailler et jouir en paix des fruits de leur travail, en payant le 
moins d’impôts possible. Au-dessus d’elle s’élève une classe 
de politiciens qui fait profession de s’occuper de la direction 
du gouvernement. Les uns le dirigent effectivement ; les autres 
aspirent à le diriger. Le roi dans les monarchies absolues, ou le 
dictateur, les électeurs dans les républiques, décident entre les 
prétentions opposées des uns et des autres, avec plus ou moins 
de lumières et de clairvoyance. 

À côté des politiciens d’opposition, et souvent confondus 



avec eux, se trouvent un certain nombre d’hommes dont les 
aspirations sont contraires au fonctionnement régulier de tout 
gouvernement. Ce sont, en tout temps, ceux qui vivent en 
contravention avec la loi pénale, souvent aussi les débiteurs 
qui se débattent avec les rigueurs de la loi civile et 
commerciale ou qui ont des motifs de les redouter. Ces 
diverses sortes d’hommes, dont l’étude et la classification 
mériteraient d’être l’objet d’un travail spécial, forment ce 
qu’on peut appeler la population révolutionnaire. Les 
politiciens d’opposition, lorsque, au lieu d’avoir des vues de 
réforme, ils visent seulement à conquérir le pouvoir pour jouir 
des avantages qu’il procure, deviennent aussi assez facilement 
révolutionnaires. 

C’est dans cette situation que les gouvernements vivent et 
s’acquittent de leurs devoirs, dont le premier est de se 
conserver. 

§ 2. De la conservation du pouvoir. — L’opposition, quel que 
soit d’ailleurs son caractère, crie haut et ne craint jamais 
d’exagérer les griefs réels ou supposés dont elle se plaint. 
Aussi les hommes faibles, lorsqu’ils sont appelés au 
gouvernement, fixent-ils trop exclusivement leurs regards sur 
elle et s’appliquent avec une ardeur excessive, soit à la 
combattre, soit à la gagner. 

S’ils la combattent, ils s’exposent à dépasser la mesure des 
lois et de la justice, à commettre des actes d’une rigueur 
exagérée, en un mot, à devenir tyrans. S’ils veulent la gagner, 
ils disposent des places à un point de vue tout autre que celui 
des besoins du service ou gaspillent indûment les deniers des 
contribuables. Le résultat est toujours mauvais, car les actes de 
rigueur excessive révoltent la conscience d’un certain nombre 
de citoyens qui, sans être politiciens, vont grossir l’armée des 
opposants ; si on gagne quelques opposants par des faveurs 
lucratives, le public apprend que le métier d’opposant est un 



moyen de gagner, et alors mainte personne devient opposante 
par l’espoir d’un profit quelconque. L’une et l’autre voie est 
injuste et, si on s’y jette à fond, conduit à la ruine. 

Application exacte et sévère des lois avec égalité, voilà le 
devoir de ceux qui gouvernent et le meilleur moyen de 
conserver le pouvoir. 

Un gouvernement éclairé doit savoir que l’opposition n’a 
jamais par elle-même une force suffisante pour le renverser et 
ne peut acquérir cette force que par les fautes qu’il commettra : 
ces fautes seules grossissent le nombre des opposants. Il aura 
toujours les yeux fixés sur la masse du peuple, qui parle peu et 
parle bas, mais qui décide en définitive de la vie et de la mort 
des gouvernements. C’est cette multitude patiente jusqu’à la 
résignation, presque toujours silencieuse et habituellement 
discrète qu’il faut satisfaire. Elle ne connaît pas bien quelle 
doit être la direction du gouvernement et est presque toujours 
incapable de l’indiquer ; mais elle sent fort bien qu’une 
direction est bonne ou mauvaise, juste ou injuste. 

Le meilleur moyen de combattre avec succès toute 
opposition et de conserver longtemps le pouvoir, c’est de bien 
gouverner et d’y appliquer toutes ses forces, de se diriger de 
façon que les peuples obtiennent chaque jour une justice plus 
grande, une liberté plus étendue : la justice d’abord, la liberté 
ensuite, comme résultat de la justice. 

§ 3. Immobilité. Progrès. — La plupart des hommes se font 
de la société, et par suite du gouvernement, un idéal immobile. 
Quelques-uns, en assez petit nombre, voudraient conserver 
l’état présent sans altération d’aucune sorte : le grand nombre 
voudrait des réformes diverses et généralement contradictoires 
dans telle ou telle partie de l’organisation sociale : quelques-
uns n’hésiteraient pas à entreprendre la refonte de la société 
tout entière. Entre ces tendances diverses, le gouvernement 
doit faire un choix, adopter une direction et mesurer son 



action. 
Les hommes qui sont appelés au gouvernement, sans être 

propres à gouverner, inclinent volontiers vers l’immobilité, 
parce que, sollicités en sens contraire, ils ne savent que choisir 
et n’osent choisir. Ils avouent rarement leur désir, qui serait de 
rester en possession du pouvoir et d’en jouir sans rien faire. 
Mais l’immobilité est impossible, jusqu’au jour désigné par 
Marot. 

Quand on verra tout le monde content. 
Il y a des gouvernants qui, sans connaître exactement la 

direction juste, sentent qu’ils sont attirés dans une direction 
injuste et se croient fort habiles en temporisant, en faisant, 
comme ils disent, des concessions, en prodiguant des 
promesses vagues qu’ils savent très bien ne pouvoir tenir. 
Enfin, il y en a qui n’hésitent pas à promettre les réformes les 
plus impossibles pour obtenir la possession du pouvoir, sans 
savoir au juste où ils veulent et peuvent aller. 

En suscitant des espérances insensées ils travaillent, autant 
qu’ils le peuvent, à rendre les peuples ingouvernables. 

Tout gouvernement doit être réformateur, parce que la vie 
des sociétés, comme celle des individus, est un changement, 
une réforme continue. Mais cette réforme doit être lente, 
comme la vie elle-même ; elle doit aussi être partielle et 
successive, parce qu’elle doit être étudiée avec soin, en 
tâtonnant ; parce qu’aucune intelligence n’est capable de 
comprendre dans son ensemble la vie d’une société. Toute 
réforme doit être partielle pour un autre motif : c’est que les 
hommes répugnent à changer brusquement toutes leurs 
habitudes. C’est pourquoi l’idée d’une refonte complète et 
soudaine de la société est une conception absolument 
chimérique. Elle séduit quelquefois les jeunes gens, disposés à 
croire que le monde a commencé avec eux, et qui ignorent la 
puissance des habitudes : mais elle est dangereuse et on ne 



saurait trop en détourner les esprits. 
§ 4. Progrès et gouvernement. — Toute société change ; 

mais, abandonnée à elle-même, elle change d’un mouvement 
lent, par la succession des générations : les idées, les 
sentiments s’y modifient sans cesse, peu à peu, presque 
imperceptiblement, en dehors de toute loi connue. On aperçoit 
ces changements en voyant naître tout à coup, sur tel ou tel 
point donné, une « question ». Le gouvernement doit attendre 
qu’elle naisse, vérifier si elle existe et, lorsqu’il la reconnaît, 
l’étudier avec soin et d’avance, s’il est prévoyant, sans jamais 
la provoquer, puis la résoudre avec résolution et fermeté. Le 
progrès doit s’accomplir par une suite non interrompue de 
réformes partielles. 

Un assez grand nombre d’écrivains et la plupart des hommes 
ont une idée très différente de la direction du gouvernement. 
Les uns croient qu’il doit maintenir à tout prix tout ce qui 
existe ; les autres veulent qu’il soit l’initiateur de tout progrès, 
qu’il conduise les peuples dans la paix comme il les conduit 
dans la guerre, jusqu’à un état immobile où tout le monde 
serait heureux, vers lequel il faudrait se précipiter au plus vite 
en brisant toutes les résistances. 

Cette conception de la fonction du gouvernement nous 
semble absolument fausse. Les gouvernants sont des hommes 
comme tous les autres, sujets à l’erreur et d’autant plus 
exposés à y tomber qu’ils y sont poussés sans cesse par les 
intérêts particuliers et ne peuvent s’en préserver que par des 
efforts soutenus. D’ailleurs on n’a pas encore imaginé, pour 
une société d’hommes, un moule qui la contienne tout entière 
et, chaque fois qu’on a essayé d’y introduire tout d’un coup 
des changements considérables, l’expérience a montré bien 
vite que les innovations proposées ne s’adaptaient pas aux 
peuples, qu’en voulant trop briser les résistances, on se brisait 
soi-même et que le résultat définitif de la lutte était de ralentir 



et d’ajourner toutes les réformes qui dépendent du 
gouvernement. L’expérience du siècle dernier devrait avoir 
enseigné ces vérités. 

La fonction essentielle du gouvernement est de juger entre 
les prétentions opposées et presque toujours mal formulées des 
particuliers. Comme tous les juges, il doit attendre les procès et 
les terminer avec justice. Toutes les attributions inutiles ou 
simplement accessoires qu’on lui confère multiplient les 
difficultés de sa tâche, déjà difficile. C’est pourquoi on ne doit 
pas les lui imposer. 

§ 5. Difficulté capitale. — Indiquons ici la difficulté capitale 
du gouvernement. Il s’agit, à propos de toute réforme et de 
toute question qui se présente, de décider entre des intérêts 
privés et l’intérêt public. Les premiers sont toujours fortement 
défendus et de toutes manières ; le second n’est, au contraire, 
jamais ou presque jamais défendu. Le gouvernement qui ne 
fait pas sien l’intérêt public est très exposé à se tromper et, s’il 
cherche à se concilier un intérêt privé qu’il juge puissant, il se 
trompe toujours. On peut dire qu’il doit marcher comme sur le 
faîte d’un toit dont la pente fortement inclinée l’attirerait sans 
cesse vers l’abîme. Il faut beaucoup de force et de volonté pour 
résister à cette pente vers laquelle on se trouve souvent tenté 
d’incliner le pied. 

Prenons un exemple dans notre histoire. Louis XVI, 
racontant une entrevue qu’il venait d’avoir avec un courtisan 
atteint par une réduction de pension, disait : « Nous nous 
sommes querellés, M. de Coigny et moi, querellés tout de bon ; 
mais je crois que s’il m’avait battu je le lui aurais pardonné. » 
Si Louis XVI avait senti en roi l’importance et la justice de la 
mesure prise par son gouvernement, il n’aurait pas éprouvé ce 
sentiment d’indulgence qui l’a conduit à sa perte. 

La défense des finances publiques exige particulièrement 
vigilance et fermeté. Elle est un des premiers devoirs du 



gouvernement ; car les revenus de l’État, composés de deniers 
levés par contrainte pour le service public, ne peuvent être 
appliqués à un autre usage sans un véritable détournement. Ce 
détournement est sollicité par mille intérêts privés sous une 
infinité de prétextes, par prières, par cajoleries, par menaces. 
On est populaire un moment si l’on cède, et impopulaire si l’on 
résiste. Mais l’histoire a loué Sully d’avoir tiré l’épée contre le 
duc d’Épernon et Colbert d’avoir fait froide mine aux 
solliciteurs, méritant ainsi le sobriquet de « Nord » que lui 
donnait, avec tous les courtisans, Mme de Sévigné. 

Un gouvernement, quel qu’il soit, rencontre à tout instant 
cette difficulté. S’agit-il de remplir une place vacante, les 
solliciteurs affluent et se recommandent de mille manières. La 
pente du plan incliné porte à choisir celui qui plaît ou qui est 
soutenu par des protecteurs accrédités. Mais si on le choisit par 
ces considérations, on peut nommer un indigne, ou un 
incapable, ou même un ennemi : le service public souffrira de 
cette injustice commise envers les contribuables. Le devoir 
commande de préférer le candidat propre à la fonction et 
même, au besoin, de l’aller chercher. Il serait facile de 
multiplier des exemples qui prouveraient l’exactitude de cette 
doctrine. 

Toute réforme grande ou petite, si elle est bien conçue, est 
utile à l’État, mais froisse plus ou moins des intérêts 
particuliers, qui résistent à grands cris et de toutes leurs forces. 
Là est l’obstacle que le gouvernement doit vaincre. Si, au 
contraire, le gouvernement trompé ou pervers veut abuser au 
profit d’un intérêt privé, il ne rencontre que peu ou point de 
résistance, mais il prépare des difficultés à ses successeurs et 
des révolutions à l’État. 

Si le peuple était éclairé, l’homme qui gouverne bien serait 
populaire, et l’homme qui gouverne mal impopulaire. Avec un 
peuple ignorant, c’est le contraire qui arrive, non par hasard, 



mais nécessairement. En effet, les intérêts particuliers 
célèbrent celui qui leur sacrifie l’intérêt public et diffament 
celui qui leur résiste. Celui-ci n’est défendu par personne. Car 
l’ignorance politique du peuple consiste précisément en ceci : 
qu’il ne comprend guère que les intérêts privés et n’est pas 
capable de s’élever à la notion de l’intérêt public. C’est pour 
cela que le peuple a vu partir Sully sans regret, a détesté 
Colbert et s’est réjoui du renvoi de Turgot. 

§ 6. Des divers moyens de gouvernement. — Ici se présente 
un préjugé sur lequel il faut s’arrêter. On dit tous les jours que 
les ministres des rois absolus avaient le gouvernement facile et 
que ceux de la république sont accablés par les difficultés. 
Lorsqu’on examine l’histoire avec soin, on a de la peine à 
partager cette opinion. Les anciens ministres dépendaient d’un 
roi autour duquel les oppositions les plus variées, les plus 
ardentes et les moins scrupuleuses concentraient tous leurs 
efforts. Sully a rencontré un roi exceptionnellement ferme et 
éclairé, Richelieu un roi hésitant, mais qu’on pouvait 
convaincre, Colbert un roi peu éclairé, dépensier, bigot et 
vaniteux, Turgot un roi d’une faiblesse incomparable, 
Machault le plus méprisable des rois. Combien ces hommes, 
dont l’âme était grande, eussent été heureux de pouvoir 
manifester leur pensée en public devant le peuple et une 
assemblée élue par lui ! Si pour un jour ils n’avaient pas réussi 
à convaincre cette assemblée, il leur eût suffi d’attendre un peu 
leur heure : elle serait venue et ils auraient disposé d’une 
autorité personnelle supérieure à celle qu’ils ont eue et bien 
moins contestée. Ils auraient préféré la lutte à ciel ouvert à 
celle qu’il fallait soutenir au petit coucher de Louis XIII, dans 
le confessionnal de Louis XIV, dans le boudoir de Mme de 
Pompadour ou de Marie-Antoinette. Mais, dit-on, personne n’a 
réussi ou échoué comme ces grands hommes auprès des 
Chambres françaises ! — Quoi donc, si personne, absolument 



personne, ne l’a tenté ?... 
§ 7. Des réformes. — Revenons. Tout gouvernement, étant 

une œuvre d’art, a le sort des œuvres d’art, toutes minées par 
les forces naturelles et ne pouvant durer qu’au prix des efforts 
d’un entretien constant. En politique, les travaux d’entretien 
s’appellent des réformes : elles ont le plus souvent pour objet 
de réparer les ravages causés par les hommes qui, chargés de 
gouverner, se sont laissé plus ou moins entraîner par la pente 
que nous avons signalée, la pente des intérêts privés. Toute 
réforme est difficile et d’autant plus que les fautes commises 
ont été plus nombreuses et plus étendues, qu’elles ont créé des 
intérêts plus puissants contraires à l’intérêt public. Quand les 
abus deviennent trop forts, les gouvernements pusillanimes 
n’osent résister et s’abandonnent. C’est ce que faisait Louis 
XV lorsqu’il disait : « Cela durera bien autant que moi. Je ne 
sais comment s’en tirera mon successeur ; il s’arrangera 
comme il pourra. » Calonne pensait de même, et il y a des gens 
qui s’étonnent de la Révolution ! 

Mais une révolution n’est pas une solution rationnelle. Elle 
fait quelquefois tomber les abus par trop énormes ; le plus 
souvent les intérêts injustes se courbent, se dissimulent, se 
sauvent par des diversions qui détournent l’attention publique, 
et se reconstituent peu à peu : alors tout est à recommencer. 

Il vaut donc mille fois mieux entreprendre les réformes le 
plus tôt possible. L’art de l’homme d’État est de les faire 
successivement, chacune à son heure, et on doit convenir que 
sa tâche n’est point facile, car il ne dispose pas d’une force 
suffisante pour tout réformer à la fois et, lorsqu’il entreprend 
une réforme partielle, les intérêts atteints appellent tous les 
autres à l’aide. Il faut, dans des circonstances aussi difficiles, 
étudier et préparer chaque réforme avec grand soin, l’exécuter 
avec résolution et vigueur, puis se reposer et attendre avant 
d’en entreprendre une nouvelle. Il faut surtout se garder des 



programmes de réforme générale qui soulèvent toutes les 
résistances, favorisent toutes les coalitions et augmentent les 
obstacles. Quel gouvernement d’ailleurs peut compter sur une 
durée assez longue pour accomplir toutes les réformes ? Les 
abus sont des ennemis qu’il faut diviser et dont on ne peut 
venir à bout qu’à l’aide du temps. 

D’ailleurs, même lorsqu’elles sont nécessaires et urgentes, 
les peuples ne sont jamais avides de réformes, ils les 
accueillent toujours avec défiance tout au moins. Ils semblent 
accueillir avec plus de faveur les changements contraires à 
l’intérêt public, le développement des abus existants, sollicités 
par les clameurs des intérêts privés. Si des ambitieux cherchent 
à obtenir la faveur populaire en ameutant ces intérêts par des 
programmes généraux qui appellent de nombreuses et 
nouvelles entreprises, ils peuvent obtenir quelques 
manifestations temporaires, mais ces manifestations n’ont pas 
de profondeur et passent. Les peuples sont patients et l’homme 
d’État ne doit pas s’y tromper. 

§ 8. Des finances. — La question des finances a une 
importance capitale, et on peut juger par la gestion financière 
de la valeur d’un gouvernement. En effet, les revenus publics, 
propriété commune des contribuables, sont l’objet de 
convoitises nombreuses et ardentes, qui tentent incessamment 
de détourner ces revenus à leur profit sous les prétextes les 
plus ingénieux et les plus variés. Le devoir du gouvernement 
est de résister, de manière que l’impôt, le moindre possible, 
soit employé tout entier à satisfaire les besoins du service 
public. Avec des finances obérées, le gouvernement devient 
difficile et presque impossible ; avec des finances puissantes, il 
peut pourvoir sans peine aux besoins extraordinaires et 
imprévus ou tenter de grandes entreprises. Toutes ou presque 
toutes les réformes bien dirigées ont des conséquences 
financières heureuses : les changements mal conçus, 



concessions faites à des intérêts privés, ont de mauvaises 
conséquences financières ; ce sont des injustices commises au 
préjudice des contribuables. 

La bonne gestion des finances publiques augmente la 
puissance du gouvernement et du peuple : la mauvaise gestion 
affaiblit et ruine l’un et l’autre. 

La mauvaise gestion a quelquefois, mais rarement, pour 
cause la rapacité personnelle et les malversations de ceux qui 
administrent les finances : elle vient quelquefois d’une 
bienveillance naturelle peu éclairée, de la faiblesse indifférente 
et plus souvent d’un calcul inepte et coupable, inspiré à ceux 
qui gouvernent par le désir d’augmenter le nombre de leurs 
partisans. 

Ce désir est évidemment injuste. Disposer des deniers des 
contribuables dans l’intérêt de la popularité de sa personne ou 
de son parti, c’est commettre un véritable détournement. 
Lorsque ce détournement est commis par le législateur, et 
prend une forme légale, il n’est pas punissable ; mais il n’en 
reste pas moins un détournement, un acte injuste et blâmable. 
Cet acte est en même temps une sottise, parce qu’il est commis 
dans l’espérance que les bénéficiaires en seront reconnaissants, 
et ils ne le sont jamais. Il y a pour cela plusieurs raisons : 1° la 
reconnaissance est une vertu rare, très rare, un fruit tardif de la 
civilisation, tout à fait inconnu dans les premiers âges, dans 
lesquels vivent plus ou moins, même de notre temps, la plupart 
des hommes ; 2° il n’y a pas lieu d’avoir de reconnaissance 
pour qui dispose en votre faveur du bien d’autrui : on profite 
de l’injustice qu’il commet, mais on le méprise parce qu’il a 
manqué à ses devoirs ; 3° en matière d’acquisition, la 
satisfaction d’un désir crée aussitôt un désir nouveau, celui 
d’acquérir encore. Comme d’ailleurs les hommes s’attachent, 
non par les bienfaits, mais par l’espérance, ils courent toujours 
après celui qui leur promet davantage, fût-il reconnu pour un 



charlatan sans foi. Chacun se dit : « J’ai obtenu ou mon voisin 
a obtenu, pourquoi n’obtiendrais-je pas ? » Toute dilapidation 
de ce genre en appelle un plus grand nombre, et un nombre qui 
croît à mesure que les détournements se multiplient. Ainsi 
s’accroît en quelque sorte la pente qui pousse le gouvernement 
à la ruine de l’État ! 

Dès que les détournements de ce genre prennent de 
l’importance et que la gêne se fait sentir, les opposants et ceux 
qui désirent le plus ardemment de dilapider, traitent de 
« voleurs » les hommes qui gouvernent, et les multitudes 
ajoutent foi à cette accusation. Elles se disent : « S’il y a gêne, 
c’est qu’il y a eu détournement, et s’il y a eu détournement, 
quelqu’un l’a commis : ce quelqu’un est un voleur. » Ce 
raisonnement manque de justesse, parce qu’il qualifie un 
homme d’après le résultat de ses actes, sans tenir compte de 
son intention, mais il est certainement spécieux pour les esprits 
légers ou prévenus, et l’envie l’accepte sans difficulté. On ne 
peut nier d’ailleurs que, pour le patient, qui est le contribuable, 
peu importe que les fonds aient été volés ou remis à qui n’y 
avait pas droit, puisque, pour lui, le résultat est le même. 

L’homme d’État ne saurait trop éviter le calcul que nous 
venons de signaler. Que les finances soient en bon état, et le 
gouvernement comme l’État sera puissant : il inspirera le 
respect qu’il aura mérité, et pourra négliger la guerre que lui 
feront les solliciteurs injustes. 

§ 9. Du choix des hommes. — Le choix des individus qui 
doivent collaborer ensemble dans les divers emplois du 
gouvernement est une des fonctions importantes, sinon la plus 
importante de l’homme d’État ; car s’il les choisit bien, le 
gouvernement est fort et fonctionne sans peine, et s’il les 
choisit mal, le gouvernement manque de force. Le chef ne peut 
d’ailleurs s’occuper des détails de l’administration d’un grand 
État : il faut qu’il délègue l’autorité, et toute délégation use de 



la force. Le choix des fonctionnaires inférieurs et leur conduite 
ont d’autant plus d’importance que l’État est plus considérable, 
et les attributions du gouvernement plus étendues. 

Il convient d’abord que les principaux fonctionnaires, les 
chefs, partagent les vues de direction du gouvernement, ou n’y 
soient pas opposés. Ils doivent avoir en outre le sentiment du 
devoir, de la sincérité, du patriotisme, et surtout être aptes à la 
fonction dont ils sont chargés. Toute fonction de gouvernement 
est une fonction de justice et de résistance : il serait bon, par 
conséquent, d’avoir partout des hommes d’un caractère ferme. 

Ces hommes sont rares et ne sont jamais très recherchés, 
parce qu’ils manquent parfois de souplesse et n’hésitent pas à 
exprimer une opinion qui déplaît bien souvent. Mais en 
politique, comme en mécanique, on ne s’appuie que sur ce qui 
résiste. Un causeur aimable et sceptique ne contredit jamais et 
se garde d’exprimer une opinion désagréable. Flatter plus ou 
moins a toujours mieux réussi, non seulement auprès des rois, 
mais auprès de la plupart des chefs de gouvernement, et 
personne ne flatte si volontiers que les ignorants et les 
incapables. Mais à l’user et dans les moments critiques, ils se 
courbent comme les roseaux au souffle du vent, et on regrette 
alors la faiblesse qu’on a eue de s’en servir. 

On connait assez vite la valeur de l’homme d’État au choix 
de ses collaborateurs. S’il a des vues sérieuses, il apporte un 
grand soin dans ce choix ; s’il se laisse aller aux 
recommandations et aux intrigues, il sera presque assuré de 
mal choisir, car les liaisons privées et les recommandations 
qu’elles inspirent sont fondées sur des considérations tout 
autres que celles du service public. 

On a reproché à certains hommes d’État anciens de s’être 
guidés par les conseils de leurs amis ou de leurs subalternes. 
On ne saurait imaginer un reproche plus ridicule. En effet, il y 
a autant de mérite, tout au moins, à suivre un bon conseil qu’à 



le trouver soi-même. L’ignorant d’ailleurs ne comprend guère 
le conseil de l’homme éclairé ; l’insensé ne comprend jamais 
les conseils du bon sens, ni le pusillanime les conseils d’un 
homme de cœur. Que le gouvernement soit bien dirigé, voilà 
ce qui importe : il n’importe en aucune façon que ce soit par 
conseil ou par inspiration propre. 

On a choisi des ministres pour leur honnêteté, comme Louis 
XIV choisit Chamillart et en fut mal servi. Il est bon qu’un 
homme de gouvernement soit honnête et estimable comme 
homme privé, mais cela ne suffit pas, comme on le croit 
vulgairement ; il faut qu’il soit apte à son métier et il est 
certain que la probité lui en rendra l’exercice plus facile, tandis 
qu’un vice quelconque le lui rendra plus difficile ; mais rien ne 
peut suppléer à la capacité, à ce qu’on appelait « suffisance » 
au XVIe siècle. 

§ 10. Du travail des subalternes. — L’administration d’un 
grand État exige toujours la collaboration d’un certain nombre 
de fonctionnaires subalternes classés selon leurs occupations et 
leurs aptitudes. On ne saurait observer pour leur recrutement et 
leur avancement de meilleures règles que celles suggérées par 
la pratique des maisons de commerce bien tenues. Ces maisons 
: 1° ne prennent un employé que lorsqu’elles en ont besoin ; 2° 
elles s’informent de son aptitude et de ses qualités diverses 
avec soin, et l’essaient avant de l’engager ; 3° elles l’avancent 
d’après la valeur des services qu’il a rendus et de ceux qu’on 
attend de lui. 

L’administration française ne veut observer ni même 
connaître aucune de ces règles ; aussi chacun de ses employés 
rend des services médiocres et médiocrement payés qui 
coûtent très cher. Elle choisit son personnel sur 
recommandation et l’avance de même ; elle cherche à l’avoir 
le plus nombreux possible ; enfin elle a rendu chaque employé 
presque indépendant de ses chefs au moyen de deux procédés 



presque inconnus dans le commerce, l’avancement à 
l’ancienneté et la pension de retraite, aussi à l’ancienneté. 

Au point de vue rationnel, quel titre donne l’ancienneté de 
services ? Aucun, absolument : tout service est payé, 
intégralement payé, par les appointements du jour et du mois. 
Si le sujet s’est rendu, par de longs travaux, plus expérimenté, 
plus capable de bien servir, on l’avance, et c’est tout ce qu’on 
lui doit. Quant à la pension, introduite dans l’administration 
civile par une loi de 1853, nous savons d’où elle vient, mais 
nous ne découvrons pas sur quel principe on s’est fondé pour 
l’introduire, la continuer et l’étendre. 

Que chaque individu désire s’assurer une vieillesse 
tranquille, rien n’est plus naturel ; qu’il s’efforce d’y arriver en 
épargnant sur ses revenus, sa prévoyance est digne d’éloges. 
Mais nous ne découvrons ni à quel titre, ni même sous quel 
prétexte rationnel, on prend sur les deniers publics fournis par 
les contribuables la pension qu’il n’a pas su ou qu’il n’a pas 
voulu se constituer. Cette pension fait de lui un privilégié dont 
le privilège est injuste. Et l’on s’étonne que tout le monde 
veuille devenir employé d’une branche quelconque de 
l’administration ! 

On a cherché à écarter la pression des sollicitations pour 
entrée ou pour avancement à la faveur, en établissant ce qu’on 
appelle bien improprement des « garanties ». On a constitué 
des privilèges pour les sujets qui auraient satisfait à certaines 
épreuves d’examen ou concours ; on a prétendu suppléer par 
ce moyen aux renseignements que le commerçant prend ou fait 
prendre sur ceux qui viennent lui offrir leurs services. Mais 
quel examen, quel concours peut vous apprendre si le candidat 
qui se présente a du jugement ou même du sens commun, s’il 
est laborieux ou paresseux, honnête et franc ou dissimulé, 
etc. ? Les chefs n’en savent rien et n’ont guère le temps d’y 
penser. L’unique résultat des examens et concours, c’est de 



créer et d’entretenir des établissements de préparateurs et de 
faire perdre aux jeunes gens un temps précieux. 

Les pensions ont une raison d’être pour les militaires, non 
pour ancienneté de services, mais pour blessures reçues à 
l’ennemi. Ces pensions devraient être plus considérables 
qu’elles ne le sont aujourd’hui ; mais pour être juste envers 
ceux qui méritent, il ne faudrait pas dépenser et gaspiller les 
revenus publics en faveur de ceux qui ne méritent pas, et on est 
allé à cet égard jusqu’à des abus incroyables. Citons-en un 
exemple, la loi du 21 août 1881, qu’on ne peut imputer à aucun 
parti, car on n’a rencontré contre elle dans les deux Chambres 
ni une observation défavorable ni un vote contraire. 

Le législateur avait élevé le tarif des pensions militaires. 
Ceux dont les pensions avaient été liquidées d’après les 
anciens tarifs demandaient à jouir de l’avantage des nouveaux 
tarifs. Sur quoi fondaient-ils leurs prétentions ? Sur ce qu’il 
leur était dur de voir à côté d’eux des hommes qui n’avaient 
pas rendu de services plus grands que les leurs jouir de 
pensions plus élevées. Le principe d’égalité était violé, 
disaient-ils. 

En fait, aucun principe n’avait été violé. Le législateur avait 
cru devoir élever les tarifs dans l’espérance plus ou moins 
fondée d’obtenir de meilleurs services militaires. Mais 
qu’avaient à réclamer en bon droit des hommes retirés du 
service dont les pensions avaient été liquidées d’après les lois 
en vigueur à l’époque de leur retraite ? Rien absolument. 
Cependant on n’éleva contre cette prétention exorbitante 
aucune objection ; on invoqua en leur faveur le « triple 
sentiment humanitaire, égalitaire, démocratique dont chacun 
s’honore dans le Parlement » et on obtint une largesse qui se 
chiffre par une annuité de 9 325 000 francs pendant une durée 
évaluée à 40 ans, soit 373 millions ! Cette largesse avait-elle 
pour objet de réparer une injustice ou d’améliorer en quoi que 



ce soit le service public ? Ni l’un ni l’autre. Si l’on avait 
considéré les millions de pauvres contribuables auxquels on 
imposait le paiement de cette somme, on aurait peut-être reculé 
devant une injustice évidente. Mais la vérité était cachée par 
une habitude de langage vicieuse. On imposait cette charge à 
un être abstrait, l’État : l’État, c’est ici le contribuable, c’est 
vous, c’est moi ! 

§ 11. Qualités de l’homme d’État. — L’homme d’État ou de 
gouvernement doit considérer comme siennes les affaires de la 
nation, lors même qu’il n’en serait chargé qu’à titre provisoire 
et pour peu de temps. Il doit connaître et vouloir la justice, être 
assez laborieux pour en chercher l’application dans les cas 
particuliers et la soutenir avec une indomptable fermeté. La 
fermeté lui est indispensable ; l’homme irrésolu, soit par 
caractère, soit par ignorance, est impropre au gouvernement et 
peut y être très dangereux. 

On se figure vulgairement qu’un honnête particulier, 
moyennement éclairé, estimable dans la vie privée et 
consciencieux, est, par ces seules qualités, propre au 
maniement des affaires publiques. C’est une erreur dangereuse. 
On excuse sans peine dans un homme privé la faiblesse de 
caractère et on le loue volontiers d’une certaine négligence de 
ses intérêts. On lui sait gré également d’une certaine bonté 
d’âme, d’une disposition aumônière, d’une indulgence même 
excessive. Toutes ces qualités, qu’on recommande facilement 
lorsqu’on les rencontre dans la vie privée, sont des vices 
énormes dans un homme d’État. On peut en juger par 
l’exemple de Louis XVI. 

L’opinion a été indulgente, souvent plus qu’indulgente pour 
les défauts et même pour les vices privés des hommes d’État. 
Elle est peut-être allée un peu loin dans cette voie ; mais il eût 
été plus dangereux d’aller en sens contraire. Que l’homme 
d’État s’acquitte bien des devoirs de sa charge, c’est là 



l’important et l’essentiel. Si quelques qualités lui manquent (et 
quel est l’homme parfait ?), il vaut mieux que ce soient celles 
de l’homme privé que celles de l’homme public. 

§ 12. Dangers de l’ignorance. — Dans l’exercice de tout art, 
l’ignorance a des effets fâcheux, et dans l’art de gouverner plus 
qu’en tout autre. L’art de l’homme d’État consiste à discerner 
le juste de l’injuste. La connaissance des mathématiques des 
sciences physiques et naturelles, des lettres et des 
interminables récits de l’histoire, n’a rien ou à peu près rien de 
commun avec cet art : si l’homme d’État n’est pas capable de 
discerner le juste de l’injuste, possédât-il d’ailleurs toutes les 
connaissances humaines, il est ignorant. 

S’il est ignorant, il ne peut discerner, au milieu de mille 
manifestations divergentes, s’il en est une qui exprime un 
véritable besoin des peuples et quelle est celle-là. Il lui est 
d’autant plus facile de se tromper que les intérêts privés, 
comme nous l’avons déjà dit, parlent haut, très haut, tandis que 
l’intérêt public parle bas ou se tait. Dans cette situation, 
l’ignorant porté au gouvernement hésite, s’il est honnête, reste 
immobile autant qu’il le peut, ne s’engage qu’avec répugnance 
et toujours timidement. Alors il a bien vite mécontenté tout le 
monde, lors même qu’il aurait de l’habileté et même des 
qualités éminentes. 

Si l’ignorant est hardi et peu scrupuleux, c’est bien pis 
encore : il s’engage vite et franchement avec les intérêts privés 
et se laisse entraîner par eux. Alors il commet des injustices 
qui sont des fautes ; les résistances s’élèvent et se multiplient 
par les efforts mêmes auxquels il se livre pour les surmonter 
jusqu’à ce qu’il soit renversé. 

De l’ignorance des supérieurs naît l’influence des bureaux et 
de la routine, influence fâcheuse en elle-même, mais utile et 
légitime, à défaut d’une meilleure. Elle maintient au moins la 
suite indispensable dans les affaires publiques. 



C’est l’ignorance qui rend impossible des réformes utiles, 
qui ne présentent, par elles-mêmes, aucune difficulté sérieuse. 
C’est l’ignorance qui fait promettre vingt réformes à la fois et 
qui empêche d’en effectuer une seule. 

Longtemps on a ignoré comment on pouvait discerner le 
juste de l’injuste et l’on a gouverné à tâtons. Aujourd’hui il est 
plus facile de distinguer l’un de l’autre, mais il faut avoir la 
conviction qui inspire le courage de résister aux réclamations 
qui s’élèvent devant l’homme d’État et le troublent comme les 
bruits et les cris troublaient le paladin timide qui tentait de 
couper le bois de la forêt enchantée du Tasse. 

§ 13.  Direction  extérieure.  — Le but de la politique 
extérieure est le même que celui de la politique intérieure : 
paix par la justice. On y marche en laissant agir le penchant qui 
porte les hommes de tous les pays à se rapprocher les uns des 
autres et à étendre les liens de leur collaboration industrielle : 
on y marche en cherchant, par des négociations opportunes, 
prudentes et bien dirigées, à constituer une confédération qui, 
laissant à chaque nation l’indépendance de sa législation civile 
et de son administration intérieure, mettrait fin à l’état de 
guerre habituel et ruineux dans lequel vivent les peuples, 
comme vivaient autrefois dans leurs châteaux forts les 
seigneurs féodaux. 

Un grand pouvoir est réservé à l’intérieur aux gouvernements 
et, dans le monde, aux peuples qui prendront la justice pour 
but. 

COURCELLE-SENEUIL, 
de l’Institut. 


