J.-G. Courcelle-Seneuil

Etude des principes

/(°

INSTITUT
COPPET






Préparation a I’¢tude du Droit

Etude des principes

par

Jean-Gustave Courcelle-Seneuil

A O

INSTITUT
COPPET

Paris, septembre 2015
Institut Coppet
wWww.institutcoppet.org



../AppData/Local/Documents%20and%20Settings/bm730/Local%20Settings/Temporary%20Internet%20Files/Content.IE5/E71D6ZCD/www.institutcoppet.org




PREFACE

Lorsque entrai, il y a cinquante-quatre ans, 4 'Ecole de droit de Paris, ’y
dus suivre deux cours : 'un avait pour theme les Institutes, 'autre les deux
premiers livres du Code civil. Le premier m’intéressa vivement. I.’auteur
des Institutes avait voulu suivre une méthode rationnelle et rendre I’étude
du droit attrayante en s’attachant a I'exposition des principes : il est vrai
que les premicres notions présentées a 'étudiant ne semblaient ni bien
claires, ni suffisantes, mais le professeur passait outre sans insister : il avait
dailleurs Pintelligence vive et subtile, une élocution facile et une connais-
sance tres sérieuse du droit romain. On I’écoutait avec intérét. Le cours du
Code civil, au contraire, me rebuta tout d’abord. Le texte manifestait des
idées mal classées, de la confusion dans les matiéres, et une rédaction dont
la précision laissait beaucoup a désirer. Le professeur suivait ce texte scru-
puleusement, expliquait, expliquait, expliquait tant et tant, signalait des
difficultés si nombreuses, sans s’élever jamais au-dessus de la lettre, que je
finissais par n’y rien comprendre et regretter quon n’eit pas fait pour
notre Code civil des Institutes, partant des principes du droit public et dé-
gageant les grandes lignes de notre droit civil.

A mesure que javancais dans Pétude, ces premiéres impressions deve-
naient plus fortes. II fallait entrer plus avant dans le Code civil, étudier la
procédure et enfin le droit administratif, quitter les Institutes pour le Di-
geste. Au lieu de découvrir les principes apres lesquels j’aspirais, je voyais
les détails se multiplier sans fin ; les lacunes et les contradictions apparais-
salent d’autant plus éclatantes qu'on semblait, ou ne pas les voir, ou vou-
loir nous les cacher.

J’éprouvais la curiosité de savoir quelle était la place du droit dans
I'ensemble des connaissances humaines et surtout d’ou venait le droit de
propriété, qui tenait une si grande place dans la législation. Il y avait un
cours de droit naturel annoncé sur P'affiche, mais le professeur ne le faisait
pas. Il y avait aussi un cours du méme genre a la Faculté des Lettres et le
professeur avait déja un nom. J’y allai et le trouvai engagé dans les nuages
de la métaphysique. Il y avait un Cours, trés populaire, de législations com-
parées au College de France. Je n’y entendis que des phrases sonores et
vides.

Les préoccupations que javais a cette époque ont déterminé la direction
de mes études, si bien qu’a un age avancé, je suis encore un étudiant, qui
vient présenter a ceux qui entrent a I'Ecole le résultat de ses travaux, afin



6 PREFACE

que, s’ils éprouvent la méme curiosité que lui, ils puissent essayer de la
contenter.

Peut-étre n’éprouvent-ils pas les mémes besoins ; peut-étre aussi ont-ils
plus de moyens de les satisfaire. On leur offre aujourd’hui un cours d’his-
toire du droit et un cours d’économie politique, que mes contemporains
n’ont pas connus. L’histoire leur montre sans doute le droit, né a une
époque indéterminée, développé déja dans les empires d’Egypte et d’As-
syrie, passant en Grece, puis 2 Rome, puis mélé aux coutumes archaiques
des barbares qui ont remplacé 'empire romain. C’est un admirable et inté-
ressant sujet d’étude. Celle de 'économie politique présente un intérét d’un
autre genre ; elle pénetre la structure de la volonté humaine, signale et dé-
gage des faits contingents nos inclinations naturelles, constate les rapports
nécessaires qui existent entre le genre humain et le monde extérieur, en
méme temps qu’entre chaque individu et ses semblables. Ce cours doit in-
troduire dans les études juridiques la méthode de la science moderne,
qui étudie tous les phénomenes sensibles par 'observation, 'analyse et le
raisonnement.

Toutefois, comme nous n’avons pas vu que ces deux cours eussent laissé
sur les étudiants qui les ont suivis une empreinte bien sérieuse, nous avons
pensé que ce livre pourrait étre utile a ceux qui commencent ’étude du
droit et peut-étre aussi a ceux qui, apres avoir étudié, pratiqué avec succes
et vécu, ne croient pas tout savoir et recherchent encore les principes des-
quels naissent le droit et la morale.

I’étude de ces principes, qui passionnait la France il y a cent ans, semble
abandonnée ou tout au moins bien négligée aujourd’hui. Elle est cependant
digne d’attention a divers points de vue. Elle intéresse d’abord les per-
sonnes, en trop petit nombre, qui désirent connaitre et ne craignent pas de
chercher la raison des choses. Elle intéresse les 1égistes qui veulent appor-
ter dans I'exercice de leur profession des idées plus larges et plus élevées
que celles du praticien vulgaire. Elles intéressent surtout ceux qu’une haute
ambition ou le concours des événements peuvent conduire a la fonction de
législateur et qui tiennent a la bien remplir.

I’étude des principes, utile en tout temps, est peut-étre plus utile a une
époque ou tous les principes sont contestés, niés ou confondus, ou les
institutions fondamentales de la société sont attaquées avec violence et ne
sont défendues que par laffirmation de préceptes assez mal liés entre eux.
Cette étude est plus indispensable encore dans un pays ou tous les citoyens
se trouvent appelés a participer a la gestion des affaires publiques, depuis
moins de cent ans, en vertu d’un droit public nouveau, mal formulé a
lorigine, nié, combattu et torturé de toutes fagons.



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 7

Etudiées dans leurs principes, les regles générales du droit se compren-
nent facilement, se coordonnent sans peine et prennent une consistance,
une autorité que la seule étude des textes ne saurait jamais donner.

La France et d’autres nations ont entrepris de réaliser un idéal social en-
core imparfaitement défini. Cette entreprise rencontre chez nous plusieurs
obstacles, dont le plus grand est I'ignorance de la théorie. On y remédierait
si on avait une école de jurisconsultes, liés ensemble par des convictions
juridiques communes et fermes. Cette école ne peut se former et prendre
vie que par I’étude approfondie des principes. On connait la part des 1é-
gistes dans le développement de l'ancienne France ; ils sont appelés a
rendre les mémes services a la France nouvelle. Mais ils ne pourront acqué-
rir autorité nécessaire qu’a la condition de remonter aux principes et de
les maintenir avec fermeté. Les principes sont en quelque sorte la fonda-
tion sur laquelle doit reposer le droit : or, pour élever un édifice durable il
faut le fonder sur le roc ou au moins sur un terrain trés consistant.

L’idéal de la démocratie n’a pas encore été pleinement réalisé et il a subi
plusieurs éclipses dans histoire. Nous ignorons les épreuves que l'avenir
lui réserve, mais quelles qu’elles puissent étre dans notre pays, c’est un idéal
qu'on n’effacera pas facilement de Pesprit des hommes. Si 'on essaie de
s’en ¢loigner, ce ne sera que pour un temps et on y sera ramené par la né-
cessité. C’est donc un sujet d’études sérieux et durable.

Exposons en peu de mots le plan de ce livre.

Le droit vit et se développe dans les sociétés humaines. On ne peut en
connaitre la formation, la nature, les limites et 'importance, si 'on n’a une
idée précise de la science sociale. I’auteur a donc commencé par exposer
rapidement les principes constatés par cette science et la méthode par la-
quelle elle peut étre agrandie. Il a cru indispensable de définir quelques
mots fréquemment employés un peu au hasard, tels que progres, civilisation,
concurrence vitale. Ces études élémentaires, qui remplissent la premicre partie
de Pouvrage, ne suffiraient pas, si elles n’étaient complétées par Iétude de
I’économie politique. '

La seconde partie contient un exposé du mécanisme de la société mo-
derne, fondée sur la liberté du travail et la propriété privée, la discussion et
la réfutation des attaques dont ce mécanisme a été 'objet. Clest la théorie
de la propriété privée, qui occupe dans le droit une si grande place dont on
a trop négligé de chercher ou d’exposer la raison d’étre. Clest la question
de linégalité des conditions sociales, qui donne lieu, depuis longtemps
déja, a des controverses acharnées.

! J°ai écrit pour une école de droit mon Traité théorique et pratique d ‘économie politique.



8 PREFACE

La troisiéme partie contient une théorie de la souveraineté et de la ma-
niere dont elle s’exerce dans notre droit public. On y trouvera une réfuta-
tion de la doctrine de Rousseau et des erreurs nuisibles qu’elle a introduites
dans T'opinion, dans le droit public et dans I'exercice de la souveraineté.
Ces considérations et celles qui touchent a la morale civique confinent a
la pratique, de méme que la discussion relative aux diverses sortes de pro-
priété. Cest surtout un travail de coordination et de classement d’idées.

L’ensemble de cet ouvrage a pour but de substituer aux principes tradi-
tionnels obscurs dont l'autorité a disparu, des principes rationnels clairs et
démontrés, tirés de la science contemporaine, en un mot, d’humaniser le
droit, en montrant son origine et sa raison d’étre, en dehors de toute méta-
physique.

Quelques études antérieurement publiées dont le sujet se rattache a celui
de ce livre, ont été revues et placées en appendice a la fin du volume.

Peut-étre le lecteur n’approuvera pas la forme de cet ouvrage ; il trouve-
ra, par exemple, que quelques idées ont été trop brievement énoncées,
tandis que d’autres sont l'objet de redites. L’auteur a cru que les premieres
¢taient faciles a comprendre ou de moindre importance, et que les se-
condes, plus éloignées des opinions courantes, ou plus grosses de consé-
quences, devaient étre considérées sous divers aspects. Il a pensé pendant
bien longtemps a cet ouvrage dans lequel il a essayé de condenser un cer-
tain nombre de notions qu’il croyait utiles. S’il n’a pas réussi, c’est qu’il ne
I'a pu ; il espere qu’un successeur, un lecteur de ce livre peut-étre, sera plus
heureux.

Paris, 15 décembre 1886.









11

LIVRE PREMIER

DE ILA SCIENCE SOCIALE






INTRODUCTION

§ 1. — Origines.

Il y a bien longtemps que les actes humains sont objet d’études réflé-
chies. Dans ces études, comme dans toutes les autres, on a cherché
d’abord des préceptes d’art, des regles de conduite, puis on a essayé de
définir les conditions de la vie morale dans l'individu et dans la société. Les
travaux des philosophes grecs et ceux des penseurs qui les ont continués,
en y mélant plus ou moins des notions juridiques, nous ont laissé un riche
héritage sur lequel nous vivons aujourd’hui. Ils ne nous ont point laissé
une science de Pactivité humaine.

Les études des penseurs du XVII® siecle et de la plupart de ceux du
XVIII, sur cette maticre, avaient encore un caractere empirique. Dans les
livres de Hobbes, de Locke et de Rousseau, la vieille conception d’un droit
naturel, qui avait pendant de longs siccles rendu tant de services a la civili-
sation, s’épanouissait et s’altérait en se complétant par I'idée d’un « état de
nature » imaginaire. Montesquieu prenait une autre voie et demandait a
I’histoire le secret des lois permanentes qui régissent les sociétés politiques,
mais il ne songeait pas a chercher les lois qui régissent 'ensemble de
Iactivité humaine, les sociétés, quelle que fat leur forme politique.

Au milieu du siecle dernier, il n’y avait point d’études scientifiques, dans
le sens moderne du mot, portant, soit sur ensemble de l'activité humaine,
soit sur une de ses branches. Malgré les succes obtenus des le commence-
ment du XVII® siecle par les penseurs qui avaient cherché les lois du
monde physique, on n’avait pas songé a étudier le monde moral par des
recherches analogues. Ceux mémes qui avaient fait de grandes découvertes
dans la science du monde physique avaient quelque peine a définir la mé-
thode qui les y avait conduits, cette méthode qui est devenue la régulatrice
de la pensée moderne et lui a donné sa forme distinctive. On ne pouvait
gucre s’imaginer qu’elle put étre appliquée avec fruit a étude de ’homme
et de la société, a ces phénomenes moraux et sociaux, rapides, fuyants,
multiformes et d’une complexité qui semble défier la science. Comment
d’ailleurs entreprendre et poursuivre cette étude sans rencontrer en soi-
méme P'obstacle d’idées précongues, de croyances mises a part au-dessus
de tout examen, qui devaient éloigner le penseur du but de ses recherches
ou obscurcir son jugement ?

Cependant, a mesure que 'idée de science se dégageait davantage et que
la méthode se perfectionnait par la pratique des études relatives au monde



14 LIVVRE I. — INTRODUCTION

extérieur, a mesure que les conquétes obtenues par ces études s’ajoutaient
les unes aux autres et devenaient plus importantes, I'idée de prendre pour
objet d’une science 'ensemble des actes humains acquérait plus de consis-
tance. Pourquoi, si 'on appliquait a 'étude des choses sociales la méthode
qui avait si bien réussi dans 'étude du monde physique, n’obtiendrait-on
pas des résultats positifs, susceptibles de servir a la solution des probléemes
d’application les plus importants et les plus dignes d’intérét ?

Plus on allait d’ailleurs, plus on répugnait a croire que l'univers physique
fat réglé par des lois constantes et connaissables et que les choses hu-
maines fussent abandonnées au hasard, ou assujetties a des lois impéné-
trables. Depuis bien des siecles, on avait remarqué dans les phénomenes
sociaux quelque chose de constant, une ressemblance que le grand histo-
rien Thucydide indique a la postérité comme un témoignage de 'exactitude
et de l'utilité de ses récits. ' Machiavel avait résumé les observations épar-
ses dans les livres des penseurs de ’Antiquité, et en avait montré la justesse
persistante. On avait constaté dans I’histoire existence de certains retours
et prononcé le nom de « science nouvelle ». > Un jeune séminariste’ venait
d’affirmer en Sorbonne que la loi du progres, si nettement constatée par
Pascal dans la connaissance du monde physique, était révélée par Ihistoire
dans ’ensemble des actes humains. On se mit donc a ’ceuvtre, en commen-
cant, comme il était naturel, par étude des phénomenes sociaux qui se
rattachent le plus visiblement au monde matériel, ceux de la formation et
de 'appropriation des richesses.

Quesnay et les hommes qui se grouperent autour de lui ne limiterent pas
leurs recherches a ces phénomeénes : ils portérent leurs regards sur I'en-
semble de la vie sociale et affirmerent qu’il y existait un « ordre naturel ».
S’ils ne réussirent pas a en découvrir les lois, ils les sentirent en quelque
sorte, sans que leur pensée, enveloppée dans la phraséologie du droit natu-
rel, parvint a se dégager en formules précises et vraiment scientifiques.

Bien que I’école de Quesnay n’ait pas rencontré un interprete éloquent de
ses théories et ne les ait exprimées qu’en bégayant, les recherches qu’elle a
commencées ont été continuées sans interruption, dans toute 'Europe et
en Amérique, par une longue suite de penseurs qui, aprés avoir restreint
I'objet de leurs études, ont ajouté leurs travaux a ceux de leurs devanciers,
en les vérifiant, en les rectifiant, en les agrandissant sans cesse. Ainsi s’est
formée peu a peu et péniblement la science désignée, bien ou mal, sous le
nom d’ « économie politique ». On a nié son existence et contesté ses pro-
positions ; 'exposition de ses principes a trop souvent été embarrassée par

YL, ch. XX
2 Vico.
® Turgot.



PREPARATION A I’ ETUDE DU DROIT 15

la discussion de questions d’application ; elle n’a pas été définie exacte-
ment, et cependant elle n’a pas cessé d’avancer et de faire ceuvre.

Pendant que les économistes spécialisaient leurs études et les portaient
volontiers vers la pratique, Auguste Comte reprenait avec énergie Iidée
d’une science de 'ensemble des actes humains : sans essayer de la consti-
tuer, il prétendait la définir et lui donnait le nom de sociologie. Apres avoir
nommé cette science future, et sans soupconner qu’elle fat déja commen-
cée, Comte en a voulu indiquer le caractere, les conditions, et signaler les
difficultés que présentait sa constitution. Les grands penseurs anglais qui
Pont suivi ont fait de méme et se sont occupés surtout de relever les diffi-
cultés. Entre leurs écrits, on peut citer le dernier livre de la Logigue de John
Stuart Mill et UIntroduction a la science sociale de M. Herbert Spencer, vaste
recueil de notes curieuses, d’observations piquantes, profondes et tres ins-
tructives, mais sans conclusion.

Javais tenté moi-méme, il y a quelque vingt-quatre ans', des études sur
cette maticre. Il me semblait qu’au point ou était arrivée ’économie poli-
tique, elle pouvait profiter de ses dernieres découvertes pour jeter les bases
de la science sociale. L’état d’une branche de I'activité humaine n’appelait-
elle pas I'étude de cette activité tout enticre ? Ne possédons-nous pas déja
la connaissance de lois importantes, que 'économie politique a constatées
mais ne peut généraliser quen sortant du domaine qui lui a été autrefois
assigné ? Sans méconnaitre la gravité des difficultés signalées par Mill et
Spencer, on peut trouver qu’ils les ont exagérées en exigeant de la science
sociale une perfection qu’on ne demande a aucune autre. Sans viser a cette
perfection impossible, surtout au début, nous croyons que si on laisse de
coté les préoccupations de la pratique pour remonter aux éléments, il est
possible d’établir des aujourd’hui quelques principes fixes et de fonder une
science que nos successeurs développeront apres nous. L’entreprise est
belle et, a tout événement, il convient de la tenter.

§ 2. — Odlyjections de principe.

Au moment de commencer nos recherches, nous sommes avertis et
détournés par des voix menagantes dont les unes déclarent 'entreprise
impossible et les autres nous la montrent tellement difficile qu’il serait
téméraire de s’y engager. Fcoutons un moment ces avertissements.

On nous dit d’abord : « que la conception d’une science de l'activité hu-
maine implique la négation du libre arbitre. En effet, toute science est fon-
dée sur Iidée du retour nécessaire des mémes phénomenes régis par des

! Etudes sur la Science sociale, 1 vol. in-8°, 1862.



16 LIVVRE I. — INTRODUCTION

lois constantes. Or, comment concilier ’existence de ces lois avec le libre
arbitre ? »

Remarquons que la doctrine du libre arbitre appartient a un ordre d’idées
étrangeres a la science proprement dite : c’est une these transcendante,
dont une science fondée sur I'observation des faits ne doit pas s’occuper
plus que de celles de la non-existence du mouvement ou de la non-exis-
tence des corps. En réalité, chacun agit comme si ces trois theses n’avaient
jamais été soutenues. Le plus fataliste des hommes s’efforce de se tirer de
Ieau lorsqu’il y est tombé, tout comme le moins fataliste. L'un comme
lautre admet que les actes de ses semblables exercent une influence sur les
siens, et lorsque des peuples entiers ont affirmé le libre-arbitre, ils n’ont
pas moins, comme les autres, cultivé 'enseighement et maintenu le droit
pénal, affirmant ainsi par des actes qu’ils croyaient ’'homme capable d’¢tre
enseigné et corrigé.

Dire que ’homme est libre, ce n’est pas dire qu’il agisse sans motifs. Ces
motifs, dont personne ne conteste I'existence, naissent, les uns, de sa cons-
titution physique et de celle du monde extérieur au sein duquel il vit, les
autres, des actes de ses semblables avec lesquels son activité se trouve
combinée. Or, sa constitution physique, celle du monde et celle de ses
semblables, sont assujetties a des lois fixes. Pourquoi une activité envelop-
pée de phénomenes régis par des lois n’obéirait-elle a aucune loi ?

I’observation pratique la plus élémentaire a depuis longtemps constaté
que 'homme était guidé, dans ses croyances et dans les actes nés de ses
croyances, par la force de son instinct propre, si 'on peut ainsi dire, que
I'on appelle raison. Cette inclination stable est difficile a définir, et cepen-
dant chacun de nous pense la connaitre assez pour distinguer I'adulte sain
de I'adulte aliéné, ’homme doué de raison de ’'homme qui I'a perdue. Le
premier agit par des motifs analogues a ceux qui déterminent ses sem-
blables et peuvent étre prévus par eux dans une certaine mesure ; le second
agit par des motifs que I'on ne peut prévoir. Cependant on dit que le pre-
mier est libre et que le second ne I'est pas, affirmant ainsi que la liberté est
compatible avec 'existence d’une inclination stable et de lois fixes.

I’objection tirée de la doctrine du libre arbitre ou de la doctrine contraire
ne doit donc pas nous arréter. Voyons si celle que I'on tire de la difficulté
de constituer une science sociale aurait plus de force.

« Toute science, nous dit-on, doit révéler des lois qui permettent de pré-
voir les phénomenes dont elle s’occupe. Comment prévoir les actes d’un
individu ? Il faudrait connaitre a fond son caractere et les circonstances qui
lont formé, telles que sa constitution physique spéciale, son éducation, a
laquelle ont concouru tous les phénomenes qui ont eu sur lui une influence
quelconque, phénomenes innombrables, dont la variété est infinie et dont
lui-méme n’a pas conscience. De méme, pour prévoir les actes d’un groupe



PREPARATION A I’ ETUDE DU DROIT 17

humain, il faudrait connaitre toutes les circonstances qui ont formé le ca-
ractere de chacun de ses membres, et il est impossible d’arriver a cette
connaissance. »

Est-il vrai que la science sociale ne puisse exister qu’a la condition de ré-
pondre a toutes les questions qu’on pourra vouloir lui poser ? Nous ne le
pensons pas. Qu’on ne puisse prévoir les résolutions et les actes de chaque
individu : soit. Aussi bien n’en avons-nous pas besoin. Ce qui nous im-
portte, c’est de prévoir, dans quelque mesure que ce soit, ce que feront un
grand nombre d’individus placés dans des conditions données, de res-
ponsabilité ou d’irresponsabilité, par exemple. Pour cela il nous suffit de
connaitre les inclinations fondamentales de ’homme, inclinations perma-
nentes, dont I'éducation peut modérer ou exciter I'intensité, mais que 'on
ne saurait effacer. On peut arriver a connaitre les tendances générales d’un
groupe social, a constater leurs modifications, comme l'on constate la
direction qu'un mouvement imprimé au gouvernail donne a la marche d’un
navire. C’est peu sans doute, mais c’est 'important et cette connaissance
peut encore nous mener fort loin.

On nous invite a attendre les progres de la biologie. Ces progrés n’inté-
ressent guere la science sociale. Ils pourront nous faire connaitre davantage
la constitution intérieure de la machine humaine ; ils ne nous apprendront
pas grand-chose sur son fonctionnement extérieur. Apres ces progres,
comme auparavant, ’homme demeurera ’étre concret que nous avons
sous les yeux et qui est un principe d’action. La biologie etut-elle mis a nu
les causes et les formes matérielles de la pensée, elle n’aurait pas fait avan-
cer d’un pas la science sociale, fondée sur 'observation de ’'homme vivant,
voulant et agissant. Le naturaliste étudie bien la vie des animaux : pourquoi
viendrait-on nous interdire d’étudier la vie de ’homme, sans attendre la
vérification de trois ou quatre hypotheses, a la mode aujourd’hui, mais
encore dénuées de preuves, qui attendent sur le seuil leur admission dans le
temple de la science ?

On nous invite aussi a attendre les progrés de 'histoire naturelle, la con-
clusion des études commencées sur I'intelligence des bétes. Ceux qui font
cette proposition trouvent utile qu’on étudie en particulier les meceurs des
abeilles et des fourmis. Pourquoi ne ferait-on pas pour ’'homme ce qu’on
fait pour les abeilles et les fourmis ? Sans doute ’homme est un animal,
mais encore faut-il admettre que ’homme est un animal d’une espece par-
ticulicre, qui differe des autres sous une multitude de rapports et dont
I’étude est d’autant plus urgente qu’elle peut avoir sur la civilisation et, par
conséquent, sur le bonheur de tous, une influence considérable.

Les observations de Guerry, de Quetelet et de leurs successeurs sugge-
rent de la fagon la plus impérieuse la présence de lois fixes dans ceux des
actes humains qui semblent le plus indépendants de toute loi. Toutefois, ce



18 LIVVRE I. — INTRODUCTION

n’est pas de ce coté que peuvent étre dirigées le plus utilement les re-
cherches de la science sociale. En premier lieu, parce que la statistique
n’existe que d’hier et ne peut rien nous apprendre sur le passé. En second
lieu, parce qu’elle nous présente en chiffres des faits sociaux complexes,
dont on ne peut tirer des conclusions de détail certaines qu’a la condition
de les avoir au préalable soumis a une analyse, qui n’est pas toujours pos-
sible. Ainsi on nous a appris que, dans un groupe donné, le nombre et les
conditions diverses des mariages étaient a peu pres les mémes chaque an-
née, que les saisons avaient sur le nombre des naissances, des déces, des
suicides, une part d’influence, que la forme du suicide n’était pas la méme
pour les deux sexes, ni pour les individus d’age différent. C’est une infor-
mation suggestive d’une grande importance : mais pour aller plus loin,
il serait nécessaire d’avoir des informations du méme genre relevées dans
un tres grand nombre de milieux sociaux divers. Encore apres les avoir
obtenues n’aurait-on que des données pour établir des conjectures sur les
causes des phénomenes constatés.

La science sociale pourra faire des progres par 'emploi d’études sem-
blables ; mais ce n’est pas par la qu’elle doit commencer. Il faut avant tout
en établir les bases de facon a ce quelles ne puissent étre ébranlées, sans
prétendre fonder un ensemble complet.

Avant d’aborder ’étude des détails, notre science doit avoir établi les
grandes lignes. Pourquoi élever contre elle des exigences excessives ? Au-
cune science n’est compléte : peut-on demander a celle-ci de P'étre des le
berceau ? On permet a 'astronomie, qui existe depuis tant de siccles et qui
a pour objet des phénomenes trés simples, d’ignorer la cause de certaines
irrégularités ; on ne refuse pas I'existence a la physiologie, parce qu’elle ne
peut expliquer les fonctions d’organes considérables ; on n’exige pas que la
botanique nous dise pourquoi il y a tant de différence dans la structure et
dans la dimension des branches et des feuilles d’arbres de la méme espece.
On ne nie pas qulil existe une astronomie, une physiologie et une bota-
nique, ni que ces sciences nous révelent I'existence de lois importantes,
dont nos arts tirent le plus grand parti. Pourquoi serait-on plus exigeant
pour la science qui étudie les phénomenes les plus complexes et les plus
difficiles a constater, parce qu’ils se passent en nous-mémes et n’admettent
gucre I'expérience ? Ni la physiologie, ni la botanique, ni la zoologie ne se
sont encore occupées des individus ; elles n’ont étudié que les especes. 11
faut permettre a la science sociale de commencer par la, sans lui interdire
d’aller plus loin, si elle le peut.

En fait, il s’agit de constater, par 'observation et le raisonnement, ce qu’il
y a de stable et de constant dans ensemble des actes humains, quelles sont
les inclinations fondamentales, les tendances de I'espéce, qui constituent, a



PREPARATION A I’ ETUDE DU DROIT 19

proprement parler, la raison humaine appliquée a la conduite de la vie. On
s’occupera plus tard des détails individuels, s’il y a lieu.

Nous ne parlerons pas d’'une méthode particuliére a la science sociale. 11
n’existe qu'une méthode scientifique, et nous n’essayerons ni de la définir
ni de la décrire ici : nous ’avons essayé ailleurs. ' En appliquant cette mé-
thode aux phénomenes sociaux, on recherche les causes premicres de faits
connus et vulgaires, mais trés complexes et peu étudiés. Un premier pen-
seur donne sa théorie, un second la critique, la rectifie, et un troisiecme en
fait autant de celle du second. Il semble ainsi que la science reste station-
naire, parce que la critique y tient une grande part ; mais elle avance sans
cesse, parce qu’on voit plus distinctement de jour en jour les lois qui lient
les faits a leurs causes. La science sociale, comme toutes les autres, aborde
I'étude des phénomenes avec une préoccupation, une seule : celle de dé-
couvrir dans leur évolution des lois générales, fondées sur un ordre stable,
naturel, indépendant des volontés et des caprices humains. I’observation
lui suggere des hypotheses, incessamment vérifiables par la confrontation
des faits, qui les confirme ou les anéantit : ses conclusions, comme celles
des autres sciences, tirent leur autorité, non de la réputation de leurs au-
teurs, mais de la nature elle-méme.

On pourra toujours critiquer cette science, la trouver a bon droit incom-
plete et imparfaite, comme toutes les autres. On lui reprochera de ne con-
sidérer qu’un coté des choses, comme si notre esprit, de méme que nos
yeux, pouvait voir les objets autrement que par un coté et sous un aspect
déterminé. On lui reprochera d’employer des formules trés larges, impo-
sées par la complexité des faits et par linfinie variété des phénomenes
compris sous une seule désignation. On l'attaquera avec plus de passion
que toute autre, parce que, plus que toute autre, elle contrariera des intéréts
puissants ou des opinions invétérées qu'on éléve volontiers au-dessus de
toute discussion. Mais qu'importe ? Cette science est commencée, il faut la
cultiver, I’étendre et en propager la connaissance.

§ 3. — Essai de classification.

Essayons, pour mieux éclairer notre sujet, de classer les diverses bran-
ches de nos connaissances relatives 2 ’homme considéré comme principe
d’actes volontaires, et, avant tout, rappelons une distinction capitale trop
souvent oubliée : celle de la science et de Uart.

Cette distinction est fort ancienne ; elle a été clairement énoncée par Pla-
ton, qui divise toutes nos connaissances en grostigues et en pratigues. On a

' V. appendice n° 1.



20 LIVVRE I. — INTRODUCTION

pu la perdre de vue pendant les temps qui ont précédé I'avenement de la
science moderne ; il importe d’y revenir, aujourd’hui que cette distinction
est devenue plus importante et plus facile a établir qu'a 'époque des écoles
platoniciennes.

La science, ou gnostique, se forme par une suite de recherches sur un objet
déterminé. Son but est de constater des lois naturelles permanentes, de
dégager de 'immense détail des phénomenes qui se succedent sous nos
yeux ce quils contiennent de constant et d’universel. La science ne s’oc-
cupe que de ce qui est partout et toujours ; dans ces interprétations, elle ne
s’inspire que du témoignage de la nature, sans tenir compte de celui des
hommes.

L’art, au contraire, est un ensemble d’études entreprises en vue d’un but
donné, qu’il s’efforce d’atteindre. Ce but est déterminé par la volonté hu-
maine et tend a la satisfaction de besoins humains. La science est destinée
a éclairer lart en lui préparant la connaissance des lois naturelles. Mais
lorsqu’elle étudie ces lois, elle laisse de coté les préoccupations d’appli-
cation, tout comme les idées préconcues, et cherche uniquement la vérité.

La science rend la connaissance des lois qu’elle découvre facile a acquérir
et a transmettre par lenseignement a tout homme capable d’une atten-
tion soutenue, au moyen de la démonstration. Elle commande l'unité de
croyance chez ceux qui la cultivent.

Ainsi, la mécanique rationnelle est une science, et la mécanique indus-
trielle est un art. Deux sciences, comprises sous le nom de biologie, ont
pour objet I’étude du corps humain : ce sont 'anatomie et la physiologie ;
elles éclairent un art important, divisé en deux branches : 'hygi¢ne et la
thérapeutique.

L’art est antérieur a la science : on a formulé et observé des préceptes
d’hygicne et de thérapeutique bien avant qu’il fit question d’anatomie et de
physiologie. C’est en étudiant les arts qu’on s’est élevé a la conception des
sciences, dans toutes les branches du savoir humain. Aujourd’hui, 'on sait
que les arts ne peuvent arriver a une puissance respectable qu’a la condi-
tion d’étre fondés sur les sciences. Il a donc toujours existé, et il existe en-
core, des relations intimes entre les arts et les sciences, sans que les arts et
les sciences cessent de conserver un caractere distinct.

On désigne les sciences par leur objet et les arts par leur but. Toute
branche d’études qui a une autre fin que de connaitre est un art ; celles qui
n’ont que la connaissance pour fin immédiate sont des sciences.

L’objet de la science sociale est l'activité volontaire de ’homme, soit
qu'elle s’applique au monde extérieur ou a des individus et a des groupes
humains.



PREPARATION A I’ ETUDE DU DROIT 21

Trois sciences s’occupent déja de ce sujet, mais elles le considérent a
un point de vue différent. Ce sont : la philosophie, I'histoire et I’économie
politique.

La philosophie cherche la nature de I'étre humain, les lois qui régissent le
fonctionnement de son intelligence et les conditions de la connaissance.

L’histoire constate, vérifie et classe les phénomenes engendrés par I'ac-
tivité humaine, non seulement dans les institutions politiques, les révolu-
tions et les guerres, mais dans les arts, dans les sciences, dans les coutumes.
Elle travaille a conserver et a débrouiller les souvenirs confus de 'espece
humaine par I’étude des monuments de toute sorte laissés sur la terre par
nos prédécesseurs dans la vie. L’histoire est le grand répertoire de toutes
les études relatives 2 ’homme moral ; elle les éclaire, et, a son tour, recoit
d’elles la lumiere.

L’économie politique est la premicre partie de la science sociale qui ait
¢été cultivée et qui ait acquis une constitution solide : il est probable que ce
sera par son extension que se constituera la science sociale.

L’économie ne considére qu’une partie de 'activité humaine, celle qui a
pour objet d’appliquer le monde extérieur a la satisfaction des besoins hu-
mains. Cette branche de notre activité se méle a la matiére, et ses résultats
peuvent, a un certain point de vue et dans une certaine mesure, étre mesu-
rés et comptés. Clest par ce caractere quiils ont attiré l'attention de la
science et été Pobjet de ses premiers efforts.

A mesure que Péconomie politique s’est étendue et approfondie, il a fallu
forcément empiéter sur le reste du domaine de la science sociale. En effet,
I'industrie de ’'homme est soumise aux conditions générales de son acti-
vité : volonté inerte provoquée a I'action par des besoins, comparant inces-
samment la fatigue de I’action a la douleur de la privation, puis, s’habituant
au travail, puis a I’épargne, prenant du courage et de I'audace a mesure
qu’elle obtenait des succes, étendant ses désirs et augmentant ses moyens
de produire, suivant un progres continu et admirable, en cherchant tou-
jours a donner, pour arriver au but, le moindre travail possible.

Dans cette partie de ses analyses, ’économie politique a relevé les lois
générales de l'activité humaine, quel que soit d’ailleurs 'objet auquel elle
s’applique. Elle a encore di toucher a I'activité humaine tout enti¢re, quand
elle a constaté que derriere tout produit il y avait un travail, un service sus-
ceptible d’étre approprié a son auteur ou a autrui, un service du méme
genre, en principe, que tous ceux que les hommes peuvent se rendre les
uns aux autres, ce qui a amené la classification des services en trois sortes :
services appropriables incorporés, ou non incorporés, services non-appro-
priables.

Elle empicte encore sur le domaine de la science sociale lorsqu’elle ana-
lyse la puissance productive et trouve entre les forces composantes de cette



22 LIVVRE I. — INTRODUCTION

puissance, l'art des arrangements dans atelier et dans la société, les bonnes
lois, les bonnes meeurs et en général les conditions morales qui rendent
I’énergie individuelle plus active et plus féconde.

Elle empiete encore lorsque, venant a 'appropriation des richesses, elle
constate qu’elles doivent étre partagées, non seulement entre tous ceux qui
les produisent spécialement, mais entre tous les hommes, puisqu’aucun ne
peut vivre sans en consommer une part quelconque. De la, la nécessité
d’un systeme d’appropriation par la combinaison des deux modes élémen-
taires de Pautorité et de la liberté, par ’échange et par I'impot.

Drailleurs, les lois qui déterminent les rapports de la richesse et de la po-
pulation, soit dans un état stationnaire, soit dans un état de progres, sont
entre les plus importantes de la science sociale.

A c6té des trois sciences que nous venons d’indiquer, et en relation inti-
me avec elles, quatre grands arts travaillent a la conduite de la vie. Ce sont :
la politique, la pédagogie et les deux grands arts disciplinaires : la morale et
le droit ; la morale nous dirigeant par I'autorité de la persuasion, et le droit
employant, au besoin, la contrainte pour nous imposer 'obéissance.

Ici, nous devons nous arréter un moment, parce que la morale et le droit
sont habituellement classés entre les sciences, et présentés sous ce nom par
des hommes considérables, dont 'opinion est associée a une idée de hié-
rarchie, de supériorité des sciences et d’infériorité des arts, qui se rattache a
la vieille doctrine de la supériorité de la vie contemplative sur la vie active.

Dans le langage vulgaire, le mot « science » désigne une somme de con-
naissances relatives a un sujet donné, acquises, méme lorsqu’elles sont re-
cues par enseignement, au prix de longues et patientes études. Considéré a
ce point de vue, le droit peut étre qualifié de science, car aucune branche
d’études n’exige de celui qui veut y acquérir une supériorité plus d’intel-
ligence, de travail, de savoir et de temps. A un autre point de vue, quelle
branche de savoir prétendrait étre supérieure en dignité a celles qui ordon-
nent la conduite des hommes ? Il faut sans contredit faire de longues et
sérieuses études pour devenir un moraliste ou un jurisconsulte distingué ;
la morale et le droit ne cesseront pas de décider comment les hommes
doivent user de toutes leurs ressources. Ce sont deux points sur lesquels il
ne peut y avoir aucune discussion.

Mais, dans la classification que nous soutenons, on ne considere ni digni-
té, professionnelle ou autre, ni longueur d’études ; on ne considere que la
nature et le but immédiat des recherches, leur point de vue. Quant a la
dignité, nous ne voyons aucune différence entre les diverses branches
d’études, et nous ne parvenons pas a comprendre qu’il puisse en exister.
On pouvait imaginer une hiérarchie des connaissances humaines avec su-
bordination, lorsque 'on croyait que ces connaissances avaient atteint leur
perfection ; alors on disait que la philosophie était la servante de la théolo-



PREPARATION A I’ ETUDE DU DROIT 23

gie ; on attribuait a celle-ci, dans I'Université de Paris, une Faculté tout
entiere, de méme qu’au droit, qui n’était pourtant alors que le droit cano-
nique ; la philosophie n’était qu’un art qui, avec la grammaire et la rhéto-
rique, occupait la derniere des Facultés. Aujourd’hui, et depuis quelque
temps, nous savons que nos connaissances, loin d’avoir atteint la perfec-
tion, sont toujours imparfaites ; nous ne croyons pas que la contemplation
soit supérieure a I'action : nous considérons les sciences et les arts comme
appartenant a une seule, a la méme fonction sociale. Nous savons qu’Ul-
pien a dit en son temps (et si nous 'avions oublié, on nous laurait plus
d’une fois rappelé) : « Le droit est 'art du bien et de I’équité et 'on peut
avec raison nous appeler ses prétres. » A Iépoque ou ces paroles ont été
écrites, il n’y avait guere d’autres sciences que I'astronomie et les mathéma-
tiques. Le droit, longtemps li¢ a la religion et au sacerdoce, venait de s’in-
corporer les enseignements de la philosophie stoicienne, et le jurisconsulte
croyait posséder des regles de conduite dictées ou révélées par la nature
elle-méme. Le langage d’Ulpien était donc correct sans étre trop supetbe,
mais sous la plume ou dans la bouche des jurisconsultes du XIX® siecle, il
nous semble un peu excessif et provoque un sourire.

Laissons de coté toutes ces idées de dignité pour considérer en eux-
mémes la morale et le droit. Comment seraient-ils des sciences dans le sens
moderne du mot ? La science est d’hier, et leur existence remonte a 'orig-
ine de la civilisation. I’objet de la science est la nature, qui est la méme
partout et toujours, tandis que les regles de la morale et du droit ne sont
connues ni de tous les peuples, ni du méme peuple aux diverses époques
de son existence. La science constate des faits et des lois qui ne dépendent
a aucun degré de la volonté humaine, sans formuler ni régle ni précepte de
conduite, tandis que la morale et le droit se composent de regles et de pré-
ceptes tendant a élever notre volonté au-dessus des appétences d’instinct et
a lui donner une direction imaginée par les hommes. Quoi de plus artificiel
que ces regles et ces préceptes ? La science ne donne pas d’ordres, pas
méme de conseils : elle constate et définit des lois naturelles.

Dong, classons entre les arts la morale et le droit et recherchons com-
ment peut étre constituée la science sociale.






CHAPITRE PREMIER.

OBJET ET MATIERE DE LA SCIENCE SOCIALE.

La science sociale a pour objet l'activité volontaire de '’homme. Elle a
pour matiere, par conséquent, tous les monuments de cette activité, dans le
passé, dans le présent, sans aucune distinction.

On peut dire que 'ensemble de ces monuments constitue lhistoire du
genre humain et cette facon de patler pourrait a la rigueur étre acceptée.
Toutefois elle serait inexacte : dans le langage usuel, toute histoire est un
récit, un discours artificiellement composé et il serait difficile, en adoptant
ce terme, de lui faire signifier le sujet du discours, récit ou description plu-
tot que le récit lui-méme. Cette facon de patler serait facheuse et suggére-
rait une erreur grave, car les discours, récits et descriptions historiques ne
sont qu’une petite partie des monuments de P'activité humaine et justement
celle qui exige de 'observateur la critique la plus délicate et la plus difficile.
11 serait peut-étre mieux d’introduire un mot nouveau, pour exprimer une
conception nouvelle. A défaut de ce mot, que je n’ose proposer, on pout-
rait dire en termes généraux que la matiére de la science sociale est la
méme que celle de T’histoire. Mieux vaut encore essayer une énumération
sommaire des monuments divers auxquels s’appliquent les études de la
science sociale.

Il ne s’agit plus ici seulement du récit plus ou moins véridique de la nais-
sance, de la vie et de la mort des gouvernements et des peuples, des luttes
internationales ou civiles, des guerres, massacres et supplices de toute sorte
dont Ihistoire ordinaire est remplie. Il s’agit surtout de savoir par quelles
inventions et par quelle industrie les hommes ont satisfait a leurs besoins
divers et lutté contre les obstacles de toute sorte qui ont résisté au déve-
loppement de leur vie : obstacles naturels, obstacles opposés par les cités
voisines, obstacles naissant de la direction des volontés dans la cité elle-
méme, comment ils ont tous été réduits sans étre définitivement vaincus
par une puissance dont le développement est exactement proportionné a
celui de la science.

§ 1. — Monuments industriels.

Nous désignons sous ce mot tous les produits de I'industrie humaine,
soit quils attestent une certaine fagcon de satisfaire les besoins humains,



26 LIVRE I.— CHAPITRE 1

soit qu’ils témoignent d’une certaine fagcon de se procurer les objets néces-
saires a cette satisfaction. Tels sont la plupart des monuments préhisto-
riques, armes, outils, débris de meubles, de constructions, de repas, etc. :
tels sont presque tous les monuments des peuples sauvages et plusieurs de
ceux qu’ont laissés les races plus civilisées dans les temps historiques. Ces
monuments, en tres grand nombre a Porigine, durent généralement assez
peu : aussi ceux qui nous restent des temps tres anciens sont-ils peu nom-
breux. Ceux que nous ont laissés les temps les plus récents sont en nombre
plus grand et ceux de notre temps ne se comptent pas.

Bien que rares et difficiles a classer, les monuments préhistoriques nous
montrent quelle était la vie des hommes de ces temps, I’état de leurs arts,
de leurs connaissances et quelquefois de leurs mceurs. 1ls jettent sur les
premicres périodes de I'existence de ’homme une lumicre assez pale, qui
permet cependant de distinguer les traits généraux avec une netteté satis-
faisante. On peut méme penser que cette période, dont nous ignorons les
dates et la durée, dont aucun individu n’a laissé ni nom ni souvenir quel-
conque, dont les sociétés mémes sont inconnues, bien qu’elles nous inté-
ressent au plus haut degré, nous est mieux connue que les périodes histo-
riques, précisément parce qu’elle ne nous a laissé ni légendes ni souvenirs
empreints de 'imagination de ceux qui nous les auraient transmis, ni carac-
teres individuels. I.’étude des monuments de ces temps nous a fourni des
données assez précises sur les aliments des hommes, sur leur ornementa-
tion, sur leurs armes, leur culte, sur leurs gouts artistiques, etc.

8 2. — Monuments écrits.

Plus tard viennent les monuments écrits, qui servent beaucoup a l'in-
terprétation des autres et dont la destination spéciale est de faire commu-
niquer les hommes entre eux, d’un pays a un autre et surtout d’un temps 2
un autre, de conserver le souvenir du genre humain et de faciliter sa trans-
mission de la génération qui les éleve aux générations suivantes. Entre ces
monuments on distingue surtout les inscriptions, les actes de la vie privée
et les livres.

Les inscriptions existent en grand nombre en diverses langues, dans les
diverses contrées de la terre : leur variété est immense et leur classification
aussi difficile que peu importante : soit qu’elles aient pour objet de conser-
ver le souvenir d’'un culte ou d’une expédition militaire, d’un Dieu, d’un
roi, d’un particulier de 'un ou de lautre sexe, d’un acte humain quelcon-
que, elles présentent un sujet d’études que ne saurait dédaigner celui qui
cultive la science sociale.

On en peut dire autant des monuments écrits de la vie privée, tels que les
actes de recommandation ou d’affranchissement, d’achat ou de prét, des



PREPARATION A I’ ETUDE DU DROIT 27

quittances, comptes, roles d’impoét, recueils d’actes de procédure ou
de sentences, etc. Ces monuments ont une valeur et ne doivent pas étre
négligés.

Tous les monuments que nous venons d’énumérer présentent une cer-
taine obscurité : on les comprend rarement a premiere vue. Leur étude
exige une attention soutenue, un travail d’interprétation souvent difficile et
quelquefois une sorte de divination. Mais de tous les monuments écrits
ceux dont l'interprétation, facile en apparence, est le plus difficile en réalité
sont les livres proprement dits. Tout livre est un discours adressé aux con-
temporains et a la postérité pour leur faire croire ou sentir quelque chose.
Il peut manifester directement la facon de croire ou de sentir de son au-
teur : il peut manifester aussi ce que l'auteur a voulu faire croire et sentir a
autrui sans le croire et le sentir lui-méme. On rencontre donc dans l'in-
terprétation de ces monuments des obscurités de toutes sortes : 1° obscuri-
té du texte ou de I'expression ; 2° obscurité involontaire de la pensée de
lauteur ignorant ou légerement informé ; 3° obscurité intentionnelle ou
mensongere de la pensée de l'auteur. De 1a, la nécessité d’une critique sé-
rieuse et sévere exercée au moyen de toutes les connaissances dont nous
disposons, d’abord sur T'origine ou la nature réelle du monument, ensuite
sur la valeur intellectuelle et morale de I'écrivain. Cette critique tire souvent
des conclusions utiles des choses en apparence les plus inutiles. Lorsque,
par exemple, nous lisons les récits merveilleux semés dans I’histoire natu-
relle de Pline, nous n’ajoutons guere foi a ces récits, mais nous pouvons
nous poser la question de savoir si Pline lui-méme y croyait et conclure, en
tout cas, qu’il ne craignait pas, lui, personnage trés savant et constitué en
dignité, de passer pour y ajouter foi. Ces récits nous attestent le degré
d’avancement ou était alors I’histoire naturelle et la facilité avec laquelle
I’homme de ce temps et de ce pays croyait aux légendes les plus merveil-
leuses, fondées tout simplement sur le témoignage de son semblable. Les
prodiges racontés par Tite Live quelque temps auparavant et ceux qui, vers
la méme époque, étaient racontés par Tacite attestent que cette méme cré-
dulité existait chez leurs auteurs, les hommes les plus éclairés de ces temps.
Quelle devait étre a cette époque la crédulité des multitudes !

De tous les monuments écrits, les livres sont ceux dont il convient le
plus de se défier et entre les livres les plus justement suspects sont ceux qui
racontent I'histoire. En effet, ils ont pour objet la vie publique, dont les
événements sont toujours plus obscurs que les événements de la vie privée.
Il est en outre plus facile de se tromper dans appréciation que 'on en fait
et 'on rencontre souvent chez lhistorien des haines ou des affections col-
lectives qui I'induisent quelquefois en erreur et quelquefois aussi lui sugge-
rent I'intention de tromper son lecteur. Je rencontre une épitaphe : certes je
n’ajouterai pas foi a tout ce qu’elle rapporte des vertus du défunt ; mais je



28 LIVRE I.— CHAPITRE 1

penserai qu’elle dit vrai sur ses titres et qualités et a supposer qu’elle mente
un peu sur ce point, je suis presque certain que ces titres et qualités exis-
taient dans la société contemporaine et que les vertus attribuées au défunt
y étaient plus ou moins appréciées. Voila justement ce qui intéresse la
science sociale. Si je rencontre une quittance sur un vieux fragment de po-
terie, je n’ai nul motif de soupgonner que celui quil 'a écrite ait voulu
tromper les hommes venus quarante siécles apres lui, et je tire de cette
quittance toutes les conséquences que son texte m’autorise a tirer. Autant
peut-on en dire d’un acte extrait d’un donjon ou des archives d’un notaire,
d’un livre de compte ou d’un registre de greffe. Au contraire, quand un
historien me raconte une bataille, une négociation, une intrigue de cour, de
forum ou d’agora, il peut facilement étre mal renseigné, facilement aussi
vouloir m’inspirer de la sympathie pour ses amis et de 'antipathie pour ses
ennemis, ce qui le conduit a faire un récit contraire a la vérité. Or, la
science, qui a pour objet de constater des lois, ne peut arriver a ses fins que
par I’étude des faits vrais : tout récit inexact tend a I'égarer.

Les écrits connus sous le nom générique d’ « histoire » présentent pour
les recherches de la science sociale des dangers de plus d’une sorte. Cette
science ¢étudie 'homme en général ou plutét les groupes, les sociétés hu-
maines dans leur vie intime et intérieure de tous les jours. Ce n’est pas la ce
qui préoccupe lhistorien : il préfere raconter la vie et les actes des indivi-
dus qui jouent les premiers roles sur la scene du monde ; il s’attache aux
faits qui frappent I'imagination des hommes et attirent leur attention. Or,
ces faits sont justement ceux qui viennent troubler la vie sociale en altérant
par des coups soudains les rapports ordinaires des individus entre eux,
comme les guerres, les révolutions politiques ou religieuses, les catas-
trophes qui transportent la domination d’un peuple a un autre, événements
trés importants pour les individus, mais médiocres aux yeux de la science,
en ce sens quils sont presque toujours préparés de longue main par des
causes dont la puissance et méme I'existence ont trop souvent échappé a
I’historien.

A notre point de vue, toutes les histoires que nous connaissons ont deux
défauts : les gouvernements cachent les peuples a Ihistorien, comme un
palais peut cacher la ville dans laquelle il se trouve et les catastrophes ca-
chent la vie ordinaire, qu’on ne raconte jamais, parce que le récit de cette
vie n’apprendrait rien aux contemporains. Il y a de plus dans toutes les
histoires un défaut inévitable, celui qui résulte de la limitation de Iintel-
ligence et des connaissances personnelles de Iécrivain. Dans le choix des
éléments de son récit, chaque historien a du se guider par ses lumicres
propres, par la connaissance plus ou moins étendue et plus ou moins éle-
vée quil a de ’'homme et des sociétés humaines. Chacun a été limité
d’abord par les connaissances de son temps et de son pays, et plus étroite-



PREPARATION A I’ ETUDE DU DROIT 29

ment encore par ses connaissances personnelles. L’historien ne peut don-
ner plus qu’il ne possede, ni comprendre les événements autrement qu’il
les voit.

La plupart des historiens ont eu principalement en vue la réputation et
Iestime de leurs contemporains, et se sont appliqués a les intéresser, quel-
quefois méme a les amuser. Cette inclination bien naturelle a été la cause
d’erreurs nombreuses, de récits sans critique, fondés sur des oui-dire, sans
distinction entre le naturel et le merveilleux, entre le vraisemblable et 'im-
possible. On trouve fort a reprendre a cet égard dans les charmants récits
d’Hérodote, dans ceux de Tite Live et plus encore peut-étre dans ceux de
Plutarque.

Quelquefois, habitué a discuter la valeur des grands personnages, I'écri-
vain, méme le plus consciencieux, considere Ihistoire comme une sorte
d’instruction judiciaire destinée a motiver une distribution d’éloge et de
blame. C’est le point de vue de Tacite. « Je crois, dit-il, que le principal
office des annales est de préserver de oubli les actes de vertu et de faire
craindre aux paroles et aux actions mauvaises la postérité et infamie ».
Ecrite a ce point de vue presque judiciaire, I'histoire peut servir a 'édu-
cation morale des hommes ; mais elle se préoccupe tellement des individus
qu’elle oublie les sociétés et leur vie, de telle sorte que les récits de T'his-
torien, fat-il véridique et bien renseigné, seraient d’une médiocre utilité
pour la culture de la science sociale. Ajoutons qu’il est tres difficile a This-
torien de se renseigner exactement sur les détails qu’il doit raconter, et plus
difficile encore de voir clairement les faits au-dessus de tout esprit de parti.
Peu d’hommes sont doués d’une hauteur d’ame suffisante pour ne pas
admettre plus facilement comme vrais les faits qui leur plaisent que ceux
qui leur déplaisent, pour ne pas écrire I'histoire comme un pocte drama-
tique batit une picce de théatre : témoin Salluste, un grand écrivain pour-
tant, qui a laissé une étonnante histoire de la conjuration de Catilina.
Mais pour comprendre jusqua quel point Iesprit de parti peut conduire
I’écrivain, il faut lire Eusebe et la plupart des historiens ecclésiastiques qui
Iont suivi. Euseébe a un mérite que n’ont pas eu ses successeurs, celui
d’avouer franchement sa facon de procéder : « Il ne serait pas décent pour
moi de rappeler les querelles et les injustices par lesquelles ils (les chrétiens)
se sont mutuellement combattus avant la persécution. C’est pourquoi je ne
me suis proposé de raconter que ce qui pourrait nous faire entrevoir
I’équité de la justice de Dieu. Je ne parlerai donc point de ceux qui ont fait
naufrage de leur salut et qui se sont abimés au fond des eaux. J’écrirai seu-



30 LIVRE I.— CHAPITRE 1

lement dans cette histoire universelle ce qui pourra servir a moi d’abord et
ensuite 2 la postérité. » '

L’histoire écrite a ce point de vue ne mérite aucune attention comme té-
moignage direct, mais elle en mérite comme monument ; elle atteste I’état
mental et moral de son auteur, celui des lecteurs auxquels elle est adressée,
Pesprit du temps ou elle a été écrite ; elle a dailleurs trop souvent une
influence considérable sur les événements ultérieurs, parce qu’elle crée,
fomente et perpétue des opinions qui pesent d’un certain poids dans les
résolutions des hommes. L’histoire ecclésiastique d’Eusebe et celles de ses
successeurs ont peu de valeur intrinseque. L’écrivain se propose d’inspirer
a ses lecteurs les sentiments et les croyances de son parti, sans critique ni
souct de la vérité. Triste enseignement, trop souvent pratiqué par certains
historiens, mais contraire a I'esprit méme de la science.

Certes, sl est un écrivain qui contraste a tous égards avec Eusebe, c’est
Thucydide. Celui-ci est homme de parti, lui aussi, cependant il ne cherche
que la vérité et la poursuit, non seulement par des recherches directes et
par des témoignages controlés avec soin, mais par la critique attentive
d’une intelligence haute et pénétrante. Toutefois, comme nous tous, il n’a
pu voir que ce qu’il regardait, et apres 'admirable introduction qui ouvre
son livre, il s’est enfermé dans le récit des luttes politiques et militaires ;
son ceuvre si considérable, lorsqu’on la compare a celles des autres histo-
riens, est loin de satisfaire aux immenses besoins de la science sociale. On
y trouve néanmoins lindication d’une méthode qui peut guider les re-
cherches de vérification et conduire peut-étre a des découvertes : cette
méthode consiste a se servir, dans I’étude, des matériaux, de 'observation
de ce qui est humain, de I’habitude humaine, de la science sociale, comme
nous dirions aujourd’hui. Ainsi il a vu clairement quun peuple, quelle que
soit sa population, ne peut lever et maintenir de grandes armées, s’il n’a des
capitaux suffisants ; que la fertilité d’un territoire est une cause de séditions
et de tyrannies ; que les arts et les arrangements sociaux étaient suscep-
tibles de progres par invention et innovation, et que le peuple le plus avan-
cé était le plus fort.

§ 3. — Faits contemporains.
Les faits contemporains fournissent et fourniront toujours les matériaux
les plus abondants, les plus complets et les plus certains pour les études de

la science sociale. Les matériaux qui nous viennent du passé sont en petit
nombre et pourtant trop nombreux pour étre tous connus et bien connus ;

! Hist. ecclés. L. VIII, c. 2. — Ed. de Valois, p.293 et 294.



PREPARATION A I’ ETUDE DU DROIT 31

ils sont différents de forme et de valeur, plus ou moins négligés par les
écrivains qui ont écrit jusqu’a notre temps et couverts, non seulement par
la poussiere des siecles, mais par les récits des historiens proprement dit.
L’ensemble de ces documents présente des lacunes considérables et des
difficultés d’interprétation sans nombre ; leur utilité consiste principale-
ment a nous montrer les changements survenus dans la condition du genre
humain, ce qui nous invite a élever nos regards plus haut, a prendre un
point de vue d’ou le regard embrasse un horizon plus vaste, au-dela des
choses de mode et de convention qui nous enserrent et nous cachent
’homme dans sa vie générale, comme les vétements nous cachent les
formes de son corps. Ces monuments du passé sont utiles, surtout parce
qu’ils nous forcent a trouver des formules qui s’appliquent a I'age de pierre
et a la société pastorale, tout aussi bien qu’a celle de notre temps, et pour
trouver ces formules il faut remonter jusqu’a la constitution intime de
’homme. D’ailleurs, le champ d’études le plus étendu et le plus fécond est
encore la société dont nous voyons, sentons et partageons la vie. Ici nous
pouvons examiner la formation et le développement de Pactivité indivi-
duelle et observer les phénomenes de Iactivité sociale, tels que les grands
courants d’opinion et leurs remous, soit dans la société tout enticre, soit
dans ses diverses parties ; nous pouvons, méme dans le temps si court
assigné a notre vie, y observer des changements ; nous pouvons enfin,
comme les géologues, conjecturer ce que fut le passé et ce que pourra étre
Pavenir d’apres les phénomenes qui se passent sous nos yeux et en nous-
mémes.

§ 4. — La science sociale et [bistoire.

La science sociale et I’histoire travaillent sur les mémes matériaux et ont
pour but, 'une et 'autre, la constatation de la vérité : ce sont cependant
deux études distinctes, tres différentes 'une de Pautre. L’histoire expose ou
raconte, elle s’applique a un point particulier, a un c6té de lactivité hu-
maine dans un temps et dans un lieu donnés, étudiant quelquefois un in-
dividu, quelquefois une école, un petit groupe, une branche d’art ou de
science, etc., reproduisant non seulement les grands traits du sujet, mais les
traits secondaires, sans s’occuper de 'avenir. La science a des visées plus
générales et plus hautes, puisqu’elle a pour objet la recherche des lois sou-
veraines qui dominent les faiseurs de lois et auxquelles il n’est donné a
personne de se soustraire, qui existent en tout temps, en tout lieu, dans
P'avenir comme dans le présent et dans le passé. L’histoire s’occupe des
faits particuliers et décrit ceux qui attirent lattention de Iécrivain : la
science ne s’occupe des faits particuliers que pour y trouver la révélation,



32 LIVRE I.— CHAPITRE 1

la confirmation ou la négation des lois générales, exactement comme la
physique et la chimie s’occupent des faits qui font objet de leurs études.

L’histoire et la science sociale marchent ainsi, cote a cote, s’appuyant fré-
quemment l'une sur lautre et se rapprochant parfois au point qu’elles
semblent se confondre, sans jamais perdre leur individualité distincte. Elles
se prétent ainsi un grand secours, Phistoire fournissant a la science la des-
cription de certains faits, la science offrant a I’histoire des moyens de cri-
tique, d’interprétation et des conjectures d’une grande valeur.

La science sociale, comme toutes les autres, est fondée sur la notion d’un
ordre stable, au milieu de phénomenes changeants. Cet ordre stable est un
idéal convenu et nécessaire, un cadre. L’astronomie suppose que les étoiles
fixes gardent la place respective qu’elles occupent dans l'univers, que les
planetes décrivent toujours les mémes orbites et sont emportées par les
mémes mouvements, bien qu’elle ait quelque doute sur I'exactitude absolue
de cette supposition. La physique et la chimie supposent que les lois cons-
tatées par elle sont, seront et ont été toujours les mémes. La physiologie
suppose que les fonctions de la vie sont toujours remplies dans le méme
ordre et dans les mémes conditions. A son tour, la science sociale suppose
que Pactivité volontaire de ’'homme est fondée sur une constitution stable
et obéit a des lois constantes.

Thucydide avait assez bien vu cette conception toute moderne. Ce qui
¢tait dans I'antiquité une sorte de divination empirique accessible au génie
seulement, devient avec la science un moyen d’investigation a la portée de
tous. La science arme la critique historique d’un instrument nouveau pour
controler les témoignages et combler les lacunes quelle rencontrera par
des conjectures vraisemblables. L’histoire fournira constamment des faits
aux investigations de la science.

L’histoire elle-méme n’est-elle pas, comme nous I'avons dit, une science
descriptive, il est vrai, mais une science ? Nous éprouvons quelques doutes
a cet égard, lorsque nous observons qu’elle s’attache a ce qui est changeant
dans la vie du genre humain et parce qu’elle ne peut reproduire par un pro-
cédé photographique tous les actes de cette vie. L’historien, quelle que soit
I'étendue de ses informations et 'ampleur de son intelligence, ignorera
beaucoup et sera obligé de choisir entre ce qu’il saura pour donner une
part au souvenir et une autre a oubli. Qu’est cela, sinon une ceuvre
personnelle, une ceuvre d’art, dans laquelle la science peut et doit entrer
largement ?

La science sociale, d’'un volume bien moindre que I'histoire, peut recevoir
des accroissements et des remaniements par les travaux successifs de ceux
qui la cultivent. Mais 2 mesure qu'on avance, les travaux perdent leur ca-
ractere personnel, comme il arrive dans toutes les sciences, pour entrer
dans le patrimoine commun.



PREPARATION A I’ ETUDE DU DROIT 33

On peut comprendre et désirer une histoire scientifique. Cette histoire,
vainement cherchée depuis Voltaire, esquissée par Turgot et par Condor-
cet, laisserait de coté les individus, s’étendrait méme assez peu sur les
peuples divers et s’attacherait a constater et a suivre les arts, les industries
dans toutes les branches de Iactivité humaine et les suites de ces inven-
tions sur la constitution des sociétés, sur leur vie intime, et sur la condition
des individus. Ce serait I'histoire véritable de la civilisation, la biographie de
’homme qui ne vieillit pas et apprend continuellement, le commentaire
perpétuel de la science. Cette histoire n’est encore quentrevue et a peine
¢bauchée, méme dans la belle introduction de Buckle : il est urgent de
Ientreprendre, sur plan vaste et sur plan réduit, et de l'introduire autant
que possible dans I'enseignement. Ce sera encore une ceuvre d’art, mais
dans laquelle la science occupera une place plus grande : a coté d’elle exis-
tera toujours pour le grand public I'histoire plus artificielle encore que nous
connaissons déja, histoire dramatique a personnages, dont I’étendue et le
volume iront croissant avec le temps.






CHAPITRE I

DESCRIPTION SOMMAIRE DE LA SCIENCE SOCIALE.

PREMIERFE PARTIE.

La science sociale se partage naturellement en deux branches d’études
étroitement liées, mais distinctes : elles ont pour objet : 'une lindividu,
lautre les groupes d’individus ; et ces deux branches d’études admettent
des subdivisions. La seconde surtout, plus complexe que la premiere, est
fort étendue ; nous ne toucherons ici qu’aux sommets, notamment au pro-
gres et a la concurrence vitale.

§ 1. — L’homme social.

L’observation nous montre ’homme vivant et agissant par groupes.
Notre science doit donc négliger la distinction de I'ame et du corps, sans la
nier, ni Paffirmer, ni la discuter, simplement parce que l'observation ne
nous montre ni une ame agissant séparée du corps, ni un corps agissant
séparé de I'ame. La science ne voit que des groupes et des individus dont la
vie se manifeste par des actes volontaires indivisibles, dans lesquels la per-
sonne humaine agit tout enticre, avec toutes ses facultés, telle qu’elle existe
a Iétat concret. C’est cette personne vivante, agissant dans I’état de santé,
qu’étudie la science sociale.

Nous disons « dans Iétat de santé », parce que la maladie trouble parfois
singuliecrement les facultés et produit des actes tres différents de ceux de
’homme bien portant. Il y a, sans doute, des relations nécessaires entre ces
deux sortes d’actes : leur étude appartient a la biologie, science limitrophe
de la notre, mais trés distincte.

De méme que nous négligeons la distinction de I'ame et du corps, parce
qu’elle ne tombe pas sous notre observation directe, nous ne pouvons
considérer I'individu comme un étre isolé. Sans doute, il est facile et utile
de I'isoler par la pensée, comme l'ont isolé la plupart des philosophes et
comme I'isole 'opinion populaire ; mais il ne faut jamais perdre de vue que
cet isolement n’existe pas dans la réalité. Tous les jours on voit I'individu
s’isoler plus ou moins de ses semblables, mais aprés avoir vécu avec eux ou
tout au moins communiqué avec eux. Tous ceux que I'on a observés ou
quon peut observer ont eu ou auront plus ou moins de rapports avec



36 LIVRE I. — CHAPITRE 2

d’autres étres humains, et ces rapports exercent nécessairement sur leur
volonté et leurs actes une influence plus ou moins grande. Il faut donc,
méme lorsque nous considérons I'individu seulement, nous souvenir qu’il
appartient a un groupe humain et que, si nous ’étudions sans tenir compte
de ses communications avec ses semblables, nos études seront incompletes
et sans valeur.

Cette vérité a échappé a ceux qui, voulant introduire la méthode scienti-
fique dans I’étude des facultés humaines, se sont observés eux-mémes,
cherchant dans ’'homme cultivé du XVII® ou du XIX" siecle ’Thomme-type,
de tous les licux, de tous les ages, de toutes les cultures. Leurs recherches
n’ont abouti qua une grande pétition de principes, montrant comme
existantes en tout temps et en tout lieu les facultés qu'on peut observer
aujourd’hui. Ces chercheurs, de trés bonne foi d’ailleurs, ressemblaient
assez a ceux qui trouvent dans une mine le minerai qu’ils y ont eux-mémes
déposé, ou aux alchimistes qui ont trouvé souvent dans le creuset I'or
qu’eux-mémes y avaient mis.

Comme toutes les origines, celle de ’homme nous est cachée. Nous ne
pouvons méme soupgonner ’état des individus d’une période relativement
récente que par des conjectures. On peut, on doit observer les enfants ;
mais des le premier réveil de la vie, enfant de nos jours recoit avec le lan-
gage les idées et les sentiments des adultes qui Pentourent et I’élevent. Une
langue, méme dans la bouche des personnes les moins cultivées, constitue
une encyclopédie dans laquelle se résument les connaissances de ceux qui
la parlent, leurs points de vue sur la nature et sur la société. Le langage a
¢été, bien avant I’écriture, le moyen de transmission des connaissances d’un
individu a l'autre et d’une génération a celle qui la suit. Par le langage, 'en-
fant hérite, sans s’en apercevoir, des idées élaborées par les générations qui
I'ont précédé ; il entre dans la vie avec un capital de connaissances qui n’est
pas son ceuvre propre, qu’il modifie plus ou moins dans le cours de son
existence et transmet a ses successeurs. Dés le premier age, les idées de
I'enfant recoivent de I’éducation une certaine forme. Ses organes et ses
facultés sont, si 'on peut ainsi dire, la seule partie de son étre qui lui appar-
tienne en propre : sa vie intellectuelle est plutot collective qu’individuelle,
tant ’éducation, méme la plus insouciante, lui a imprimé une forme et im-
posé des habitudes. La nourrice qui, montrant un arbre a son nourrisson,
lui apprend a 'appeler un arbre et qui, plus tard, lui apprend a distinguer un
marronnier d’'un orme, lui enseigne une premiere classification et ’habitue,
sans s’en douter elle-méme, a discerner le genre de Iespece. Lorsqu’elle le fait
compter jusqu’a dix en lui montrant ses doigts, elle lui insinue dans Iesprit
une idée plus abstraite encore. Que de siccles et que de travaux accumulés
ont été nécessaires pour arriver a cette connaissance | Combien d’hommes
n’y sont pas encore parvenus ! Cette influence de nos semblables sur cha-



PREPARATION A I’ ETUDE DU DROIT 37

cun de nous augmente a mesure que la vie grandit ; le milieu social dans
lequel nous vivons nous enveloppe de toutes parts et nous pénctre en
quelque sorte par tous les pores.

Ce n’est donc pas dans les connaissances et dans les habitudes d’esprit,
si différentes suivant les temps et les lieux, que nous pouvons étudier les
inclinations fondamentales communes 2 tous les hommes. Toutefois, cette
pénétration de I'individu par le milieu social nous révele I'inclination primi-
tive qui constitue en quelque sorte le fond de la sociabilité. L’enfant croit
naturellement a la parole de l'adulte et cherche a I'imiter ; puis, devenu
adulte a son tour, il cherche a imiter ses semblables et croit a leur parole,
tant qu’il n’a pas appris a la critiquer, a s’en méfier, et méme a aller au-dela.
Tout enseignement est fondé sur cet acte continu de confiance et de foi.

Essayez de rechercher par la pensée celles de vos connaissances qui re-
posent sur la foi accordée au témoignage des hommes : il y a de quoi étre
effrayé | Tous les faits rappelés par T'histoire ne peuvent vous ¢tre autre-
ment connus, de méme que ceux de lhistoire contemporaine dont vous
n’avez pas été personnellement témoin. Ajoutez a cette masse énorme de
faits les lois révélées par les sciences que vous n’avez pas cultivées. Dans
les sciences méme qui peuvent vous étre familieres, que de faits et de lois
n’avez-vous pas acceptés sur parole, sans aucune vérification | Que vous
reste-t-il en propre ? Bien peu de chose : une infime partie de vos connais-
sances, si vous étes un homme instruit, et une partie d’autant moindre que
vos connaissances sont plus étendues. Avec des connaissances médiocres,
dans un état arriéré de civilisation par exemple, la part de votre petit savoir
qui semblerait vous appartenir en propre serait relativement plus grande ;
mais la somme totale serait infiniment moindre et la partie la plus person-
nelle, venant d’un enseignement trés imparfait et moins vérifié, serait
moins certaine a tout prendre que celle que vous acceptez aujourd’hui sur
la foi d’autrui.

Sans entrer dans plus de détails, nous pouvons affirmer, d’aprés les con-
sidérations qui précedent, I'existence d’une inclination primitive, formulée
par Pascal en ces termes : « L’esprit croit naturellement. » Mais la croyance,
la foi qui produit les actes humains et leur donne une forme n’est pas le
moteur qui les cause : c’est ce moteur qu’il faut chercher.

§ 2. — Inclinations permanentes. — Premiers désirs.
Pendant le premier age et jusqu’a sa formation, ’homme semble doué

d’une activité instinctive et spontanée dont il est difficile de comprendre
les motifs et les lois. Cette activité semble consister dans un simple essai



38 LIVRE I. — CHAPITRE 2

des organes extérieurs, sans direction suivie et soutenue. ' Chez I'adulte,
Pactivité prend un caractere différent : de spontanée, elle devient volon-
taire. Nous appellerons « volonté » la force qui se manifeste par I'action
réfléchie et soutenue.

ILa volonté semble étre naturellement inerte ou endormie ; elle ne se
montre que sous I'impulsion d’un motif ou mobile, appelé « besoin » ou
«désir ». St 'homme n’éprouve ni besoin ni désir, il n’agit pas ; on peut
meéme distinguer chez lui des désirs faibles et vagues qui ne suffisent pas a
mettre la volonté en mouvement et ne produisent que des velléités ; de
telle sorte qu’on peut dire de la volonté, non seulement qu’elle est inerte,
mais qu’elle tend toujours plus ou moins, par une inclination naturelle, a
tevenir a état d’inertie. A ce point de vue, elle ressemble assez aux ma-
chines qui n’agissent que par I'impulsion d’'une force motrice et s’arrétent
des que cette impulsion cesse de se faire sentir ou seulement diminue et
devient insuffisante.

Mais la volonté humaine différe des machines en ceci : que le moteur au-
quel elle obéit, loin d’étre extérieur a ’homme, se manifeste, au contraire,
comme un trésultat de sa constitution. L.e besoin ou désir et la volonté se
trouvent dans ’homme de tous les temps, de tous les lieux et dans tous les
états de culture.

Les besoins agissent sur la volonté par la douleur et par le plaisir : ’hom-
me éprouve de la douleur quand ils ne sont pas satisfaits et du plaisir
quand ils le sont. Lorsqull prévoit, la prévision de la douleur devient
crainte et la prévision du plaisir, espérance. Douleur et crainte, plaisir et
espérance, voila les mobiles des actions humaines.

Les besoins primitifs et généraux sont ceux dont la satisfaction est indis-
pensable a la conservation de I'individu et de P'espéce : besoins d’alimen-
tation et de reproduction. Ces besoins, communs aux hommes et aux
bétes, sont désignés sous le nom d’appétences : ils sont intermittents, mais
se renouvellent sans cesse. Ce sont les premiers moteurs de la volonté
humaine, a laquelle ils imposent une longue suite d’efforts et qu’ils empé-
chent de s’abandonner a l'inertie.

Cependant I'inertie ne laisse pas de se faire sentir. .’homme n’agit jamais
pour agir, en vue de I'action seulement ; il agit en vue du résultat, qui est la

! Cette sorte d’activité instinctive et essayante se manifeste aussi chez I’adulte qui, bien que riche, est attiré
vers la chasse, la péche, les voyages et méme vers le jeu par I’attrait de la curiosité. Cet attrait le porte
quelquefois a la destruction, a la cruauté méme, pour voir quels seront les effets de ses actes. L’homme aime
a changer quelque chose dans le monde qui I’entoure, sans autre mobile que le désir de changer. Mais nous
n’avons la qu’une cause d’action peu importante, lorsqu’elle n’est pas stimulée par I’espoir d’obtenir
I’approbation ou I’admiration de nos semblables. Le travail fait et le spectacle de I’ceuvre accomplie causent
aussi un plaisir désintéressé a I’entrepreneur et a I’ouvrier ; mais I’espérance de ce plaisir ne suffirait pas
seule & les déterminer & I’action soutenue.



PREPARATION A I’ ETUDE DU DROIT 39

satisfaction d’un besoin, plaisir obtenu ou peine évitée ; des que le besoin
est satisfait, action cesse s’il n’est aussitot remplacé par un autre. Le sau-
vage, une fois rassasié, s’arréte et reste oisif jusqu’a ce que la faim, actuelle
ou imminente, vienne réveiller son activité ; ’homme civilisé, stimulé par la
prévoyance qui lui fait sentir les besoins futurs, s'impose une longue suite
d’actes dans 'espérance d’arriver au repos.

L’activité humaine n’est pas chose simple ; on y distingue des phéno-
menes successifs. En éprouvant des besoins, ’homme cherche comment il
pourra les satisfaire ; son intelligence s’éveille, pense, imagine et combine
les moyens d’obtenir la satisfaction désirée. Ces moyens trouvés, il espere
et agit ; mais tant qu’il ne croit pas les avoir trouvés, il n’espere ni n’agit :
sans espérance, point d’action. Besoin, connaissance, espérance, voila les
trois conditions de I'action.

Ces trois conditions sont indispensables, mais elles ne suffisent pas : lors
méme qu’il pense agir, méme lorsqu’il agit, 'homme répugne a Iaction,
qu’il appelle travail, peine ou effort. Tout effort, ne fit-il que la moindre
tension de la volonté, lui coute, si bien qu’il cherche sans cesse et autant
qu’il peut a le réduire. La recherche du moindre effort possible est la loi
souveraine et régulatrice de 'activité humaine. Cette loi n’admet ni contra-
diction ni exception, et régit notre activité comme la gravitation régit le
monde matériel. I’homme, d’ailleurs, compare sans cesse le besoin avec
Peffort au prix duquel il peut le satisfaire et juge ce qui lui cottera le plus,
de la non-satisfaction du besoin ou de 'effort nécessaire a sa satisfaction :
lorsque le sentiment du besoin I'emporte, ’'homme agit, lorsque Peffort lui
est plus pénible que la non-satisfaction du besoin, il s’abstient. Si la volonté
cede habituellement partout et toujours aux besoins dont la non-satis-
faction compromettrait 'existence de I'individu, c’est que le besoin le plus
impérieux, celui dans lequel se résument tous les autres, est le besoin de
vivre.

Ainsi, aux trois conditions indiquées plus haut, il faut en ajouter deux
autres : 1° que la raison juge I'effort moins pénible que la non-satisfaction
du besoin ; 2° que P'effort soit estimé le moindre possible ; car entre deux
moyens de satisfaire un besoin donné, ’homme choisit toujours celui qui
lui cotte le moins de travail. Ainsi, 'acte volontaire met en exercice toutes
les facultés de 'homme : sa raison choisit entre I’action et I'inaction ; son
intelligence, son imagination, sa mémoire, travaillent a lui procurer les
moyens d’approprier a la satisfaction de chaque besoin le moindre effort
possible ; enfin, la volonté fait un effort presque toujours accompagné
d’un travail musculaire. Toute la machine humaine est en mouvement.

Voila les conditions élémentaires de I'action simple sur le monde exté-
rieur : voyons maintenant celles de son développement.



40 LIVRE I. — CHAPITRE 2

Lorsque les moyens de satisfaire un besoin ont été une fois trouvés et
employés, on peut le satisfaire une autre fois avec moins d’effort en répé-
tant les mémes actes. Alors, non seulement 'homme est dispensé d’in-
venter, mais a force de revenir sur les mémes pensées et les mémes actions,
i y revient avec moins de peine, par leffet de 'habitude, comme a force
d’aller d’un lieu a un autre par le méme chemin ses pas tracent un sentier
qui lui rend le trajet plus facile. Mais, lors méme qu’on n’invente pas,
Peffort coute et on tache de le réduire si 'on ne peut le supprimer. On
parvient a le réduire quand on répéte les mémes actes, non seulement par
la facilit¢ que donne I’habitude, mais par de petites inventions, quelquefois
imperceptibles, qui viennent constituer I’habileté de main. On rencontre
fréquemment chez les sauvages cette habileté portée a un tel point qu'elle
excite ’étonnement des civilisés. Ainsi 'inertie constitue elle-méme un be-
soin permanent, qui appelle constamment l'attention de '’homme sur les
moyens de réduire I'effort auquel il est obligé.

En méme temps que ’habitude rend Peffort plus facile, elle émousse le
besoin mieux satisfait, par un sentiment de satiété qui suscite des besoins
nouveaux. ’homme, d’ailleurs, devenu par le succes plus accessible a
Iespérance, tente volontiers de nouvelles entreprises et consent a faire de
nouveaux efforts. En cela il se distingue des bétes, chez lesquelles on n’a
pas encore constaté de progres dans les formes du travail ni dans les be-
soins satisfaits, tandis que chez '’homme, sous ces deux rapports, le pro-
gres est immense.

§ 3. — Désirs sympathiques et antipathiques.

Etudions maintenant les rapports de Iindividu avec ses semblables.

Les besoins qui mettent en mouvement l'action humaine sont indivi-
duels. C’est I'individu qui souffre ou jouit, qui craint, qui espére, qui agit ou
s’abstient, qui peine ou qui se repose. Mais cet individu se trouve dés sa
naissance en rapport avec ses semblables, qui sont pour lui 'objet de désirs
et de sentiments spéciaux.

Bien que I'enfant soit plus longtemps que les petits animaux incapable de
se suffire, le lien instinctif qui le rattache a ses parents ne tarde pas a s’af-
faiblir lorsque ceux-ci ont de la peine a soutenir leur existence. Dés qu’ils le
peuvent, ils mettent I'enfant a leur service et suppléent a son ignorance des
moyens de vivre par un enseignement qui ajoute, s’il est nécessaire, la
crainte de la coercition au sentiment du besoin.

Toutefois, il existe entre les parents et les enfants un sentiment d’af-
fection primitif et naturel, différent de ceux qui existent entre adultes et qui
vont nous occuper.



PREPARATION A I’ ETUDE DU DROIT 4

I’homme, habituellement, traite volontiers son semblable comme le
monde matériel ou comme les animaux, et le fait servir de méme, lorsqu’il
le peut, a la satisfaction de ses besoins : il s’empare naturellement et
d’instinct des produits du travail d’autrui et s’asservit ’homme aussi bien
qu’une béte de somme. Mais comme celui-ci répugne a étre asservi et dé-
pouillé, il résiste. De la des luttes qui, des I'origine, ont occupé une grande
place dans la vie des groupes humains.

Les désirs de cette sorte et les actes plus ou moins violents dont ils sont
la cause ne se développent pas seulement dans la vie sauvage : ils persistent
dans les sociétés les plus civilisées. Partout et toujours, 'individu cherche a
faire servir son semblable a la satisfaction de ses besoins propres et a reje-
ter sur autrui effort nécessaire pour acquérir des richesses, tout comme il
rejette cet effort sur Iair, sur 'eau, sur la vapeur ou sur les animaux domes-
tiques.

Les actes et les luttes de cet ordre ont été suscités par des besoins exac-
tement semblables a ceux qui ont pour objet la possession du monde exté-
rieur, aux besoins économiques proprement dits.

Mais 'homme est pour 'homme 'objet de désirs d’une tout autre sorte,
qui se développent prodigieusement a mesure que la civilisation grandit. Ce
sont les désirs sympathiques qui tendent a obtenir I'estime, l'affection ou
I'admiration des hommes et a éviter les sentiments contraires.

La jalousie, 'envie et les sentiments haineux en général ont la méme
source : aussi la mythologie antique enseignait qu’Erds et Antéros étaient
freres. Toutefois la haine n’est pas un sentiment primitif : c’est un senti-
ment réflexe engendré par I'expérience ou par I'éducation. On hait 'obs-
tacle suscité, qui empéche le désir de se satisfaire lorsque cet obstacle est
un de nos semblables. Le premier désir, considéré en lui-méme, est inof-
fensif, mais il peut conduire a la haine et a tous les actes qu’elle inspire.
Celui qui veut étre le premier dans 'admiration des hommes et ne peut y
arriver, hait tous ceux qui sont au-dessus de lui et, s’il prétend obtenir seul
cette admiration, il hait tous ceux que les hommes admirent a quelque titre
que ce soit, comme un autre tue la femme qu’il désire, parce qu’il ne peut
I'obtenir ou la conserver.

La haine, a tout prendre, est un sentiment secondaire et inférieur, un sen-
timent d’impuissance, et Pascal a eu raison de dire : « L.a volonté aime na-
turellement. » Un trés grand nombre de sentiments haineux naissent de la
concurrence vitale, par réflexion.

Les désirs sympathiques se rencontrent plus ou moins développés chez
tous les hommes. A peine, il est vrai, sont-ils sensibles chez les sauvages
qui occupent le bas de I'échelle, comme quelques Australiens absorbés par
le souci de soutenir leur vie au moyen d’une industrie rudimentaire ; mais
partout ailleurs ces désirs occupent une place importante dans I'existence



42 LIVRE I. — CHAPITRE 2

des hommes et causent un grand nombre de leurs actes. On les remarque
des le premier age chez I'enfant, toujours désireux d’appeler I'attention et
les caresses de ceux qui entourent. Le désir de la parure, qu’on rencontre
méme chez les pauvres Fuégiens, et qui est si apparent chez les sauvages
des pays tropicaux, dont la vie matérielle est facile, appartient a cette es-
pece. Pour satisfaire ce besoin, le sauvage endure les tatouages les plus
douloureux, les mutilations, les déformations du corps, comme nos grand-
meres enduraient leurs corsets, comme les femmes d’aujourd’hui ont en-
duré leurs hauts talons et toutes les extravagances de la mode. Calculez
Iensemble d’efforts humains que cause ce besoin a I'époque ou nous
sommes !

Que dire du désir d’occuper un rang entre les hommes, de s’élever
au-dessus de ceux qui nous entourent, d’obtenir des honneurs, de la répu-
tation, de la gloire ? Qui ne voit la somme énorme d’efforts que ce désir
suscite et la tension violente qu’il impose aux volontés ? C’est ce désir qui
porte un grand nombre d’individus a faire des actions extraordinaires appe-
lant sur eux admiration publique. Ces actions vont jusqu’au sacrifice de la
vie, supporté non seulement avec résignation, mais avec joie et enthou-
siasme, comme on le voit a tous les degrés de la civilisation. « LLa douceur
de la gloire est si grande, dit Pascal, qua quelque chose qu'on lattache,
méme a la mort, on 'aime. » L’antiquité a vu le philosophe Pérégrinus se
briler vivant, et on a vu, de notre temps, des suicides qui n’avaient pas
d’autre motif que le désir d’occuper quelques lignes dans la chronique des
journaux du lendemain. Les désirs sympathiques sont sans contredit ceux
qui suscitent les plus grands efforts, et ils augmentent avec une facilité qui
les rend inextinguibles.

Désirs économiques ou industriels ayant pour but la jouissance d’objets
matériels, désirs sympathiques ou antipathiques ayant pour fin d’obtenir un
sentiment d’autrui, voila les deux grandes classes dans lesquelles rentrent
les désirs si variés et si complexes que 'on rencontre chez ’homme de tous
les temps et de tous les pays.

Sous 'impulsion des désirs divers qui déterminent son activité, ’homme
cherche d’heure en heure s’il doit agir ou s’abstenir, s’il doit se livrer a tel
acte ou a tel autre. Nous appelons raison la faculté qui détermine notre
choix, et elle est plus ou moins éclairée selon le degré de notre savoir, car
P'action est nécessairement limitée par les connaissances de I'agent. Lors-
que, par exemple, Thomme se trouve dans une situation telle que toute son
activité suffit a peine a la satisfaction de ses premiers besoins, il n’agit que
pour cette satisfaction et n’acquiert vraiment la liberté de choisir que lors-
qu’il peut appliquer une partie de son activité a autre chose.

Ni la somme des désirs, ni lintensité respective de chacun d’eux, ni
Peffort nécessaire pour les satisfaire, ne sont les mémes chez les divers



PREPARATION A I’ ETUDE DU DROIT 43

individus, ni chez le méme individu aux divers moments de sa vie. C’est
pourquoi, dans I’état actuel de nos connaissances, nous ne pouvons cons-
tater I'existence d’aucune loi qui régisse les actes de chaque individu, con-
sidéré isolément. Ce qu’on peut constater sans peine, c’est leur commune
condition d’étre tous faillibles et sujets a 'erreur. Tous se trompent plus ou
moins dans leurs espérances, dans Pappréciation des moyens de les réaliser,
dans leurs jugements et dans leurs choix. Les groupes, eux aussi, sont
faillibles, comme les individus ; ils sont sujets a 'ignorance effective et a
I'ignorance temporaire causée par lorgueil, la paresse, la colere, etc. Les
plus grandes nations ne sont pas exemptes de ces faiblesses.

A considérer individu seulement, on reléve sans peine dans sa conduite
des erreurs innombrables et des rectifications auxquelles chacun se livre
incessamment. « Nous vivons a tatons », a dit Régnier : chacun agit d’'une
action intermittente, chancelante, changeante, laquelle, cependant, ne s’ar-
réte quavec la vie. Le caractere tatonnant de Pactivité individuelle ne
Pempéche pas d’¢tre dirigée par les désirs que nous avons signalés et par
les lois que révele 'observation des sociétés.

Nous avons cru autrefois qu’il existait, non seulement des désirs écono-
miques et sympathiques, mais des désirs d’une autre classe, ayant pour fin
Pordre universel et la conformité de nos actes a cet ordre. Mais comme la
notion, cotrrecte ou incorrecte, de cet ordre n’existe ni chez ’homme des
premiers temps, ni méme chez le plus grand nombre des hommes des
temps postérieurs, il faut reconnaitre que les désirs de cette espece, loin
d’étre primitifs et universels, sont un produit trés complexe de la civilisa-
tion, qu’ils ne se manifestent que dans un certain état de développement
social et chez une élite peu nombreuse.

Une analyse exacte des désirs qui naissent du sentiment religieux les ra-
meéne aux deux classes que nous venons d’indiquer. Le sentiment religieux
s’éveille avec I'imagination et la réflexion. Dés que ’homme percoit le
spectacle du monde extérieur, il apercoit un trés grand nombre de phéno-
meénes et des plus imposants, dont il n’est pas la cause et auxquels il se hate
d’imaginer une cause a la hauteur de son état mental. C’est peut-étre un
animal plus ou moins semblable a ceux qu’il poursuit ou qui le poursuivent
lui-méme, ou un étre semblable a lui, plus grand, plus puissant, doué d’at-
tributs plus nombreux. Qui sait méme si ce n’est pas un objet en apparence
inanimé, un fétiche ?

Cet étre une fois imaginé en réve ou dans la veille, on congoit pour lui les
mémes sentiments qu’inspirent les étres réels : on le craint, on I'aime et
surtout on cherche a se concilier sa sympathie et sa coopération, ou tout au
moins a conjurer sa colere. On lui demande une chasse plus abondante,
des troupeaux plus féconds, une moisson plus riche ; on le supplie de ne
pas infliger la maladie ou de I’écarter et pour obtenir sa clémence ou ses



44 LIVRE I. — CHAPITRE 2

bienfaits, on cherche a lui plaire par les moyens mémes que 'on emploie
pour plaire aux animaux et aux hommes. On lui offre de la nourriture, un
logement, des ornements ; on le flatte, on le loue, on le vante : si c’est un
étre palpable et concret, on le caresse, ou, si 'on n’en est pas satisfait, on
lui dit des injures, on le bat, on le détruit.

Quelle est la nature véritable des désirs qui engendrent ces actes ? Ce
sont des désirs en tout semblables a ceux qui s’adressent a ’homme : ils ne
différent de ceux-ci que sur un seul point, c’est d’avoir pour objet un étre
d’imagination ou doué d’attributs imaginaires, d’un caractere et d’une puis-
sance qui ne lui appartiennent point en réalité.

Il n’en est pas autrement lorsqu’on introduit la croyance a la vie future, ni
lorsqu’on lie cette croyance a celle de la puissance divine. La vie future
n’est qu'un reflet de celle-ci, corrigée par notre imagination selon nos dé-
sirs et nos idées. La ou la société est encore a I’état rudimentaire, ou
n’existe aucun pouvoir chargé de récompenser et de punir, on ne trouve
dans les croyances en une vie future aucun pouvoir de cette espece. Le
sauvage imagine une contrée giboyeuse ou poissonneuse, le guerrier, des
combats sans fin et des boissons enivrantes. Lorsque le pouvoir de récom-
penser et de punir s’établit dans la société, il s’introduit aussi dans la vie
future. Aux bons des femmes agréables et des parties d’échecs qui durent
des siecles : les Grecs d’Homere se contentent, méme pour les dieux, d’'un
printemps éternel et d’une vie facile : tous veulent la vie longue ou éter-
nelle, 'absence de travail ou de souci, en un mot, le plaisir. Aux méchants,
la douleur. La vie future n’est que la vie actuelle corrigée selon le degré de
civilisation de ceux qui la congoivent. — On peut remarquer que la haine
y a une belle part : le Scandinave boira dans le crane de ses ennemis ; le
Chrétien se délectera dans la contemplation des supplices des damnés.

Lors donc que nous agissons en vue des peines et des récompenses de la
vie future, nos désirs ont pour mobile des craintes et des espérances de
méme nature que les espérances et les craintes de la vie terrestre. Les désirs
relatifs a I'autre vie sont plus vagues et ont en quelque sorte des contours
plus indéterminés que ceux de celle-ci, parce que nous ne voyons l'autre
vie que comme une ombre ou un réve. Pour notre bonheur, nous cher-
chons, soit la satisfaction sans travail, soit ’absence de besoins matériels,
C’est-a-dire un changement de notre nature. Quant aux douleurs, celles
dont nous avons le spectacle en cette vie nous ont paru suffisantes ; seu-
lement nous avons voulu ajouter a la capacité de souffrir et a la durée de la
souffrance. Notre imagination n’a pu aller au-dela.

Pour terminer cette étude de I'activité individuelle, remarquons qu’elle est
dominée par un instinct universel, qui rapporte a chacun de nous les actes
dont il est 'auteur. Les désirs et les actes sont individuels et ont tout natu-
rellement 'individu pour fin.



PREPARATION A I’ ETUDE DU DROIT 45

SiT'on considére l'individu en lui-méme, si on lisole par la pensée en lui
enlevant tout ce qu’il tient de ’éducation, il apparait comme une force bru-
tale mise en action par les premicres appétences, sans autre fin que leur
satisfaction. ’homme, considéré a ce point de vue, différe assez peu des
autres animaux. Tout ce qu’il a de plus lui vient de 'expérience et de I'édu-
cation. Mais ce qui vient de I'expérience et de 'éducation n’est ni primitif,
ni permanent par nature. Ce qui est apptis peut étre oublié et ce que nous
ignorons n’exerce sur nos actes aucune influence. Au contraire, les désirs
primitifs, les instincts, si 'on peut ainsi patler, subsistent toujours et repa-
raissent avec toute leur brutalité des que I'éducation cesse de les diriger.
L’homme primitif, ’homme de la nature, comme on disait au si¢cle der-
nier, n’est qu’un animal assez semblable aux autres, et ne se distingue d’eux
que par la faculté d’apprendre, dont il n’a pas encore conscience. Plus tard,
en apprenant, il se transforme et s’éclaire : le développement des désirs
sympathiques attache I'individu a un groupe et méme I'individu a espece ;
mais le fonds ne change pas. Tous nous cherchons a vivre d’abord, puis a
¢tendre notre vie par 'augmentation de notre puissance sur les choses et
sur les hommes. Cest la que nous sommes conduits par nos besoins et par
leurs agrandissements successifs. Vainement on a flétri cette tendance sous
le nom d” « égoisme » ; vainement on a prétendu qu’elle était l'origine de
tous les maux, ou plutdt le mal supréme ; elle a persisté, parce qu’on ne
saurait supprimer une inclination primordiale et naturelle, pas plus quon
ne peut supprimer en la condamnant la circulation du sang. Quoi que 'on
dise ou fasse, I'activité de ’homme est réflexe : elle part de lui et aboutit a
lui, dans I'individu, dans le groupe et dans I'espece.

Nous disons dans I'espece, parce quiil est difficile, sinon impossible,
d’appliquer notre curiosité et notre travail a quelque chose qui n’intéresse
ni nous ni nos semblables. Les sciences les plus abstraites et celles qui
s’occupent des objets les plus éloignés de nous, comme les mathématiques
et Pastronomie, ont pour fin derniere une utilité humaine. Toute la philo-
sophie ancienne a cherché le bonheur, et nous nous livrons avec d’autres
formes a la méme recherche. En somme, nous devons reconnaitre que si
les connaissances humaines varient sans relache depuis l'origine, la volonté
est constante et absolument stable.

Cette stabilité des désirs et de la volonté est trés souvent méconnue,
parce qu'on est frappé de Iénorme variété des actes voulus par les diffé-
rents individus ou méme par un seul individu dans un temps trés court. On
ne prend pas assez garde que la connaissance des choses et de la vie n’est
la méme ni chez les divers individus que 'on peut observer, ni chez le
méme individu aux divers moments de son existence. Chacun sait et pré-
voit plus ou moins ; chacun est sous I'empire d’une passion qui exagere
certains besoins et fait oublier les autres ; il est valétudinaire, malade ou



46 LIVRE I. — CHAPITRE 2

bien portant, vieux ou jeune, riche ou pauvre. Autant de conditions qui
causent les différences que 'on remarque dans les actes humains. Mais la
volonté de chaque individu, toujours la méme, ne cesse de tendre a la con-
servation et a ’extension de la vie.



CHAPITRE III.

DESCRIPTION SOMMAIRE DE LA SCIENCE SOCIALE

SECONDE PARTIE.

§ 1. — La société. — Formation des groupes et des pouvoirs.

L’homme, méme dans I’état le plus abject ou on le trouve aujourd’hui, vit
dans la société de ses semblables. Chez lui, les relations de 'enfant avec les
adultes durent beaucoup plus longtemps que chez les autres animaux ;
imposées a l'origine par la nécessité, elles sont continuées par la coutume
et ne cessent plus. Ce fait caractéristique nait de la constitution de '’hom-
me ; on peut remarquer en effet : 1° le besoin primitif d’imitation et d’ap-
probation qui se manifeste chez I'enfant comme chez le sauvage ; 2° la
longue supériorité de 'adulte sur I'enfant, suite de I’héritage d’idées que le
premier a regues de ses aieux et que le second n’acquiert qu’a la suite d’un
apprentissage prolongé ; 3° 'avantage que I'adulte retire de la collaboration
de Penfant, et que celui-ci retire de la collaboration de ceux qui I'ont élevé.
Voila la base de tout I’édifice social.

La famille est la société la plus élémentaire que nous puissions concevoi,
mais I’état actuel de nos connaissances ne nous permet guere de croire que
la société ait commencé par la ; la formation de la famille semble un des
premiers pas vers la civilisation.

Quoiqu’il en soit, la famille est formée : les femmes et les enfants font en
quelque sorte partie de la personnalité du chef : ils lui appartiennent et sont
ses instruments dans la lutte pour Pexistence, soit contre le monde exté-
rieur, soit contre ses semblables. Tel est du moins le premier état constaté
chez les hommes desquels nous descendons. Encore y trouvons-nous les
familles indépendantes, comme celles des Cyclopes d’Homere, mais non
séparées : elles vivent les unes a coté des autres, comme vivent aujourd’hui
les divers Etats politiques, et il existe entre elles des relations de paix et des
relations de guerre, comme il en existe entre les divers Etats.

L’Ftat primitif a été la famille et c’est elle que nous trouvons a lorigine
de toute civilisation : c’est elle qui assure d’abord la durée du groupe qu’elle
forme, par génération et succession, puis son extension par les adoptions ;
c’est elle qui lui donne la langue, si bien que non seulement la famille existe



48 LIVRE I. — CHAPITRE 3

encore en fait, mais que I'idée de famille s’est étendue jusqu’a prendre des
proportions ridicules entre les peuples européens, dans la récente et fausse
doctrine des races.

Mais la famille ne conserve pas longtemps son unité premicre. A la mort
du chef, il y a plusieurs familles distinctes que ne rattache plus ensemble le
lien primitif et qui forment en quelque sorte des Etats séparés. Toutefois
elles conservent bien des choses communes, le langage, I"éducation, la tra-
dition des inventions, des pensées, des appréciations et des jugements sur
le bien et le mal. A la famille succéde un groupe moins compact, indéter-
miné et plus flottant, la peuplade.

Si nous jugeons des premiers hommes par les peuplades qui les représen-
tent aujourd’hui, la sympathie a tenu peu de place dans leurs relations. Par-
tout et des lorigine, on rencontre des difficultés, des dissensions, la guerre.
Chacun, mu par son instinct personnel, prétend imposer sa volonté a ses
semblables et employer leur activité a son profit : il les considere et veut les
traiter comme des choses. De 1a des luttes. Les femmes, les enfants, les
faibles en général sont réduits a se soumettre, mais les forts résistent. Quel-
quefois on combat et jusqu’a la mort ; presque toujours on exerce sur son
voisin une surveillance méfiante ; quelquefois on s’éloigne. La lutte des
égoismes opposés a été des lorigine un grand obstacle a I'accroissement
rapide de Pespece humaine ; mais elle a développé chez l'individu I’énergie,
Pactivité, Pesprit de ressource, en méme temps qu’elle a poussé a 'occu-
pation de toute la terre.

Dans ces luttes incessantes, la haine s’aiguise autant tout au moins que la
sympathie. ’homme classe les actes, puis les étres dont il percoit Iexis-
tence en dehors de lui-méme, selon qu’ils lui apportent plaisir ou douleur,
espérance ou crainte : les premiers sont bons, il les aime et les recherche ;
les seconds sont mauvais, il les hait, les combat ou les fuit. Ces sentiments
de haine ou d’affection, lorsqu’ils ont pour objet un autre homme suscitent
chez celui-ci les mémes sentiments et, a I'origine, la haine domine : lors-
qu’elle prend un certain degré d’acuité, la peuplade se dissout.

Quelquefois et malgré les éléments de discorde qu’elle peut contenir, la
peuplade subsiste : chacun reconnait qu’apres tout il est avantageux et plus
sar pour lui de demeurer dans la société de ses semblables : échapperait-il,
en se séparant et en s’éloignant d’eux, a la haine et au danger » Comment
résisterait-il, seul ou avec quelques faibles, aux attaques d’une peuplade
hostile qu’il pourrait rencontrer ? Telles sont les questions qui ont dd oc-
cuper souvent I'esprit des hommes dans les premiers temps. Un grand
nombre ont di se résigner. On s’est donc habitué a vivre ensemble, a
communiquer par la parole, a penser, a sentir, a juger de méme du bien et
du mal, d’apres un intérét commun bien ou mal compris. Dés lors les
idées, les inventions, les arts, les usages se transmettent presque instanta-



PREPARATION A I’ ETUDE DU DROIT 49

nément d’un individu a Pautre, si bien que les membres de la peuplade
deviennent a peu pres égaux, et ne différent guere que par linégalité
de leurs facultés personnelles. Dans cette situation, I'inclination qui porte
’homme a rechercher la sympathie et 'admiration de ses semblables, se
développe vite et augmente en quelque sorte avec le nombre des individus
qui forment la peuplade. On s’habitue a croire a la parole les uns des
autres, a mettre en commun les notions que fournissent la tradition, I'ex-
périence et imagination. L’individu ne croit guere que ce que croient ses
voisins et ne juge guére autrement qu’eux : on dirait que, méme pour pen-
set, il craint 'isolement et se défie de lui-méme, comme s’il sentait tout ce
qu’il tient de la société et le peu qu’il est en face d’elle.

Cette inclination de I'individu a recevoir opinion collective et a s’y sou-
mettre est-elle un sentiment premier, instinctif en quelque sorte ? Est-elle
un simple effet de I'inertie ? II est difficile de décider cette question avec
certitude ; mais nous préférons la seconde solution. En effet, si I'action en
général répugne a ’homme, celle qui lui répugne le plus est celle de la pen-
sée et, entre les actes de 'intelligence et de la volonté, ceux qui lui semblent
le plus pénibles sont ceux qui consistent a inventer, a prévoir, a prendre
une résolution sous sa responsabilité personnelle et surtout a conduire sa
vie. Cet effort est si pénible que la plupart des hommes en sont incapables
ou ne se résolvent a le faire que sous 'aiguillon impérieux de la nécessité.
De la, la soumission facile des individus aux opinions collectives, qui fait
de chaque société séparée comme une sorte de troupeau, dans lequel cha-
cun pense le moins qu’il peut, mais dans lequel dominent toujours, avec
plus ou moins de force, une pensée commune et des sentiments communs,
qui constituent le pouvoir spirituel.

La formation du pouvoir spirituel est le plus important des phénomeénes
sociaux et, quoique souvent mentionné, il est peu connu. Il mérite une
étude attentive et nous y reviendrons. Auparavant, constatons que ce pou-
voir conduit, avec le temps et Pexpérience, a la formation du pouvoir de
contraindre les hommes et de punir les actes que I'opinion du groupe ré-
puté mauvais, du pouvoir temporel ou politique.

Les deux pouvoirs, on peut le remarquer, existent dans la famille, mais
passons outre et insistons, jusqu’a faire une digression, s’il est nécessaire,
sur la constitution et les formes diverses du pouvoir spirituel.

Dés qu’il se forme une opinion collective, les individus y adhérent volon-
tiers : ils prennent bien vite ’habitude de s’y soumettre, de sentir, de juger
et d’agir en conséquence. Lorsque cette habitude est formée, ils s’indignent
facilement contre tout ce qui peut troubler la confiance que cette opinion
leur inspire et le repos qui accompagne cette confiance. I semble que qui-
conque éléve un doute soit un ennemi public, parce qu’il provoque une



50 LIVRE I. — CHAPITRE 3

action nouvelle. C’est de ce sentiment que nait la force des partis conserva-
teurs.

La plupart de nos opinions sont collectives, ainsi que nous I'avons déja
remarqué ; elles ne changent, méme aujourd’hui, qu’avec une extréme len-
teur, sur des points de détail inapercus d’abord, puis sur des points plus
importants, enfin sur ce qui touche a la conduite de la vie. La résistance
quoppose la force d’inertie, presque imperceptible au commencement,
croit a mesure que I'innovation grandit et finit quelquefois par s’exaspérer
jusqu’a la fureur.

Les opinions collectives régnantes exercent sur tous les individus qui y
sont soumis une domination impérieuse, qui atteint jusqu’a la pensée et a
laquelle on répugne a se soustraire. On la subit par paresse toujours, quel-
quefois avec réflexion et souvent méme contre réflexion. Un trés grand
nombre de personnes conviennent par exemple que nos usages actuels
relatifs aux mariages, a I'instruction, a ’éducation des enfants et a la dispo-
sition des biens, laissent beaucoup a désirer, et pourtant on s’y soumet,
parce que si 'on voulait agir autrement que le prochain, il faudrait inventer,
prévoir, vouloir, choses qui nous semblent intolérables.

Cependant, un petit nombre d’individus dont I'intelligence est plus active
ont des opinions propres un peu différentes de celles du troupeau et cher-
chent a les faire prévaloir, sous I'inspiration d’un intérét quelconque. Si ces
opinions s’éloignent un peu trop de 'opinion régnante, ils restent seuls ; si
au contraire elles se rapprochent de cette opinion, elles trouvent des par-
tisans et on lutte, soit par la discussion, soit, s’il y a lieu, par d’autres
moyens, pour les faire prévaloir. Dans ces luttes, les partisans des opinions
diverses mesurent leurs forces respectives, qui dépendent de conditions
diverses, mais notamment de leur conviction : un homme profondément
convaincu, on le sait, a plus de puissance dans la lutte que plusieurs hom-
mes dont la conviction est hésitante et incertaine. Or, il n’est personne qui
pousse la conviction si loin, ni qui soit plus inaccessible a tout ce qui peut
ébranler une croyance que I’homme affecté d’'un commencement d’alié-
nation mentale. Heureusement, le plus souvent, les idées de I'aliéné sont
incohérentes ou tres éloignées de I'opinion commune, ce qui isole et le
rend impuissant ; mais lorsque ses idées s’adaptent a une opinion suscep-
tible de soutenir la lutte, il déploie une puissance redoutable et peut se pla-
cer quelquefois entre les grands hommes.

Le pouvoir spirituel, qui se manifeste si souvent et de tant de manicres
entre les hommes, nait du sentiment, juste ou erroné, d’un intérét collectif
exclusif. Dés que ce sentiment se manifeste, un groupe se forme sous son
empire et ce sentiment existe dans la famille depuis l'origine jusqu’a nos
jours. On le trouve dans la peuplade constituée en famille artificielle, pres-
sée par des groupes semblables a elle, qu’elle attaque ou contre lesquels elle



PREPARATION A I’ ETUDE DU DROIT 51

se défend. Le sentiment qui forme le pouvoir fait sentir aux membres du
groupe leur solidarité et presque leur identité. A coté de lintérét privé,
individuel de chacun d’eux, s*éleve un intérét nouveau plus étendu et qui
s’exalte jusqu’a dominer le premier et méme a le faire un moment dispa-
raitre, le sentiment de I'intérét collectif. Quiconque parle ou agit dans ce
sentiment est considéré, aimé, loué, et s’il s’oublie, §’il se sacrifie lui-méme,
admiré et vénéré.

Le sentiment d’intérét collectif qui groupe les hommes et le pouvoir qu’il
engendre se rencontrent depuis le commencement dans tous les groupes
qui forment des Ftats séparés auxquels il donne de la cohésion. Dans les
Etats actuels, nous appelons « patriotisme. » Il s’avive et s’exalte lorsque
PEtat s’engage dans des luttes militaires, parce que la nécessité de union
est alors plus apparente et il atteint sa plus haute intensité lorsque 'exis-
tence de PEtat est en question. Mais en devenant plus intense, le sentiment
patriotique devient naturellement plus exclusif, plus étroit et moins éclairé.

Le patriotisme n’est pas, comme on le croit vulgairement, un sentiment
exceptionnel, unique en son genre. Ce n’est qu’une forme d’un sentiment
qui en prend un grand nombre. 1l suffit de mentionner ici les deux princi-
paux groupes constitués par un sentiment pareil : ce sont les religions et les
partis politiques.

Pendant de longs siecles, les religions ont été nationales et le sentiment
religieux a été une partie du patriotisme. Il en était de méme des religions
de famille, lorsque chaque famille constituait en quelque sorte un Etat. En
tout temps, celui qui a fait partie d’un groupe religieux s’est considéré com-
me lié d’une fagon plus étroite et toute particulicre aux autres membres de
ce groupe : en tout temps aussi, il a été plus ou moins hostile aux hommes
restés en dehors de ce groupe. Ce sentiment est trés sensible dans T'histoire
des Israélites et autant qu’on en peut juger, dans celle des petits peuples qui
les entouraient. On le rencontre aussi chez les Grecs, chez les Romains,
plus ardent chez les Chrétiens, lorsqu’ils ont formulé une religion univer-
selle opposée a toutes les autres et prétendant englober tout le genre hu-
main : il a pris sa forme la plus nette dans la maxime : « hors de I'église
point de salut. » Il en est de méme chez les Musulmans et aussi, avec un
caractere plus doux, chez les Bouddhistes.

Les partis politiques ont la vie plus courte que les religions et n’ont ja-
mais pu se faire sentir a un aussi grand nombre d’hommes. Ils ont cepen-
dant inspiré des sentiments d’intérét collectif tres vifs et des jugements
d’une grande puissance pour I’éloge et le blame. Comme les religions,
ils ont glorifié les prosélytes et exécré les apostats, exercant ainsi sur les
personnes une sorte de police, au profit de la propagation et de lap-
plication des idées et des sentiments sous 'empire desquels chaque parti
s’était formé.



52 LIVRE I. — CHAPITRE 3

Tocqueville a remarqué comme une singularité de la révolution frangaise
qu'elle avait, de méme que les religions, passionné les peuples bien en de-
hors de nos frontieres. C’est que cette révolution proclamait des principes
généraux applicables a tous les peuples qui avaient accompagné la France
dans son développement historique. La substitution des opinions ration-
nelles aux opinions traditionnelles en mati¢re sociale était d’ailleurs un vé-
ritable changement de religion. On I’a bien vu lorsque la France, au lieu de
corriger ces principes en les conservant, les a abandonnés : alors les sym-
pathies suscitées en sa faveur au commencement de la révolution se sont
retirées d’elle.

Le sentiment que nous étudions cause la formation de groupes infini-
ment plus petits que ceux dont nous venons de patler. Dans les Unions de
métier, par exemple, il est trés apparent et va jusqu’a la constitution d’un
pouvoir temporel coercitif qui se manifeste énergiquement dans les greves.
Vainement la loi du pays proclame la liberté du travail et du contrat de
travail : les ouvriers qui ont résolu une greve, soit dans une Union perma-
nente, soit méme dans une Union temporaire et rudimentaire, n’hésitent
pas a commettre contre les ouvriers qui persistent a travailler des actes
de contrainte qui sont allés quelquefois jusqu’a l'assassinat. Il y a la un
exemple de constitution spontanée d’un pouvoir spirituel, accompagnée de
la formation d’un pouvoir politique.

Le méme phénomene se manifeste dans les reégles que s’imposent les
joueurs, les voleurs qui se réunissent en bandes, et dans I'esprit de corps,
dans les points d’honneur que 'on peut observer partout, sous les formes
les plus variées, souvent avec des proportions minimes, dans les coteries,
par exemple. Ainsi les grands cyclones qui anéantissent les navires, renver-
sent les arbres et quelquefois les édifices, sont des phénomenes du méme
ordre que les trombes de moyenne grandeur et que les petits tourbillons de
poussicre que le vent souléve quelquefois un moment dans nos rues.

La plupart des actes humains qui ont un caractere social sont affectés par
les opinions et les jugements des groupes grands ou petits, y compris celui
des personnes que chacun fréquente. Lorsque le groupe est considérable,
son action se fait plus vivement sentir sur I'individu et chaque groupe
prend une individualité plus ou moins distincte qui s’imprime plus ou
moins fortement dans le caractere de ceux qui en font partie. On voit
naitre d’un groupe des phénomeénes qui semblent personnels. Chacun
tient, par exemple, a la réputation de son groupe considéré comme indivi-
du. On sera blessé par tout propos contraire a la considération de sa patrie,
de sa famille ou de sa religion et flatté par tout propos qui indique I'estime
ou la sympathie : on défend ou on vante facilement ce groupe au-dela de
ses mérites : on hait facilement les groupes concurrents et malheureuse-
ment aussi les individus qui en font partie, sur I’étiquette et sans les con-



PREPARATION A I’ ETUDE DU DROIT 53

naitre personnellement. Tel individu, qui sera scrupuleux quand il s’agira
seulement de ses intéréts propres le sera beaucoup moins ou cessera tout a
fait de P'étre, §’il s’agit de I'intérét ou de 'honneur de son pays, de sa reli-
gion ou de son parti. Tel qui sera modeste dans sa tenue personnelle et
sensé dans la conduite de sa vie deviendra vantard, infatué, insensé, s’il
s’agit de sa cité ou de son parti. Je ne connais pas de pays dont les habi-
tants ne crolent étre le premier peuple de la terre, pour telle ou telle raison
particulicre. Quant a Pobservation des principes de la justice entre les
peuples divers, on n’est pas allé au-dela de I'observation plus ou moins
imparfaite des préceptes du droit des gens ; c’est peu.

Encore ce droit des gens n’a-t-il été établi que sur le sentiment qu’il
existe un groupe supérieur a tous les groupes, le genre humain, constitué
par la collaboration industrielle résultant du commerce, si bien qu’il devient
difficile de nuire aux autres sans se nuire a soi-méme. Mais si nous consi-
dérons les groupes des temps trés anciens, nous les voyons se combattre,
se détruire, se manger les uns les autres.

En Pabsence d’un sentiment d’intérét collectif commun attaché a
Iobservation de regles générales communes, les individus et les familles
cherchent la protection des puissants. Ainsi s’est formée la féodalité, qui,
lorsque le sentiment de la patrie romaine dispart, forma dans toute
I'Europe de petits groupes locaux. Le méme phénomene se manifeste a
divers degrés chez les peuples dont le sentiment patriotique est faible. Les
partis politiques s’y groupent, non d’apres leurs idées et leurs aspirations,
mais d’apres des sympathies personnelles plus ou moins éclairées. N’en
citons qu’un exemple, celui de la République romaine dans ses derniers
siecles : on n’était plus Romain, on était pour César, Crassus ou Pompée ;
les partis s’étaient transformés en clienteles. Les hommes dont les senti-
ments n’ont pas une certaine ¢élévation ne comprennent pas autre chose
que la clientele, comme cet officier général qui, aprés le vote d’une loi qui
élevait le chiffre de sa retraite, disait : « je ne suis pas républicain, mais je
suis gambettiste. »

Il n’est pas facile de dire si c’est le parti qui s’est montré le premier ou si
c’est la clientele. On voit ces deux formes de groupement se montrer, se
méler et se succéder dans toute la durée des temps historiques. Dans les
groupes et aux époques ou le patriotisme est vivant, on a des partis : lors-
que le patriotisme diminue ou disparait, on ne voit plus que la clientele et
l'apparition de cette derniere forme de groupement est un symptome cer-
tain de décadence sociale.

Les groupes d’une certaine grandeur, qulils soient territoriaux et poli-
tiques, comme les Etats, ou plus généraux, comme les religions, ou sim-
plement politiques, comme les partis, comprennent une multitude d’indi-
vidus inégalement intelligents, inégalement cultivés, dont le grand nombre



54 LIVRE I. — CHAPITRE 3

suit le petit nombre, de confiance ou simplement par routine, comme le
vulgaire des moutons suit les chefs du troupeau ; mais tous sont censés
agir par eux-mémes au nom de croyances communes formulées par les
chefs. Il est remarquable et trés naturel que ces croyances exercent un
empire d’autant plus étendu et d’autant plus fort qu’elles sont plus inac-
cessibles a I'expérience, a la vérification, a la critique. Plus ces formules
renferment de mysteres, d’amphibologies, d’indéterminé et d’inconnu, plus
elles ont de prise sur les ames, parce que chacun les interpréte a sa ma-
niere, selon ses désirs, selon son degré de capacité intellectuelle et morale.
Le patriotisme, les dogmes religieux, les mots d’ordre qui servent de dra-
peaux aux partis politiques sont compris de mille facons différentes par les
multitudes qui se groupent et se pressent autour d’eux.

Il y a donc toujours beaucoup d’illusion et d’erreur dans la formation,
dans la constitution et dans la vie des groupes. Le mensonge aussi et
I’hypoctisie y ont une patt : trop souvent un individu, tirant un avantage
particulier de la force collective du groupe, montre du zele et professe avec
énergie des croyances et des intentions qu’il n’a pas, pour faire servir le
groupe a la satisfaction de ses désirs personnels, désirs de richesse, désirs
de commandement, désirs de considération, d’estime, d’admiration, ou
méme simplement désirs de popularité et d’applaudissements momenta-
nés. Ces visées personnelles, cachées sous le masque du sentiment ou de
Pintérét collectif, sont une cause constante d’altération des groupes, qui les
conduit parfois jusqu’a la ruine et a la dissolution. La méme cause contri-
bue souvent a la formation des sectes religieuses' et toujours a la subdivi-
sion des partis politiques.

C’est dans la vie des groupes que se manifestent avec le plus d’intensité
et d’énergie les sentiments les plus élevés et les sentiments les plus bas
dont la nature humaine soit susceptible : 'un se dévoue et sacrifie tout
intérét privé ou méme sa vie a 'intérét collectif, Pautre sacrifie tout intérét
collectif a son intérét privé, et dans le plus grand nombre des cas, sans
autre sanction que le jugement des multitudes et leur opinion, vigilante a
certaines époques, mais souvent somnolente et égarée elle-méme par les
intéreéts privés.

Tous les groupes se forment sous I'empire du sentiment de la faiblesse
de Iindividu : chacun d’eux constitue une individualité collective, grande,

1 On peut observer que les groupes constitués pour une fin déterminée avec précision et bien comprise ne
peuvent devenir trés puissants et ne suscitent jamais chez ceux qui en font partie un enthousiasme aussi
ardent. On n’a pas encore vu une société de secours mutuels, par exemple, réunir un trés grand nombre de
souscripteurs, ni susciter chez ceux-ci un vif enthousiasme. La société de secours mutuels ne constitue pas
méme une individualité vivante que 1’on aime ou que 1’on hait, que I’on vante ou que I’on diffame jusqu’au
mensonge inclusivement et dans laquelle chague membre sent sa propre personnalité vivante, comme dans
une religion.



PREPARATION A I’ ETUDE DU DROIT 55

moyenne ou petite, selon la portée d’esprit et de ceeur des individus qui s’y
absorbent plus ou moins : cette individualité nait, vit et meurt ; elle vit en
état de santé ou de maladie et peut prolonger sa durée beaucoup au-dela de
celle des individus. Ces individualités collectives ont les qualités et les dé-
fauts des individus, elles sont partiales et exclusives. Si 'on veut s’élever
plus haut, il faut concevoir par la pensée une individualité moins accessible,
mais plus compréhensive, celle du genre humain. Le but de celle-ci est :
1° la lutte contre la nature ou industrie ; 2° la distribution entre les indivi-
dus des produits de I'industrie par le commerce, au moyen de la paix, par
les contrats.

§ 2. — Conjectures bistorigues.

Sans étre 'expression de résultats scientifiques obtenus, les conjectures
font partie de la science et peuvent la servir, soit en rendant plus claire
Pexposition des vérités constatées, soit en suggérant des études plus appro-
fondies qui peuvent conduire a des découvertes utiles.

11 est difficile de conjecturer une histoire générale du genre humain, a
cause de circonstances trés simples et tres évidentes : 1° parce que nous
ignorons lorigine de '’homme et méme s’il existe des différences origi-
nelles et permanentes d’aptitude et de capacité entre les diverses races hu-
maines ; 2° parce que le développement de chaque groupe humain dépend
du climat et des conditions physiques du territoire qu’il habite a un degré
dont ceux qui n’ont pas étudié avec soin les choses sociales ne peuvent
avoir aucune idée, ce qui ne permet pas d’admettre que les divers groupes
aient suivi le méme ordre dans leur développement ; 3° parce qu’a la diver-
sité des conditions locales de développement, s’est ajoutée la diversité des
conditions chronologiques, d’apres lesquelles les groupes en contact se
sont rencontrés au moment ou ils étaient inégalement développés.

On ne peut donc établir, méme par conjecture, une histoire générale du
genre humain qui se rapproche de la vérité en imaginant le développement
régulier d’un groupe isolé, bien qu'on possede des témoignages positifs
d’inégale valeur sur I’état de développement de certains groupes, sur un
territoire donné et a une date déterminée. On a pu étudier de notre temps
des groupes chez lesquels le pouvoir spirituel était a peine indiqué et qui ne
connaissaient point de pouvoir politique, dans lesquels, par conséquent, on
ne rencontrait d’autre loi qu'une coutume flottante et indéterminée, point
d’habitations fixes, point de propriété et, en un mot, I’état de nature, tres
différent de celui que les poctes ont révé et décrit sous le nom « d’age
d’or. »

Ce qui est constant, c’est qu’a partir de I’établissement de la famille telle
quelle, les hommes se sont groupés par familles, puis par peuplades, que



56 LIVRE I. — CHAPITRE 3

les peuplades parlant une méme langue se sont considérées comme appat-
tenant a une méme famille, séparée par des différences légeres de pensées
et d’habitudes, mais bien autrement séparée des groupes qui parlaient une
autre langue ou avaient d’autres mceurs. La séparation était si profonde
qu’on imaginait facilement que les étrangers ou barbares étaient des ani-
maux d’espece différente, des Cyclopes, par exemple, ou ces hommes
monstrueux dont Hérodote place 'habitation dans des pays lointains.

Le véritable état de nature est I'état de guerre entre les peuplades et un
¢tat de guerre atroce, dans lequel ’homme traite 'homme comme il traite
les bétes. Le sauvage tue et mange son semblable comme il tue et mange
un cerf ou un chevreuil, asservit et domestique le vaincu, comme il asservit
et domestique le beeuf et le cheval et §’il le hait davantage, c’est parce qu’il
le craint davantage, comme les arabes d’Algérie haissent le lion.

Dans les premicres contestations qui se sont élevées entre les hommes,
un grand nombre de peuplades ont péri. Celles qui avaient imaginé des
armes supérieures ont plus d’une fois triomphé des autres et de méme
celles qui avaient pu réunir dans une action commune un plus grand
nombre de guerriers, ou qui avaient adopté une discipline plus forte ou
apporté dans la lutte de plus grandes qualités militaires. Telles ont été des
origine et telles sont encore les conditions de la supériorité dans la guerre.
Deés les premiers temps et surtout a mesure que la terre se peuplait davan-
tage, les inconvénients et les dangers de I'isolement devenaient plus sen-
sibles et on arrivait a comprendre la nécessité de se rapprocher, de s’unir
en groupes plus nombreux pour la défense commune. On a commencé
probablement par des alliances temporaires entre tribus de méme langue,
tant que les hommes n’ont eu d’autres moyens d’existence que les indus-
tries primitives, et ces alliances manquaient de solidité. Mais lorsqu’on est
arrivé a agriculture et a mesure qu’elle s’est perfectionnée, la société a pris
une assiette plus stable et le pouvoir de contraindre, régulier et accepté, a
paru plus distinctement dans le monde.

Les arrangements imaginés par les diverses peuplades ont été presque
aussi nombreux que ces peuplades elles-mémes, aussi variés que les com-
binaisons d’idées suggérées a chacune d’elles par ses besoins et par les
conditions physiques de la région ou elle vivait. Lorsque les arrangements
politiques étaient bons, ils avaient pour résultat une supériorité de force
dans la guerre : la peuplade qui les avait adoptés grandissait, tandis que les
peuplades voisines s’affaiblissaient, relativement tout au moins, ou péris-
salent sous l'influence d’arrangements inférieurs ou relativement mauvais.
C’est ainsi que les arrangements supérieurs ont prévalu et que l'on s’est
fortifié d’abord par des adoptions, par des captures de femmes, par
I'esclavage avec ses conditions variées. Alors ont commencé les sociétés
classées, composées d’individus dont les conditions d’existence n’étaient



PREPARATION A I’ ETUDE DU DROIT 57

pas les mémes, les uns étant soumis aux autres et ne vivant, pour ainsi dire,
qu'au profit des autres. Tant que le pouvoir politique est resté purement
guerrier, les sociétés de ce genre n’ont pu ni se développer beaucoup, ni
acquérir une stabilité sérieuse. En effet, les communications entre indivi-
dus placés dans les conditions les plus différentes tendent toujours a établir
entre eux des idées et des sentiments semblables : les uns s’élévent, les
autres s’abaissent et le plus souvent élévation et abaissement vont en-
semble. Une fois I’égalité personnelle venue ou pressentie, 'inégalité des
conditions par classification ne peut durer longtemps.

Les sociétés que nous voyons émerger des temps préhistoriques, aux-
quelles nous devons T'histoire et dont nous descendons, se distinguent par
un autre caractere. Elles ont pour base de leurs arrangements sociaux une
communauté de croyances relatives a 'ensemble de I'univers, de croyances
religicuses. Toutes avaient cherché a établir des arrangements fixes et a
maintenir entre les membres d’une méme société, a titre de partage de
fonctions ou autrement, des inégalités de condition dont l'origine probable
¢tait Passervissement par la guerre de peuples vaincus aux peuples vain-
queurs. Mentionnons a titre d’exemples les castes de I'Inde et de I'ancienne
Egypte, les Penestes et les Hilotes en Gréce, sans parler de la probabilité
des combinaisons analogues dans les empires d’Assyrie et de Perse.

Certes la croyance a des étres surnaturels entre les hommes et la croyance
a des dieux n’est pas particulicre a ces sociétés : elle se rencontre partout
ou les idées ont atteint un certain degré de développement. Partout les
hommes ont cru qu’il y a des magiciens et des sorciers en communication
avec les puissances surnaturelles, mais nulle part ces idées n’ont eu 'am-
pleur, la consistance et la suite qu’elles ont eues dans les sociétés dont nous
parlons ; nulle part aussi, a 'exception du Mexique et du Pérou, dont nous
connaissons si peu lhistoire, ces idées n'ont été la base d’arrangements
sociaux dominés par un corps de prétres, chargés de célébrer le culte et de
dire le droit entre les hommes, de fixer et de conserver la coutume sous la
sauvegarde de la religion.

Ces sociétés se sont-elles développées plus rapidement que les autres,
parce que leur intelligence, plus active et plus curieuse, embrassait un hori-
zon plus vaste, ou parce que les conclusions auxquelles leur science était
arrivée avaient pris la forme religieuse ? Qui saurait le dire ? Nul ne peut
dire non plus comment sont nés les anciens cultes, tels que celui de Vesta
et des Manes, celui des astres et des puissances cosmiques ou physiques.
On ne peut faire a cet égard que des conjectures. Dés leur entrée dans
Ihistoitre, les Egyptiens, les Hébreux, les Indous, apparaissent avec un
culte, des prétres, des préceptes obligatoires dont I'infraction est punie, des
familles auxquelles on attribue une origine divine et dont la constitution se
rattache au culte, en un mot, avec tous les arrangements sociaux qui nous



58 LIVRE I. — CHAPITRE 3

sont familiers. Les Chinois méme, dont nous connaissons fort peu T’his-
toire et la constitution sociale, ne font pas sensiblement exception : chez
eux, comme chez les peuples les plus soumis au sacerdoce, on a élabli des
arrangements permanents auxquels on a prétendu attribuer le ca-ractére de
la fixité, au moyen de classifications artificielles établies entre les hommes.

Durant cette période de cinq a six mille ans au moins, la religion a pré-
senté cet avantage de donner aux arrangements sociaux une cohésion et
une stabilité inconnues auparavant. Les individus isolés ont cessé de trou-
bler leurs semblables par leurs caprices ; ils ont méme été contenus et
comprimés par la direction générale imprimée a tous, a ce point qu’ils ont
presque cessé d’avoir une initiative propre. Mais la société a pu s’agrandir,
avoir pendant un temps une certaine supériorité militaire sur les peuples
voisins et s’appliquer avec plus de suite a des travaux industriels plus raffi-
nés. Les dissensions intérieures ont semblé disparaitre sous I'influence des
religions, dont la ténacité est d’autant plus grande, qu’elles échappent a la
critique de l'expérience journaliere et ont une autorité d’autant plus forte
que son principe est invisible.

Drailleurs, la forme religieuse des arrangements sociaux n’a empéché ni
les guerres extérieures, ni les dissensions intestines entre les diverses classes
de la société : elle a méme imprimé aux guerres et aux dissensions civiles
un caractere plus sombre, plus acharné, plus haineux. Les Dieux ont com-
battu, vaincu, détruit ou enchainé les Dieux et leurs adorateurs. Comme le
lien social était devenu plus étroit, les opinions et les passions collectives
dominaient les opinions et passions particulieres : on haissait ensemble les
hommes d’une autre société, ou d’une autre caste, ou d’une autre croyance,
ayant d’autres habitudes sociales et religieuses et chacun sait quel degré de
violence et d’énergie atteignent dans la lutte ces haines collectives.

Les arrangements établis sur la religion ont péri de deux manicres : ou ils
étaient si forts qu’ils anéantissaient en quelque sorte I'individu et, celui-ci
perdant tout ressort, la société s’affaissait en attendant qu’elle fat renversée
par une attaque venue du dehors ; ou des idées nouvelles s’introduisaient
d’une maniere quelconque et étaient accueillies par les individus les plus
énergiques, et alors, a titre de réforme ou de retour a d’anciens usages alté-
rés par le temps, ou supposés, on se livrait a la guerre civile. Cela était sur-
tout inévitable dans les empires que des conquétes rapides avaient étendus
sur de vastes territoires, dont chaque partie devait étre abandonnée a la
discrétion d’un lieutenant ou d’un gouverneur a un titre quelconque.

11 est arrivé aussi plus d’'une fois que des individus énergiques et impa-
tients des arrangements établis, sans étre assez puissants pour les changer,
alent pris le parti d’émigrer et d’aller au milieu de peuplades moins avan-
cées fonder une société nouvelle, analogue a celle dont ils sortaient, mais
différente. C’est ainsi que les avantages acquis par les premiers arrange-



PREPARATION A I’ ETUDE DU DROIT 59

ments religieux ont pu étre transportés chez des peuples ou les arrange-
ments sociaux, tout en demeurant religieux, étaient plus simples et n’en-
chainaient pas au méme degré I'initiative individuelle. Puis, peu a peu,
Pinitiative individuelle travaillant toujours a 'amélioration de la condition
commune, l'autorité religieuse s’est affaiblie et a disparu devant une autori-
té purement laique vers le commencement de notre ¢re, lorsqu’une religion
universelle est venue remplacer toutes les anciennes religions locales.

Le peu que nous connaissons de l'ancienne histoire ne nous permet
guere de savoir comment précisément a eu lieu 'évolution dont la fin a été
la constitution des sociétés grecques. Sont-elles sorties spontanément d’une
vieille souche ? Ou bien ont-elles été constituées par des colonies égyp-
tiennes ou asiatiques ? Il est difficile de le dire. On sait mieux comment,
gouvernées d’abord par des rois-prétres chargés de célébrer le culte et de
juger, elles ont vu succéder a ces rois des aristocraties investies des fonc-
tions royales, puis ont passé a la démocratie, aux luttes interminables des
riches et des pauvres, a la tyrannie, avec laquelle elles ont été absorbées
dans Pempire romain.

Les historiens, occupés de raconter les événements qui frappaient 'ima-
gination des peuples, ont trop négligé de signaler les causes, dont l'action
lente et presque imperceptible avait produit et transformé les sociétés
grecques et italiennes. Dans quel ordre ce progres de composition et de
décomposition s’est-il accompli ? Les témoignages historiques ne nous le
disent pas ; mais a leur défaut, nous pouvons conjecturer que la cause
principale du mouvement n’est autre que le développement de I'industrie
et du commerce, particulicrement du commerce maritime.

Ce commerce, tres voisin de la piraterie et fréquemment associé avec
elle, a pris souvent une forme plus pacifique. Les Phéniciens, et d’autres
peuples probablement, 'ont exercé dans la Méditerranée et la Mer Rouge,
ou ils ont échangé des produits venus du haut Orient et des extrémités
occidentales de I’'Europe. Les Grecs les ont imités, enviés, détruits et rem-
placés, de telle sorte que, dés I'aube des temps historiques, nous aperce-
vons un commerce international plus actif qu’il n’avait été auparavant. Ce
moyen de communication entre les hommes de divers pays est moins
bruyant que la guerre, mais il a des effets au moins aussi sérieux et aussi
durables sur le développement des sociétés.

Les peuples qui vivent isolés n’ont d’autre moyen de progreés que leur
travail et leur invention propres. Au contraire, les peuples qui communi-
quent avec les autres par la guerre et surtout par le commerce, mettent en
commun leurs inventions, leurs procédés, leurs croyances, leurs idées de
toute sorte ; leur expérience s’étend : ils sont provoqués a penser et a criti-
quer, si bien qu’a la longue les meilleures idées 'emportent sur les autres.
Dans une peuplade de cent individus, il y a moins de chances d’invention



60 LIVRE I. — CHAPITRE 3

que dans une peuplade de mille, et surtout que dans dix peuplades de cent
individus chacune venues de climats différents et ayant vécu chacune dans
des conditions sociales différentes. Voila pourquoi les centres de com-
merce, surtout de commerce international, ont été les grands foyers de la
civilisation. C’est la que se sont échangées, en méme temps que les mar-
chandises, les grandes inventions, comme écriture et la numération, les
religions, les croyances diverses, les légendes et les contes, les lois, les
mceurs, les résultats de la critique comparative, tandis que les peuplades
attachées a leur territoire sans communications avec le dehors demeuraient
sauvages. '

Le commerce par lui-méme a d’ailleurs introduit dans les sociétés qu’il a
touchées une forme nouvelle et trés importante d’arrangements sociaux
naissant de la volonté libre des individus. Les premiers arrangements, éta-
blis par la guerre ou la religion, étaient fixes et classaient les hommes dans
des conditions d’inégalité permanente et de sujétion : le commerce établit
des rapports tout différents établis par des individus, agissant librement, en
paix, dans des conditions d’égalité, par 'échange et, en général, par le con-
trat. Non seulement les relations entre contractants étaient libres et égales,
mais elles étaient limitées et pouvaient sans cesse se modifier ou se re-
nouveler selon les besoins ; elles étaient donc mobiles et perfectibles. On
pouvait les substituer, dans une grande partie du domaine de lactivité
humaine, aux arrangements d’autorité.

Cette substitution a eu lieu, nous le savons, et elle peut nous faire com-
prendre comment le commerce a été un dissolvant puissant des sociétés
a arrangements fixes, pourquoi il a été prohibé ou tres étroitement régle-
menté par les plus parfaites de ces sociétés, comme celle de I'Egypte an-
tique, pourquoi il est poursuivi jusqu’a nos jours par I'aversion et le mépris
des professions qui exercaient 'empire dans les anciennes sociétés.

Le commerce est le principe de la paix et le contrat est I'instrument de
I'organisation pacifique de la société. Mais son introduction, si favorable au
développement de la vie, n’altere point le principe des relations entre les
individus. Dans I’échange, chacun traite avec son semblable comme avec
les choses : il tache d’en obtenir le plus qu’il peut au prix du moindre effort
possible. C’est, comme 'on dit, une exploitation, et si 'on veut, une /utte,
dont les résultats sont aussi sérieux que ceux de la guerre la plus acharnée.
Mais les conditions de cette lutte, lorsquaucune intervention violente ne

! «On se pillait les uns les autres, et encore aujourd’hui, dans plusieurs contrées de la Gréce, chez les
Locriens-Ozoles, chez les /toliens, chez les Acamanea et dans cette partie du continent, on vit a I’ancienne
maniére. De cet antique brigandage est resté chez ces peuples continentaux 1’usage d’étre toujours armés...
Les Athéniens, les premiers, désarmerent et adopterent un genre de vie plus délicat ». — Thucydide, I, 5
et 6.



PREPARATION A I’ ETUDE DU DROIT 61

vient les troubler, sont aussi équitables que nous pouvons I'imaginer. Elle
différe de la guerre par ceci surtout qu’elle exerce davantage toutes les fa-
cultés de 'individu, et que les efforts qu’elle suscite sont tous profitables au
genre humain et n’occasionnent aucune déperdition de forces.

11 serait intéressant de connaitre la marche suivie par les inventions, les
habitudes, les idées de toute sorte entre les hommes. Mais la genese des
idées et des sentiments dans les sociétés est aussi obscure que la genése des
idées chez l'individu. En effet, les idées ne se propagent qu’en passant suc-
cessivement par le cerveau de plusieurs individus, et dans leur cours elles
subissent des transformations qu’il est difficile de suivre et de constater. I
en est de méme des langues, de méme des croyances ou opinions, soit reli-
gleuses, soit autres, particuliecrement de celles qui, fondées sur le témoi-
gnage humain, n’admettent point d’expérience. Ces opinions, lors méme
qu'elles sont exprimées par des individus différents, dans les mémes
termes, ne sont pas les mémes pour chacun d’eux et tous les efforts tentés
pour les ramener a 'unité ont été impuissants.

On sait, par exemple, tout ce qui a été fait pour donner a tous les Chré-
tiens une méme doctrine ; avec quelle rigueur, a toutes les époques et en
tout pays, on a traité les dissidents. A-t-on réussi a introduire I'unité ? Pas
le moins du monde. La ou le succes a été le plus grand, il a abouti simple-
ment a supprimer la contradiction, a imposer silence ou a faire répéter par
tous les mémes formules. Mais au fond, les croyances restaient différentes,
parce que les mémes mots n’ont pas le méme sens pour une personne in-
culte et pour une personne cultivée. Ces femmes de Marseille qui allaient, il
y a quelques années, offrir un cierge a la Bonne Meére pour faire réussir
Iempoisonnement de leurs maris, avaient évidemment du catholicisme une
idée tout autre que les éveques dont elles répétaient le catéchisme. Les
anecdotes que I'on nous raconte sur Lahire et sur Louis XI, montrent que
ces personnages comprenaient la religion comme les anciens et comme les
femmes dont nous venons de parler. Ces différences, que 'on peut consta-
ter a chaque pas dans les sociétés contemporaines, devaient étre bien au-
trement nombreuses dans les sociétés antiques, ou les idées, exprimées par
un langage vague et flottant, n’avaient pas encore de contours précis.

Il y a des études fort intéressantes a faire sur ces maticres ; mais ces
études sont a peines commencées, et qui sait si leurs conclusions dépasse-
ront jamais la sphere des conjectures et des probabilités ?

Sans entrer dans cet ordre de recherches, nous pouvons constater que le
contrat est né d’'un commerce m¢lé de piraterie. Pendant la guerre, entre
belligérants parlant la méme langue, il y a des conventions et des traités,
qui sont des contrats ; il y en a de méme entre adultes guerriers engagés
dans le commerce, la piraterie ou une entreprise quelconque faite en com-
mun. Ces arrangements ont a l'origine une forme religieuse, sont accom-



62 LIVRE I. — CHAPITRE 3

pagnés de serments ou de symboles, de formules qui leur donnent la force
obligatoire devant 'opinion collective ; puis le serment, le symbole, la for-
mule ont été oubliés et on est arrivé aux contrats de nos jours. A mesure
que le contrat s’infiltrait peu a peu dans la société civile, il emportait avec
lui Iidée d’égalité, affaiblissait par degrés les arrangements d’autorité et
les remplacait. Lorsqu’il intervenait entre deux ou plusieurs peuples, il les
liait, faiblement, il est vrai, mais il les liait en un commencement de société
commune.

Aussi remarquons-nous qu’avec l'usage des contrats se sont introduits
dans le monde des idées et des sentiments nouveaux sur la fraternité des
hommes et plus récemment sur leur solidarité. L.a premicre s’est montrée
quelque temps avant Pere chrétienne et a pris place, dans le stoicisme
d’abord, puis dans le christianisme : ce sentiment d’humanité n’a jamais
produit d’actes que chez une élite et est resté longtemps, pour ne pas dire
jusqu’a notre temps, purement théorique. On lui a donné un motif nou-
veau lorsqu’on a constaté que nos destinées étaient étroitement liées les
unes aux autres et qu’on cherchait vainement a les séparer, que I'ignorance
et 'abaissement moral des classes inférieures, entretenait Iignorance et
I'abaissement moral dans les classes supérieures. On a constaté qu’il en
¢tait de méme entre les peuples. Cette vérité établie et démontrée est de-
meurée aussi a I’état théorique et n’a pas encore d’effets bien sensibles.
Mais elle nous donne I'explication d’un phénomeéne historique important,
celui du nivellement d’idées et de sentiments qui se montre toujours lors-
que des groupes de civilisation différents se trouvent réunis d’une facon
plus ou moins intime, par la guerre ou par le commerce. Celui qui était
supérieur déchoit ; celui qui était inférieur s’éléve ; 'un et Pautre changent
peu a peu et pour toujours.

Si nous considérons dans son ensemble I’évolution du genre humain, au-
tant du moins que nous la connaissons, nous voyons les hommes multi-
plier en nombre, agrandir leurs connaissances et leur empire sur la nature
et en méme temps se rapprocher davantage les uns des autres, penser et
sentir davantage en commun et remplacer par des arrangements contrac-
tuels, les anciens arrangements fondés sur la coutume ou sur la religion,
chacun travaillant de plus en plus pour tous et profitant davantage des
travaux de tous. C’est en cela que consiste, a proprement patler, ce mou-
vement vers la démocratie qui, comme le remarquait Tocqueville, vient de
si loin et ne s’arréte pas.



PREPARATION A I’ ETUDE DU DROIT 63

8§ 3. — Du pouvoir coercitif en politique.

On a cru trouver Porigine du pouvoir politique dans les associations
temporaires par lesquelles les peuplades primitives confient a un chef la
direction d’une guerre. Mais ce commandement ne dure pas plus que la
guerre, et pendant sa durée, d’ailleurs, il ne contraint personne. En effet,
les meeurs militaires primitives n’exigent ni la patience, ni la hardiesse que
I'on honore aujourd’hui : surprendre 'ennemi a 'improviste, le frapper, ou,
s’ll résiste un peu, se sauver au plus vite, voila ce dont il s’agit. La guerre,
ainsi comprise, n’impose pas une discipline bien forte.

En fait, il est impossible de savoir, et bien difficile de conjecturer avec
quelque apparence de raison, quelle a été l'origine du pouvoir politique.
Les causes par lesquelles il s’est établi, transformé et conservé, sont tres
complexes. Il semble né du besoin de donner une solution pacifique aux
contestations privées, du besoin de justice, et nous le voyons presque pat-
tout renforcé au commencement par une autorité religieuse. Lorsque la
force militaire a pris de la consistance sous les ordres d’un chef, lautorité
de cette force est venue se joindre a celle de la religion. §’il est né de la
persuasion et du consentement, comme chez les Medes, au dire d’Héro-
dote, ce pouvoir s’est incontestablement conservé et étendu par linter-
vention de la puissance militaire, de manic¢re qu’il fat en état, comme
Xénophon le fait dire 2 Cyrus', de décider, méme contre justice.

Toutefois, la justice, est demeurée le besoin principal et primordial des
sociétés, meéme lorsque le pouvoir politique portait le nom de commande-
ment, comme chez les Grecs et les Latins. Clest a la justice, comprise
d’ailleurs de mille facons, que les peuples ont toujours aspiré : c’est elle
qu’on a invoquée pour faire accepter les divers gouvernements qui se sont
succédé sur la terre.

La possession du pouvoir politique a toujours tenté I'ambition des
hommes. Par elle, on obtient richesses et honneurs, c’est-a-dire de quoi
satisfaire largement tous les désirs les plus vifs. Il ne faut donc pas
s’étonner qu’elle ait été I'objet d’ardentes convoitises et de compétitions
redoutables, qui ont agité et troublé la société depuis l'origine et ne sem-
blent pas devoir finir.

On peut sans peine remarquer, dans lhistoire de presque tous les
peuples, des périodes pendant lesquelles la possession du pouvoir n’a pas
été disputée, ou n’a été disputée que par la persuasion, et des périodes ou
elle a été disputée par les armes. Dans les premicres de ces périodes, les

! Cyropédie, I, 1. « Qui jugera? — Celui auquel Dieu a donné de faire de toi ce qu’il voudrait, méme
contre justice. »



64 LIVRE I. — CHAPITRE 3

peuples sentaient que leurs gouvernements agissaient plus ou moins dans
I'intérét collectif des gouvernés, ou du moins conformément a leurs opi-
nions ; dans les secondes, on avait recours aux armes, parce que les gou-
vernants disposaient du pouvoir politique contre I'opinion publique, ou
contre les intéréts de gens assez puissants pour la diriger, ou simplement
au profit d’intéréts privés. Pendant les premicres périodes, les prétendants
au pouvoir étaient contenus et découragés par I'énergie du pouvoir spiri-
tuel ; dans les secondes, ce pouvoir s’affaiblissant, ils ont pu tout oser.

Le pouvoir politique est transféré violemment par les guerres qui abou-
tissent a une conquéte et par les révolutions. Les guerres de conquéte,
lorsqu'elles réussissent, détruisent I’Etat conquis et modifient d’une facon
plus ou moins profonde la constitution de PEtat conquérant. Les révo-
lutions déplacent le gouvernement, en changent quelquefois la forme,
toujours le personnel ; elles imposent aux peuples de grands sacrifices et
troublent leurs idées pour un temps plus ou moins long : ce sont les symp-
tomes de véritables maladies sociales.

Des combinaisons trés nombreuses ont été imaginées pour imposer a
chaque peuplade, a chaque groupe humain, des arrangements stables, tan-
tot fondés sur I'assentiment général, tantot combattus par des dissidents
bientot comprimés ou anéantis. Mais ces arrangements ont toujours chan-
gé. En effet, ils étaient plus ou moins favorables a l'intérét collectif réel,
C’est-a-dire au développement intellectuel et physique du groupe, et cet
intérét collectif n’était pas toujours compris de la méme maniere. Des opi-
nions nouvelles appelaient des arrangements nouveaux. Si les opinions ne
changeaient pas, la guerre venait créer des situations nouvelles. Dans les
luttes entre les groupes, celui qui était le plus intelligent et le plus nom-
breux emportait sur les autres : il formait, par la conquéte, des arrange-
ments nouveaux, qui n’étaient ni les siens, ni ceux du peuple conquis.

Les hommes ont eu ainsi, des les temps les plus reculés, des rapports de
deux sortes : 1° rapports pacifiques et de collaboration dans l'intérieur de
leur groupe ; 2° rapports hostiles avec les individus des autres groupes. Ces
rapports opposés subsistent encore aujourd’hui.

Toutefois, depuis un temps antérieur a histoire, les rapports hostiles ont
cessé d’étre permanents. Des individus appartenant a des groupes divers se
sont mis en communication pacifique, les uns avec les autres, et ont con-
tracté des échanges. Par la, ils se sont partagé les produits de leur industrie,
comme s’ils avaient collaboré les uns avec les autres pour les acquérir ; les
avantages de I’échange ont été tellement sentis, que les hommes n’ont ja-
mais cessé de les rechercher et, en les recherchant, de se rapprocher les uns
des autres. De 1a sont nés les conventions, les contrats et tout un ensemble
de rapports utiles au genre humain.



PREPARATION A I’ ETUDE DU DROIT 65

§ 4. — Résumee.

Essayons de résumer en peu de mots 'exposé qui précede.

La volonté humaine est inerte et tend a retomber dans I'inertie dés qu’elle
n’est pas sollicitée a 'action par la douleur ou la crainte, ou par 'espérance
du plaisir. Mais des besoins pressants, presque continus dés lorigine et
croissant a mesure qu’ils sont satisfaits, ne lui laissent que de courts inter-
valles de repos.

Les conditions de 'action sont la connaissance des moyens de satisfaire
le désir senti et 'espérance de le satisfaire. Hors de ces conditions, il n’y
a point d’action, c’est-a-dire d’effort, et lorsque l'action a lieu, 'homme
cherche toujours a la réduire au moindre effort possible.

Nos désirs peuvent théoriquement se diviser en deux classes, selon qu’ils
cherchent pour se satisfaire le monde extérieur ou nos semblables. Mais en
fait, ces désirs sont constamment entremélés et il est impossible de les sé-
parer. On recherche la domination du monde extérieur pour obtenir la
sympathie de ses semblables, et I'on recherche aussi cette sympathie pour
arriver a la richesse. On recherche la possession de son semblable comme
on recherche la possession d’une chose du monde extérieur et pour la
méme fin.

En satisfaisant ses besoins, ’homme cherche constamment a soutenir, 2
défendre et a étendre la vie. Ses besoins de toute sorte s’étendent et aug-
mentent a mesure qu’ils sont satisfaits, de maniere a ’éloigner sans cesse
du repos auquel il aspire toujours.

Les désirs sont personnels, individuels pour chacun de nous : Peffort
aussi est personnel, de sorte que le principe d’action et l'action elle-méme
partent de chaque individu et ont sa satisfaction pour fin.

Mais nos connaissances ont une origine collective : nous pensons, sen-
tons et révons avec nos semblables, et sommes placés dans la nécessité de
coordonner avec eux nos désirs, nos idées, nos efforts et d’avoir a cet effet
des arrangements plus ou moins durables. Cette nécessité fait naitre le
pouvoir coercitif, délégué a certains individus par le consentement ou
'assentiment de tous, dont les fonctions consistent a contraindre ou a pu-
nir ceux qui enfreindraient certaines régles.

Deés que le pouvoir coercitif est constitué, il devient 'objet d’une compé-
tition active, parce qu’il procure a ceux qui le possedent un moyen de con-
traindre leurs semblables a travailler au profit des détenteurs du pouvoir.
Aussi tous les moyens ont été employés pour I'acquérir, et il est devenu
plus d’une fois le prix de la conquéte. Cependant il n’a jamais pu sacrifier
ou négliger au-dela d’un certain point les intéréts collectifs et les opinions
de la masse des sujets, sans périr presque aussitot.



66 LIVRE I. — CHAPITRE 3

C’est que le pouvoir coercitif, quels que soient ses détenteurs, émane
toujours d’un pouvoir supérieur, qui est celui de Popinion, ou pouvoir spi-
rituel. C’est par opinion que se forment les coutumes, les mceurs, que
s’établissent et se perfectionnent les notions de bien et de mal. A bien con-
sidérer les choses, la vie entiere du genre humain n’est qu’une coutume qui
change lentement et se perfectionne peu a peu dans les sociétés méme les
plus progressives. Le fond des sentiments et des idées sur lequel vit chacun
de nous vient de la coutume, et le peu que les plus énergiques et les plus
laborieux y ont ajoute est assez peu de chose. Voila pourquoi la coutume
est si puissante, pourquoi elle oppose a toute tentative de réforme un obs-
tacle difficile a franchir.

Cependant les coutumes se transforment sans cesse par des réformes
successives, par 'accumulation d’un nombre infini d’efforts individuels et
d’inventions dont les effets sociaux échappent le plus souvent a tous et a
leurs auteurs mémes. Mais depuis que les réformes tendent directement a
Iégalité, on a observé que la société se composait de classes juxtaposées ou
superposées, dont chacune constituait en quelque sorte une société dis-
tincte, divisée elle-méme en compartiments nombreux dans lesquels on
pouvait rencontrer les idées et les sentiments des ages antérieurs conservés
au-dela de toute croyance, de telle fagon qu’une société moderne ressemble
a certains égards a une stratification géologique, dont chaque couche a été
déposée a un certain age de la terre, et que cependant ces couches ont été
liées ensemble par le temps et forment un tout.



CHAPITRE IV.

LE PROGRES.

Le progres que I'on peut constater consiste en ceci : que 'individu, dis-
posant a peu pres de la méme force physique et des mémes facultés intel-
lectuelles qu’autrefois, acquiert plus de puissance dans sa lutte contre la
nature et plus d’indépendance des premiers besoins, en méme temps que le
nombre des hommes qui peuplent la terre devient plus considérable. Ainsi
le progres a deux voies et deux aspects.

Deés qu’un groupe est habile a satisfaire par son travail ses premiers be-
soins, sa population s’accroit et il grandit ; mais, bientot, si son industrie
reste stationnaire, son territoire devient étroit, et il cherche a se répandre
sur un territoire plus étendu. En s’étendant, il rencontre d’autres groupes,
qui défendent leur terre, c’est-a-dire leurs moyens d’existence. De la, la
guerre. Elle peut naitre aussi du désir d'un groupe de s’approprier les
richesses accumulées par un autre groupe, ou un territoire plus fertile que
le sien.

Lorsque les deux groupes en lutte n’ont qu’une industrie suffisante pour
la satisfaction des premiers besoins, le vaincu est détruit ou, s’il le peut, il
fuit devant le vainqueur. Mais lorsque la fertilité du territoire permet que le
travail du groupe vaincu, augmenté par la contrainte, suffise, non seule-
ment a satisfaire ses premiers besoins, mais encore ceux du vainqueur, le
vaincu est réduit en esclavage, sous une forme ou sous une autre, et les
deux groupes sont réunis en un seul par des arrangements nouveaux.

C’est ainsi que P'esclavage s’est établi et perpétué dans tous les pays tropi-
caux, ou les premiers besoins sont médiocres et faciles a satisfaire avec peu
de travail, en Afrique surtout. . homme, pouvant y vivre sans effort, s’est
contenté de satisfaire les premiers besoins, mais il a été contraint par une
force supérieure a travailler pour les besoins d’autrui. Dans tous les pays, la
fertilité de la terre a permis a certains hommes, plus ou moins distingués
des autres par une classification sociale, de vivre du travail d’autrui.

Dans les pays ou I'esclavage a été trop facile, comme en Afrique, vain-
queurs et vaincus sont demeurés a peu pres sauvages. Ailleurs, ceux qui
avaient des loisirs les ont employés a ’étude des sciences, au perfection-
nement des arts : ils ont cherché a étendre et a orner leur vie.

Alors est entrée en action une nouvelle cause de progres, I'inégalité des
conditions. Un grand nombre d’individus qui, par un effet de la paresse



68 LIVRE I. — CHAPITRE 4

humaine, se seraient facilement contentés de la satisfaction des premiers
besoins, ont aspiré plus haut et cherché a égaler les hommes dont la con-
dition était supérieure a la leur, a mener un train de vie dans lequel ils
imaginaient trouver le bonheur. De la une source d’efforts énergiques et
soutenus pour s’élever dans la société, pour y acquérir un haut rang, la
puissance, les honneurs et surtout la richesse, la plus appréciée de toutes
les puissances. On a cherché d’abord a égaler ceux qui étaient au-dessus de
sol, puis a les surpasser jusqu’a devenir le premier. Cette cause de progres a
¢té en méme temps une cause de désordres, d’actes bons et d’actes mau-
vais ; elle a été considérée surtout comme un mal, condamnée, combattue,
sans avoir jamais cessé d’agir ; et elle est plus considérable dans les sociétés
actuelles que dans toutes les sociétés antérieures.

Ainsi, les causes principales et toujours actives du progres social sont :

1° L’instinct reproductif des hommes, qui les porte a multiplier de
telle sorte que leur nombre dépasse a peu prés constamment leurs
moyens d’existence. A lorigine, cette multiplication pousse chaque peuple
a étendre son territoire, a chercher d’autres groupes et a se mettre en lutte
avec eux, au risque d’y périr. Malgré la multitude des morts violentes cau-
sées par tous les fléaux déchainés, peste, guerre, famine, misere, maladies
de toute sorte, le nombre des hommes s’accroit sans cesse ; et si une classe
ou un groupe cesse de multiplier, les autres classes et les autres groupes
viennent les suppléer et prendre leur place. Dans les groupes les plus arrié-
rés et dans les classes les plus pauvres, les hommes se multiplient jusqu’a la
derniere limite ; et leur multiplication est une cause constante de désordres
et aussi d’efforts.

2° Les besoins toujours croissants des individus et des groupes. Des que
les premiers besoins sont satisfaits, on en éprouve d’autres ; on veut vivre
sans travail, se parer, orner sa demeure, jouir de toutes les commodités du
luxe.

3° L’inégalité des conditions. Les individus placés dans les conditions les
plus humbles tachent de s’élever a une condition supérieure, et ceux qui
sont dans une condition meilleure s’efforcent de se surpasser les uns les
autres. I.’émulation, qui est une forme du désir sympathique, provoque des
efforts énormes longtemps apres que les premiers besoins ont été satis-
faits.

Ces trois causes agissant constamment, il a toujours été fort difficile
d’établir dans un groupe quelconque un arrangement stable. Lorsque cet
arrangement a été trouvé et établi, par le systeme des castes, par exemple,
ou par le mandarinat, il a affaibli le groupe qui 'avait accepté et I'a livré aux
groupes, souvent inférieurs a beaucoup d’égards, qui avaient conservé une
plus grande énergie.



PREPARATION A I’ ETUDE DU DROIT 69

Enumérons maintenant les causes qui ont permis aux hommes de croitre
en nombre et en méme temps de jouir d’une vie meilleure. Ce sont :

1° La faculté quils ont de transmettre a leurs enfants les connaissances
qu’ils ont acquises par leur effort propre ou par I'exemple de leurs sem-
blables, soit par apprentissage, soit par 'enseignement direct, de telle sorte
que le genre humain est comme « un homme qui vit toujours et apprend
continuellement ». Cette faculté cause :

2° Le progres des arts industriels qui créent incessamment la richesse,
¢levent chaque jour un nombre d’hommes plus grand au-dessus des pre-
miers besoins, en méme temps quil fournit a un plus grand nombre
d’individus les moyens de vivre ;

3° Le progres des arts sociaux, qui, adoucissant les conditions de la
guerre et en réduisant la durée, permet aux hommes de s’appliquer davan-
tage aux travaux industriels et de combiner leurs efforts de facon a rendre
ces travaux plus féconds. Il leur permet en méme temps d’avoir entre eux
des relations plus affectueuses et plus agréables.

Le progres est retardé par la paresse, qui produit esprit de routine et as-
pire toujours a un état social stable, définitif. L’histoire nous enseigne que
des qu'un peuple s’est engoué de son état social, le progres s’y est ralenti
ou méme arrété, de méme qu’il cesse chez I'individu qui se trouve tres con-
tent de son sort. Au contraire, le progres a été stimulé par les voyages et le
commerce, qui ont étendu les idées en méme temps que les connaissances
des hommes, par les commotions sociales, par les émigrations' et introduc-
tions d’étrangers, quelquefois méme par des fléaux. Sous I'action de ces
causes diverses, les hommes sont forcés de s’ingénier, d’inventer des com-
binaisons nouvelles, de tirer de leur intelligence et de leur volonté toutes
les forces qui y étaient contenues.

Le progres, dans toutes les branches de I'activité humaine, est lent, pé-
nible, contesté. On ne 'obtient que par des inventions, et le nombre des
hommes capables d’inventer est relativement trés petit. La plupart se con-
tentent de I’état dans lequel ils se trouvent, sans penser au-dela ; ils n’ont
garde de s’engager dans des travaux dont le résultat est toujours incertain.
Que d’efforts d’ailleurs et que d’inventions successives ont été nécessaires
pour obtenir le moindre progres ! On peut le voir par la lecture attentive
de Ihistoire des sciences, et plus encore en réfléchissant a '’énorme labeur
quiil a fallu dépenser pour avoir le plus insignifiant des outils dont nous
nous servons journellement.

! Ne citons qu’un exemple : le progrés stimulé dans les Etats protestants par I’émigration, les réfugiés
francais lors de la révocation de I’Edit de Nantes et le progrés retardé en France par leur émigration.



70 LIVRE I. — CHAPITRE 4

Sile progres est lent et pénible dans les arts industriels, il est bien autre-
ment difficile dans les arts sociaux. La, en effet, I'invention porte sur des
faits complexes, mouvants et qui fuient 'observation ; elle est empéchée
par le langage qui reproduit les notions sur lesquelles sont fondés les ar-
rangements existants ; elle est empéchée aussi par les intéréts qu’elle froisse
et surtout par la paresse instinctive, par la répugnance qu’éprouvent les
hommes a changer les rapports sociaux et les sentiments auxquels ils sont
habitués. On peut douter que le progres dans les rapports sociaux ett ja-
mais été possible, si celui des arts industriels et du commerce n’avait intro-
duit des changements imperceptibles, préparé la voie aux guerres et aux
révolutions, qui ont plus contribué peut-étre que les réformes voulues aux
progres des arts sociaux. Ce progres a été presque toujours inconscient et
da aux causes complexes sous I'action desquelles les idées et les sentiments
d’une génération sont rarement les mémes que les idées et les sentiments
de la génération précédente.



CHAPITRE V.

LA CIVILISATION.

Les arts sociaux sont a peu pres aussi anciens que les arts industriels ;
mais, comme ceux-ci, ils ont été longtemps exercés d’une maniere presque
inconsciente. C’est lorsque les hommes ont compris qu’ils pouvaient, uti-
lement pour eux, maitriser et gouverner leurs désirs, traiter leurs inclina-
tions primitives comme les forces de la nature, que ces arts sont devenus
conscients. On peut faire remonter a cette époque le commencement de la
civilisation, au plus tard au temps ou les philosophes grecs ont commencé
a ¢étudier les arrangements sociaux et les devoirs des individus soumis a ces
arrangements. ’homme, en effet, ne commence a étre digne du titre de
civilisé que lorsqu’il entreprend de raisonner et de régler sa conduite, en
modérant et comprimant au besoin ses désirs d’apres des principes qu’il
croit conformes a un ordre général, qu’il a vérifiés ou simplement apercus
et qu’il observe par habitude.

Longtemps avant la civilisation, les hommes ont essayé de subjuguer et
de vaincre, par un effort de volonté, leurs inclinations premicres et ils ont
honoré ceux qui ont pu surmonter ces inclinations, par exemple les ascetes
de toutes sortes. Mais ils ne sont devenus civilisés que lorsque la raison a
dirigé les efforts de leur volonté en vue de l'ordre social et de Tutilité
commune : ils ont été d’autant plus civilisés que leurs vues ont été plus
étendues dans I'espace et dans le temps et que les générations en se succé-
dant y ont apporté plus de soins et de suite.

Comme la plupart des individus contribuent pour assez peu de chose au
maintien de la civilisation, on croit trop souvent qu’elle dure et grandit
spontanément. C’est une erreur grossiere et dangereuse. La civilisation est
une ceuvre d’art, élevée par la prévoyance, effort, le travail soutenu de
I'intelligence et de la volonté. Tout enfant qui vient au monde est un petit
sauvage qu’il faut initier et on ne peut I'initier que par une coercition de
tous les jours : c’est I'ceuvre de I'éducation sous toutes ses formes, de
I'enseignement des arts et des sciences. Si cet enseignement est bien dirigé,
il agit non seulement pendant I'enfance, 'adolescence et la jeunesse, mais
pendant toute sa vie. L’homme vraiment civilisé ne cesse jamais d’ap-
prendre ou de s’efforcer d’apprendre, et celui qui sait le plus ne sait jamais



72 LIVRE I.— CHAPITRE 5

assez. La culture et I'entretien de la civilisation s’étendent bien au-dela de
I'enseignement proprement dit, a tous les détails de la vie.

Toutes les ceuvres de I'art humain sont soumises a une condition com-
mune : elles périssent rapidement sous I'action des forces naturelles, si elles
ne sont constamment maintenues et réparées par de nouveaux efforts.
Il n’est pas d’ceuvre d’art, de quelque nature qu’elle soit, édifice, chemin,
canal, etc., qui dure, si on ne veille a son entretien : les plantes qui donnent
aux cultivateurs de beaux fruits et de belles fleurs, dépérissent bien vite s’ils
n’ont soin de les renouveler. Tout 'art humain est, comme I’a dit un grand
pocte, dans la condition du rameur qui dirige un canot contre le courant et
qui est emporté en arriere deés que ses bras agissent plus mollement. Ainsi,
la civilisation peut dompter et faconner les penchants naturels, la paresse,
les appétits brutaux, 'amour propre égoiste et sans mesure, 'ignorance
sauvage. Mais ces penchants ne cessent pas d’agir : ils combattent, minent,
usent sans cesse la civilisation et la débordent des qu’elle faiblit, parce que
ces penchants sont des forces naturelles indestructibles.

La civilisation est surtout une ceuvre morale, et de tous les arts, celui qui
caractérise le plus la civilisation, est 'art de bien vivre. Cest celui dont la
culture et la pratique exigent de tout homme les efforts les plus soutenus ;
C’est aussi celui dans lequel I'abandon ou la négligence se font le plus vite
sentir. Dés que lintelligence d’une société s’abaisse et devient insouciante
de I'avenir, les appétits primitifs s’exagerent, se déreglent : les individus se
choquent, chacun sait qu’il mérite moins I'estime de ses semblables et en a
moins pour eux ; chacun se sent plus isolé et plus faible.

D’apres une opinion trop répandue et méme exprimée dans un de nos
livres d’enseignement, la civilisation consisterait dans la connaissance et
I'usage des meubles, ustensiles et moyens de toutes sortes de vivre com-
modément ou avec luxe, que des inventions industrielles accumulées ont
mis a la portée de nos contemporains. Cette définition néglige 'essentiel :
I’habitude morale, qui constitue la civilisation véritable. Certes Socrate, ses
disciples, les Stoiciens et méme les Cyniques étaient des hommes civilisés,
quoiqu’ils n’eussent ni bas, ni cuilléres, ni fourchettes. On ne peut, au con-
traire, considérer comme civilisé ’homme entouré de toutes les jouissances
du luxe, dont les actes ont pour fin unique la satisfaction de ses appétits,
qui est inaccessible aux sentiments sociaux, qui ne comprend ni ne soup-
conne les liens par lesquels les hommes sont rattachés les uns aux autres,
qui ignore la patrie et, tout en respectant les gendarmes, n’a aucun souci de
la discipline morale.

Si la civilisation est un certain degré d’avancement dans les conditions du
bonheur de tous, elle ne peut négliger la recherche des relations intelli-
gentes et affectueuses qui peuvent contribuer a ce bonheur, plus encore
que 'abondance des richesses et les jouissances du luxe.



PREPARATION A I’ ETUDE DU DROIT 73

Les groupes humains les plus remarquables n’ont jamais été composés
entiecrement d’individus civilisés. En tout temps, des classes enticres ont
vécu en dehors de la civilisation et en état d’hostilité avec elle. Les indivi-
dus qui les composent ne connaissent que leurs appétits brutaux et cher-
chent a les satisfaire par tous les moyens. C’est pour eux, principalement,
que sont faites les lois pénales. D’autres, en grand nombre, naissent et vi-
vent si pauvres que 'enseignement de la civilisation pénétre a peine jusqu’a
eux. D’autres vivent a peu prés honnétement sans autre motif que la
crainte de la répression. D’autres sont librement honnétes, mais il leur
mangque la politesse, cette fleur de la civilisation ; et dans les classes polies
combien de personnes pour lesquelles la politesse n’est qu’une apparence,
un vernis étendu sur un fond de véritable sauvagerie !

On peut considérer la civilisation d’'un groupe donné a deux points de
vue, savoir : 1° d’apres le rapport du nombre des individus hors de la civili-
sation avec celui de la population ; 2° d’apres I'élévation morale des per-
sonnes les plus civilisées et la place qu’elles occupent dans la société. Si, en
effet, ces personnes sont sans influence, elles ne sont que des individualités
exceptionnelles, mais isolées ; si, au contraire, elles exercent une influence
dirigeante, le groupe entier est en progres vers la civilisation la plus élevée.
Mais que de comparaisons a faire pour apprécier exactement le degré de
civilisation des divers groupes humains ! Cependant on tente tous les jours
sans hésitation et sans étude des appréciations pareilles : ou nous dit ce que
sont les Francais, les Anglais, les Allemands, les Russes, les Nord-Amé-
ricains, etc. Il est inutile d’ajouter que la plupart de ces appréciations n’ont
aucune valeur et sont de simples commérages de petite ville.

Drailleurs, dans 'art de bien vivre, comme dans tous les autres, les hom-
mes marchent a tatons, se trompent sans cesse, se rectifient quelquefois,
mais s’obstinent plus souvent dans leurs erreurs que dans tous les autres
arts. Il est si pénible d’abandonner des opinions passées en habitude, ex-
primées dans des phrases souvent répétées, sur lesquelles on vit quelque-
fois depuis plusieurs générations et qu’on ne peut remplacer qu’au prix
de grands efforts | Aussi, les progres de la civilisation et sa diffusion entre
les individus ont-ils eu lieu plutot par le contre-coup de progres industriels
ou commerciaux, par le choc des groupes les uns contre les autres et le
frottement des individus, que par le travail direct des penseurs et des gou-
vernants.






CHAPITRE VL

FORMES DIVERSES DE LA CONCURRENCE VITALE.

La concurrence vitale existe des lorigine entre les divers groupes hu-
mains et, dans chaque groupe, entre les individus qui le constituent. La
civilisation, née de cette concurrence, ne la fait pas cesser et n’en amortit
méme pas ardeur : elle lui donne seulement des formes nouvelles.

Les groupes appelés nations n’ont jamais connu d’autre concurrence que
la guerre, qui s’inspire de la haine, travaille par la violence et par la ruse a la
destruction de 'ennemi. Il en est de méme encore aujourd’hui. Toutefois,
entre les nations qui ont hérité de la civilisation gréco-romaine, I’état de
guerre devient de plus en plus rare et la guerre elle-méme reconnait des
régles qui I’adoucissent considérablement. D’aprés ces régles, c’est IErtat
seul qui fait la guerre ; elle n’a pour but avoué que la soumission de I'Ftat
ennemi et ne doit troubler que le moins possible les individus qui y restent
étrangers. Telle est la regle devant laquelle la vieille sauvagerie ne désarme
pas toujours, mais qu’elle fait profession de respecter.

En temps de paix, c’est-a-dire presque toujours, les individus composant
les nations ont des rapports commerciaux et des communications scienti-
fiques ou industrielles qui en font comme un seul peuple. Quant aux
groupes restés en dehors de la civilisation gréco-romaine et devenus les
plus faibles, ils sont traités dans la guerre avec une sévérité excessive ; mais
dans la paix, qui est considérée comme I’état normal, ils coopéerent avec le
reste du genre humain, par le commerce. Le commerce, fils de la paix, a été
peut-étre le facteur principal de la civilisation. C’est par lui que les contrats
ont été introduits dans le monde peu a peu, grace a des contre-coups ina-
percus ; c’est par lui que la liberté du travail et I’échange sont devenus les
moyens de répartition des richesses acquises par la collaboration de tous.
Par I’échange et les contrats, tous les services que les hommes peuvent se
rendre les uns aux autres ont été mis au concours, non pas entre les na-
tions, mais entre les individus ou plutot entre les familles, quelle que soit
leur nationalité, de maniére a assurer 'avantage a celui qui rend chaque
service au prix du moindre travail.

A mesure que cette forme de la concurrence vitale a pris plus de place
dans les sociétés, on s’est apercu que, sous la seule condition d’exclure des
rapports individuels la violence et la fraude, activité industrielle des



76 LIVRE I. — CHAPITRE 6

hommes, abandonnée aux instincts primitifs, se réglait et se coordonnait
d’elle-méme, de maniere a utiliser les aptitudes les plus diverses et les plus
inégales et a développer les forces intellectuelles et morales de tous par la
pratique et ’habitude d’efforts soutenus. On comprenait, d’une part, que
tous les individus dont le genre humain se compose étaient liés par des
intéréts communs dans une méme coopération ; d’autre part, que la con-
currence vitale, agissant par I’échange et les contrats, sans fraude ni vio-
lence entre les individus, était préférable a la concurrence exercée avec
fraude et violence entre les groupes, par la guerre.

Voila donc deux formes de concurrence vitale : 'une agissant de groupe
a groupe, par la guerre ; 'autre agissant d’individu a individu, par la paix,
avec échange et contrats.

La concurrence vitale est sévere pour les faibles dans 'échange comme
dans la guerre : elle impose de rudes travaux et frappe souvent la vie elle-
meéme. Aussi la plupart des hommes aiment a ne pas la voir : un grand
nombre prétend I'adoucir ou la supprimer en faisant intervenir le gouver-
nement au profit des faibles dans la distribution des richesses. Mais par la
on ne peut détruire ni méme atténuer la concurrence vitale ; on ne fait
quen changer la forme et les conditions. Car des qu’on fait dépendre la
part de richesse attribuée a un individu du bon vouloir d’un autre individu,
investi du pouvoir social, la concurrence vitale pousse le premier a cher-
cher de toutes ses forces la faveur du second, ou, comme on dit, pousse les
particuliers a chercher la faveur du gouvernement. Les efforts suscités par
la concurrence commerciale ou d’échange tendent a l'utilité commune ;
ceux que suscite la concurrence de sollicitation, comme ceux que suscite la
guerre, sont stériles, tout au moins, pour le genre humain. L.a concurrence
commerciale offre le prix au plus industrieux ; la concurrence de sollicita-
tion offre le prix au plus intrigant.

Lorsque les individus qui composent un groupe se sont habitués a la sol-
licitation, cette forme artificielle de la concurrence vitale, et qu’ils entrent
en concurrence commerciale avec les individus des autres groupes, les
premiers se trouvent naturellement et fatalement inférieurs aux seconds ;
ils succombent dans la lutte, quelque aigués que soient les plaintes qu’ils
peuvent pousset.

Les causes permanentes de guerre sont le désir qu’éprouvent les peuples
pauvres de s’approprier par la force les richesses des peuples plus riches et
le désir des peuples dont la population surabonde de s’approprier les terres
dont la population est moins dense. Ces causes ont pris souvent pour
forme le désir d’un gouvernement d’étendre le territoire et d’augmenter le
nombre des hommes soumis a ses lois, afin d’augmenter sa puissance
militaire, de pouvoir avec plus d’avantage attaquer et se défendre. Cette
ambition pousse les peuples a constituer des empires de plus en plus con-



PREPARATION A I’ ETUDE DU DROIT 77

sidérables, ce qui tend a diminuer les chances de guerre, en méme temps
qu’a rendre les guerres moins destructices. — On peut mieux obtenir ces
derniers résultats par des confédérations.

En dehors des trois formes de concurrence vitale que nous venons de
définir, nous n’en connaissons et ne pouvons en imaginer aucune autre.
Nous ne connaissons non plus, ni ne pouvons imaginer, une combinaison
sociale quelconque susceptible de supprimer cette concurrence, ou méme
d’en diminuer I'énergie. Quoi que 'on puisse dire ou faire, les faibles, selon
les conditions de I'une ou lautre des formes de la concurrence, succom-
beront devant les plus forts et leur abandonneront, quoi qu’ils fassent, le
champ de la vie.






CHAPITRE VIL

IART SOCIAL.

Laissons 1a les considérations nombreuses et fort intéressantes auxquelles
nous conduirait I’étude des phénomenes produits par la concurrence vitale.
Constatons seulement encore une fois qu’elle est indestructible. On ne
peut en affaiblir les effets sans diminuer en méme temps les forces qui
poussent les individus a I'action en élevant devant eux des obstacles artifi-
ciels. La nation qui procéderait ainsi se rendrait moins capable de suppor-
ter la concurrence des autres et, si elle persistait, elle finirait par disparaitre.

De cette vérité reconnue par la science, on peut tirer un principe de di-
rection pour les arts dont I'objet est la conduite de la vie. Ces arts doivent
tendre a développer l'activité dans le plus grand nombre d’hommes pos-
sible et a rendre le groupe auquel ils s’appliquent aussi capable qu’il se peut
de soutenir avec succes la concurrence vitale.

Il n’y a qu’un art social, divisé en quatre branches, qui sont considérées
comme autant d’arts distincts. On reconnait leur identité a cela : qu’ils ont
une méme fin, s’exercent sur le méme objet et sont rattachés les uns aux
autres par les liens les plus étroits. La politique est l'art central, ou plutot
les trois autres arts ne sont que des démembrements de la politique. Celle-
ci, en effet, est chargée de la direction supérieure de la nation, de ses rap-
ports avec les autres nations, des soins a donner a sa puissance militaire, de
la défense contre les attaques du dehors et du maintien de la paix au de-
dans. C’est la direction politique qui établit les alliances, au besoin les con-
tédérations, et conduit les guerres, s’il y a lieu, de facon a mettre en jeu
toutes les forces du groupe : elle doit en tout temps conserver, entretenir et
développer ces forces.

Le meilleur moyen d’y parvenir est le maintien de la justice dans les rap-
ports que les citoyens ont les uns avec les autres : constater la justice et la
faire respecter est la fonction essentielle du gouvernement ; car la justice
est 'intérét public par excellence.

Pour que la politique soit bonne, il faut que les hommes investis du gou-
vernement aient un sentiment net et distinct de I'intérét de la nation et le
mettent au-dessus de tous les intéréts privés. Quant aux formes diverses de
gouvernement, sur lesquelles on a tant discuté depuis Hérodote, elles tien-
nent a des conditions changeantes. Chacune d’elles a pu étre préférable a



80 LIVRE I. — CHAPITRE 7

son heure, dans un état social donné ; chacune d’elles aussi a pu étre détes-
table 4 son heure et dans un état social différent. ' Un pays dans lequel la
direction politique serait mauvaise et persistante pourrait changer plusieurs
fois la forme et le personnel du gouvernement sans ¢tre mieux gouverné.
Les théories si nombreuses qui attribuent a telle ou telle forme de gouver-
nement une vertu particuliere et des besoins spéciaux, sont absolument
vaines et démenties par les faits. Leurs auteurs se sont attachés aux formes
et ont oublié le fonds, savoir : ce qui constitue le bon gouvernement. Or,
quelle que soit sa forme, le gouvernement animé de I'intérét public est bon
et le gouvernement abandonné aux intéréts particuliers est mauvais. Entre
les deux, il y a bien des degrés, mais la ou les intéréts particuliers dominent
a un certain point, il n’y a plus ni gouvernement, ni nation possible : il faut
tomber dans I'orbite d’un groupe mieux conduit et plus fort.

La fin normale de la politique est d’entretenir, par 'observation de la
justice, la concorde entre les citoyens, de réaliser peu a peu, a ’heure
convenable, les changements devenus nécessaires dans les arrangements
sociaux et, par conséquent, d’éviter les révolutions. En cas de révolution, le
gouvernement qui succombe est toujours blamable. Il était chargé de main-
tenir la paix, et il s’est conduit de telle sorte que les individus, réduits au
désespoir, se sont décidés a le renverser ou plutot a le laisser tomber, a tout
hasard. Toutes les révolutions ont eu lieu parce que le gouvernement, per-
dant de vue l'intérét collectif, s’abandonnait a des intéréts privés, soit a
dessein, soit par ignorance et pour n’avoir pas su s’élever a I'intelligence de
ses devoirs. Ce n’est jamais pour des fautes légeres ou en petit nombre
qu’un gouvernement établi peut étre renversé : c’est pour des fautes nom-
breuses et énormes.

La science nous enseigne encore qu'en maticre d’arrangements sociaux,
tout ce qui est renversé est mort : on ne restaure pas plus une forme so-
ciale qu’on ne ressuscite un cadavre. Si certaines institutions périssent, c’est
parce que les hommes changent d’opinions, d’idées, de sentiments. Ce
n’est pas une restauration des institutions qui peut les ramener sur leur pas.
Ils ont pu ne pas savoir ce quils voulaient ; mais ils savaient ce qu’ils ne
voulaient pas, et c’était les institutions qu’ils ont renversées.

La politique dirige les trois autres branches de I'art social et regne encore
dans chacune d’elles.

La pédagogie éléeve les hommes et doit les préparer a soutenir la lutte
pour lexistence, entre eux-mémes comme entre eux et les hommes des
autres groupes, soit pendant la paix par I'industrie et le commerce, soit
pendant la guerre par les vertus militaires. La pédagogie ajoute aussi a la

! Voy. Etudes sur la Science sociale, étude IV, § 2.



PREPARATION A I’ ETUDE DU DROIT 81

force vitale des individus et du groupe, en préparant les hommes a bien
vivre en société, de fagon a éviter les chocs qui blessent, a fomenter les
sentiments de bienveillance et d’assistance éclairées qui unissent les ci-
toyens les uns aux autres.

C’est de la morale surtout que s’inspire la pédagogie. C’est la morale, en
effet, qui donne aux individus leur régle de conduite, soit dans les relations
de la vie privée, soit dans celles de la vie publique. Ces régles déterminent
les devoirs de chacun ; elles tendent au maintien et au développement de la
force du groupe, en entretenant I'union de tous dans le sentiment net d’un
intérét commun bien connu et bien compris. En s’inspirant des lois cons-
tatées par la science sociale, le moraliste montrera que, si les hommes sont
toujours en état de lutte pour Pexistence, ils sont en méme temps en état
de collaboration, afin de rendre cette existence aussi bonne que possible ; il
dira dans quelles limites les suggestions de l'intérét privé sont légitimes et
dans quelles limites elles ne le sont pas. Il posera des regles a 'emploi des
richesses et des limites a I'ostentation. Il se gardera soigneusement de faire
consister la perfection dans 'effacement des désirs permanents, de l'intérét
privé, dans Plaffaiblissement de P'action. Il cherchera la sanction des pré-
ceptes de la morale dans I'assentiment énergique de tous.

Pendant que la morale conseille et exerce I'autorité par la persuasion, le
droit commande ; il définit, apres la morale, les regles auxquelles chacun
doit obéir volontairement ou étre contraint d’obéir par la force publique.
Les prescriptions du droit sont celles dont I'observation semble tellement
nécessaire qu’elle est la condition de la vie sociale : elle est imposée a ceux
mémes qui négligent les préceptes moraux. Le droit, inspiré par la science
sociale, évitera de susciter des intéréts privés contraires a la fin de la société
et de combattre des intéréts privés conforme a cette fin. Il n’hésitera jamais
a frapper les criminels, non pour les punir, mais pour conserver 'ordre
social.

L’art social actuel, dans toutes ses branches, est encore a ’état empirique
et traditionnel : ses divers préceptes ne sont rattachés les uns aux autres
par aucun lien que I'intelligence puisse apercevoir et lors méme qu’ils sont
excellents, on a peine a comprendre pourquoi ils sont tels. Aussi voit-on
que plusieurs d’entre eux sont attaqués avec beaucoup de force et médio-
crement défendus. Le jour ou toutes les branches de Iart social auront pris
un caractere scientifique, ses préceptes auront infiniment plus de force et
seront mieux observés qu'aujourd’hui. La vie sociale deviendra plus intense
et moins douloureuse.






CHAPITRE VIIIL.

CONCLUSION.

Depuis que le genre humain est sur la terre, il marche a tatons, sous
Iimpulsion d’inclinations premieres qui tendent a conserver, a augmenter,
a ¢tendre sa vie. Ces inclinations, agissant a la lumicre de connaissances
médiocres, lentement et péniblement accumulées, ont changé constam-
ment les conditions de la vie, 'ont rendue meilleure et accessible a un plus
grand nombre d’individus. Ce mouvement progressif a tres longtemps été
méconnu et, méme depuis que son existence a ¢té constatée, on n’a pas
cessé de le combattre. On a toujours cherché le bonheur pour I'individu et
la perfection de I’état social en maudissant tout ce qui semblait s’opposer a
un bonheur et a une perfection que 'on imaginait volontiers avoir existé
dans le passé et devoir exister dans I'avenir.

On a qualifié de progressives des conceptions sociales empruntées aux
anciens et plus ou moins introduites dans la pratique a diverses époques de
I'histoire : on a, comme nos prédécesseurs sur la terre, cherché lavenir
dans le passé, révé un état stationnaire et tenté de revenir sur le chemin
déja parcouru.

Cette tendance de la plupart des hommes, et surtout des moins éclairés,
est un simple effet de I'inertie primitive, de la paresse d’invention que nous
éprouvons tous a un certain degré. La notion d’un progres social répugne a
cette paresse et irrite : aussi cette notion n’est-elle acceptée, malgré son
évidence, qu’a contre-cceur, a demi, des levres seulement.

Une fois le progres constaté et accepté, un grand nombre de penseurs
ont cru que le bonheur et la perfection étaient réservés a I'avenir, peut-étre
a un avenir prochain.

Ces penseurs ont été inspirés, eux aussi, par des sentiments anciens, tou-
jours dominés par l'inertie native, par cette fatigue de I'action qui nous fait
considérer le repos comme le bien supréme. La fin de ’homme n’est pas
d’atteindre le repos, mais de le chercher toujours, sous I'impulsion des
forces qui le lui ont fait chercher des l'origine et bien avant quil en eut
congu l'idée. Ces forces ne sont pas éteintes et n’ont manifesté jusqu’a ce
jour aucune diminution. Il semble que I'accroissement si rapide que 'on
observe depuis quelque temps dans la puissance de I'industrie humaine,
imprime, au contraire, a ces forces une nouvelle énergie.



84 LIVRE I. — CHAPITRE &

La science ne nous permet pas de partager illusion de ceux qui voient
dans leur réve le bonheur, la perfection et le repos. En étudiant ’homme,
elle ne découvre aucun motif pour que le progres s’arréte, pour que l'in-
dividu et la société cessent de peiner, d’apprendre, de changer et s’im-
mobilisent dans un état stable toujours cherché et jamais atteint. « Un étre
imparfait, dit Aristote, ne doit point s’arréter. » Quand P’homme cessera-t-il
d’étre imparfait » Nous pouvons seulement prévoir la continuation du pro-
grés qui a jusqu’ici augmenté le genre humain en nombre et en qualité, par
Peffet de cette concurrence vitale qui appelle et choisit les courageux et
les forts en méme temps qu’elle déprime les pusillanimes et les faibles. Les
hommes des anciens temps 'ont subie sans la connaitre en I'appelant le
destin. 11 dépend de nous de Iétudier, de la comprendre et d’en tirer parti,
au lieu de lui résister obstinément et de maudire ses rigueurs. Gardons-
nous de blamer et de combattre les inclinations permanentes ; contentons-
nous de les modérer ou plutot de les diriger vers le bien général, sans
jamais perdre de vue le vieil adage stoicien : « Le destin conduit celui qui
consent ; il traine celui qui résiste. »

Ceux qui ont espéré obtenir le bonheur et la perfection, ont voulu les
atteindre au plus vite et hater la marche du genre humain vers ce qu’ils
considéraient comme le but supréme. L’expérience a montré leur erreur.
On a reconnu bientét qu’ils s’étaient trompés dans la conception du but a
atteindre, et qu’ils s’étaient trompés aussi en croyant arriver a ce but par un
grand effort, d’un seul bond en quelque sorte. Il nous est rarement donné
de voir le but au-dela d’une distance assez rapprochée et nous ne pouvons
faire un pas en avant qui soit définitif tant que les idées et les sentiments
des membres du groupe auquel nous appartenons ne se sont pas modifiés
de maniere a ce qu’ils 'acceptent et le réclament. Travaillons donc, si nous
désirons le progres, sur nous-mémes d’abord et ensuite sur les autres par la
persuasion, avec fermeté, mais avec patience, sachant que si le mouvement
en avant est irrésistible, il est lent et difficile, parce que les masses hu-
maines marchent avec répugnance, s’ignorent souvent et sont toujours
disposées a reculer, par un chemin qu’elles croient connaitre et qui, cepen-
dant, leur est inconnu.









LIVRE IT

DE L’ INEGALITE
DES CONDITIONS SOCIALES






Nous discuterons avec quelques développements dans ce livre une ques-
tion qui se rencontre en quelque sorte a lentrée des études juridiques et qui
les domine en quelque sorte, celle de la raison d’étre et de la justice de la
propriété privée, ou, en termes plus généraux, de I'inégalité des conditions
sociales. Les jurisconsultes des deux derniers siecles s’en étaient occupés,
mais avec peu de succes, parce qu’ils faisaient dériver le droit de propriété
de 'occupation, telle que I'entendaient les Romains. Depuis une centaine
d’années, on a préféré prendre la propriété privée comme un postulat in-
contestable duquel on pouvait partir sans inconvénient. L’expérience a
montré que ce postulat, loin d’étre accepté, soulevait des protestations vio-
lentes auxquelles on ne pouvait répondre par une simple affirmation. Il
devenait utile et méme urgent de rechercher avec soin les causes de cette
institution fondamentale et de les faire connaitre franchement, de facon a
dissiper les doutes qui s’¢élevaient dans un certain nombre d’esprits et dans
ceux des propriétaires eux-mémes. C’est au jurisconsulte, plus qu’a tout
autre, qu’il appartient de répondre a ces doutes, car quelle valeur aurait
I'étude du droit et quelle autorité pourrait avoir son enseignement, si le
principe de la propriété était en question ?






INTRODUCTION

§ 1°. — Neécessité de cette étude.

L’inégalité des conditions sociales est fort ancienne, puisqu’elle remonte
bien au-dela des temps historiques. Cependant, la nécessité de son exis-
tence ne s’impose pas, a premicre vue, a lesprit des hommes : on I'a subie ;
mais, pendant une longue suite de siecles, I'histoire nous enseigne que les
penseurs, philosophes, théologiens et autres, n’ont pas cessé de considérer
égalité des conditions comme un état désirable. C’est un point sur lequel
la philosophie grecque, le christianisme et les libres penseurs de notre
temps sont parfaitement d’accord.

Enfin, les attaques dirigées contre I'inégalité des conditions ont pris, de
nos jours, un tel caractere, elles ont ébranlé tant de consciences, elles ont
troublé a un tel degré 'enseignement, 'administration publique et le 1égi-
slateur lui-méme, qu’il devient indispensable de les discuter a fond, dat-on
examiner les fondements mémes des sociétés humaines.

En effet, chez tous les peuples qui ont hérité de la civilisation gréco-
romaine, et particulicrement en France, on ne peut plus aborder un pro-
bleme de législation, d’administration ou méme de morale, sans avoir une
opinion arrétée a cet égard. Si égalité des conditions sociales est désirable
et possible, comme on I'a dit ou sous-entendu pendant tant de siccles, sans
avoir jamais entrepris de le prouver, il faut que les gouvernements et les
législateurs y tendent et qu’on les estime d’autant meilleurs qu’ils approche-
ront plus pres du but. il en est autrement ; si Pégalité des conditions n’est
ni désirable par elle-méme, ni juste, ni utile 2 ceux au nom desquels on la
réclame si haut, ni réalisable ; si le sentiment qui nous y porte n’est qu’un
résultat de Iignorance primitive, il faut cesser d’en tenir compte et diriger
la société vers un autre but en y introduisant les réformes dont elle a
besoin.

Ces réformes ne seront possibles que lorsqu’on aura pris un parti sur
Iéternelle question de I'inégalité des conditions qui se dresse, a chaque
instant, comme un obstacle a tout progres, sous les noms divers de « socia-
lisme de révolution, de socialisme d’Etat ou de la chaire, de protection-
nisme, d’extension de toute sorte donnée aux attributions du gouverne-
ment, etc. » Comment marcher avec quelque assurance, si 'on ignore le
but auquel on tend, si on rencontre a chaque instant, non seulement dans
les assemblées, mais aussi chez le méme individu, des opinions contradic-



92 LITVRE II. — INTRODUCTION

toires ; si 'on ne s’entend plus sur ce qui est juste, bon, utile, et sur ce qui
ne Pest pas ?

Sans doute, cet état maladif de 'opinion n’arrétera pas la marche de la ci-
vilisation, car, comme le dit Virgile, « le destin trouvera un chemin » ; mais,
lorsque les hommes refusent de trouver eux-mémes, par la pensée et la
réflexion, la route qu’ils doivent suivre, lorsqu’ils s’abandonnent au destin,
ils n’arrivent au but qu’a la suite de chocs désastreux, de désordres qui font
bien des victimes et imposent a un grand nombre d’individus des souf-
frances aigués.

§ 2° — Idéal de la Justice.

Avant de discuter I'inégalité des conditions et d’examiner la discipline
sociale, cherchons en quoi peut consister la justice entre les hommes.
Ensuite, nous étudierons les dires de ceux qui prétendent aller au-dela,
en s’inspirant de sentiments qu’ils estiment meilleurs.

Considérons, d’abord, la condition du genre humain, telle que I'obser-
vation la montre a chacun de nous. Le genre humain se trouve animé d’un
instinct qui porte chaque individu et tous les individus ensemble a conser-
ver et a étendre leur vie. En face de la nature, les hommes, considérés col-
lectivement n’ont, pour obtenir les objets qu’ils désirent et dont ils ont
besoin, d’autres moyens que le travail de leur intelligence, de leur volonté
et de leur corps : I'invention, I’épargne, effort musculaire. En dehors de ce
qu’ils obtiennent par ces moyens, au-dela de la cueillette primitive, ils n’ont
et ne peuvent rien avoir.

Tout, dailleurs, est obstacle devant eux : ils sont exposés a la misere, a la
faim, aux maladies de toutes sortes, aux intempéries, tempétes et cyclones,
aux tremblements de terre, aux inondations, aux plantes empoisonnées,
aux bétes féroces et venimeuses. Personne, absolument personne, ne vient
leur porter secours : s’ils veulent soutenir la lutte et se défendre, ils ne ren-
contrent jamais d’autres ressources que celles qu’ils peuvent trouver en
eux-meémes. Il leur faut souffrir la peste, la famine, la concurrence des
sauterelles, du phylloxéra, de mille autres animaux nuisibles, et celle qu’ils
se font les uns aux autres ; il leur faut endurer des cataclysmes, comme
Iéruption du Krakatau, qui les détruisent par myriades, sans apercevoir,
pour résister a tant d’ennemis, d’autres moyens que le travail d’invention,
d’épargne et I'effort musculaire.

Telle est, personne ne saurait le nier, la condition du genre humain sur
notre planécte, la condition commune de tous les hommes. L’idéal de la
justice serait atteint si chacun des individus, ou, tout au moins, chacune des
familles dont le genre humain se compose, se trouvait dans les mémes
conditions que celui-ci, ni plus ni moins. Celui qui prétendrait obtenir des



PREPARATION A I’ ETUDE DU DROIT 93

conditions meilleures, ne pourrait y parvenir qu’aux dépens de ses sem-
blables, en s’appropriant le produit de leur invention, les capitaux épargnés
par eux ou conquis par leur travail. Il ne serait pas placé dans des condi-
tions égales a celles de tous : il serait un privilégié.

En tout temps, des hommes ont essayé de se placer dans cette situation,
de s’approprier, par la fraude ou la violence, les fruits du travail et jusqu’a
la personne de leurs semblables. I’homme est ainsi devenu pour ’homme
la pire et la plus dangereuse des bétes féroces. A mesure que les individus
se rapprochaient, 'expérience leur enseignait assez vite que I’état de guerre
¢tait un obstacle opposé au développement de leur vie, et ils se sont effor-
cés d’en sortir, en constituant, dans chaque groupe, un pouvoir exercé par
des individus acceptés ou choisis, ayant pour fonction de prévenir et de
réprimer, au besoin, les actes de violence et de fraude. Mais ces préposés,
¢tablis souvent au profit d’'un certain nombre d’individus seulement, et
souvent infideles au mandat qu’ils avaient regu, se sont presque toujours
placés eux-mémes au-dessus de la condition commune, et ont mis un
nombre plus ou moins grand de leurs sujets ou concitoyens au-dessous de
cette condition. Chargés de conserver et de diriger les forces militaires de
leur groupe, pour le défendre contre les groupes ennemis ou les attaquer,
ils ont, maintes fois, employé ces forces a I'intérieur, au profit d’un petit
nombre de leurs concitoyens ou sujets et au détriment du plus grand
nombre.

Drailleurs, on n’a guere tenté d’établir, entre les gouvernants et les gou-
vernés, des rapports rationnels et justes. Encore moins a-t-on pu établir
entre eux des rapports d’égalité, quelque nombreux quaient été les efforts
tentés en ce sens par les républiques de I'antiquité et par celles du Moyen
age. Dans presque toute la suite des temps historiques, les penseurs ont
cherché plutot a inspirer aux gouvernés la soumission, la patience, et aux
gouvernements le respect d’une justice assez peu définie, qua régler les
rapports des uns et des autres d’apres une théorie rationnelle. Les droits
respectifs des gouvernés n’ont cessé d’étre régis a tatons, sous l'influence
d’idées ou de sentiments plus ou moins éclairés.

Ces droits ont paru plus clairs, plus équitables et mieux définis, en dehors
des discussions philosophiques et juridiques, lorsque la pratique du com-
merce s’est introduite et étendue. Dans cette pratique, les marchandises
que chacun possede sont appréciées par ceux qui en ont besoin. Peu a peu
le travail, invention, I’épargne, sont devenus marchandises et ont été ap-
préciés et rémunérés en conséquence. Alors, la plupart des services que les
hommes peuvent se rendre les uns aux autres ont pu étre appréciés et
rémunérés de méme par ceux qui en ont besoin sans intervention du
gouvernement.






CHAPITRE PREMIER.

LA SOCIETE MODERNE.

§ 1. — Lois de la Révolution.

Enfin, il y a cent ans environ, les législateurs de la Révolution francaise
ont essay¢ de définir un régime rationnel dont, tout en marchant a tatons
dans les ténebres, les peuples civilisés s’étaient rapprochés. Ce régime con-
sistait a placer, autant qu’il était possible, chaque individu dans la méme
condition que le genre humain sur la planete, en lui donnant part au capital
de connaissances et de richesses accumulées par le travail de ses prédéces-
seurs dans la vie. Sous ce régime, en dehors de la fraude et de la violence
contre les personnes, I'individu était libre de s’appliquer 2 tel genre de tra-
vail qui lui convenait et d’échanger avec ses semblables ses services ou les
produits de son labeur. C’était un régime de liberté, et, comme tous les
citoyens avaient les mémes droits, c’était un régime d’égalité. Chacun de-
venait responsable de la satisfaction de ses besoins, de ceux de sa femme
et de ses enfants. En dehors des lois, on recommandait a chacun la bien-
veillance pour ses semblables ou, comme on disait, la_frazernite.

Pour exclure de la cité la fraude et la violence par une justice exacte et
une bonne police, on instituait un gouvernement élu par le suffrage des
citoyens et renouvelé par ce suffrage a des époques rapprochées, détermi-
nées par la loi.

Ce régime tres simple et tres rationnel mettait au concours tous les ser-
vices que les hommes peuvent se rendre les uns aux autres, au jugement
des intéressés, de manicre a obtenir ces services au prix du moindre travail
possible, et chaque famille se trouvait, autant qu’il se peut, dans la méme
condition que le genre humain, dans la condition commune. I était diffi-
cile d’approcher plus pres de I'idéal.

Mais on n’avait établi ni cherché a établir 'égalité des conditions. L’héri-
tage était maintenu et les propriétés respectées. On n’avait supprimé que
les droits qui attribuaient a certaines classes une supériorité d’avantages sur
les autres citoyens : des privileges.

Ce régime, fort applaudi a l'origine, parce qu’il mettait fin a des iniquités
flagrantes, signalées depuis des sic¢cles et vivement senties, fut attaqué,
d’abord, par les anciens privilégiés seulement. Mais bient6t il rencontra



96 LIVRE II. — CHAPITRE 1

dans I'ignorance publique un obstacle trop puissant. On prétendit, en pre-
mier lieu, qu’on aurait da décréter 'égalité des conditions. Plus tard, on a
fait et soutenu des plans nombreux de reconstitution sociale et, ces plans
ayant été décriés a la discussion, on s’est contenté de critiquer la liberté en
termes généraux, aussi amers que possible, avec la derniére violence. Enfin,
toutes ces déclamations n’aboutissant 4 aucune ceuvre utile, ni méme a
aucune opinion susceptible de résister a la discussion, on a réclamé, au
nom des plus nombreux et des plus pauvres, 'anéantissement du gouver-
nement et des lois, 'anarchie, c’est-a-dire le retour a la sauvagerie primitive.

Voila ou en sont, aujourd’hui, ceux qui s’appellent « socialistes militants »
ou de révolution. Ils arrivent aux conclusions que pratiquent ceux contre
lesquels ont été faites les lois pénales, jusqu’a nier la civilisation et a vouloir
la détruire. Dans une autre sphére, on rencontre les socialistes de la chaire,
les philosophes et les politiciens qui veulent faire « quelque chose » pour tel
ou tel motif, mais toujours contre 'ennemi commun, la liberté.

Le régime de la liberté, du reste, est demeuré a I'état d’idéal, non seule-
ment en France, ou une longue réaction I'a altéré et affaibli, mais aussi
chez les peuples les plus éclairés, ou il est attaqué avec autant d’amertume
et de violence que chez nous.

La discussion a laquelle donne lieu, en ce moment, I'inégalité des condi-
tions dans toute I’étendue du monde civilisé, tend a savoir si le progres
consiste a étendre davantage la liberté du travail et la sécurité de la pro-
priété, ou, au contraire, a les restreindre. Il est impossible de marcher sé-
rieusement en avant sans avoir pris un parti a cet égard et défini le but, afin
de sortir de Iincertitude ou des discussions trop confuses et trop peu
sérieuses nous ont maintenus jusqu’a ce jour.

§ 2. — Meécanisme de la Liberte.

Il ne suffit pas de décrire a grands traits le régime de la liberté pour en
faire comprendre le fonctionnement : il faut en exposer le mécanisme
d’ensemble et montrer quelle solution il donne aux problémes fondamen-
taux de 'organisation de I'industrie. — Il faut, d’abord, énoncer cette vérité
évidente, que I'industrie doit étre conduite et exercée sans interruption.

Sous ce régime, personne n’a besoin de concevoir 'ensemble de I'in-
dustrie dans le monde ou dans un pays donné, de méme que personne n’a
pouvoir ni qualité pour la diriger. Dans chaque branche d’industrie, la con-
ception et la direction appartiennent a plusieurs fonctionnaires, nommés
« entrepreneurs », dont chacun, aprés avoir congu le plan d’une entreprise
particulicre, 'exécute en réunissant les capitaux et les ouvriers qui lui sont
nécessaires. Cette réunion est effectuée par des contrats avec des ouvriers
et des capitalistes, c’est-a-dire par I'accord de volontés libres.



PREPARATION A I’ ETUDE DU DROIT 97

L’homme ne peut rien concevoir ni exécuter sans s’exposer a des
chances d’erreur, et Pentrepreneur est homme. Il court donc, quelque
habile qu’il puisse étre, des risques d’erreur, soit dans la conception, soit
dans la conduite de lentreprise. II prévoit que les capitaux, la main-
d’ceuvre, la mati¢re premicre lui cotteront tant ; qu’il pourra obtenir dans
I'avenir une somme donnée de produits et la vendre tant ou a peu pres.
Rien n’est plus facile que de se tromper dans ces calculs, dont toutes les
données sont variables et incertaines. Qui peut, notamment, prévoir avec
certitude le chiffre de vente auquel il arrivera ?

L’entrepreneur court donc toujours un risque plus ou moins grand, au-
quel personne ne peut le soustraire : tout en travaillant beaucoup, il est
exposé a ne pouvoir remplir les engagements qu’il a pris envers les capita-
listes qui lui ont accordé du crédit, et il est a la fois ruiné et déshonoré s’il
ne les remplit pas. Si, d’autre part, il manque de vigilance, d’énergie, de
caractere ou de modération dans ses dépenses, sa ruine est certaine.

Voila un fonctionnaire placé dans un poste dangereux ou il doit déployer
une vigilance constante exercée sur les autres et sur lui-méme, chargé
d’inventer sans cesse, d’imaginer des combinaisons et des ressources aux-
quelles il n’avait pas songé a lorigine et qui, malgré tout, n’est jamais sur
du succeés. Assurément, cet homme a droit 4 une rémunération et a une
rémunération élevée, pour le travail si important, si utile, et en méme
temps si pénible, auquel il se livre.

Cette rémunération, qui s’appelle profiz, lui est assurée si son entreprise
est bien congue, bien conduite et s’il a de la chance, comme on dit : elle
prospére en raison de la bonne conduite et de la chance ; mais sl y a une
erreur de conception, un vice de conduite ou méme trop de mauvaise
chance, le profit disparait : il est remplacé par une perte, et au lieu d’avoir
fait fortune 'entrepreneur est ruiné.

Voila la condition de I'entrepreneur, de celui qui dirige tout et répond
de tout.

Considérons maintenant celle du capitaliste, du propriétaire de terres ou
de maisons. Celui-ci exerce une fonction qui semble simple et facile, parce
qu’elle consiste a fournir a I'industrie les capitaux qui lui sont nécessaires,
sous la forme ou ils sont nécessaires. Pour remplir cette fonction, il faut
d’abord avoir acquis un capital par travail ou par héritage ; il faut, ensuite et
surtout, s’abstenir de le consommer pour la satisfaction de ses besoins
propres, ce qui est pénible, a tel point qu’un grand, un trés grand nombre
d’hommes ne sont pas capables de cet effort, qui constitue I'épargne.

Ce n’est pas tout encore, car il faut que le capitaliste donne une forme a
ses capitaux, c’est-a-dire les place : il peut les mettre en fonds de terre, en
maisons ou les confier a telles ou telles conditions a un entrepreneur qui



98 LIVRE II. — CHAPITRE 1

s’engage a les conserver, a les rendre au bout d’un certain temps pendant
lequel il leur donne la forme de telle ou telle marchandise.

Mais, dans tout placement, il y a un risque, risque de moins-value ou de
perte totale, et il est impossible au capitaliste de s’y soustraire enti¢rement.
Sans doute, un fonds de terre ne s’anéantit pas habituellement, mais il périt
quelquefois. Le risque agricole peut étre rejeté sur un fermier, mais le fer-
mier peut étre ou devenir insolvable, de telle sorte que si le risque est atté-
nué, il ne peut jamais disparaitre. La méme observation s’applique a tous
les capitaux prétés et placés au compte et risque de 'entrepreneur.

A Pabstinence qui constitue I’épargne et au risque, il faut joindre Peffort
nécessaire pour défendre le capital que 'on possede contre lavidité de
ceux qui voudraient s’en emparer, ou contre la négligence de ceux auxquels
il est temporairement confié. Comment se conserveraient les approvision-
nements de toute sorte, comestibles, meubles, vétements et marchandises,
si une vigilance constante, des efforts continus et quelquefois dangereux,
ne les défendaient pas sans cesse ? Seulement, cet effort est presque tou-
jours I'ceuvre de entrepreneur plutédt que celle du simple capitaliste.

Quoi qu’il en soit, il est impossible d’exiger que I'effort-épargne soit gra-
tuit et que le risque de perte auquel le capitaliste est toujours exposé ne soit
rémunéré par aucune prime. Aussi le capitaliste est-il rémunéré par une
part qui s’appelle fermage, quand il s’agit d’un fonds de terre, /yer lorsqu’il
s’agit d’une maison, zztérét lorsqu’il s’agit d’'une somme prétée et rembour-
sable en especes. — La mauvaise chance ou I'inhabileté peuvent faire dis-
paraitre cette rémunération, tout comme le profit de 'entrepreneur.

Il y a, dans la production industrielle, une troisieme fonction, celle de
Iouvrier qui fournit la main-d’ceuvre et fait pour travailler, lui aussi, un
effort moral.

Cette fonction est reconnue et admise par tout le monde. Il n’est donc
pas nécessaire d’y insister. On ne peut pas plus exiger de Pouvrier que de
Ientrepreneur ou du capitaliste qu’il livre gratuitement I'effort qu’on lui
demande. Aussi, lui attribue-t-on une rémunération qui s’appelle salaire et,
dans les arrangements ordinaires, on écarte le risque de perte du salaire
autant que le risque peut étre écarté des choses humaines.

Entrepreneur, capitaliste, ouvrier, voila les trois fonctionnaires indispen-
sables a I'industrie et les seuls indispensables. Il n’y en pas d’autres. Bien
souvent méme, les trois fonctions sont exercées en méme temps par une
méme personne, lorsque Iartisan, par exemple, exerce son métier avec ses
capitaux propres et son travail propre. Une méme personne peut remplir
deux fonctions seulement, conduire, par exemple, une entreprise avec un
capital propre et des ouvriers payés, ou étre employée comme ouvrier et
posséder des économies. Mais les trois fonctions subsistent toujours, parce



PREPARATION A I’ ETUDE DU DROIT 99

que ’homme ne peut se livrer a la production industrielle qu’a la condition
d’entreprendre, d’épargner et de travailler avec les mains.

Pour faire concourir ensemble ces divers agents a la production in-
dustrielle, il faut que leurs volontés s’accordent et que les conditions du
concours de chacun d’eux soient arrétées par des conventions librement
débattues et librement consenties. Ces conventions déterminent d’avance,
autant qu’il est possible, la rémunération des divers collaborateurs dans
chacune des branches et des entreprises de chaque branche. De la résulte la
part de chacun dans le produit du travail de tous.

Ainsi, le travail que chaque individu apporte a I'ceuvre collective, les ser-
vices qu’il rend, sont appréciés et rémunérés par ceux qui en profitent.
Chacun est alternativement appréciateur et apprécié selon qu’il achéte ou
qu’il vend : chacun s’efforce d’apprécier le moins haut qu’il peut les set-
vices d’autrui et de faire apprécier les siens le plus haut possible. C’est une
lutte, pacifique sans doute, mais continue, dans laquelle tous les hommes
se trouvent plus ou moins engagés et dans laquelle le plus fort est jugé le
plus digne.

La part que chacun rec¢oit dans I'ceuvre commune dépend de deux causes
: de la chance et du mérite. La chance, c’est 'inconnu, ce sont tous les évé-
nements qui échappent a la prévision humaine, comme I'effet des saisons,
une récolte abondante ou médiocre, qui fait varier les prix de presque
toutes les marchandises et, par suite, la rémunération de tous ceux qui les
ont produites ; comme une guerre, une ¢pidémie, un tremblement de terre,
une mauvaise loi, qui trouble tout a coup les conditions dans lesquelles
le travail s’exerce ; et, pour chaque individu, une maladie, une chute, une
bonne ou une mauvaise rencontre, etc., etc.

Le mérite consiste dans les qualités morales et physiques déployées dans
I'exercice de Iindustrie et qui procurent une supériorité au vigilant sur le
négligent, a ’homme actif sur le paresseux, a 'économe sur le prodigue, au
prévoyant sur 'imprévoyant, etc. Naturellement il ne s’agit ici que des qua-
lités réellement déployées dans l'action et non des qualités purement spé-
culatives, attestées et appréciées dans le discours et dans l'opinion des
hommes.

A chances égales, le mérite 'emporte toujours ; a mérite égal, c’est la
chance qui décide du succes. Mais, dans les choses humaines, la chance et
le mérite sont toujours mélés et aucune puissance ne saurait les séparer.

Il est impossible de les séparer méme par la pensée, car le mérite indus-
triel d’'un homme peut étre, bien souvent, aussi inconnu a son plus proche
voisin que la chance elle-méme. Un marchand s’apercoit qu’en vendant a
dix pour cent de bénéfice trois fois plus de marchandises, il gagnera 30, la
ou il gagnait 20, en vendant a vingt pour cent, comme ses prédécesseurs et
concurrents. Il s’enrichit. « Il a de la chance », disent ses concurrents ; il a



100 LIVRE II. — CHAPITRE 1

du mérite, disons-nous : il s’est enrichi en rendant un service a meilleur
marché, au grand avantage des consommateurs. J’achete un terrain pres
d’une ville qui grandit : ce terrain acquérant de la valeur, je deviens riche.
Quelle chance ! dira-t-on, et avec raison, si je n’ai pas prévu I'agrandisse-
ment de la ville ; mais, si j’ai prévu cet agrandissement, j’ai eu du mérite,
tout en me félicitant de ce que ma prévision, qui pouvait étre erronée, ait
été confirmée par I'événement.

11 serait facile de multiplier indéfiniment les exemples de ce genre. Par-
tout on verrait, dans la vie des entrepreneurs surtout, le mérite et la chance
melés dans des proportions que 'on ne saurait déterminer. Or, ce sont les
opérations des entrepreneurs qui déterminent les rémunérations des ou-
vriers et des capitalistes. S’il en est ainsi (et il nous semble bien difficile a
une personne de bonne foi de ne pas le reconnaitre comme nous), il est
évident que les rémunérations des divers agents de I'industrie ne sont ni ne
peuvent étre proportionnelles au mérite de chacun. On pourra, avec un
mérite médiocre, obtenir une grosse rémunération et n’en obtenir qu’une
médiocre, ou peut-étre aucune, avec un grand mérite. Toutefois, ce dernier
cas est beaucoup plus rare que le premier.

Examinons maintenant si Pégalité se rencontre dans le mérite industriel.

Sous le régime de la liberté de I'industrie, chaque chef de famille, dispo-
sant librement de son travail et de tout ce qu’il peut acquérir par I’échange
et les contrats, est responsable de la satisfaction de ses besoins, de ceux de
sa femme et de ses enfants. Le gouvernement écarte de lui, autant que pos-
sible, la violence et la fraude. Cet homme se trouve ainsi placé dans la con-
dition commune en face de la nature, a laquelle il doit demander ou ravir
tous ses moyens d’existence sans étre secouru par qui que ce soit.

Dans cette situation, toutes les inégalités naturelles qui existent entre
les hommes, toutes celles qui résultent des antécédents historiques et de
I’hérédité, produisent des effets sur la condition des individus, entre les-
quels elles créent de nombreuses inégalités sociales, notamment quant a la
possession des richesses. Tous les services, ceux de gouvernement excep-
tés, se trouvent au concours entre tous les citoyens. C’est a chacun de
choisir le service qu’il s’estime le plus capable de rendre, celui auquel, au
jugement de ceux qui en ont besoin, il sera trouvé le plus capable : il est
responsable de son choix, bon ou mauvais.

La loi par laquelle tous les individus qui concourent sous un régime de
liberté sont placés, est la loi souveraine de 'offre et de la demande. Les
individus qui concourent a conditions égales, sous I'empire de cette loi,
sont loin d’étre égaux : ils se trouvent, au contraire, placés par séries iné-
gales, les uns plus haut, les autres plus bas dans I’échelle.

Considérez, par exemple, les entrepreneurs dans une branche quelconque
d’industrie ou de commerce, dans la fabrication des draps de telle ou telle



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 101

sorte, par exemple. Il y en a qui produiront ce drap a 5 francs le métre,
tandis que d’autres ne peuvent le produire qu'a 6, a 7, a 8 francs. Le drap,
produit par les uns et les autres, se vend a 8 francs. Les premiers gagnent 3
francs, les seconds 2, les troisiecmes 1 franc, tandis que les derniers cou-
vrent leurs frais tout simplement. Les premiers gagnent plus que les autres,
parce qu’ils sont plus habiles dans I'exercice de la fonction commune, et, si
le prix des draps vient a baisser, ils n’éprouveront quune diminution de
profit, tandis que les derniers seront ruinés, s’ils ne deviennent plus habiles.

Les mémes différences se rencontrent entre les capitalistes. Les uns sa-
vent mieux placer les fonds épargnés, les autres y sont moins habiles ; les
uns se contentent d’avoir épargné un capital médiocre, les autres veulent
épargner davantage, et mettent de coté une partie de leurs revenus, tandis
que les premiers dépensent les leurs. Les uns deviendront plus riches que
les autres.

Les mémes différences se montrent entre les ouvriers. Tel ouvrier, appli-
qué au méme travail quun autre, produira deux fois et jusqu’a trois fois
plus pendant un temps donné. Il recevra probablement un salaire plus
élevé, et si, Pentreprise ayant moins de débouchés, entreprenecur est réduit
a congédier un certain nombre d’ouvriers, il congédiera, de préférence,
toutes choses égales d’ailleurs, celui qui produit moins.

Sous ce régime, tous les services étant mis au concours entre les indivi-
dus et jugés par les consommateurs, ceux-ci ne tiennent compte que du
prix auquel chaque service est offert et préferent, entre deux concurrents,
celui qui le leur offre au meilleur marché, sans s’attacher a aucune autre
considération. Le plus habile a rendre le service demandé est toujours le
premier et le mieux rétribué, les autres viennent ensuite. Ceux qui ne peu-
vent concourir que faiblement a 'ceuvre commune regoivent peu, et ceux
qui ne sont capables de rendre aucun service demandé ne regoivent rien.
Ils ne peuvent plus vivre indépendants par eux-mémes et n’existent que
par la tolérance, par la faveur d’autrui. Telle est la loi.

Personne ne conteste que le régime de la liberté du travail ne soit celui
sous I'empire duquel tous les individus déploient la plus grande énergie et
travaillent avec le plus d’assiduité. Toujours en face de concurrents qui leur
disputent le marché, menacés de ruine, exposés a la faim s’ils ne travaillent
sans cesse et dans des conditions changeantes, toujours responsables de
leur destinée, ils sont obligés, par la responsabilité qui leur incombe, de se
tenir sans cesse en éveil. Chacun peut arriver a la situation la plus haute,
mais a condition de la conquérir par ses efforts, d’étre plus fort que tous
ses concurrents : nul ne 'empéche de devenir le premier, s’il le mérite et
il trouve encore des situations fort bonnes dans les rangs inférieurs ; mais
au dernier, son état est précaire : entrepreneur, il peut étre ruiné par le
moindre progrés ou par le moindre accident social ; ouvrier, il peut man-



102 LIVRE II. — CHAPITRE 1

quer de pain. Ces conditions sont rudes, mais il n’en est pas qui suscitent
autant d’énergie, qui fassent découvrir a chaque individu des ressources,
des forces dont il ignorait existence.

Dans la société constituée sous ce régime, chacun vit plus ou moins lar-
gement selon qu’il gagne ou possede plus ou moins, suivant une série
d’inégalités qui descend jusqu’au point ou la famille ne peut plus gueére
durer et subsiste a peine, suspendue en quelque sorte entre la vie et la
mort, dans un état qui rappelle celui de certaines peuplades sauvages, jus-
qua ce qu’elle se releve par un supréme effort, ou meure ou tombe a la
charge d’autrui.

Qu’ll s’éleve, sous ce régime, de tres grandes fortunes, il n’y a en cela rien
qui doive nous étonner : I'entrepreneur qui a le mieux prévu les besoins du
marché et qui sait le mieux y pourvoir, gagne plus, beaucoup plus que ses
concurrents, moins habiles ou moins heureux ; il est capable d’administrer
de grands capitaux, et de diriger le travail d’'un grand nombre d’hommes,
tandis que lentreprencur capable seulement d’administrer des capitaux
moindres ou de commander moins d’hommes gagnera moins. De méme,
le capitaliste capable de conserver de grands capitaux recevra plus que le
capitaliste capable seulement de conserver des capitaux moindres. Comme
les entrepreneurs capables de conserver et d’administrer de tres grands
capitaux sont fort rares, ils recoivent des rémunérations tout a fait excep-
tionnelles, comme les grands ingénieurs et les grands artistes, qui sont des
salariés.

Sous ce régime de liberté pure, on le remarquera, il n’y a rien qui res-
semble a des classes. Le concours est établi entre individus, sans distinc-
tions d’aucune sorte. Tel, qui était hier ouvrier et aujourd’hui petit entre-
preneur, conduira demain de vastes entreprises et produira des millions.
Tel, qui maniait hier des millions et jouissait d’'un immense crédit, ne
trouve pas aujourd’hui qui veuille lui préter 500 francs. Tel, qui était entre-
preneur hier, sera demain homme de peine. Les conditions, déterminées a
chaque instant de Pexistence par le mérite et par la bonne ou mauvaise
chance, sont essentiellement instables et personne ne peut empécher qu’el-
les changent a I'instant méme ou le mérite, accompagné de bonne ou de
mauvaise chance, vient a changer.

Les conditions de concours sont égales entre tous, les conditions des
individus sont inégales.

§ 3. — Le Gouvernement.
Pour que la liberté de chaque particulier puisse s’étendre aussi loin que

possible, il faut que I'activité d’aucun d’eux ne soit entravée par la violence
ou la fraude : il faut que I’état de guerre soit supprimé dans l'intérieur de la



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 103

cité ; et comme il y a toujours des hommes disposés a s’approprier les
biens acquis par le travail d’autrui, on a jugé convenable de les contenir
d’abord par la réprobation de I'opinion et, plus tard, par la force. Un cer-
tain nombre d’individus ont recu la mission de maintenir la paix et ont
constitué dans chaque pays ce qu'on appelle le « gouvernement ». Le gou-
vernement est chargé de faire respecter ’état de propriété établi par les lois,
de veiller a Pobservation et a exécution des contrats, de préparer et de
diriger la défense du pays contre les ennemis du dehors. Les antécédents
historiques ont ajouté a ces attributions essentielles d’autres attributions.

Les hommes auxquels est conférée la fonction de gouvernement, et tous
les agents placés sous leurs ordres, travaillent et vivent dans une condition
tres différente de celle dans laquelle travaillent et vivent les fonctionnaires
de Iindustrie. Ceux-ci ayant a satisfaire des besoins individuels, leurs set-
vices sont appréciés et rémunérés par ceux qui en profitent : le chapelier et
le cordonnier offrent a ceux qui se présentent chez eux des chapeaux et de
la chaussure : si Pacheteur trouve que les chapeaux ou les chaussures ne lui
conviennent pas, ou coutent trop cher, il s’éloigne, pronongant ainsi sur le
travail du fabricant un jugement sans appel : les prétentions du vendeur
sont controlées sans cesse par celles de 'acheteur, et celles-ci sont limitées
par la possibilité de se procurer les objets qu’il désire au prix qui lui con-
vient : I'intérét du vendeur et celui de acheteur se font équilibre et se re-
glent réciproquement. Dans les fonctions dites publiques, les choses se
passent autrement. Le service a rendre, ne portant pas sur un objet ma-
tériel et ne s’appropriant a aucune personne déterminée, ne peut étre
rémunéré comme ceux de I'industrie. Maintenir la paix intérieure, rendre la
justice civile et criminelle, conduire des négociations, préparer une armée
et la commander, ce sont la des services trés réels et rendus a tous les
citoyens, sans qu’il soit possible a aucun d’entre eux de dire exactement
combien ils lui rapportent. Ces services sont donc rémunérés au moyen de
contributions levées, par autorité, sur les citoyens et réparties, aussi d’au-
torité, entre les divers fonctionnaires.

Sous le régime de la liberté de Iindustrie, chaque individu, abandonné
aux suggestions de I'intérét privé, travaille pourtant dans I'intérét collectif
auquel il ne songe guere. Sous le régime de Pautorité, qui est celui des per-
sonnes qui occupent des fonctions appelées « publiques », I'intérét collectif
et patriotique est en opposition presque continue avec celui du fonction-
naire. L’intérét de celui-ci demande qu’il soit rémunéré le plus possible, et
I'intérét public voudrait qu’il fat rémunéré le moins possible, comme dans
I'industrie ; I'intérét public voudrait que le fonctionnaire travaillat de toutes
ses forces avec ardeur et conscience, que sa rémunération augmentat ou
diminuat avec son travail, tandis que le fonctionnaire n’a rien a perdre en
travaillant peu ou légerement : il a méme intérét, dans une multitude de



104 LIVRE II. — CHAPITRE 1

circonstances, a vendre sa conscience, parce qu’il trouverait des intéréts
privés disposés a I'acheter. En un mot, pour que le fonctionnaire public
fasse bien et loyalement son devoir, il faut qu’il sacrifie sans cesse son inté-
rét privé a celui du service public ; il faut qu’il se dénature en quelque sorte
et devienne un homme artificiel et dévoué, par une tension constante de sa
volonté.

Grace aux arrangements établis et soutenus plus ou moins par Popinion
publique, grace a éducation et aux sentiments d’honneur, a la tradition,
aux lois pénales, on rencontre des hommes capables de devenir de bons
fonctionnaires publics ; mais le commun des hommes n’accepte pas faci-
lement une vie de sacrifice, et se laisse aller, plus ou moins, aux suggestions
de lintérét privé. A part quelques individus exceptionnellement doués et
cultivés, les fonctionnaires publics n’ont jamais déployé dans leurs travaux
la méme vigilance et la méme activité que ceux de I'industrie. La plupart se
contentent de travailler peu et négligemment, de s’occuper, sur toutes
choses, de plaire aux chefs desquels dépend leur avancement.

Il ne faut pas s’étonner de cette infériorité des fonctionnaires publics
comparés a ceux de l'industrie, puisque ceux-ci sont toujours et a tout ins-
tant responsables, récompensés ou punis selon leur mérite, autant que pos-
sible, et que leur responsabilité ne peut étre éludée ; tandis que les seconds
peuvent commettre impunément des fautes, méme volontaires, et passer
au grade supérieur avant des concurrents d’un mérite plus grand que le
leur, si leurs chefs, qui ne sont eux-mémes responsables de rien, jugent
qu’il doit en étre ainsi.

Tous les citoyens sont des fonctionnaires coopérant ensemble a une
ceuvre commune, sous deux régimes différents : le régime d’autorité pour
les fonctions dites publiques et le régime de la propriété et de la liberté
pour les fonctions industrielles.

De méme qu’on peut exercer, a la fois, deux ou trois fonctions indus-
trielles, on peut étre fonctionnaire, a la fois, sous les deux régimes, comme
les capitalistes et propriétaires qui sont en méme temps fonctionnaires
publics. Comme capitalistes ou propriétaires, ils concourent a I'industrie,
tandis que, comme fonctionnaires publics, ils vivent sous le régime d’au-
torité.

La différence de régime, entre les fonctionnaires publics et ceux de
I'industrie, est fondée sur la nature des services, et, par conséquent, indes-
tructible. Il ne faut jamais perdre de vue cette vérité lorsque I'on discute
sur Pextension a donner ou a refuser aux attributions de gouvernement.



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 105

§ 4. — Les individus hors fonctions.

Le plus grand nombre des membres de la société moderne concourent,
dans les travaux du gouvernement ou dans ceux de I'industrie, a 'ceuvre de
la civilisation, et y remplissent des fonctions plus ou moins comprises, plus
ou moins utiles, plus ou moins élevées et rétribuées. Sous le régime de la
liberté du travail, des échanges et des contrats, Uentrepreneur, le capitaliste
et Pouvrier forment librement des groupes qui constituent 'armée indus-
trielle et produisent les revenus sur lesquels tout le monde vit.

A coté d’eux, groupés ensemble par des arrangements d’autorité et tirant
leur revenu dun impot levé par contrainte, vivent les fonctionnaires
publics, chargés de fonctions diverses, notamment de la police, de I'ad-
ministration de la justice et de la défense du territoire.

En dehors de ces fonctions industrielles et de gouvernement, on ren-
contre un certain nombre d’individus entre lesquels il convient de relever
des distinctions. Les uns, par suite d’accidents ou d’incapacité naturelle,
sont inaptes a toute fonction parce qu’ils ne pewvent travailler. Les seconds
ne remplissent aucune fonction, parce qu’ils ne veulent pas travailler. Les
troisicmes ne se contentent pas de ne remplir aucune fonction, ils cher-
chent leurs moyens d’existence dans la fraude et la violence contre
leurs concitoyens, méprisent les lois et vivent en état de guerre avec la
civilisation.

Ces trois sortes de gens, entre lesquels existent des différences notables,
qui ne permettent pas de les confondre, ont ceci de commun : qu’ils sont
une charge pour les autres citoyens et prélévent sur le revenu total une part
a laquelle ils n’ont aucun droit, parce qu’ils n’ont rendu aucun service.

Nous n’avons pas a nous occuper ici de ceux pour lesquels est établie la
justice criminelle. Restent ceux qui ne peuvent et ceux qui ne veulent pas
travailler, deux espéces d’hommes d’un caractere moral trés différent et
qui, cependant, sont toujours plus ou moins confondues dans la pratique.
Ils vivent par I'assistance publique ou privée.

L’assistance privée consiste dans 'aumone que fait un particulier d’une
portion quelconque de ses revenus a des personnes qu’il croit indigentes.
C’est une manicre de dépenser louable, lorsqu’on considere l'intention de
celui qui donne, mais bien souvent mauvaise par ses résultats. Rien n’est
plus fréquent, en effet, que de voir le donateur charitable trompé par des
indigents, qui ne sont tels que par paresse ou par inconduite, ou par de
faux pauvres, quelquefois riches, qui se font une profession de mendier et
de mentir pour tirer des revenus de 'aumone. Nous n’avons pas a nous
occuper ici de cette matiere tres complexe, trés délicate et trés peu connue
de I'assistance privée.



106 LIVRE II. — CHAPITRE 1

Il en est autrement de I’assistance publique, parce qu’elle opére au moyen
de fonds levés par contrainte pour une large part et ne peut, par consé-
quent, étre justifiée que par des considérations d’intérét public. Fcartons,
toutefois, les questions administratives, la discussion des moyens de distin-
guer les vrais des faux indigents, d’empécher que les premiers cumulent les
secours regus de plusieurs mains, etc., etc. Ne considérons que l'indigent
véritable.

Celui-ci est le vaincu dans la bataille de la vie, celui qui, par I'effet de la
mauvaise chance ou par faiblesse naturelle, est incapable de gagner sa vie
en travaillant. C’est celui que le jeu de loffre et de la demande, loi de I'in-
dustrie libre, a condamné comme le plus faible, celui qui ne peut rendre a
ses semblables aucun service dont ils veuillent payer le prix assez haut pour
lui permettre de vivre libre.

Lorsqu’ils arrivent a cette situation pénible, un certain nombre d’hommes
demandent assistance d’autrui. Mais il en est d’autres, dont ’ame est plus
haute et I’énergie morale plus grande, qui s’obstinent a continuer noble-
ment la lutte, méme jusqu’a la mort, parce qu’ils la préferent a la honte de
vivre, comme des non-valeurs, a la charge d’autrui. Ce sont ces indigents
que la charité privée devrait rechercher et secourir. Ils peuvent encore se
relever et ne frappent gucre, ou ne frappent qu’a la derniére extrémité, aux
portes des bureaux publics. Ce sont ceux aussi sur lesquels pese le plus
cruellement toute aggravation d’impots, particuliecrement lorsqu’elle éleve
le prix des subsistances.

Dés quun bureau d’assistance est ouvert, sous quelque forme ou pré-
texte que ce soit, les demandes affluent, et si les secours sont un peu lar-
gement donnés, si 'on n’y distingue pas avec soin les vrais indigents des
faux, il se forme bien vite une population de gens qui se font de la misere
une profession, qui vivent et élevent des familles, aux dépens d’autrui, dans
des habitudes de mensonge et de paresse, a I’état sauvage, en dehors de
tous les sentiments qui distinguent ’homme civilisé. Lorsqu’on favorise le
développement d’une population semblable, au moyen de fonds levés par
contrainte sur les contribuables, on écrase les pauvres honorables et dignes
d’intérét au profit d’'une population de rebut. On diminue de toute fagon
I’énergie totale de la société.

Ajoutons encore aux individus hors fonctions ceux qui vivent du jeu. Le
joueur ne produit rien et ne rend aucun service : il vit du bien d’autrui,
mais sans I'avoir dérobé. Cette dernicre circonstance lui donne une place a
part, a coté de I'escroc, mais au-dessus. 1l est d’ailleurs une charge suppor-
tée librement par des particuliers.

Fonctionnaires de I'industrie, fonctionnaires du gouvernement, individus
hors fonctions, voila 'ensemble des hommes qui constituent la société mo-
derne. Nous avons indiqué les régimes différents sous lesquels ils vivent.



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 107

Passons maintenant a 'examen des critiques élevées par les socialistes, et
remarquons, d’abord, qu’elles ne portent jamais sur le régime auquel sont
soumis les fonctionnaires publics, ni sur celui sous lequel vivent les gens
hors fonctions : elles ne s’adressent qu’a ceux qui vivent sous le régime de
la liberté et créent, par leur travail, les richesses qui suffisent a la consom-
mation de tous. On trouve trop grande la part qui leur reste sur le produit
de leur industrie et on veut la réduire au profit de ceux qui vivent de
I'impo6t ou de aumone.






CHAPITRE II.

OBJECTIONS SOCIALISTES.

§ 1. — Arguments des socialistes militants.

Les socialistes militants ne semblent pas soupgonner Iexistence du mé-
canisme que nous venons d’exposer. IIs ont déclamé longtemps contre « la
concurrence anarchique » ; maintenant ils affirment que les arrangements
sociaux sont injustes et ils élevent contre eux quelques arguments.

Apres avoir reconnu, comme tout le monde, que, par le partage libre des
fonctions industrielles, les hommes cooperent a une ceuvre commune dont
ils se partagent les produits et avoir considéré a part 'entrepreneur et 'ou-
vrier, Proudhon et ses disciples disent gravement : « Tous les capitaux,
toutes les marchandises, sont le produit du travail, et ouvrier qui a fourni
le travail, la totalité des produits par conséquent, ne regoit qu’une partie du
prix de la marchandise qui est son ceuvre ; dong, il est dépouillé de toute la
partie du prix qu’il ne regoit pas, il est volé. » — Voila Pargument réduit a
sa forme la plus simple.

Eh bien ! est-il vrai que I'ouvrier ait produit tout seul la marchandise ?
L’entrepreneur, qui a congu l'idée d’appliquer son temps et son activité a la
fabrication de telle marchandise et en telle quantité, par tels moyens et par
Iemploi de capitaux qu’il a pu se procurer ; 'entrepreneur, qui expose ses
capitaux a étre gaspillés, s’il ne veille sans cesse a leur conservation pendant
la durée de fabrication ; lentrepreneur, qui s’expose, en outre, a perdre une
partie ou la totalité de ce qu’il possede, et au-dela, par la mévente du pro-
duit, I'entrepreneur n’aurait droit a aucune rémunération ? On le traite
d’oisif parce que, peut-étre, il ne travaille pas de ses mains et passe ses
nuits et ses jours a penser, a calculer, a prendre un parti, a donner des
ordres et a les faire exécuter | Autant vaut dire que I'officier, qui ne fait pas
le coup de feu, et le commandant, qui dirige I’action sans s’y méler, ne con-
tribuent en rien au résultat de la bataille !

Nier le travail de I'entrepreneur, nier le service de la volonté intelligente
qui dirige toute I'action, c’est nier I’évidence.

Karl Marx, qui a prétendu fonder le socialisme scientifique, a pris une
forme tout autre que celle de Proudhon, mais au fond il commet exacte-
ment la méme erreur. Il établit péniblement que, par la vente du produit,



110 LIVRE II. — CHAPITRE 2

Pentrepreneur regoit plus que le remboursement de toutes ses avances, en
y comprenant le salaire payé a ses ouvriers, proposition qu’il suffisait
d’énoncer, puisqu’elle n’a été, a notre connaissance, contestée par per-
sonne. Ce qui est contesté, c’est que cette part, prélevée par 'entrepreneur
sur le prix de vente des produits, soit un vol fait aux ouvriers. On le con-
teste parce que entrepreneur, qui travaille d’intelligence et de volonté plus
quiaucun de ses ouvriers et qui court des risques de perte auxquels aucun
de ses ouvriers n’est exposé, doit étre payé de son travail et couvert de ses
risques. Karl Marx, qui reconnait quelquefois, entre ouvriers, existence de
travaux supérieurs a d’autres, ne reconnait pas lexistence du travail de
Pentrepreneur. Cest que ce travail n’est pas matériel ; il ne se voit ni ne se
touche a P'ceil et a la main. Cet écrivain ne connait pas davantage le travail
d’invention ; a lire son livre, on dirait que tous les progres de la société
viennent sans effort, par 'effet d’une sorte de végétation inconsciente.

Karl Marx, comme la plupart des socialistes militants, ne connait pas,
dans toutes les conventions entre ouvrier et entrepreneur, lexistence de
deux volontés. A ses yeux, il n’y a qu’une volonté a laquelle tout obéit, C’est
celle de 'entrepreneur capitaliste qui impose a ses ouvtiers un surtravail,
afin de donner a la marchandise produite une plus-value. Seulement, il est
impossible de comprendre par quel procédé ce surtravail peut étre imposé
sans que louvrier résiste, comme nous le voyons résister, toutes les fois
qu’il croit que 'on veut arbitrairement abaisser son salaire ou qu’il espere
obtenir un salaire plus élevé.

Les socialistes militants supposent toujours que, lorsque le capitaliste et
I'ouvrier se trouvent en présence pour traiter des conditions du travail, le
capitaliste est le maitre et régle ces conditions a sa fantaisie, comme au
temps de Pesclavage. Karl Marx le dit méme formellement. S’il en était
ainsi, les salaires ne se seraient jamais élevés et ne s’éléveraient jamais ; car
jamais I'entrepreneur n’a consenti et ne consent a payer plus, s’il peut ob-
tenir le méme travail en le payant moins. Cependant, on a vu dans maintes
circonstances, de notre temps et sous nos yeux, les salaires s’élever, tantot
dans une branche d’industrie, tantot dans Iautre. Les salaires des ouvtriers
de Pagriculture, par exemple, ont doublé en France depuis cinquante ans ;
s ont méme triplé et quadruplé dans certaines contrées, sans aucune
greve, malgré la résistance énergique des chefs de culture. Comment, en
présence d’un phénomene aussi considérable et absolument certain, peut-
on soutenir que, dans les arrangements qui se font entre entrepreneur
et Pouvrier, le premier soit le maitre et régle a son gré la rétribution du
travail ?

On a élevé d’autres critiques partielles contre la propriété foncicre et
contre ce quon appelle encore I'usure, contre la perception dun intérét
pour argent prété. Contre la propriété fonciere, on dit qu’a lorigine, la



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 111

terre était commune a tous et n’a pu étre appropriée que par usurpation.
Certains écrivains ont méme fait des histoires fantaisistes de la propriété
fonciéere, histoires fondées, non sur des témoignages successifs et dignes de
foi, mais sur leur imagination. A ceux-ci, on peut demander ou ils étaient a
origine et d’ou ils ont appris par le détail comment les choses se sont pas-
sées depuis cette époque ? Ce qu'on peut assurer, c’est qu’ils ne 'ont pas
appris par les enseignements de Ihistoire. 11 existe encore de nos jours des
peuplades dont I’état peut nous faire comprendre quel a été celui de nos
aieux. Dans ces peuplades, tous sont égaux et également exposés aux at-
teintes de la faim : il n’y a point de capitalistes, puisqu’il n’y a pas de capi-
taux ; pas de propriétaires, puisqu’il n’y a pas de culture ; pas d’entre-
preneurs, parce quiil n’y a ni combinaison de travail ni échange. On vit nu,
sans vétements d’aucune sorte, sans maisons, et on s’étonne d’entendre
parler d’un pays « ou 'on peut manger tous les jours », chose qui semble
absolument merveilleuse. En compensation, on n’a pas le creve-cceur d’en-
tendre parler de gens riches, ni de gens qui passent leur vie a penser, écrire
et parler, ou, comme on dit, a ne rien faire.

L’autre objection contre la propriété fonciere, c’est que la terre acquiert
de la valeur par I'accroissement de la population, sans que le propriétaire
ait concouru par aucun travail a cet accroissement. On n’ajoute pas qu’une
diminution de population ou d’industrie infligerait au propriétaire une
moins-value de ses terres, sans qu’il eat rien fait pour la mériter et que, par
conséquent, il se trouve placé dans des conditions de chance exception-
nelles. On n’ajoute pas davantage que les chances de plus-value, prévues de
tous, entrent dans les calculs de quiconque achete de la terre, si bien que le
capital-terre est celui de tous qui donne l'intérét le plus bas.

Mais ces objections élevées contre la propriété foncicre viennent d’un
petit nombre de personnes relativement cultivées. Les objections contre
I'usure, c’est-a-dire contre la perception d’un intérét pour prét d’argent,
sont bien plus anciennes, puisqu’on les rencontre dans Aristote, qu’elles
ont été répétées par les péres de I'Fglise chrétienne et soutenues jusqu’a
nos jours par I’Eglise catholique elle-méme, avant d’étre reprises par les
socialistes.

On a répété de mille fagons, comme un axiome : « L’argent, par sa
nature, ne produit rien ; or, il est injuste d’exiger un intérét pour le preét
d’un objet qui, par sa nature, ne produit rien ». Nous pouvons ajouter a cet
argument que la plupart des capitaux ne produisent pas davantage par eux-
mémes : il n’y a que la terre qui, par nature et par elle-méme, produise... du
bois et des mauvaises herbes. Le producteur, c’est 'homme, c’est Ieffort
humain, qu’on n’obtient qu’a une condition, c’est que son auteur ait I'es-
pérance d’une rémunération. L’effort du capitaliste consiste en ceci : que,
disposant d’un capital dont il est le maitre et qu’il peut affecter a la satisfac-



112 LIVRE II. — CHAPITRE 2

tion de ses besoins personnels, il résiste a la tentation de le dépenser ainsi.
Son effort est un effort moral, comme celui par lequel un ouvrier se décide
a faire un travail musculaire, et on ne peut obtenir 'un et I'autre qu’au prix
d’une rémunération, a laquelle ils ont le méme titre 'un et lautre et qui
constitue leur revenu. Comme il faut que cet effort d’abstinence du capita-
liste soit continu et soutenu, on ne I'obtient, sous le régime de la liberté,
qu'en lui offrant une rémunération continuée pendant tout le temps que
dure leffort et qui s’appelle intérét.

La plupart des gens ne considerent I'épargne que comme 'entassement
successif d’un certain nombre de gros sous qui, a la fin, constituent une
somme considérable. C’est ainsi, en effet, que commence bien souvent la
formation d’un capital. Mais ce n’est pas tout de posséder un capital, il faut
encore le placer, le faire valoir et, en le placant de quelque facon que ce
soit, on court un risque plus ou moins grand. J’ai épargné mille francs et je
les place en actions de chemins de fer ; je cours tous les risques de 'en-
treprise : je veux courir moins de chances, jachéte des obligations ; mon
risque est moindre, mais 'intérét que je regois est moins élevé.

Auguste Blanqui, qui a ptis la peine de composer des dialogues contre le
prét a intérét, n’a jamais considéré comme emprunteur que le commercant
gené, tres geéné, ou le fils de famille a bout de ressources. Il n’a jamais son-
gé au tres grand nombre d’hommes qui ont fait fortune en travaillant sur
un capital prété, au nombre bien plus grand qui vivent dans une aisance
modeste, grace au capital qu'on leur prét au jour le jour par la vente a
terme, par I'escompte, etc. ; il ignorait, sans doute, que toute la grande
industrie d’'une ville importante, Mulhouse, avait été fondée avec des
capitaux prétés.

Un homme industrieux congoit une entreprise qui lui rapportera 100 000
francs par an ; mais, pour I’établir, il lui faudrait un capital de 300 000
francs, qu’il n’a pas. Il se les procure par un emprunt et réussit. Quel mal y
a-t-il a ce que le préteur recoive 20 000, 30 000 ou méme 40 000 francs
d’intérét ? Il a rendu un grand service a emprunteur et celui-ci a rendu
service a d’autres auxquels il a offert des salaires, par exemple, et personne
n’est lésé.

Dans tout prét a intérét, quel qu’il soit du reste, si on le considére en lui-
méme, on ne trouvera jamais que la condition de 'emprunteur soit deve-
nue plus mauvaise par le fait du préteur. Si Pemprunteur a mal dépensé le
capital qu’il s’est engagé a rendre, §’il se trouve plus tard dans 'embarras,
C’est par son fait, uniquement par son fait, et le préteur, en tant que pre-
teur, ne peut que perdre et n’a jamais intérét a la ruine de 'emprunteur.

Demander le prét gratuit, c’est demander l'assistance, car préter sans
intérét, c’est donner ; c’est rendre gratuitement un service qui cotte.



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 113

Il semble étrange et paradoxal pour les personnes qui n’ont pas suffi-
samment réfléchi, qu'on présente I'intérét des capitaux comme la rémuné-
ration d’un effort, d’'un véritable travail. On remarque tout d’abord que
« cet effort est médiocre et a peu prés nul pour ceux qui posseédent une
grande fortune. Est-ce qu'un homme, qui chiffre ses revenus par centaines
de mille francs ou méme par millions, fait un effort pénible pour épargner,
pour ne pas consommer son capital ? Non assurément. En tout cas,
d’ailleurs, la rémunération est hors de proportion avec leffort qu’elle
rémunere et doit étre réduite. »

A ces objections trés spécieuses, il est facile de répondre. En premier
lieu, si un homme riche a peu d’efforts a faire pour épargner, pour ne pas
consommer sa fortune, son effort n’est pas nul, puisqu’on a vu et quon
voit tous les jours des gens incapables de le faire : ce sont les prodigues qui
gaspillent de grandes fortunes. Sila plupart des personnes riches n’ont pas
grand effort a faire pour résister a la tentation de consommer, c’est qu’elles
ont été dressées, si 'on peut ainsi dire, par 'éducation ; on leur a fait telle-
ment comprendre 'avantage qu’elles retireraient de la conservation de leur
fortune que l'instinct natif et sauvage s’est presque oblitéré en elles. Chez le
pauvre qui épargne, I'effort est infiniment plus grand, parce que le besoin
de consommer est plus pressant, et la société a besoin de I'épargne du
pauvre.

Mais dans I'intérét qui rémunere la conservation des capitaux, il faut con-
sidérer le second élément, le risque de perte et lart de placer de fagon a
éviter la perte. Le vulgaire n’y pense jamais : on a des capitaux et on en
touche les revenus ; voila qui est visible, tandis qu’on ne voit pas I'effort
tout mental qui conserve. Le fondateur d’'une maison fort riche répétait
souvent a ses enfants : « Il est bien difficile de faire une grande fortune, il
est plus difficile encore de la conserver » et 'expérience prouve qu’il avait
raison. Combien peu de grandes fortunes ont duré pendant plusieurs géné-
rations | Les journaux nous annongaient récemment quun homme, qui
avait gagné et possédé six millions, venait de mourir de faim sur un fumier
de Montrouge. On a vu, au siccle dernier, un ouvrier qui avait acquis 2
Potosi plus de cinq cents millions dans les mines d’argent, laisser ses en-
fants dans la condition sociale dont il était lui-méme sorti. C’est que pour
conserver une grande fortune, il faut la reconstituer sans cesse par la direc-
tion et la surveillance des placements. On peut, il est vrai, s’en remettre a
autrui, et placer par exemple, dans l'industrie anonyme ; mais qui ignore
que les pertes éprouvées depuis trente ans par les capitalistes, dans cette
forme d’industrie seulement, se chiffrent par milliards ?

Venons a la seconde objection, 'énormité de la rémunération par rapport
a Peffort. Nous ne pouvons dire si elle existe ou n’existe pas. Ou est le
mal ? Est-ce que le concours pour la répartition des richesses sous 'empire



114 LIVRE II. — CHAPITRE 2

de la liberté est fondé sur les considérations qui déterminent le succes dans
une conversation ou au théatre ? Pas le moins du monde. I est fondé uni-
quement sur des considérations d’intérét public. Quelles sont-elles ? « Que
Iindustrie ait et conserve a sa disposition les capitaux dont elle a besoin. »
Pour obtenir ce résultat, elle offre a ceux qui les fournissent une rémunéra-
tion suffisante pour déterminer leur volonté. Cette rémunération est pro-
portionnée a la somme procurée et aux risques appréciés de 'emploi pour
lequel elle est fournie. C’est un travail payé aux pieces. Celui qui en fournit
beaucoup recoit une rémunération élevée, comme un ouvrier, qui ferait
Iouvrage de vingt autres, serait payé autant que vingt autres. Ici, comme
toujours, la rémunération est proportionnée au service rendu et unique-
ment au service rendu, sans considération morale d’aucune sotte.

Pour bien comprendre la légitimité de la propriété et des revenus dont
jouit le propriétaire, il faut élever sa pensée au-dessus de la sphere des inté-
réts privés et voir les choses du haut de lintérét collectif. Considérez
Iensemble des capitaux dont la société a besoin pour soutenir son indus-
trie : terres cultivées, foréts et prairies, maisons, magasins, machines et
outils de toute sorte, approvisionnements de matieres premieres, de co-
mestibles, de vétements, de meubles, de voies et moyens de transport, etc.,
etc., voyez-les se conserver par des soins de jour et de nuit sans interrup-
tion, ou par une reproduction perpétuelle, et augmenter avec la population.
Croyez-vous qu’un aussi grand résultat soit obtenu par une force sponta-
née quelconque, sans aucun effort humain ? Ce serait la plus étrange des
illusions, car, aux yeux des personnes non prévenues, le travail se sent, se
touche et se voit de toutes parts comme la cause de ce grand effet : la con-
servation du matériel de la civilisation.

Si, apres avoir considéré les choses d’ensemble, il vous restait quelques
doutes, faites encore un petit effort d’imagination : supposez que la liberté
du travail soit supprimée et que le communisme soit établi. Tous les biens
appartiendront a tous et deviendront propriété de I'Etat, qui devra diriger
et conduire toute I'industrie. Le gouvernement, au nom de I'Etat, appellera
des ouvriers dans les ateliers et en trouvera qui travailleront moyennant
salaire, comme aujourd’hui ; il trouvera des ingénieurs ou directeurs d’in-
dustrie, comme il en trouve pour ses ateliers de la guerre, de la marine, des
chemins de fer. Croyez-vous qu’il ne lui faudra pas des gardes, comme il en
a aujourd’hui dans ses foréts et dans ses magasins ? Il les lui faudra, sans
aucun doute, dans tous les ateliers, dans tous les magasins de comestibles,
de vétements, de meubles ; il en faudra aussi pour appliquer les peines
portées contre les gaspilleurs, comme il y en a dans I'armée. Il faudra cer-
tainement payer ces gardes répandus sur toute la surface du pays, et les
inspecteurs chargés de les surveiller, et les controleurs et comptables char-
gés de controler les recettes et dépenses. Eh bien | ce que feraient tous ces



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 115

fonctionnaires, tous payés sur les revenus communs et plus ou moins exac-
tement surveillés, les propriétaires et entrepreneurs le font aujourd’hui,
sous leur responsabilité. Celui qui est négligent ou qui, pour un motif quel-
conque, remplit mal sa fonction est destitué a 'instant, sans discussion, par
sa ruine, résultat nécessaire et inévitable du mécanisme de la liberté. On
peut concevoir que ces fonctionnaires soient remplacés, ou ne peut pas
concevoir qu’ils soient supprimés, parce que la fonction qu’ils remplissent
est indestructible et restera telle tant que la nature de 'homme sera ce
quelle a été depuis qu’on 'observe, et encore aujourd’hui.

Revenons a des considérations plus humbles et d’intérét purement privé.
Celui qui préte son capital au lieu de le faire valoir lui-méme, commet-il
une action nuisible a quelqu’un ? Peut-on dire, avec raison, qu’il cause un
dommage a 'emprunteur et rend, comme on I'a souvent dit et souvent
écrit, sa ruine inévitable ? On n’a jamais entrepris de le prouver. En fait
’homme tres géné qui emprunte est déja ruiné : il n’a recours a 'emprunt
que sous 'impression d’un besoin urgent, avec 'espoir incertain de payer a
I’échéance, a peu pres comme il recourrait a assistance ; 'emprunt, loin de
causer sa ruine, lui sert a la différer ou plutot a la dissimuler et le préteur,
qui n’est jamais son bourreau, est bien souvent sa victime.

8§ 2. — Arguments des socialistes praticiens.

A coté des socialistes doctrinaires et militants qui, s’attaquant ouverte-
ment aux bases des arrangements sociaux, proposent de changer toutes les
institutions et de refondre la nature humaine, il y en a d’autres, moins
aventureux et plus avisés, qui se bornent a demander a leur profit person-
nel, au nom de Pégalité, des dérogations partielles au régime de la liberté.
Ces dérogations, susceptibles d’entrer dans la pratique et qui y sont entrées
trop fréquemment, ont pour résultat habituel de favoriser un certain
nombre de particuliers aux dépens de tous les autres, contre lintérét
public. Ces socialistes sont ceux que I'on appelle « socialistes de la chaire »,
et plus spécialement les protectionnistes.

Les socialistes de la chaire ont des formes d’exposition et des conclu-
sions tres différentes ; ils ne sont d’accord que sur un point : la condamna-
tion du régime de la liberté du travail. D’ailleurs, leur argumentation est
assez uniforme : ils commencent par prendre une abstraction, I'Etat, et 2
lui donner une réalité concréte, des droits, des devoirs, des fonctions,
toutes les propriétés qui appartiennent aux personnes vivantes. Ils créent
ainsi une sorte de dieu, auquel ils conferent, un peu arbitrairement, les at-
tributs qu’il leur convient de lui donner, puis, comme le sculpteur qui avait
fait une statue de Jupiter, ils se prosternent devant leur ceuvre et la présen-
tent a 'adoration des simples mortels. Leurs conclusions varient en ceci



116 LIVRE II. — CHAPITRE 2

surtout qu’ils ne peuvent se mettre d’accord sur les attributions qu’ils de-
mandent pour I’Etat.

Ce dieu, qui regoit tous les jours tant d’hommages, n’a aucune existence
réelle. Les individus seulement en ont une et ne la perdent pas, lorsque,
groupés ensemble par suite des événements historiques et par des arran-
gements créés ou acceptés par eux, ils constituent ce que 'on appelle une
« nation » dans laquelle les fonctions de chaque individu se trouvent dé-
terminées. On peut critiquer ces arrangements et en proposer de meilleurs,
mais on ne peut oublier Iexistence des individus et prendre I'Etat pour un
étre concret, sans s’exposer a des erreurs considérables et a commettre des
sophismes énormes sans s’en apercevoir.

Lorsque les socialistes praticiens parlent des droits et des devoirs de
PEtat, il s’agit simplement d’ajouter aux fonctions de gouvernement. Or,
tout gouvernement se compose d’un personnel d’hommes soumis a la
condition commune, exposés a se tromper et aussi a étre trompés autant
ou plus que leurs semblables, sujets aux mémes besoins, aux mémes appé-
tences, agités par les mémes passions que chacun de nous. Peu importe
lorigine et la forme du gouvernement ; qu’il soit monarchique ou tyran-
nique, oligarchique ou démocratique, il sera toujours composé d’hommes,
et ces hommes auront toutes les faiblesses de I'espece humaine. Leur attri-
buer le pouvoir de redresser, d’une facon quelconque, ce qu’on appelle les
injustices, les inégalités créées par la liberté, c’est leur conférer le pouvoir
de commettre les plus grossicres erreurs et les injustices les plus criantes.

Essayons de mettre en lumicre cette vérité. Sous le régime de la liberté,
I'importance de la rémunération de chacun dépend, nous I'avons déja dit,
de deux éléments : chance et mérite. D’aprés la notion vulgaire de justice,
nos socialistes praticiens voudraient éliminer la chance et proportionner la
rémunération de chacun au mérite seulement. IIs ne prennent pas garde :
1° qu’il ne dépend d’aucune puissance humaine d’éliminer la chance ;
2° que le mérite étant, par sa nature, chose de conscience, est chose cachée
a Pappréciation de tout autre que le sujet, de telle sorte que le mérite d’un
homme ne peut jamais étre apprécié par un autre exactement.

Comment éliminer la chance ? Comment méme la mesurer ? Ne prenons
qu’un cas, celui de la variation des saisons et des récoltes. Cette variation,
nous n’avons actuellement aucun moyen de la prévoir, quant aux saisons.
Encore moins pouvons-nous prévoir I'effet des saisons sur une récolte et
sur chaque espéece de récolte. Eussions-nous le moyen de prévoir tout cela
d’une facon mathématique, il nous faudrait avoir les moyens de diriger
tous les cultivateurs et, apres avoir prévu toutes les variations de prix, qui,
dans I'industrie, suivent le contre-coup des variations du prix des récoltes,
trouver les moyens de pourvoir a tous les dérangements qui pourraient en
résulter. Quel homme, pour présomptueux qu’il puisse étre, oserait se



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 117

charger d’une tache aussi énorme, et quel homme, pour humble qu’il fut,
oserait la lui confier » — Comment un personnel de gouvernement, com-
posé d’individus qui, pour la plupart, ne se sont jamais occupés d’industtrie,
aurait-il, par science infuse et innée, la faculté de prévoir les chances indus-
trielles, et de trouver le moyen d’en prévenir les effets facheux ?

Le gouvernement ett-il cette science et cette puissance plus qu’humaine,
aurait-il le moyen de mesurer exactement le mérite de chacun des hommes
qui concourent a la production ? On ne peut qu'avec peine concevoir une
comparaison entre le mérite du capitaliste et le mérite de I'entreprencur,
encore moins peut-on trouver, entre le mérite de I'un ou de l'autre et celui
de ouvtier, une commune mesure. En trouverait-on une entre le mérite
de Touvrier d’un état et celui de ouvrier d’un autre état ? Pas davantage.
On n’en trouvera pas une entre le mérite de deux ouvriers qui travaillent
cote a cote, dans le méme atelier, deux limeurs par exemple, placés sur le
méme banc, chacun a son étau. L’un des deux fait plus d’ouvrage que
autre : est-ce par suite de son habileté naturelle ? Est-ce par suite de son
habileté acquise par un travail antérieur ou par un meilleur enseignement ?
Est-ce parce que son application mentale est plus intense, etc., etc. ? Con-
sidérez attentivement ces cas divers, et dites s’il est possible de juger exac-
tement le mérite de chacun des hommes qui concourent a I'industrie dans
les conditions les plus différentes. On peut en juger comme aujourd’hui,
sans tenir compte du mérite moral, par les résultats seulement, mais si on
ne considere que les résultats, ou trouver un juge plus compétent et plus
expéditif que celui qui recoit le service, c’est-a-dire le consommateur ?
Nulle part.

§’il en est ainsi, tout ’échafaudage d’abstractions élevé par les socialistes
de la chaire n’a pas plus de consistance qu'un chateau de cartes. On ne
peut pas dire que le gouvernement doit régler d’une facon équitable les
rapports du capital et du travail, des manufactures, de 'agriculture et du
commerce, quil doit protéger telle ou telle branche d’industrie, tout sim-
plement parce qu’un personnel de gouvernement, quel qu’il soit, n’a pas
autant de compétence que les chefs d’industrie, tandis que les fonctions
quon propose de lui attribuer exigeraient, pour étre bien remplies, une
capacité tres supérieure, plus quhumaine et réellement divine.

Cette vérité serait certaine, lors méme que le personnel de gouvernement
serait parfait, composé des hommes les plus intelligents, les plus honnétes
et les mieux intentionnés que l'on puisse imaginer ; lors méme qu’ils au-
raient étudié a fond les choses de I'industrie. Ajoutons qu’il n’est pas pos-
sible qu’ils soient tels et que, le fussent-ils, ils se trouveraient placés dans
une position tres difficile, parce quils ne sauraient étre responsables sé-
rieusement de leurs erreurs, n’ayant rien a gagner a avoir bien jugé, et rien a
perdre, s’ils s’étaient trompés.



118 LIVRE II. — CHAPITRE 2

Nous n’insisterons pas davantage sur les théories des socialistes de la
chaire, parce que nous croyons inutile d’examiner les propositions pré-
sentées par chacun d’eux pour faire intervenir le gouvernement dans la
vie industrielle. Nous n’examinerons quune théorie de ce genre, celle de
la protection douaniere et celle qui réclame des encouragements pour
Iindustrie.

La théorie des encouragements consiste, comme la plupart des autres, a
donner au gouvernement des attributions industrielles pour lesquelles sa
compétence est médiocre. On considere une branche d’industrie et on
constate sans peine qu’elle est utile (car quelle branche d’industrie ne Iest
pas ?); on ajoute quelle n’a pas regu tout le développement désirable
(proposition facile a soutenir pour toute branche d’industrie), et on conclut
que le gouvernement doit lui venir en aide, c’est-a-dire donner aux entre-
preneurs qui 'exercent des secours pécuniaires pris sur les produits de
Pimpot. L’opération que l'on fait faire au gouvernement consiste en ceci :
que des sommes, levées péniblement sur le contribuable qui ne demande
rien a personne, sont attribuées a des gens qui, de leur aveu, sont inca-
pables de vivre sur leurs ressources propres et pat leur travail personnel.
C’est une assistance donnée a la mendicité la plus effrontée de toutes,
parce que le chef d’industrie est un homme riche.

Ceux qui réclament la protection douaniere tiennent le méme langage :
seulement ils se disent opprimés par Iétranger, dont ils se déclarent inca-
pables de soutenir la concurrence. Il faut, a leur dire, que « le gouverne-
ment défende le travail national et, pour cela, établisse des droits a entrée
des produits de leurs concurrents étrangers. »

Ici I'opération que 'on demande au gouvernement ne consiste plus a
prendre la somme réclamée par le mendiant plus ou moins millionnaire
aux produits ordinaires de 'impot, mais a établir sur tous les consomma-
teurs du produit protégé un impot plus ou moins élevé, non plus au nom
de I'Etat, et pour subvenir aux dépenses publiques, mais aux profits des
entrepreneurs de I'industrie qui réclame protection. Ainsi, lorsqu’on établit
sur les cotons étrangers introduits en France une taxe de douane équivalant
a 20 centimes par meétre de coton importé, on éléve de 20 centimes le prix
de chaque meétre de coton vendu au consommateur. Au nom de quel droit
un ouvrier, qui a bien de la peine a gagner sa vie, paie-t-il 2 un manufactu-
rier normand 20 centimes par métre de coton qu’il pourra consommer ?

C’est, dit-on, pour soutenir le travail national ! Remarquez, d’abord, qu’il
n’y a pas de travail national ; il n’y a que des travaux individuels ou plutot
des individus qui travaillent. Pourquoi accorder une faveur au manufactu-
rier normand aux dépens du consommateur tout aussi Frangais que lui, en
conférant au premier la faculté de lever un impot sur le second ? Clest
pour protéger le premier contre la concurrence étrangere ! Alors, pourquoi



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 119

conférer au filateur normand ou flamand le pouvoir de lever un impo6t sur
le fabricant d’étoffes mélangées de coton et de laine ou de soie, sur le fa-
bricant de Tarare, de Lyon, etc. Ceux-ci sont placés par cet impot dans un
¢tat d'infériorité vis-a-vis de leurs concurrents étrangers. Cependant, les
habitants de Fourmies, de Lyon, de Tarare ne sont pas moins Francais que
ceux de Rouen ou de Lille ; le travail des uns n’est pas moins national que
le travail des autres. Pourquoi donc forcer les premiers a payer un impot
aux seconds ? Et cette énormité est commise au nom d’une égalité par
compensation que jamais personne n’a définie ni tenté de définir !

L’abus le plus énorme de cette théorie, c’est son application a I'agri-
culture. Etablir des droits de douane 2 Iimportation des blés étrangers,
c’est enchérir artificiellement I'aliment de tous et particuliecrement des plus
pauvres. On répond selon l'usage par une abstraction et on dit : « pour
encourager la culture » Mais on n’encourage pas une abstraction : il y a
toujours derriere chaque imp6t de ce genre une partie prenante, une pet-
sonne. Ici, qui est-elle ? Ce n’est pas 'ouvrier agricole, le cultivateur pro-
prement dit, car Pélévation du prix du pain ne lui profite pas et il en paie
sa part : c’est donc 'entrepreneur, le fermier ? Oui, puisque c’est lui qui
produit et vend le blé. Seulement, ses profits augmentant par suite de cet
enchérissement factice si injustement obtenu, il subira a fin de bail une
augmentation de fermage. A qui reviendra donc, en définitive, le produit
de l'injustice commise ? Au propriétaire de la terre, a celui qu’une école
socialiste veut dépouiller et exproprier sous prétexte qu’il a des revenus qui
ne sont mérités par aucun travail | On veut ajouter encore aux revenus de
cet homme que P'on jugeait excessifs il n’y a qu'un moment. Qu’a gagné la
culture ? Rien, absolument rien. C’est le gros propriétaire, le propriétaire
vendeur de blé qui a seul gagné.

Ah'! si 'on avait voulu véritablement favoriser la culture en France, ou,
pour parler plus exactement, le chef de culture, le fermier, on avait un
moyen fort simple, c’était de supprimer les droits de douane qui frappent a
I'entrée les machines, les outils qu’emploie I'agriculture, ainsi que les maté-
riaux, notamment les métaux avec lesquels ces machines et outils sont faits.
Ce dégrevement, personne ne I'a demandé ; on a trouvé plus simple, plus
conforme a la théorie vulgaire, de réclamer des droits sur les blés, comme
compensation des droits sur les machines et outils. On aime mieux courir
sur le bien d’autrui que défendre le sien.

Sur quoi repose, en définitive, la théorie de la protection ? Sur cette idée
sous-entendue qu’il appartient au gouvernement de régler les conditions de
I'industrie. Nous croyons avoir établi qu’il n’a pour cela aucune compé-
tence, et, s’il en avait une, il faudrait aller jusqu’au bout et accepter le
communisme. Mais, dés que chaque particulier est responsable de la satis-
faction de ses besoins personnels, il n’existe aucun motif avouable pour



120 LIVRE II. — CHAPITRE 2

que Pon confére a un petit nombre le pouvoir de lever sur leurs conci-
toyens un impo6t qui devrait étre réservé aux services publics.

En définitive, le gouvernement, ne produisant aucune richesse ne peut
donner a 'un que ce quil prend a lautre, c’est-a-dire sans commettre une
injustice, en empéchant le consommateur de prendre les marchandises
dont il a besoin la ou il peut les trouver a meilleur marché, sans donner a
un vol 'autorité de la loi.

11 faut se défendre contre I'étranger | Oui, lorsque I'étranger vous attaque
militairement, lorsqu’il y a guerre. Alors, on agit nation contre nation. Mais,
dans I’état de paix et dans les relations commerciales, il n’y a pas de nations
et partant, pas d’étrangers. La concurrence commerciale existe entre in-
dividus et entre individus seulement. Est-ce que toute I'industrie, tout le
commerce ne sont pas fondés sur une coopération qui s’étend au genre
humain tout entier ? Cette concurrence n’est-elle pas purement indivi-
duelle ? N’est-ce pas pour la rendre plus féconde et mieux ordonnée qu’on
a créé les routes, les bateaux a vapeur, les télégraphes, etc. ? Et c’est lors-
quon s’est imposé de lourds sacrifices pour rendre plus faciles les com-
munications entre les hommes, afin que chacun put vivre plus facilement
avec moins de travail, qu’on éleverait entre eux des barrieres artificielles !
On oublierait qu’il faut a la grande industrie de grands marchés et que ces
grands marchés ne peuvent étre obtenus qu’a la condition de franchir les
frontieres internationales.

§ 3. — La rhétorigue socialiste.

Les arguments des socialistes de toute nuance ne sont ni bien forts, ni
bien liés entre eux : quelquefois méme ils sont contradictoires, comme
quand ils prétendent qu’une classe de la société opprime I'autre, puis ajou-
tent que la société ayant été déclassée par la Révolution, il faut y remettre
I'ordre par le rétablissement des corporations. Mais si leurs arguments sont
faibles, leur rhétorique est forte : elle a de I'inspiration et 'on y remarque,
sans peine, un art fort habile et une dialectique trés spécieuse ; mais son
fort est le maniement des passions, le pathos, pour patler en termes du
métier. Elle mérite quelques considérations spéciales.

Lorsqu’on étudie les écrits des socialistes et des protectionnistes, il faut
bien prendre garde aux termes dans lesquels la question est posée. On y
trouve presque toujours des expressions abstraites susceptibles d’inter-
prétations diverses, force métonymies et hyperboles, le plus souvent une
simple pétition de principes, exprimée ou sous-entendue.

Nous avons déja signalé comment on abuse du mot Etat, auquel on at-
tribue une personnalité, tandis qu’en fait il indique un simple point de vue,
ou sl désigne des collections d’individus, ce sont des collections d’indi-



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 121

vidus différentes et presque opposées. Lorsque, par exemple, on vous parle
« des droits de Etat », traduisez cette locution par cette autre : « pouvoir
des individus qui gouvernent » ; §’il s’agit des « devoirs de I'Etat », tradui-
sez : « obligations des contribuables. » Alors vous verrez qu’on vous parle
en termes obscurs pour vous faire accepter des idées qui, formulées en
termes clairs, sont inacceptables.

Partir du principe incontesté que le travail est la source de toute richesse
et comprendre, comme par mégarde, a I'exemple de Proudhon, qu’il s’agit
du travail musculaire seulement, est un procédé fort habile pour trancher la
question avant de I'avoir examinée ou discutée, en la posant. C’est une ad-
mirable pétition de principe, d’autant plus sare du succes qu’apres avoir
pris le mot « travail » dans son acception scientifique, on le prend ensuite
dans son acception vulgaire. Il est facile, une fois le premier point admis,
d’en tirer des conséquences énormes par une dialectique irréfutable. L’art
de Karl Marx est moins grand, puisqu’il consiste seulement a imaginer que
c’est la volonté de P'entreprencur capitaliste qui crée une plus-value aux
dépens de Pouvtier, puis a tirer, par une dialectique au moins aussi forte
que celle de Proudhon et plus riche en méandres, toutes les conséquences
de cette premiere imagination. Pour arriver a ce résultat, il suffisait de mé-
connaitre ou d’oublier la loi de l'offre et de la demande. Karl Marx a eu
aussi le mérite d’imaginer une unité de travail musculaire moyen, fondée
sur le temps qu’a duré le travail, et de tirer longuement les conséquences
de cette autre imagination. Comme rhétoricien, Marx est inférieur a
Proudhon, mais il est encore fort habile.

Peut-étre 'un et autre sont-ils moins habiles que ceux qui, ne raisonnant
pas du tout, partent de Paffirmation que les hommes sont nés égaux ou
doivent étre d’égale condition, puis se répandent en injures contre les
riches en empruntant de vieilles malédictions aux écrits des Peres de
PEglise et aux sermons des prédicateurs. Mais il y a plus d’imagination a
affirmer que ceux qui possedent la terre aujourd’hui sont des descendants
naturels et légitimes de ceux qui 'ont, des 'origine, appropriée ou usurpée
et que les non-propriétaires d’aujourd’hui sont les descendants légitimes et
naturels de ceux qui, dans la suite des temps, ont été expropriés ou,
comme on dit, dépouillés. Ensuite, on se sert contre les propriétaires de
tous les termes que la langue des jurisconsultes emploie contre ceux qui
ont pris le bien d’autrui : le non-propriétaire est un déshérité, il exerce une
revendication, etc. C’est toujours le méme sophisme au fond, la pétition de
principe, que 'on sous-entend ici au lieu de la formuler, comme dans les
exemples précédents.

Un des exemples les plus étranges de cette rhétorique nous est fourni par
une affirmation énoncée avec applaudissements dans les réunions pu-
bliques et répétée dans le conseil municipal de Paris : « En appropriant la



122 LIVRE II. — CHAPITRE 2

terre, a-t-on dit, les riches ont usurpé sur les pauvres qu’ils ont privés des
droits de cueillette et de chasse, autrefois communs a tous. » Or, 1° nul ne
sait a quelle date la terre a été appropriée, ni par qui, ni comment elle I'a
¢té. Elle peut I'avoir été par les afeux des pauvres tout aussi bien que par
ceux des riches d’aujourd’hui. — 2° Avec la cueillette commune, la moitié
au moins des fruits se perd et personne ne peut obtenir un fruit mar : on
peut se convaincre de cette vérité en essayant de cueillir des chataignes sur
les chataigniers sauvages des environs de Paris, ou des noisettes partout ou
le noisetier est abondant. — 3° Avec la cueillette et la chasse commune,
Ch. Comte a calculé qu’il fallait 16 kilometres carrés de terrain pour suffire
a la nourriture d’un seul individu. Si nous divisons par ce chiffre la superfi-
cie de la France, nous trouvons qu’elle contiendrait, sous le régime de la
communauté primitive, 33 375 habitants tout au plus. Pour y revenir, il
faudrait supprimer plus de 36 millions d’hommes auxquels 'appropriation
et la culture de la terre permettent de vivre. Sans la prétendue injustice
commise contre eux depuis 100 ou 150 siecles, ces 36 millions d’hommes
ne vivraient pas.

Un moyen oratoire souvent employé, mais qui réussit toujours, consiste a
énumérer avec magnificence les conquétes récentes de I'industrie et a op-
poser comme contraste a ce tableau celui des extrémes miscres et a s’écrier
avec inspiration : « Non, il n’est pas possible que... Je proteste hautement...
Je déclare solennellement, etc., etc. » On obtient toujours des applaudisse-
ments en disant que tout doit étre et peut étre bien dans la société et qu'on
peut supprimer méme les maux nécessaires et naturels. Mais cela ne les
supprime ni ne les atténue.

Ceux dont la rhétorique est la plus habile sont certainement les protec-
tionnistes. Ils parlent toujours au nom d’un grand sentiment, qui les agite
fort ; ils sont tourmentés d’inquiétudes patriotiques et crient bien haut que,
si on ne leur accorde protection, ils sont ruinés et la patrie avec eux : quel-
quefois méme ils s’oublient jusqu’a dire qu’ils sont ruinés depuis plus de
vingt ans et que, s’ils ont persisté dans 'exercice de leur profession, c’est
par pur dévouement. IlIs poussent ainsi hyperbole jusqu’a I'invraisem-
blable et n’hésitent devant aucune affirmation, fat-elle contraire, non seu-
lement a la vérité, mais aussi a I’évidence. Si un dérangement d’industrie
vient diminuer en quoi que ce soit leurs bénéfices, ils crient plus haut et
sollicitent avec plus d’ardeur, avec menaces, s’ils le jugent utile au succes de
leurs prétentions. Ils n’essaient, d’ailleurs, jamais de raisonner et insultent,
au besoin, ceux qui raisonnent, sachant qu’avec les ignorants auxquels ils
s’adressent, il suffit de crier haut et le plus fort possible, de fagon a éviter
toute discussion.

Cette rhétorique, qui est toute une tactique, leur a presque toujours réus-
si. I1 leur suffit de dire et d’'imprimer qu’ils sont ou vont étre ruinés, parce



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 123

qu’ils ne peuvent soutenir la concurrence étrangere, pour que les bonnes
ames solent disposées a les secourir. C’est tout simplement la manceuvre
bien connue des faux indigents qui réussit depuis tant de siecles. Ils sont
préts a exposer leur misere, a prouver que leur prix de revient est supérieur
a celui des fabricants étrangers, et obtiennent de temps en temps une en-
quéte a ce sujet. Alors ils ont cause gagnée : 1° parce que le principe méme
de Penquéte leur assure gain de cause ; — 2° parce que 'enquéte a pour
objet de rechercher ce qui n’existe pas, un prix de revient moyen ; — 3°
parce que les commissaires enquéteurs étant presque toujours étrangers a
Iindustrie et n’étant préparés par aucune étude spéciale, on peut affirmer
impunément devant eux les contre-vérités et les exagérations les plus
énormes, sachant bien que s’ils ne croient pas tout, ils croiront la moitié de
ce qu'on leur dira et concluront au juger.

Nous disons qu’en principe toute enquéte est favorable aux protection-
nistes, car elle suppose que, s’ils ne peuvent, en effet, soutenir la concur-
rence étrangere avec profit, ils sont fondés a réclamer sur le consommateur
un impot spécial. Or, c’est justement trancher la question en leur faveur et
leur accorder, par une exception que rien ne justifie, un privilege dont leurs
concitoyens ne jouissent pas, celui non seulement de vivre sans travail,
comme les indigents, mais de réaliser des profits qu’ils n’ont pas mérités
par leurs services. Il est dur de refuser la vie a 'indigent, méme lorsqu’il n’y
a aucun droit ; et on comprend quon ne l'ose guere, méme lorsqu’on le
devrait : mais qu'on accorde a un millionnaire des bénéfices prélevés par
contrainte sur ses concitoyens les plus pauvres, voila qui nous semble ex-
céder toute mesure | Remarquons en passant que jamais, a notre connais-
sance, les socialistes, qui attaquent violemment les propriétaires de droit
commun, n’ont élevé contre les protectionnistes la moindre protestation.

Nous avons dit aussi que 'enquéte, destinée a trouver le prix de revient
moyen d’une marchandise quelconque, cherchait une chimeére, parce que
ce prix moyen n’existe pas, ou plutoét n’a aucune réalité concrete. Qu’est,
en effet, le prix de revient ? C’est celui auquel une entreprise donnée ob-
tient le produit qu’elle vend au consommateur. Eh bien ! le prix de revient
d’une fabrique, fort difficile a établir pour le fabricant lui-méme et impos-
sible a obtenir sans examen de sa comptabilité, est-il le méme pour tous les
fabricants du méme produit ? Pas du tout. Il y a, dans chaque branche
d’industrie, des prix de revient trés différents, a peu pres autant de prix
différents qu’il y a d’entreprises, et cela pour des causes dont 'énumération
serait longue et déplacée, que connaissent d’ailleurs toutes les personnes
familieres avec les choses de I'industrie. Les entreprises ont ainsi une série
de prix de revient différents, variant le plus souvent en raison de la capacité
différente des entrepreneurs. Si les prix baissent, les entreprises dont le
prix de revient est plus élevé périssent, tandis que les mieux placées et les



124 LIVRE II. — CHAPITRE 2

mieux dirigées font encore des bénéfices. Comment, les choses étant ainsi,
songer a établir un prix de revient moyen et prétendre en tirer quelque
conclusion pratique que ce soit ?

Quant a la troisieme proposition relative a 'incompétence des enqué-
teurs, elle n’a pas besoin d’étre développée : elle est évidente, et si I'on
éprouvait quelques doutes, il suffirait, pour les dissiper, de lire ces volumi-
neux monuments de 'ignorance nationale, les gros livres dans lesquels sont
consignées les enquétes.

Le mot égalité a un tel prestige sur le public que les protectionnistes ont
imaginé d’en tirer parti. Ils demandent que le gouvernement établisse, par
un droit de douane qu’ils appellent « compensateur », 'égalité entre eux et
leurs concurrents étrangers. C’est I'égalité industrielle et économique.

D’apres cette théorie, chaque fois que entrepreneur étranger obtiendrait
un avantage, soit par I'établissement d’'un nouveau moyen de transport,
soit par lintroduction d’un matériel nouveau et meilleur, il faudrait de-
mander au consommateur un impot au profit du manufacturier ou produc-
teur protégé | Cette égalité d’une espece particuliere est une des plus belles
inventions de la rhétorique protectionniste : elle nous montre jusqu’ou
peut aller 'influence des mots.

11 serait difficile d’exiger que le gouvernement fit payer un impot au con-
sommateur pour mettre les entrepreneurs nationaux négligents ou inha-
biles sur le pied d’égalité avec les entrepreneurs plus habiles, et cette égalité
qu’on n’oserait réclamer dans le pays, on veut I’établir entre le producteur
du pays et le producteur étranger | On affirme cette énormité comme la
conséquence d’une proposition évidente par elle-méme, tellement évidente
qu’il est inutile de I'énoncer.

I’appel aux haines collectives a toujours été un des moyens les plus effi-
caces d’égarer et d’affoler les hommes. Ce moyen est employé avec ardeur
par les protectionnistes et les socialistes. Les protectionnistes s’adressent a
un sentiment de jalousie contre les étrangers, a des haines suscitées et en-
tretenues par les guerres et qui n’ont aucun motif raisonnable entre indivi-
dus, dans lindustrie, qui n’a qu’un atelier, le monde, et qu'un marché, le
marché universel. Les socialistes ne rencontrent pas dans les multitudes
des haines préparées : aussi ont-ils plus de peine a se faire écouter. Mais si
ces haines, presqu’a I’état latent, formées de sentiments vagues et peu con-
sistants, ne leur présentent pas un appui solide, ils n’épargnent pas leurs
efforts pour les faire naitre, les aviver, les exaspérer autant qu’il est en eux
afin de s’appuyer sur elles et obtenir 'assentiment des foules ignorantes.
Ils parlent sans cesse de classes sociales, de 'opposition d’intérét de ces
classes, de la conspiration d’une classe pour opprimer l'autre, et de I'op-
pression qui en est la conséquence, etc. Ils cherchent ainsi a susciter des
sentiments de classe qui rendent honnétes, aux yeux de ceux qui les éprou-



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 125

vent, des actes qui ne le sont pas, des actes de fraude et de violence, des
actes de guerre.

Toute cette rhétorique repose sur deux affirmations inexactes. Il n’y a de
classes sociales que la ou des personnes jouissent, en vertu de leur nais-
sance et par le fait des arrangements sociaux, de privileges particuliers aux-
quels les autres ne peuvent atteindre. Les castes de Inde et de I'Egypte
étaient des classes ; les nobles financais se considéraient sous I’Ancien ré-
gime et se considérent peut-étre encore comme constituant une classe.
Mais la ou regne I'égalité devant la loi avec la liberté du travail et des
¢changes, il n’y a ni ne saurait y avoir de classes sociales, puisque chaque
individu se classe lui-méme et a chaque instant par ses actes. Sous ce ré-
gime il y a des fonctions, et ces fonctions sont subordonnées les unes aux
autres ; mais il n y a pas de classes, puisque toute fonction est accessible a
tous, sans obstacle légal d’aucune sorte. Aussi, tel qui est né riche meurt
pauvre, et tel qui est né pauvre meurt riche. La roue de la fortune tourne
sans obstacle, tandis qu’elle en rencontrait, dans la société féodale, d’ou
nous vient cependant le proverbe : « Cent ans banniere et cent ans ci-
viere ». Parler de classes sociales constituant comme des personnes iden-
tiques a elles-mémes et toujours vivantes, c’est affirmer un fait absolument
imaginaire, aussi chimérique que les prétentions des nombreux descen-
dants de M. Jourdain.

Il n’est pas vrai non plus, comme on le répcte souvent, qu'une classe
conspire contre l'autre et maintienne, par un caprice de sa volonté, les
arrangements sociaux. Aucune collection d’individus, quelle qu’elle soit,
n’a cette puissance. Encore moins celle que 'on accuse a-t-elle esprit de
corps, application et ’énergie nécessaires pour la conquérir. Les individus
que nous avons sous les yeux sont, pour la plupart, d’assez pauvres diables,
absorbés par leurs affaires ou leurs plaisirs, tres disposés a s’isoler, peu ca-
pables d’une action commune et comprenant fort peu les arrangements
sociaux qu’on les accuse d’avoir établis. Parler d’une conspiration de classe,
C’est parler contre évidence. A peine une entente commune se rencontre-
t-elle parfois, non entre les individus d’une prétendue classe, mais entre
ceux, en petit nombre, qui remplissent une méme fonction et ont momen-
tanément a défendre un intérét commun.

A quoi bon conspirer, d’ailleurs, pour élever les profits aux dépens des
salaires ? Le taux respectif des uns et des autres est réglé par la loi de I'offre
et de la demande, que toutes les conspirations du monde ne pourraient
altérer. On ne saurait faire qu’un entrepreneur travaille volontairement a
perte ni qu'un ouvrier, auquel on offre un salaire élevé, travaille volontai-
rement pour un salaire moindre.

Les socialistes n’affirment pas toujours contre I’évidence ou contre des
faits établis, ils affirment volontiers au hasard. Prenons pour exemple une



126 LIVRE II. — CHAPITRE 2

de leurs phrases que nous retrouvons dans un livre récent de M. de Lave-
leye : « Les riches, dit-on, deviennent chaque jour plus riches et les pauvres
plus pauvres ». Cette affirmation, qui produit un grand effet, est-elle
exacte, précise, intelligible ? Pas du tout. S’applique-telle a tous les riches et
a tous les pauvres ou a quelques-uns seulement ? On ne le sait. Richesse et
pauvreté étant choses tres mobiles et tres relatives, s’agit-il de richesse et de
pauvreté relatives ? Alors il faudrait faire des recherches et établir des dis-
tinctions, auxquelles on n’a garde de songer. Croit-on, comme il semble,
que richesse et pauvreté aient une existence absolue ? Alors on se trompe
¢videmment. Ceux qui jettent cette affirmation aux multitudes savent-ils
quel était le revenu total des individus appartenant a chacune des classes
qu’ils mettent en opposition, au commencement de ce siecle, et quel est
aujourd’hui ce revenu ? Non, ils n’ont méme aucun moyen de le savoir.
Savent-ils quel était, au commencement du siecle, le nombre des individus
de chaque classe ? Pas davantage. Ils n’ont jamais songé a s’enquérir de ces
détails, qui nous embarrasseraient beaucoup, si nous voulions établir ou
combattre cette proposition. Ils affirment et cela suffit. A cette affirmation
répétée avec tant d’assurance et qui résout si hardiment une question tres
complexe, on peut répondre : 1° qu’elle n’est pas énoncée en termes défi-
nis ou définissables ; 2° que son exactitude n’est pas du tout démontrée ;
3° que, fat-elle démontrée, elle ne prouverait nullement que le phénomene,
dont on affirme P'existence, ne put pas étre attribué a maintes autres causes
que la liberté du travail.

Essayons d’éclaircir cette question et voyons ce qu’on entend par
« pauvre » ; est-ce I'indigent secouru par I'assistance publique ? Si I'on en
trouvait un plus grand nombre, cela pourrait fort bien tenir a ce que
I'assistance publique, ayant plus de ressources, serait devenue plus libérale
dans ses admissions, ou a ce que les salariés seraient devenus plus pres-
sants dans leurs demandes et moins honteux de recourir a I'assistance.
Mais nous ne pensons pas que, dans les déclamations socialistes, il s’agisse
des indigents. Les pauvres de la proposition qui nous occupe sont, sans
doute, les salariés. Eh bien ! lorsque les hommes un peu agés comparent
I’état des salariés qu’ils ont connus a celui des salariés d’aujourd’hui, ils
volent ceux-ci mieux logés, mieux vétus, mieux nourris' que leurs prédé-
cesseurs. C’est un point sur lequel il ne saurait s’élever aucun doute. Les
pauvres ne sont pas devenus plus pauvres.

! L’augmentation du prix de la viande, malgré I’accroissement de la production, vient de ce que le grand
nombre des pauvres, qui ne mangeait pas de viande autrefois en mange aujourd’hui. A Paris le prix des
huftres et des primeurs a augmenté pour la méme cause : ces mets, réservés autrefois aux personnes trés
riches, sont maintenant consommés largement par les ouvriers.



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 127

Les riches sont-ils devenus plus riches ? Au sommet de I’échelle, les dif-
férences ne sont et ne peuvent guére ¢tre appréciables. Dans les degrés
inférieurs et moyens, ce qui frappe surtout l'observateur, c’est que le
nombre des personnes riches ou simplement aisées a augmenté dans des
proportions qulil nous semble impossible de déterminer, mais qui sont
considérables. ' D’ou vient cet accroissement du nombre des riches ? Sont-
ce les anciens riches qui ont multiplié ? Non. La richesse n’est pas féconde.
C’est quun grand nombre d’hommes, qui étaient pauvres, sont devenus
riches. Si 'on peut affirmer en cette matiere, non comme un fait démontré,
mais comme un fait trés probable, c’est que tous sont devenus plus riches
par des inventions qui permettent de satisfaire des besoins inconnus a nos
aieux, par I'abaissement des prix d’un grand nombre d’objets nécessaires
aux plus humbles.

Nous examinerons plus loin par 'effet de quel mirage les pauvres, quoi-
quen fait plus riches qu'auparavant, ont pu se trouver plus pauvres. *

On a cité, a 'appui de la these que nous venons d’examiner, un mot de
M. Gladstone qui aurait dit : « La prodigieuse augmentation de richesse,
qui a eu lieu de notre temps, a profité presque exclusivement aux classes
qui possedent ». Si un homme aussi éclairé que M. Gladstone a dit cela, il a
parlé ce jour-la un peu légerement. Sans doute, celui qui, autrefois ouvrier,
est devenu riche, est entré dans ce qu'on appelle improprement la classe
qui possede. Est-ce qu’il n’a pas eu sa part, une bonne part, dans 'ac-
croissement de la richesse ? M. Gladstone aurait dit simplement une naive-
té, en constatant que cet homme a cessé d’étre ouvrier. Cette naiveté est
répétée tous les jours par les ouvriers des réunions socialistes. Leur parlez-
vous d’un des leurs qui s’est enrichi ou simplement élevé dans la hiérarchie
sociale ? « Il n’est plus des notres, répondent-ils, c’est un bourgeois ». Au-
tant en disent-ils des sociétés de coopération et des ouvriers entrés dans les
fonctions législatives. Si tout ouvrier enrichi devient un capitaliste et un
bourgeois, il est clair quil ne peut guere y avoir d’enrichissement qu’au
profit de ceux qui arrivent a posséder, et cela en vertu méme du sens attri-
bué aux mots par 'usage courant.

On ne peut contester 'accroissement de population qui a eu lieu depuis
I'introduction des machines, d’ou 'on peut conclure sans témérité, que les
machines n’ont pas détruit les ouvriers, qu’elles ont remplacés : en méme
temps, la somme de capitaux s’est accrue, et un grand nombre d’hommes
qui vivaient auparavant de leur travail musculaire payé par des salaires,
vivent aujourd’hui d’intéréts, aprés avoir épargné. N’ont-ils rien gagné ?

! Ce qui le prouve, c’est I’'augmentation rapide des gages des domestiques des deux sexes, augmentation due
a celle du nombre des personnes qui ont des domestiques.
2 \oir ci-apres, ch. VI.



128 LIVRE II. — CHAPITRE 2

Ils ont gagné de cesser d’étre ouvriers pour devenir entrepreneurs ou
capitalistes. '

11 est vrai qu’il y a toujours des riches et des pauvres, et toujours aussi des
hommes qui sont dans une extréme misere. On voudrait quil n’y ett plus
de pauvres et encore moins de misérables | Mais, pour arriver a ce résultat,
il faudrait que tous sussent travailler et épargner ; il faudrait, en outre, que
Pespece humaine ne multipliat pas partout ou elle a quelque chance de
vivre, méme pauvrement, et cela dans le monde entier. I1 faudrait, ensuite,
que les richesses fussent partagées, sans égard a la part de collaboration
apportée par chacun dans leur production, sans égard au mérite, au travail,
a lintelligence, a la conduite de chaque individu. Il faudrait, en un mot,
changer la condition du genre humain sur la planete et la nature humaine
elle-méme, changer ’homme, la terre et le ciel. Ce n’est et ne peut étre
qu’un réve.

En fait, il y a des fonctions permanentes, parce qu’elles sont nécessaires
et qu’il est impossible, méme a 'imagination, de les supprimer. Ce sont les
fonctions du capitaliste, de I'entreprencur et de Pouvtier. Ces fonctions ne
sont pas exercées toujours par les mémes individus et par les mémes fa-
milles. Avec le concours ouvert a tous, les individus et les familles chan-
gent, au contraire, de fonction et de condition, suivant leur degré d’habileté
et de chance. Dans I'industrie comme dans I'armée, il y a toujours des offi-
ciers et des soldats dont les fonctions sont permanentes, quoique le per-
sonnel qui les remplit varie incessamment. Il n’y a qu’une différence : dans
Iindustrie comme dans armée, le soldat peut devenir sous-officier, offi-
cier du grade le plus élevé ; mais, dans I'industrie, 'avancement est plus
facile aux hommes de cceur, et les grades sont beaucoup plus nombreux
que dans 'armée ; 'industrie ne connait pas la propriété du grade et, a tout
instant, 'officier, quel que soit son grade, qui cesse de le mériter, retombe
dans les grades inférieurs ou dans les rangs. D’ailleurs, dans l'industrie
comme dans 'armée, le nombre des officiers sera toujours moindre que
celui des soldats ; il y a pour cela deux raisons : la premicre, c’est que, en
I’état actuel de I’art industriel et de I’art militaire, on a besoin d’'un nombre
moindre d’officiers que de soldats ; la seconde, c’est que le nombre des
hommes capables d’étre officiers est moindre que le nombre des hommes
capables d’étre soldats.

Peut-étre a-t-on imaginé un état de société dans lequel il n’y aurait ni
direction, ni commandement, ni discipline quelconque, dans lequel I'in-

! « Les patrons charpentiers, menuisiers, couvreurs-plombiers, entrepreneurs de démolitions, de fumisterie,
tapissiers et les ouvriers chaudronniers s’entendent pour affirmer que la plupart des fabricants parisiens
(les 9/10 d’apres les uns, les 2/3 d’apres les autres), sont d’anciens ouvriers arrivés par I’épargne et le sens
pratique. » (Rapport de M. Spuller sur I’enquéte de 1851, p.161)



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 129

dustrie marcherait seule, donnant a tous une part égale de produits. C’est
Iétat d’un troupeau de singes dans une contrée plantureuse inoccupée.
Mais, méme pour les singes, ces contrées plantureuses inoccupées sont
nécessaires et il y a longtemps, qu’en vivant dans des conditions tout
autres, le genre humain a pris possession de toute la terre.

En définitive, lorsqu’on examine avec attention les écrits et les ceuvres
des socialistes de tout genre contre la liberté, on n’y rencontre que des
affirmations aussi inexactes que tranchantes, accompagnées de dévelop-
pements oratoires déja bien vieux, puisqu’on les retrouve dans les écrivains
classiques et dans les Péres de PEglise ; c’est de la rhétorique pure, sobre
dans les écrits de Karl Marx ou elle est remplacée par une suite de raison-
nements assez bien liés en apparence, mais ayant pour point de départ une
pétition de principe, 'oubli du travail intellectuel et moral, qui invente sans
cesse, s’applique a prévoir et soutient toute I'industrie. Les omissions rele-
vées dans ces écrits viennent d’une faiblesse d’esprit assez commune, qui
consiste dans I'incapacité de voir au-dela du matériel, de la premiere appa-
rence des choses, et de ’habitude d’introduire dans le raisonnement des
abstractions au lieu des réalités concrétes. On dit volontiers que le « capi-
tal » agit de telle ou telle manicre et le « travail » de telle ou telle autre, sans
bien distinguer ni reconnaitre les individus désignés par ces mots. On patle
d’une unité abstraite de travail humain moyen mesuré par sa durée, comme
s’il s’agissait du travail d’'une machine. Les différences qui peuvent résulter
de I'intelligence, de 'application, de I’énergie, de la volonté et surtout de la
conduite, échappent absolument aux écrivains et orateurs socialistes. Ne
leur parlez ni d’effort intellectuel, ni d’invention, ni de travail de direction,
ni de travail d’épargne : ils ignorent ce que ces mots signifient. Encore
moins faut-il leur parler du réglement de I'industrie, de quantités et de qua-
lités a produire, de chances d’erreurs et, par suite, des risques de ce chef
qui se présentent devant I'entrepreneur, des soins infinis qu’exige la con-
servation des capitaux : ils ignorent tout cela et refusent d’en tenir compte,
parce que tout cela ne se touche pas, ne se voit pas, ne se pese pas, comme
un morceau de bois ou de fer, comme une picce de drap ou de coton,
comme un bceuf ou un mouton, comme un tas de blé ou de farine, et ne
peut pas méme se mesurer au dynamometre. Cependant, ce sont des
forces, invisibles a I'ceil, comme toutes les forces, méme physiques, dont
I'existence se manifeste par des effets seulement. I’effet de celles que nous
venons d’indiquer est le maintien de la civilisation, qui est née et a grandi
par elles.






CHAPITRE III.

L’EGALITE DES CONDITIONS EST-ELLE NATURELLE ?
EST-ELLE DESIRABLE ?

Suspendons un moment cette discussion pour examiner deux proposi-
tions trop souvent acceptées a la 1égere.

On a dit et répété : « Tous les hommes naissent égaux. » — Est-ce vrai ?
Comment comprend-on cette égalité ? S’agit-il de force musculaire ? Celui-
ci est plus fort des bras et des mains, cet autre des reins, un troisieme
Iemporte sur tous a la course, a I'escrime, au pugilat ; P'un fait un effort
plus grand pendant peu de temps, l'autre soutient cet effort plus longtemps
etc., etc. S’agit-il de santé ? Les différences ne sont pas moins appatrentes ni
moins nombreuses. S’agit-il d’intelligence spéculative ou appliquée ? Les
différences deviennent plus nombreuses et plus considérables. S’agit-il de
la volonté et de ses applications a la conduite de la vie ? L’un ne pense
qu’a soi ; Pautre a des visées plus hautes : il pense a ses semblables, a ses
proches ou méme a la société ; Pierre sait contenir ses appétits et les diri-
ger, tandis que Paul s’abandonne aux siens ; le premier songe a I'avenir et
le prévoit, le second ne voit que le moment présent ; I'un a une volonté
énergique et soutenue capable d’affronter souffrances et privations, l'autre
n’a que par acces une volonté forte et ne sait ni se priver ni souffrir, tandis
qu’un troisiéme ne veut jamais que faiblement et s’abandonne volontiers a
la routine ou aux conseils d’autrui. On pourrait prolonger tres longtemps
I'énumération de ces différences, sans espoir de les avoir jamais toutes
constatées. Et qui pourrait en classer et en énumérer les degrés » Nous ne
parlons pas des distinctions que les lois, les coutumes, les antécédents his-
toriques de la société ont ajoutées a toutes les différences natives, bien que
les unes existent aussi réellement que les autres dans les individus qu’il
nous est donné d’observer.

Si, comme nous le croyons, nul ne conteste que les hommes soient ainsi
faits, il n’est pas vrai de dire qu’ils naissent égaux. Il est méme évident qu’il
est au moins tres difficile d’imaginer une organisation sociale qui puisse
effacer ou méme atténuer sensiblement les inégalités naturelles. Ces iné-
galités persisteront, quoi que I'on fasse, dans tous les arrangements ima-
ginables, parce qu’elles tiennent au fond de la nature humaine. Nous pou-



132 LIVRE II. — CHAPITRE 3

vons donc affirmer, contrairement a la rhétorique courante, que « les
hommes naissent inégaux ».

Est-il vrai, au moins, comme on le suppose toujours, que I'inégalité soit
un mal ? Nous ne le voyons pas et ne pouvons méme pas le comprendre.
Qu’ll soit dur d’étre pauvre et désirable d’étre dans laisance, nous en con-
venons sans difficulté. Non que celui qui est dans laisance soit content,
satisfait, comme on le suppose, et ne désire rien ; mais il est a I’abri des
premiers besoins et, en ce sens, sa condition est incontestablement meil-
leure que celle du pauvre. En quoi donc cette inégalité des conditions est-
elle nuisible a la société en général ? Est-ce qu’elle empéche les progres de
la richesse ou méme de la population ? Est-ce qu’elle abaisse les caracteres,
énerve les volontés ? En aucune maniére. Tout au contraire, elle est une
cause d’émulation et de progres. Le pauvre, stimulé par le besoin, s’efforce
d’atteindre laisance et, lorsquil y est parvenu, d’aller jusqu’a la richesse.
L’inégalité est une source d’efforts et d’actes féconds, utiles a tous. Les
hommes sont, naturellement, si peu disposés a leffort que la plupart
d’entre eux se contenteraient facilement d’une alimentation, méme pré-
caire, comme les pauvres peuplades qui existent encore a la Terre de Feu.
Mais, lorsque quelques-uns se sont fait une condition meilleure, les autres
ont voulu les imiter, les égaler, les surpasser. C’est ainsi que 'on a congu de
nouveaux besoins et imaginé les moyens de les satisfaire au prix du
moindre travail possible. C’est ainsi qu’on est parvenu, par une suite
d’efforts, soutenus pendant des siccles, a maintenir sur la terre un plus
grand nombre d’hommes dans une condition telle que les pauvres, et
méme les indigents, sont mieux pourvus des choses nécessaires a la vie que
n’importe quel habitant de la Terre de Feu. L’inégalité des conditions, il
faut le reconnaitre, loin d’étre un mal, a été la cause premicre du progres, le
principal facteur de la civilisation.

Si nous considérons avec attention quel est état des hommes dans le
monde, nous trouvons partout, non seulement I'inégalité, mais des séries
d’inégalités croissantes et décroissantes. Placez un nombre quelconque
d’individus sous l'influence d’un climat malsain : les uns sont atteints a
Iinstant, les autres plus tard, les autres plus tard et plus tard encore ;
quelques-uns ne seront pas atteints. Qu’il survienne un dérangement so-
cial : il en sera de méme, les uns seront frappés sur le champ, tandis que les
autres résisteront davantage et davantage encore, comme on le voit dans
les crises commerciales. Sous quelque aspect que vous considériez les
hommes, vous trouverez des séries d’inégalités, qu'on peut comparer a
certains ressorts dont la résistance augmente a mesure qu’ils sont plus for-
tement pressés. Ce sont ces séries d’inégalités qui donnent a la vie sociale
une sorte d’élasticité vitale qui cede plus ou moins a toutes les pressions et
se releve promptement des qu’elles diminuent. On peut dire sans exagéra-



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 133

tion que la vie sociale est constituée, sous quelque aspect qu’on la consi-
dere, sur des inégalités variées.

« Cette inégalité est injuste, dit-on, en ceci que les uns naissent riches et
les autres pauvres, sans que les premiers aient mieux mérité que les se-
conds. » Cette accusation est portée, non contre I'inégalité des conditions,
puisqu’elle laisserait subsister I'inégalité viagere, mais contre I’héritage seu-
lement. A cela, il est facile de répondre que I’héritage a été imaginé par les
peuples qui ont porté leur vue au-dela de lindividu, et qui ont fait de la
famille I'unité sociale, sans trop s’inquiéter de la diversité de condition des
individus. Ces peuples ont-ils eu tort, et est-ce par hasard qu’ils se trouvent
a la téte de la civilisation ? Nous ne le pensons pas. L’héritage, en effet, a
¢été un stimulant tres vif pour les hommes qui, étendant leurs prévisions,
leurs désirs, leurs besoins au-dela de leur vie, jusqu’a lillusion peut-étre,
ont voulu assurer a leurs enfants une condition égale a la leur ou meilleure.
Que de travaux sont entrepris et soutenus par les peres de famille dans
Iintérét de leurs enfants | Supprimez, avec I’héritage, tous ces travaux par
la pensée et voyez si vous n’aurez pas fait disparaitre une trés grande
force ; si, en cherchant I’égalité des individus, vous n’aurez pas appauvri la
société.

I’hérédité distribue les fonctions sociales et réegle souverainement I'édu-
cation des individus avec une promptitude et une autorité qu'on ne pour-
rait obtenir par aucun autre moyen. Elle est d’ailleurs un fait naturel et
nécessaire dans la société primitive, qui est la famille. Nous la trouvons
constituée avant les temps historiques chez les peuples les plus ancienne-
ment civilisés, et nous avons, pour la continuer, de fort bonnes raisons.

Cessons plutot de croire et méme de dire que les hommes sont naturel-
lement égaux, ou que I'inégalité des conditions, en tant qu’elle est la suite
des inégalités naturelles, est un mal et doit étre combattue. Affirmons hau-
tement qu’elle doit étre respectée, parce qu’elle est utile et parce qu’on ne
peut essayer de la combattre sans commettre une injustice et sans intro-
duire des inégalités artificielles bien plus choquantes que celles qui tiennent
a la nature humaine.






CHAPITRE IV.

MOYENS IMAGINES CONTRE L’ INEGALITE DES CONDITIONS.

Nous ne discutons point ici les divers systemes de réorganisation artifi-
cielle de la société imaginés a la fin du siecle dernier et au commencement
de celui-ci. Ils ont été détruits par la discussion et ne préoccupent plus
Popinion publique. Il en est un, cependant, que 'on ne peut passer sous
silence parce qu’il est le plus ancien, le plus spécieux, le plus complet, et
aussi parce qu’il contient en germe tous les autres : c’est le communisme.

Platon, le plus illustre des communistes connus, ne se préoccupait pas di-
rectement de l'inégalité des conditions. Il voulait que la cité fat forte par
'union des citoyens, et ne croyait pouvoir mieux assurer cette union qu’en
supprimant a la fois propriété et famille. Il pensait que, dans cette condi-
tion, chacun considérerait tous les enfants comme les siens propres, que
ceux-ci considéreraient tous les hommes comme leurs péres, et que tous
considéreraient le domaine commun comme un propriétaire considere le
sien. Il n’y avait qu’une erreur dans cette conception, c’était de mécon-
naitre la nature de sentiments indestructibles. ’homme aime ses enfants
parce qu’ils sont siens, parce qu’il les éléve d’apres ses idées propres et non
d’aprés les idées d’autrui ; et il a soin de ses biens, parce qu’il peut en dis-
poser a son gré. Ce double attachement n’existe avec toute sa force que
parce qu’il est exclusif. Si on veut I'étendre, il s’affaiblit et disparait. Voila
ce que n’ont compris ni Platon ni ses successeurs. '

Nous avons, autrefois, entendu des communistes réveurs dire que si les
hommes répugnaient au communisme, c’était parce que ’éducation les
avait faits égoistes, qu’une autre éducation pouvait changer ce caractére et
les rendre altruistes, comme on I’a dit plus tard. Ces communistes n’avaient
pas observé les enfants, bien plus égoistes que les hommes formés par
I’éducation : ils n’avaient pas remarqué que tous les efforts de I’éducation
tendent a atténuer I’égoisme dans les pays civilisés, en développant la pré-
voyance et en préchant, en termes trop peu définis, une égalité et une fra-

! ’expérience a été faite aux Etats-Unis, et partout elle a montré le communisme, établi cependant sur des
convictions religieuses par des volontés libres, maintenant péniblement, et pour peu de temps, dans la mé-
diocrité, les groupes qui I’avaient adopté. Ces groupes, loin de s’accroitre, dépérissaient assez vite. V. Ch.
Nordhoff, Communistic Societies in the United States, description écrite d’apres les observations person-
nelles de I’auteur.



136 LIVRE II. — CHAPITRE 4

ternité qu'on ne comprend pas toujours. Enfin, ils n’avaient pas remarqué
que 'homme est une personne dont les désirs, les besoins, ne sont sentis
par aucune autre, dont les volontés et les desseins ne sont pas connus des
autres, s’il ne les leur manifeste ; que ’homme, en un mot, considéré com-
me individu, est autonome, dans le sens littéral d’un mot dont on a fort
abusé.

Le communisme méconnait et détruit, autant qu’il est possible, cette au-
tonomie en confiant a un certain nombre d’hommes, réputés plus capables
et meilleurs que les autres, le soin de diriger les actes et la volonté de tous,
de distribuer a leur gré les peines et les récompenses, de régler la consom-
mation, la production des richesses, etc.

Constatons, d’abord, que le communisme est I'idéal social dans lequel
Iinégalité des conditions serait la plus grande. Comparez, sous ce régime,
les gouvernants aux gouvernés : les premiers décident des besoins de cha-
cun et des moyens de les satisfaire. Quelle immense différence de condi-
tion entre ceux qui commandent et ceux qui obéissent ! Les premiers dis-
posent en maitres des produits du travail de tous, et les autres ne disposent
pas méme des fruits de leur travail propre. Il n’y a, dans la société actuelle,
aucune inégalité qui approche de celle-ci. Le plus pauvre conserve en face
du plus riche une liberté de dépense et d’action qu’aucun des gouvernés ne
posséderait sous un régime communiste.

Voila ce qu'on peut dire du communisme théocratique, le seul qui soit ra-
tionnel. Le communisme combiné avec I’élection est impossible, justement
a cause des appétits que susciterait la possession du pouvoir. Ce serait
P’anarchie.

Comparons sommairement la valeur économique de ce régime a celle du
régime de la liberté, et remarquons, d’abord, que, s’il s’agit de régimes pu-
rement idéaux, nous avons, cependant, sous les veux des régimes concrets
qui se rapprochent beaucoup de I'un et de l'autre : ce sont I'industrie de
gouvernement et 'industrie libre.

Dans 'Etat communiste, le gouvernement, dont nous ne recherchons
pas ici Porigine, dirige I'industrie, c’est-a-dire le travail de tous en vue des
besoins de tous : c’est lui, en effet, qui est juge des besoins de chacun et de
leurs aptitudes. Comment les connaitra-t-il ? Il pourra bien, peut-étre, re-
connaitre, au juger, les besoins relatifs a P'alimentation, au vétement, au
logement, comme aujourd’hui pour 'armée, mais au-dela ? ... Reste a sa-
voir si I'industrie pourra fournir un au-dela. Remarquons seulement qu’il
faudra un personnel de gouvernement nombreux, des inspecteurs, des
transmissions d’ordre multipliées, des frottements inévitables de volontés.
Toute la machine sera lourde, lente, embarrassée.

Dans I’Etat libre, la direction de industrie appartient en premier lieu au
consommateur, c’est-a-dire a tous les citoyens, en proportion de I'im-



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 137

portance des moyens de consommation que chacun d’eux possede. Au-
dessous de cette direction souveraine, les entrepreneurs d’industrie opérent
librement. Dans I'Etat communiste, les fonctions du consommateur et
de I'entrepreneur ne sont pas séparées : 'une et lautre appartiennent au
gouvernement, dont tout le personnel est réuni sous la main d’un seul
commandement. Si ce commandement commet une erreur (et il n’est pas
infaillible), tous patissent de I'erreur, excepté ceux qui 'ont commise.

Dans I'Etat libre, le soin de prévoir et d’exécuter est laisse a Ientre-
preneur. Il peut se tromper, tout comme le commandant communiste,
mais §’i se trompe, il est responsable et immédiatement puni ou récom-
pensé par une perte ou par un gain, selon 'événement.

Dans I'Etat communiste, le gouvernement est chargé des fonctions de
prévoyance, de la conservation des capitaux et de leur renouvellement : il
détermine la part de travail qui doit étre affectée a autre chose qu’a la satis-
faction des besoins immédiats ; il tient les magasins de dentées, d’appro-
visionnements, de matiéres premieres, de produits fabriqués, etc. Que de
fonctionnaires devront étre affectés a cet emploi, sur tout le territoire et
dans tous les détails de I'industrie | Ces fonctionnaires seront payés et léga-
lement responsables, mais leur responsabilité sera-t-elle effective ? On peut
avoir des doutes a cet égard. Dans P’Etat libre, le fonctionnaire chargé de la
conservation des capitaux est I'entrepreneur et le propriétaire ou capita-
liste. Il est rémunéré de son service par une part du produit, exactement
proportionnée au service rendu. Quant a sa responsabilité, elle est com-
plete : ce fonctionnaire est puni, non seulement de la faute lourde, mais de
la négligence la plus légere, et il est récompensé de la moindre augmenta-
tion de zele. Il est récompensé par avancement ou puni par rétrogradation
ou privation d’emploi, et cela sur-le-champ, sans enquéte, sans délibéra-
tion, sans jugement humain quelconque, par une responsabilité qu’il ne
peut éluder ou atténuer par aucun moyen.

Quant a énergie du travail musculaire, le régime communiste pourrait
établir des récompenses et des peines ; mais ni les unes ni les autres ne
sauraient avoir le méme degré de justice et d’efficacité que celles de I'in-
dustrie libre, parce que jamais on ne pourra obtenir d’un fonctionnaire
irresponsable en réalité, quoi que 'on dise ou fasse, la méme vigilance et la
méme justice qu’on obtient d’un fonctionnaire absolument responsable,
I'entrepreneur. Jamais non plus on n’obtiendra d’un ouvrier, dont toute la
consommation est réglée par autrui, autant de gout et d’énergie qu’on en
obtient d’un ouvrier qui peut obtenir par un travail meilleur une rémunéra-
tion plus élevée, et, en tout cas, disposer de son salaire comme il veut.

Lors méme, d’ailleurs, que le commandement communiste serait aussi
prompt et aussi juste que celui de la liberté, il ne saurait étre ni aussi res-
pecté ni aussi autorisé. On discute volontiers tout commandement dont



138 LIVRE II. — CHAPITRE 4

Pauteur est un homme, et on cherche a Iéluder. On ne conteste ni ne
cherche a éluder les lois que 'on reconnait comme résultant de la nature
des choses.

A tous les points de vue, 'organisation communiste serait inférieure a
celle qui résulte spontanément du jeu libre et pacifique de toutes les volon-
tés. Plus on réfléchit lorsqu’on fait cette comparaison, plus on est frappé
de énorme infériorité du communisme, méme au point de vue purement
industriel. Et si 'on considere le point de vue moral, l'infériorité est bien
plus grande encore. Comment des hommes, habitués a étre gouvernés
dans tous les détails de leur vie, ou a gouverner sans responsabilité des
multitudes obéissantes, pourraient-ils avoir, en cas de besoin, lesprit
d’initiative et de ressource ? Comment un peuple communiste pourrait-il
résister, méme un instant, a la concurrence commerciale ou militaire d’un
peuple libre ? Il menerait son existence végétative autant que les autres
peuples le toléreraient, mais pas un jour de plus.

La pression de la concurrence vitale aurait-elle au moins cessé de se faire
sentir ? Pas du tout : elle aurait seulement changé de forme. Sous le régime
de la liberté, elle pousse les hommes a travailler plus ou mieux, a prévoir,
car C’est ainsi seulement que chacun pense a améliorer sa condition, au
grand profit de tous. Avec le communisme, I'intérét n’est plus le méme : il
consiste surtout a obtenir la faveur de celui dont on dépend. Tout leffort
se porte de ce cOté : on flatte, on circonvient son supérieur, on dénigre ses
rivaux qui vous dénigrent a leur tour ; on s’use en inventions et en imagi-
nations de toute sorte pour arriver au but. En quoi le public profite-t-il de
tant de travail, souvent inutile a son auteur ? Il n’en profite en quoi que ce
soit. LLa concurrence de sollicitation n’est ni moins pressante, ni plus scru-
puleuse que la concurrence commerciale ; mais celle-ci, plus digne et plus
honnéte, profite a la société, tandis que lautre ne lui sert a rien et abaisse
les caracteres, tandis que la liberté les releve.

Examinons, maintenant, quelques propositions dun caractére moins
spéculatif que I’établissement du communisme ou du collectivisme, comme
on l'appelle depuis que son premier nom est passé de mode.

La premicere et la plus radicale est I'anarchie, c’est-a-dire la suppression
de tout gouvernement, de toute force coercitive chargée de réprimer les
actes de violence et de fraude. Ce serait certainement le plus court chemin
pour revenir a état sauvage. Heureusement ce chemin n’est pas trés prati-
cable et ne séduira jamais un treés grand nombre d’hommes, au-dela de
ceux qui 8’y sont placés au mépris des lois pénales. Mais on peut, par hy-
pothese, bien entendu, supprimer tout gouvernement. Aurait-on établi
Iégalité ? Non. On aurait établi 'inégalité au profit de ceux dont la force
musculaire et lintelligence militaire Pemporteraient sur celles des autres :
les faibles de corps et d’esprit verraient leur condition s’abaisser bien au-



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 139

dessous de ce qu’elle est aujourd’hui ; ils mourraient de faim pendant que
leurs supérieurs s’égorgeraient les uns les autres. La concurrence militaire
aurait remplacé la concurrence industrielle. — Ajoutons que ceux qui sont
en possession de richesses auraient le grand avantage de pouvoir payer des
défenseurs et constituer une petite féodalité. Les victimes seraient les
pauvres et surtout ceux qui commencent a s’enrichir par le travail. Cette
société, agréable peut-étre aux voleurs a main armée, a pu exister en
Europe au X siecle : elle n’y est plus possible au XIX".

Apres les anarchistes viennent ceux qui veulent conserver un gouverne-
ment afin d’opérer ce quils appellent « la liquidation sociale, la remise a
Pouvrier de linstrument de travail », ou, en termes plus simples, la sup-
pression des propriétaires et des capitalistes et lattribution aux ouvriers
des propriétés et des capitaux. On ne sait si cette attribution devrait avoir
lieu 2 titre collectif ou 2 titre individuel. A titre collectif, ce serait le com-
munisme ; a titre individuel, ce serait la propriété actuelle, moins I'aptitude
a conduire I'industrie, a conserver les capitaux en les faisant valoir. La so-
ciété serait comme une armée sans officiers, ou comme une troupe de ma-
telots, qui, apres avoir massacté le capitaine du navire, erre sur les mers au
gré des vents et des flots. Certes, la misere y serait grande et I’égalité n’y
régnerait guere.

Viennent, ensuite, les possibilistes, qui veulent aller a la propriété collec-
tive par degrés, par une augmentation progressive des attributions écono-
miques du gouvernement et par un accroissement proportionnel de
I'impo6t. Ceux-ci sont bien plus nombreux qu’on ne I'imagine et qu’ils ne
I'imaginent eux-mémes, car on peut placer dans cette catégorie la plupart
des socialistes de la chaire et des adorateurs de I'idole-FErtat.

Nous ne pouvons exposer et discuter leurs nombreuses propositions ;
mais nous devons dire quelques mots de leur formule initiale, « la propriété
sociale. » Qu’est-ce que la propriété sociale, de laquelle on fait dériver un
droit naturel en faveur de tels ou tels individus ? Nous n’avons jamais pu
réussir a le comprendre. Est-ce la richesse résultant du progres général de
la société, sans qu’on puisse positivement en attribuer la cause a une per-
sonne déterminée ? Mais cette richesse, qui peut la définir, la désigner,
I’évaluer ? Elle est due a un ensemble de lois et de mceurs, d’arrangements
sociaux qui ont donné un propriétaire a toutes les fractions, méme les plus
minimes, de la somme des richesses existantes. Va-t-on faire, dans les pro-
priétés actuelles, la part de la chance et celle du travail ? Qui oserait se
croire capable d’exécuter, méme idéalement, une semblable opération ?
Veut-on parler des inventions qui ont causé le progres de la richesse de
tous ? Ces inventions sont a peu pres toutes dans le domaine public et,
bien souvent, leurs auteurs n’en ont pas été rémunérés. Veut-on dire que
certaines personnes profitent indépendamment de tout mérite personnel,



140 LIVRE II. — CHAPITRE 4

plus que d’autres, des arrangements sociaux ? Ce serait une proposition
difficile a établir en termes clairs, et dont il serait a peu pres impossible, en
tout cas, de tirer des conclusions pratiques. Il faut toujours en venir a
I'impo6t et a une proposition pour le dépenser en faveur de quelques-uns,
C’est-a-dire pour ajouter a action de l'assistance publique. Les formes de
cette assistance sont déja si nombreuses en France, et si variées, qu’il fau-
drait un gros volume pour les décrire. Nous n’entreprendrons pas cette
description. Il suffit de constater que, chaque fois qu’on préleve sur le pro-
duit de I'imp6t un secours pour quelqu’un, a quelque titre que ce soit, on
prend a un contribuable pauvre, honnéte, énergique qui vit de son travail,
de quoi subvenir aux besoins de quelquun qui, par faiblesse physique,
intellectuelle ou morale, est une charge. Y a-t-il quelque égalité entre le
contribuable pauvre et celui qui vit a ses dépens ? Nous ne pouvons I'aper-
cevoir, ni comprendre la hardiesse de ceux qui se jugent capables d’établir
entre ces deux hommes une compensation artificielle équitable.

Mentionnons ici la proposition d’un penseur Américain sérieux, instruit
et d’un grand talent, M. Henry George : elle consiste a attribuer a I'Etat la
propriété du sol, de maniere a remplacer les impots par le revenu de la
terre. Laissons de coté la discussion des moyens a employer pour obtenir
ce résultat et examinons I'idée seulement. Supposons que I’Etat soit effec-
tivement propriétaire du sol : — ou il affermera la terre au plus offrant,
comme les propriétaires actuels ; alors il n’y aura rien de changg, si ce n’est
la signature placée au bas des quittances ; — ou I'Etat n’usant pas a la ri-
gueur de son droit de propriété, laissera la rente fixe, méme lorsque I'ac-
croissement de la population lui permettrait de I’élever : alors 'augmen-
tation de la rente profitera aux fermiers, sans que les salariés et les pauvres
y alent aucune part. — Ou le gouvernement réserverait une partie des
terres pour les affermer ultérieurement et, lorsqu’il aurait épuisé cette
réserve (qui s’épuiserait de toute nécessité) les choses se passeraient exac-
tement comme elles se passent sous le régime de la propriété individuelle.

La proposition de M. George peut ¢tre discutée au point de vue de la
réforme des impots, mais non au point de vue d’'un changement dans la
constitution de la société.

Passons encore en revue des propositions plus inoffensives, émanant,
celles-ci, non des théoriciens, mais des hommes engagés dans I'industrie, et
voyons quel est leur caractere.

La premicre en rang est celle des protectionnistes, dont nous avons déja
parlé, qui veulent, a tout propos, que le gouvernement leur donne le
moyen de lever, a leur profit particulier, un impot sur les consommateurs.
Ce ne sont certes pas des partisans de I'égalité, quoiqu’ils patlent en son
nom.



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 141

La soi-disant protection de I'industrie nationale fait contribuer les indus-
triels non protégés a fournir un bénéfice sans travail aux industriels proté-
gés, au mépris de toute égalité, en méme temps qu’elle permet aux protégés
de s’endormir dans la routine sans sentir l'aiguillon de la concurrence
étrangere.

Les ouvriers veulent les Unions de métiers et les ont a peu pres obtenues,
par la loi relative aux syndicats professionnels. Que désirent-ils ? Consti-
tuer dans chaque corps d’état un véritable pouvoir coercitif qui puisse
décréter une greve, cC’est-a-dire suspendre violemment Pexercice d’une
profession et contraindre, au besoin, ceux qui refuseraient de se mettre en
greve. Dong, entre ceux-ci et ceux qui décretent la greve, il n’y a nulle éga-
lit¢ de condition, puisque les derniers prétendent commander aux autres.
Les grévistes cherchent-ils 'égalité ? Examinons leurs prétentions habi-
tuelles.

Exclusion des femmes ou limitation du nombre des apprentis. Si les fem-
mes, si les apprentis consentent a travailler moyennant un salaire moindre,
C’est parce qu’ils ne trouvent pas ailleurs un salaire plus élevé, ni méme
aussi élevé. Les jeter violemment hors de I'atelier, c’est leur faire une con-
dition pire et peut-ctre les priver de tout travail. Est-ce pour marcher a
I’égalité des conditions ? Non, c’est pour s’en ¢loigner, en augmentant le
salaire des ouvriers de la profession et en diminuant les moyens d’existence
des femmes, des apprentis repoussés et des étrangers a la profession qui
voudraient y entrer.

On demande la suppression du marchandage et quelquefois du travail
aux picces. e marchandeur ou tacheron est un ouvrier habile, qui offre a
Ientrepreneur de faire un travail déterminé, moyennant un prix convenu.
Ce marché est avantageux aux deux contractants : a Pentrepreneur, parce
que Pouvrage lui cotite moins que §’il le faisait faire a la journée ; au mar-
chandeur, parce que, prenant pour auxiliaires des ouvriers moins habiles
ou mémes des apprentis qu’il dirige et paie moins cher que des ouvriers
faits, il peut obtenir une rémunération plus forte qu’en travaillant a la jour-
née. Pourquoi donc supprimer le marchandage ? Est-ce pour arriver a
I’égalité » Oui, a ce quil semble. En réalité, c’est pour empécher 'ouvrier
plus capable de produire plus en s’associant a un ouvrier moins capable, et
pour réserver le travail et le salaire a 'ouvrier médiocre et moyen. Les ré-
clamations contre le travail aux picces tendent au méme but. Lorsque le
travail est payé aux picces, C’est-a-dire en raison de louvrage fait par
chaque ouvrier, les différences de capacité se manifestent, a 'avantage des
meilleurs : les ouvriers médiocres, presque toujours en majorité, préférent
le travail a la journée, qui ne permet pas a la supériorité de se manifester.
On veut, dit-on, réserver du travail a un plus grand nombre : en fait, on
veut satisfaire 'envie.



142 LIVRE II. — CHAPITRE 4

Les réclamations contre les machines se comprennent mieux parce que,
en effet, la machine est une concurrente redoutable, non pour 'ouvrier
supérieur, mais pour 'ouvrier qui n’est guere qu’une machine. Par la ma-
chine, produit de I’épargne, I'effort-épargne est substitué au travail muscu-
laire, au grand avantage du consommateur ; mais un certain nombre
d’ouvriers sont privés d’emploi, et forcés de changer de métier, ou tout au
moins de changer de spécialité. De la des souffrances réelles et cependant
inévitables, car le peuple qui proscrirait les machines, serait bient6t vaincu
dans la lutte industrielle. On ne peut pas plus supprimer impunément les
machines que le travail aux picces et le marchandage. On ne peut pas plus
limiter par une loi la durée journaliere du travail, sans attenter a la liberté
de ceux qui veulent et peuvent travailler plus que le temps réglementaire, et
sans s’exposer a étre vaincus par les concurrents, chez lesquels la durée du
travail ne serait pas limitée.

Tous ces expédients réglementaires seraient complétés par l'interdiction
du territoire aux entrepreneurs et ouvriers étrangers. On peut, en effet,
réver un Etat dans lequel, la population se limitant d’elle-méme, on pout-
rait élever artificiellement les salaires assez haut. Mais le peuple de cet Etat,
bientot endormi dans la routine, se verrait en peu de temps surpassé par
Iindustrie de tous les autres, dont il serait incapable de soutenir la concur-
rence. Il ne tarderait pas a s’appauvrir et a tomber a la merci des peuples
qui auraient eu plus de vaillance.

Et si 'on ne ferme pas les fronticres, si 'on ne se soustrait pas a la colla-
boration du genre humain en s’isolant derriére une muraille, il est clair que
la population, réduite dans un Etat, sera supplée par I'immigration d’ou-
vriers plus modestes dans leurs exigences tant quil y en aura dans le
monde, et que les derniers des salaires resteront longtemps, sinon toujours,
a un niveau assez bas, sans qu’il soit au pouvoir d’un gouvernement, quel
qu’il soit, ni de personne, de changer cette condition.

Remarquons, en terminant cette revue, que la plupart des tentatives pra-
tiquées jusqu’ici ont eu pour but réel, non I'égalité, mais 'amélioration du
sort des ouvriers de telle profession, au détriment des plus pauvres de tous,
qui sont les manceuvres. Le mouvement contre les machines est le seul qui
ait été tenté en leur faveur et tout le monde reconnait aujourd’hui qu’il ne
pouvait aboutir.

Ne nous attardons pas davantage dans I'examen des propositions fon-
dées, soit sur la suppression de tout gouvernement, soit sur I'intervention
du gouvernement dans les fonctions industrielles, et mentionnons, en pas-
sant, des arrangements congus dans un esprit tout différent, pour arriver au
méme but : 'égalité.

En premier lieu, les associations ouvricres coopératives, soit pour con-
sommer, soit pour produire.



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 143

Des ouvriers se réunissent pour acheter ensemble tous les objets néces-
saires a leur consommation. Que font-ils ? Ils s’associent pour remplacer le
marchand en détail, qui leur vendait des produits trop cher, et se passer de
lui. Au point de vue juridique, nul doute : leur entreprise est absolument
légitime, puisqu’ils ne violent les droits de personne et demeurent respon-
sables de leur bonne ou mauvaise gestion. Ils ont réussi, lorsque leur
nombre a été suffisant, lorsqu’ils ont trouvé des acheteurs honnétes et in-
telligents, lorsqu’ils ont défendu toute vente a crédit. Ils ont pu améliorer
leur condition, mais ils n’ont pas diminué I'inégalité : ils 'ont méme agran-
die en rejetant au-dessous d’eux les ouvriers qui n’ont pas su ou pas pu
acheter au comptant. Quand le marchand vendait aux uns et aux autres,
plus cher que l'association de consommation, il s’indemnisait sur ceux qui
payaient comptant des pertes provenant des ventes a crédit. Les ouvriers
associés, n’admettant que la vente au comptant, se dégagent de la solidarité
de ceux qui achetaient a crédit, et ceux-ci, séparés des autres, trouveront
chez le marchand des conditions plus dures qu’auparavant. Ainsi les ou-
vriers en s’associant ont mis en lumiere une inégalité naturelle qui n’était
pas sensible auparavant, et, en s’élevant eux-mémes, ils 'ont augmentée.

En s’associant pour produire, que font les ouvriers ? Ils deviennent en-
trepreneurs, a leurs risques et périls. Leur droit est parfait. Ils réussissent
s’ils choisissent un gérant capable et honnéte. Ils recoivent alors la rémuné-
ration qu’aurait recue lentrepreneur capable qu’ils ont remplacé, sans
changer, en quoi que ce soit, les conditions générales de I'industrie.

Il en est de méme quand les ouvriers sont associés aux bénéfices par I'en-
trepreneur qui les emploie. Lorsque, a la suite de cet arrangement, Pouvrier
donne plus de travail et gaspille moins, lorsque, d’ailleurs, I'entreprise est
bien conduite, les ouvriers et 'entrepreneur se trouvent dans des condi-
tions meilleures qu’auparavant ; ils ont réalisé une amélioration et en sont
rémunérés, a bon droit. Mais si 'entrepreneur est négligent ou 'ouvrier
insouciant, il n’y a plus de bénéfice et peut-étre méme y a-t-il perte. Tout
I'arrangement est renversé.

Donc ni I'association de consommation, ni I'association pour le travail,
ou I'admission au partage des bénéfices, ne peuvent étre généralisées a titre
de panacées sociales. La participation n’est méme praticable que dans le
petit nombre d’entreprises qui ont des bénéfices.

! Ceux qui présentent la participation aux bénéfices comme une panacée n’ont pas songé a I’observation
suivante que nous relevons dans le rapport sur I’enquéte de 1884 (p.185) : « Un cinquiéme des patrons
s’enrichissent, trois cinquiémes végétent, un cinquiéme fait faillite, et cela, non seulement dans le batiment,
mais encore dans toutes les situations industrielles et commerciales. Comment voulez-vous que les trois
cinquiémes qui végétent et le cinquiéme qui disparait puissent donner des bénéfices ? »



144 LIVRE II. — CHAPITRE 4

L’idée de généraliser, par voie d’autorité, I'un ou lautre de ces trois
arrangements est une des mille idées dangereuses, écloses de notre temps.
Quand on a voulu admettre aux adjudications des travaux publics les
ouvriers associés, a des conditions plus avantageuses que celle des autres
entrepreneurs, on a tout simplement créé en leur faveur un avantage, dont
les contribuables ou les autres entrepreneurs, suivant les cas, ont fait les
frais. On a commis une injustice.

Si nous essayons de résumer Iétude qui précede, nous constatons que
toutes les propositions, faites pour diminuer I'inégalité des conditions so-
ciales, auraient pour effet de la déplacer ou de 'augmenter, et, dans les
deux cas, de diminuer le revenu annuel du groupe humain dans lequel on
les introduirait, en diminuant I’énergie et la moralité, en méme temps que
le bien-étre des individus et leur force collective.



CHAPITRE V.

INTERET DU GOUVERNEMENT.

Pour corriger, comme le demandent les socialistes de toute couleur, les
inégalités sociales qui se manifestent sous les régimes de liberté plus ou
moins imparfaits que nous connaissons, il faudrait étendre la sollicitude du
gouvernement sur les choses de 'industrie. On ajoute aux considérations
que nous venons de discuter : « quil faut donner de la force au gouverne-
ment. » Nous avons vu que lintervention du gouvernement dans lin-
dustrie, en vue de diminuer I'inégalité des conditions, était a la fois nuisible
et injuste. Voyons, maintenant, si, comme on 'assure, elle lui donnerait de
la force.

Quelles sont les attributions essentielles du gouvernement ? 1° de rendre
la justice de fagon que les droits de chaque particulier soient respectés ; 2°
de faire la police intérieure, dans le méme sens et pour la méme fin que la
justice ; 3° de veiller, par l'intervention et la discipline d’une force armée
suffisante, a la streté intérieure et extéricure de I'Etat ; 4° d’établir et de
lever sur les citoyens des contributions suffisantes afin de couvrir les dé-
penses du personnel nécessaire pour que le gouvernement puisse bien
s’acquitter de ses attributions. '

Tant qu’un gouvernement, quelle que soit son origine ou sa forme,
exerce ces fonctions avec intelligence et avec énergie, il est fort et res-
pecté : chaque particulier sent que ce gouvernement est utile, que ceux qui
Iexercent sont animés du sentiment de lintérét collectif supérieur, de
I'intérét public, ou de la république, dans le sens ou on le disait autrefois ;
qu’il défend l'intérét social, contre les intéréts privés.

Si, au contraire, un gouvernement, quelle que soit son origine ou sa
forme, s’imagine qu’il a pour fonction de « faire le bonheur des sujets »
comme on disait sous ’Ancien régime, ou de « faire quelque chose » en

1 Si I’on voulait définir en termes larges et cependant précis les attributions du gouvernement, on pourrait
dire qu’il est chargé « de défendre ceux qui travaillent en paix dans les conditions ou le genre humain vit sur
la planéte contre les entreprises violentes et frauduleuses, soit qu’elles viennent du dedans ou du dehors, de
donner la force de I’autorité publique aux arrangements établis par ces hommes dans leur collaboration, en
leur laissant le soin de pourvoir a leurs besoins, sans s’occuper des résultats de leur concurrence. » Le gou-
vernement est fait pour combattre les hommes qui troublent I’ordre, mais non pour nous défendre contre la
nature ou contre notre faiblesse.



146 LIVRE II. — CHAPITRE 5

faveur de tel ou tel intérét particulier collectif, comme on dit aujourd’hui, il
perd rapidement son prestige, et son autorité tombe dans le mépris.

Ily a, pour cela, plusieurs raisons que nous indiquerons en passant : 1° il
montre quil ne sait en quoi consistent précisément ses fonctions et té-
moigne de son ignorance, ce qui n’inspire estime a qui que ce soit ; 2° en
montrant que les faveurs du gouvernement sont un moyen d’acquisition
des richesses, il détourne les citoyens de la recherche des richesses par les
voies légitimes et substitue la concurrence de sollicitation a la concurrence
commerciale ; 3° il compte, par les faveurs qu’il accorde, se faire des amis,
des soutiens, une clientele, en quoi il se trompe tout autant que celui qui
compte sur la reconnaissance des mendiants auxquels il donne 'aumone.
Le mendiant ne trouve jamais 'aumoéne suffisante et on ne saurait conten-
ter un solliciteur : il estime que chaque faveur obtenue lui donne un titre a
une faveur nouvelle (et cela non parce qu’il est corrompu, mais parce qu’il
est homme) ; P'expérience et énergie de 'homme croissant par le succes,
dans quelque branche d’activité que ce soit, les intéréts collectifs privés et
favorisés par un gouvernement deviennent, apres chaque faveur, plus
apres, plus hardis et plus impudents qu’auparavant ; ils apprennent chaque
jour 2 mieux connaitre les cOtés faibles des hommes qui leur sacrifient
Iintérét public, a la garde duquel ils sont préposés ; 4° a mesure que le
nombre des employés augmente, il devient plus difficile de les diriger, la
responsabilité de chacun s’affaiblit : toute discipline s’énerve.

C’est ainsi qu’on arrive par une pente rapide a ce grand signe d’anarchie,
que gouvernants et gouvernés perdent le sentiment et jusqu’a la notion de
Pintérét public. On a tellement couvert du nom de PEtat des intéréts parti-
culiers qu'on ne sait plus distinguer ot sont ceux de I'Etat et qu'on cesse
de s’en soucier. Ceux qui gouvernent ont voulu fortifier leur pouvoir par
des clienteles, et ils sont tout étonnés, un beau jour, de voir qu’ils 'ont
anéanti et simplement préparé la révolution qui les renverse.

Cette révolution, quelle que soit occasion qui 'améne ou la forme
qu’elle prend, est, en elle-méme, un mal tres grand. Elle dérange tous les
projets, déplace toutes les espérances et cause dans les affaires commer-
ciales un trouble profond, en méme temps qu’elle compromet au dehors la
personnalité nationale. Mais ce ne sont la que les moindres de ses mauvais
effets ; car, ce qui est pire, elle affaiblit au dedans la discipline. La plupart
des hommes, trop peu éclairés pour juger sainement les choses sociales, ne
respectent les gouvernements que parce que le personnel supérieur qui
gouverne reste longtemps en place, et, étant éloigné des gouvernés et in-
connu d’eux, a acquis du prestige et une autorité de possession : on a
I’habitude de lui obéir et il a ’habitude de commander. Le personnel nou-
veau, introduit a la suite de la révolution, n’a pas ’habitude de commander
et les peuples n’ont pas celle de lui obéir. Chacun connait plus ou moins ce



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 147

personnel : ce sont des hommes que 'on a coudoyés, mesurés, appréciés,
dont toutes les faiblesses sont publiques et qu'on est disposé a juger tres
séverement, parce que I'envie est soulevée chaque fois qu'un homme, qui
¢tait hier votre égal, est devenu, avec ou sans mérite intrinséque, votre su-
périeur. Le pouvoir politique se trouve affaibli, parce que le commande-
ment, qu’on subissait sans trop de peine, lorsqu’il était exercé par 'ancien
gouvernement, devient intolérable par cela seul qu’il est exercé par un gou-
vernement nouveau.

Ce n’est pas tout encore. Lorsqu’on voit tomber un gouvernement a la
suite d’'un choc, on se figure facilement que ce choc a été la cause de la
révolution et que ceux qui sont arrivés au pouvoir par elle en sont les au-
teurs. Eux-mémes, le plus souvent, partagent cette erreur. Alors chacun
pense qu’il pourra arriver au pouvoir par les mémes moyens, c’est-a-dire en
faisant au gouvernement de son pays une guerre plus ou moins scrupu-
leuse et plus ou moins loyale. La possession du pouvoir devient 'objet
d’une vaste compétition d’ambitions illégitimes, dans la confusion de la-
quelle périssent I'idée et le sentiment du pouvoir politique et de la disci-
pline elle-méme. Il y a la une cause puissante de relachement moral et de
corruption politique, en dehors méme de I'action du gouvernement, qui est
poussé violemment vers les intéréts particuliers, c’est-a-dire vers I’abime.

Ajoutons que le gouvernement exercé au profit d’intéréts particuliers est
pénible, précaire et rebutant, parce qu’il a toujours devant lui des difficultés
qui se multiplient fatalement, a mesure qu’on fait des efforts plus grands
pour les surmonter, et qui montrent en plein jour les cotés les plus tristes
et les plus bas de la nature humaine. Au contraire, le gouvernement qui
cherche la justice a la voie facile : les prétentions particuliéres sont faibles
lorsqu’on les met en face de l'intérét public, qui est la justice. On se dé-
tourne de la sollicitation, lorsqu’elle ne rapporte rien, pour rechercher les
richesses par le travail : 'exercice du pouvoir devient facile, parce que
chaque particulier s’efforce d’améliorer sa condition, directement, sans
convoiter le bien d’autrui. e gouvernement est respecté, parce que chacun
sent que si ses convoitises n’obtiennent aucune faveur, celles de son voisin
ou de son concurrent n’en obtiennent pas davantage, et qu’en somme, sa
personne et sa propriété sont bien protégées.

En dernicre analyse, il faut toujours revenir a ce vieil axiome, que les
Etats subsistent par la justice et périssent par son contraire. C’est le besoin
de justice et de paix qui a fait établir les gouvernements : c’est ce méme
besoin qui les conserve. Vouloir obtenir d’eux quelque chose de plus, c’est
les dénaturer et, a la longue, les détruire. Qu’ils nous protégent contre les
violences injustes des hommes, au dedans et au dehors, et nous laissent
nous protéger nous-mémes contre tout le reste dans les conditions que la
nature a faites au genre humain. La liberté de travailler, de vendre, d’ache-



148 LIVRE II. — CHAPITRE 5

ter et de contracter, suffit amplement a la satisfaction de tous les intéréts
économiques légitimes.



CHAPITRE VL

POURQUOI LES PLAINTES CONTRE L'INEGALITE DES CONDITIONS
SONT PLUS AIGUES QU’AUTREFOIS.

Un grand nombre de personnes s’étonnent de ce que I'inégalité des con-
ditions, qui remonte au-dela des temps historiques et n’a jamais cessé
d’exister, ait soulevé de notre temps des réclamations plus bruyantes et
plus aigués qu’a aucune autre époque, qu’elles aient préoccupé 'opinion
publique a ce point qu’elles ne puissent plus étre négligées par aucun
homme d’Ftat et qu’il devienne nécessaire de prendre un parti a leur égard.
C’est une question intéressante qu’il importe d’examiner.

On a dit que ces réclamations naissaient de 'envie et de I'ignorance. Ces
causes y ont une grande part, sans aucun doute, mais elles ne sont pas les
seules. I’envie et I'ignorance ont accompagné le genre humain pendant
toute son existence et nous craignons fort qu’elles ne soient pas pres de
finir. Nous ne voyons pas, non plus, quelles agissent avec plus de force
aujourd’hui qu’autrefois.

L’inégalité des conditions et surtout des richesses a, de tout temps, excité
I'étonnement des hommes et provoqué lattention des penseurs : elle a
toujours paru contraire a I'idée qu’on se faisait de la justice, c’est-a-dire a
I'idée d’un bon pére de famille ou d’une belle déesse armée d’une balance
et d’'un glaive, distribuant entre tous les hommes les produits de leur labeur
collectif, sans s’occuper d’ou venait ce produit. En tout temps, des pen-
seurs ont imaginé que chaque gouvernement pouvait remplacer le pere de
famille ou la belle déesse et que si, eux, par exemple, étaient ce gouverne-
ment, le genre humain reviendrait bien vite a 'age d’or et atteindrait ce
bonheur, toujours désiré et toujours fuyant, apres lequel courent tous les
hommes sans 'obtenir jamais.

Ces idées enfantines ont existé de tout temps et la querelle des riches et
des pauvres est une bien vieille querelle ; elle a fait verser beaucoup de sang
dans les républiques grecques, romaine, italiennes et flamandes, en Alle-
magne au temps de la Réforme, etc. Idées et passions égalitaires ont été
entretenues par ce fait incontestable et paradoxal, qu'a chaque moment de
la vie d’'un peuple en état de paix, la somme des richesses existantes parait
suffisante pour faire vivre dans ’'abondance tous les individus qui existent
a ce moment.



150 LIVRE II. — CHAPITRE 6

Les hommes ont, d’ailleurs, toujours été enclins a imputer a la méchance-
té de leurs semblables les obstacles qui s’opposent a la réalisation de leurs
désirs, lors méme que ces obstacles naissent, ou de leur propre caractere
ou de causes naturelles. Le sauvage ne croit pas qu'on puisse ¢tre malade
ou mourir naturellement : il accuse de sortilege tel ou tel de ses voisins.
Nous avons vu des princes de 'église attribuer, 'un, la maladie des pom-
mes de terre a la négligence des peuples pour les pratiques de dévotion,
autre, les chemins de fer aux péchés des aubergistes : en Espagne, il y a
peu d’années, on imputait a nos péchés les débordements de nos fleuves,
avant d’avoir vu le débordement des fleuves espagnols qui survint bientot
apres. Quel role ne jouent pas en politique, dans Popinion des personnes
crédules, les sociétés secretes, les conspirations, les intrigues, les trahisons !
Ces préoccupations sont de tous les temps ; elles sont un effet de Iigno-
rance, qui voit partout des maléfices.

Pourquoi, encore une fois, les idées et les passions égalitaires ont-elles
pris, de notre temps, une vivacité et une extension dont on n’avait pas en-
core d’exemple ?

La premicre et la principale cause de ce mouvement est, sans contredit,
I'énorme accroissement de la richesse qui a eu lieu, depuis 1815 surtout,
dans toute I’étendue du monde civilisé, sans étre accompagnée dun ac-
croissement proportionnel d’efforts musculaires. En effet, ces richesses
plus grandes viennent ou de 'effort-épargne par lequel un grand nombre
d’hommes se sont enrichis, ou des grandes inventions qui ont apporté
dans le monde une somme importante de richesses gratuites distribuées,
d’aprés les influences combinées du mérite et de la chance, entre les divers
individus.

Insistons un instant sur les causes et sur la répartition de cet accrois-
sement de richesses. Il est di surtout aux ingénieurs qui ont inventé et
obtenu des machines les services que rendaient auparavant les ouvriers et
maints services que les ouvriers n’auraient jamais pu rendre. Il est dd en-
suite aux entrepreneurs qui ont groupé et dirigé les capitaux et les ouvriers
pour Pexécution. Il est di, enfin, a ceux qui ont épargné les capitaux, qui
ont constitué¢ 'énorme matériel de I'industrie actuelle.

L’accroissement des richesses s’est donc partagé entre les personnes
comprises dans ces trois catégories, principalement, mais non exclusive-
ment. Les ouvriers ont profité de I'abaissement de valeur des produits
a leur usage, des commodités nouvelles mises a la portée de tous et des
améliorations des parties du domaine public dont les particuliers jouissent
gratuitement.

Pendant cette période, un grand nombre d’ouvriers sont devenus entre-
preneurs et capitalistes en se montrant capables d’épargner et de diriger



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 151

une entreprise. Le sort des autres s’est bien amélioré, sans changer autant,
et leur rang dans la hiérarchie sociale est demeuré le dernier.

Voila, ce me semble, un relevé exact des causes et des résultats de 'en-
richissement dont nous avons été témoins. Accroissement considérable du
nombre des capitalistes, sortis de toutes parts, mais surtout des rangs des
ouvriers ; accroissement moindre, proportionnellement, du nombre et des
revenus des ouvriers. Si les machines les ont souvent remplacés, elles n’ont
pas réduit leur nombre, méme en France. La population de ce pays a peu
augmenté, mais elle n’a pas diminué.

Dans cette situation, il semble étrange d’attribuer a I'accroissement de la
richesse et au progres méme de I'industrie le mouvement qui nous occupe,
et, cependant, cette attribution est exacte. Interrogeons d’abord Ihistoire.
Nous voyons que la plupart des désordres produits par les prétentions
égalitaires sont survenus dans les sociétés ou ils se sont manifestés, a la
suite d’une période de paix et d’augmentation de richesse : aucun mouve-
ment de ce genre n’a paru dans les périodes de misere sociale. Il y a la une
présomption considérable. Considérons les effets de I'accroissement de
richesse de plus pres, dans le cceur de chaque individu. Qu’y voyons-nous ?
Dans le cceur du pauvre, Penvie s’éleve ; il ne s’explique pas pourquoi son
voisin, son égal d’hier, est devenu riche ; il ne voit ni ne comprend que ce
voisin ait pu étre plus laborieux, plus économe, plus prévoyant et plus en-
treprenant que lui ; tout au plus s’écrie-t-il amerement : « il a eu de la
chance » ! Il lui semble que I’élévation de son voisin Iait abaissé lui-méme
et il se sent plus pauvre quauparavant, méme lorsque, en fait, il est devenu
plus riche. Il y a la un effet de perspective tres décevant mais trés humain,
qui nous explique bien pourquoi le plus grand et le plus rapide accroisse-
ment de richesses mentionné par lhistoire, celui qui a enrichi un plus
grand nombre d’individus, a fait sentir la pauvreté plus cruellement aux
autres. Ils se croient plus pauvres justement lorsqu’ils sont devenus plus
riches. Ayant, au lieu d’épargner, congu et satisfait plus de besoins qu’au-
paravant, ils trouvent leur condition plus précaire qu’auparavant, lorsqu’un
accident les fait tomber de plus haut.

On sait aussi, depuis bien longtemps, que I'envie s’attache surtout aux
fortunes nouvelles, acquises par des moyens nouveaux, plus qu’a celles qui
sont héréditaires ou anciennes. Or, on n’a jamais vu, dans le monde civilisé
tout entier, un aussi grand nombre de fortunes nouvelles qu'on en voit
aujourd’hui.

Voila ce qui s’est passé dans tous les temps ou la richesse a fait des pro-
gres rapides et considérables. La forme du progres survenu de notre temps
a pu donner aux sentiments envieux une intensité plus grande. En effet,
jamais enrichissement n’a été si facile que celui qu’a causé l'introduction
des chemins de fer ; jamais la part de la chance n’a été plus grande et celle



152 LIVRE II. — CHAPITRE 6

du mérite, moindre. Les plus-values de la terre dans les campagnes et dans
les villes, I’élévation des salaires, qui a poussé vers les villes les populations
des campagnes, toutes les conditions de 'existence devenues en peu de
temps meilleures, plus sares, plus faciles, par un ensemble de faits dont on
ne pouvait attribuer la cause a personne, tout cela a porté les pauvres a
penser que, s’ils avaient une part dans ces avantages, elle n’était pas aussi
grande que celle a laquelle ils croyaient avoir droit et n’était pas, en tout
cas, comparable a celle des enrichis.

Le salarié a pu sentir que sa condition s’était abaissée, parce que jamais le
nombre des personnes d’'une condition supérieure a la sienne n’avait été
aussi grand. Il n’a pas pris garde que cette condition supérieure s’était
singuliecrement rapprochée de la sienne, qu’il n’était plus aussi bas dans
I’échelle sociale que ses prédécesseurs, séparés par une distance presque
infranchissable du riche Romain et du riche féodal.

Apres avoir relevé Peffet produit sur les pauvres par Paccroissement de la
richesse, cherchons leffet produit sur les enrichis par ce méme accroisse-
ment.

Chacun d’eux éprouve d’abord un peu de bien-étre qui, étant plus ou
moins inattendu, est vivement senti. De la, un mouvement de détente : on
se sent bien et on désire mieux. En acquérant la richesse, on est devenu
plus puissant sans devenir plus éclairé, sans avoir atteint une plus grande
¢lévation morale : on a, au contraire, acquis un peu de présomption et
peut-¢tre de fatuité. On est si content de soi-méme ! On cherche les jouis-
sances que 'on comprend le mieux (ce ne sont pas toujours les plus rele-
vées) et on 8’y abandonne sans résistance. ' De 1a des vices qui, n’étant plus
contenus par la pauvreté, éclatent tout a coup. On avait cru étre honnéte,
parce qu’on était pauvre, qu'on n’avait ni les moyens, ni le temps d’étre
vicieux : on a changé. Cependant, si le fond du caractere est bon, I'enrichi
devient indulgent, faible : il comprend les plaintes des pauvres et, ne sa-
chant pas bien pourquoi il est lui-méme devenu riche, il se dit : « Si j’étais a
leur place, j’en ferais et j’en dirais autant. » Il ne voit guere, dans la distribu-
tion des richesses, qu'un résultat de la chance et de la force brutale, et il se
promet de rester entre les plus forts, par quelque moyen que ce soit, fat-ce
par les plus répréhensibles. Ni le riche ni le pauvre ne soupgonnent qu’il y
ait entre eux un droit et une justice véritables.

Autre cause d’aggravation de ces tristes sentiments. La société a subi, a la
fin du si¢cle dernier, un grand ébranlement : on a brisé les arrangements
anciens fondés sur une vieille tradition, et déclaré qu’on ne voulait plus

! De 14 le développement des habitudes d’ivrognerie, de jeu, la prostitution et son ignoble cortége, que les
moralistes superficiels signalent comme un effet sans cause.



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 153

accepter que des arrangements rationnels et scientifiques. Dans le mouve-
ment philosophique du si¢cle dernier, des théories vagues de droit naturel
et d’égalité naturelle furent formulées avec beaucoup d’éloquence et de
passion, tandis que les penseurs les plus éminents, considérant la propriété
privée comme un fait naturel et nécessaire, négligerent d’en rechercher les
fondements et d’en rendre compte. Tout ce qu’ils disaient en faveur de
Iégalité devant la loi était compris comme s’ils avaient parlé de I'égalité des
conditions.

L’égalité devant la loi prévalait cependant en théorie 1égale ; mais 'égalité
des conditions restait un idéal flottant, indéfini, indécis, auquel I'enseigne-
ment classique et Penseignement religieux conservaient toute sa force. Cet
idéal, perdu jusque-la dans un horizon lointain, a semblé se rapprocher,
lorsque les multitudes ont été appelées a participer au pouvoir politique,
par Iétablissement du suffrage universel, sur les débris de plusieurs gou-
vernements violemment renversés. Nous parlons de la France ; ailleurs,
avec d’autres formes extérieures, le méme phénomene se produisait : pat-
tout les multitudes arrivaient au pouvoir politique et les gouvernements
comptaient avec leur opinion. Les avocats désireux de devenir des hom-
mes publics et les gens de lettres courant apres la célébrité ou largent, ont
vu dans les multitudes une maticre a clientele et ont cherché pour elles des
griefs apparents ou méme imaginaires qu’elles n’avaient pas apergus.

En méme temps, les produits de 'impot augmentaient, et son recouvre-
ment devenait plus facile. Il s’élevait partout des amas de richesses mal
défendues, celles de P'Etat, qui, n’appartenant a aucun particulier, sem-
blaient étre communes.

De 1a, un réveil violent de 'esprit socialiste. Les multitudes étant la ma-
jorité, tous les politiciens se mirent a les flatter et, comme elles étaient
ignorantes, on espéra s’élever par elles en les cajolant et en les trompant.
On s’y essaya trop souvent avec succes, par des déclamations, par des so-
phismes innombrables. Cependant le sentiment de conservation a, jusqu’a
présent, préservé les multitudes des derniers égarements, et le suffrage,
méme universel et trés peu éclairé, n’a pas remis le pouvoir aux mains des
démagogues.

Ceux-ci, ou quelques-uns d’entre eux, tiraient un autre espoir d’un acci-
dent historique, le renversement soudain et violent de plusieurs gouverne-
ments. « Puisque, ont-ils pensé, plusieurs gouvernements ont été renversés
par la violence et ont donné leur place a des hommes nouveaux, pourquoi
ne réussirions-nous pas a renverser tout gouvernement dans lequel nous
n’aurions pas notre part ? » L'un deux a dit cyniquement : « Dans deux ans
je seral ministre ou on se tirera des coups de fusil. » On comprend qu’avec
des hommes d’une moralité pareille, bien préparés par leurs professeurs de



154 LIVRE II. — CHAPITRE 6

rhétorique, disposant en liberté des réunions publiques et de la presse, des
désordres aient été et solent encore possibles.

Toutefois, il importe de remarquer que les désordres matériels n’ont pas
encore cu lieu et que leurs partisans sont loin de gagner du terrain dans
Iopinion. Cela tient a ce qu’ils agissent en vertu d’une erreur populaire tres
répandue, que nous avons déja relevée : ils croient que les révolutions sont
préparées par les révolutionnaires. La discussion et le temps font peu a peu
justice de cette erreur, I'une des plus grosses et des plus dangereuses de
notre temps.

En réalité, les révolutions que nous connaissons ont été préparées et ac-
complies par les gouvernements qui en ont été victimes. Ceux-ci, sans le
vouloir, les ont amenées et faites par leurs fautes, en s’affaiblissant succes-
sivement et en s’anéantissant dans l'opinion, jusqu’a périr devant la plus
misérable secousse militaire. L.e pouvoir royal de Louis XVI, tout absolu
quil fat, en théorie, avait montré, dans I'action, quil n’était capable de
mécontenter ni quelques courtisans, ni quelques cours de justice, ni les
habitants de quelques localités : il soulevait et provoquait des espérances
immenses, et n’avait ni le courage ni peut-étre la volonté sincere de les
réaliser. Le 14 juillet ne fut qu’un trés minime incident militaire, et il suffit
a tout renverser. Si les événements de 1814 et de 1870 ont été plus
considérables, c’est que les gouvernements coupables avaient, par im-
prévoyance, appelé a leur renversement des armées étrangeres. Les gou-
vernements renversés en 1830 et en 1848 ont péri exactement comme la
monarchie de I’Ancien régime, et les crimes de Brumaire et de Décembre
n’auraient pas renversé deux fois la République, si les gouvernements
républicains n’avaient fait preuve de la plus profonde incapacité.

Les gouvernements nouveaux, forts des espérances qui les ont élevés et
soutenus par I'opinion, ont triomphé des tempétes de la Révolution, des
journées de Juin et de la Commune ; mais les gouvernements anciens que
'on jugeait incapables, parce qu’on les avait vus abandonner I'intérét public
au profit de certains intéréts privés, ont disparu au moindre choc.

C’est une grave et dangereuse erreur de croire quun gouvernement
puisse tout : elle fait espérer aux uns et craindre aux autres les choses les
plus impossibles. Il y a bien des gens, en France, qui s’imaginent que la
propriété privée, par exemple, peut étre anéantie par une loi. Ce sont ceux,
en trop grand nombre, qui ignorent I'existence du pouvoir spirituel, la
puissance des forces morales et qui ignorent, en méme temps, les consé-
quences matérielles, ’étranglement social qui résulterait de la moindre ten-
tative sérieuse contre la propriété par une loi. Il ne faut jamais oublier que
la nomination d’une commission chargée d’étudier 'organisation du travail
a suffi, en 1848, pour assurer le prompt renversement de la République.



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 155

Revenons aux effets de I'enrichissement et montrons comment, par un
autre coOté, il favorise les réclamations socialistes. Un de ces effets, et peut-
étre le plus déplorable, est le relichement de toute espéce de discipline.
Chacun se laisse aller volontiers au bien-étre et a I'assoupissement de la
pensée ; chacun cherche le bonheur en écartant le plus qu’il peut tous les
soucis et en méme temps toute occupation ; en refusant méme I'usage de la
liberté politique. Ceux qui travaillent a chercher des richesses veulent ré-
server a cette recherche toute leur activité ; ceux qui ne les recherchent
plus veulent montrer quils les possedent ; ils s’abandonnent a l'ostenta-
tion, souvent jusqu’a méconnaitre impunément la plupart des lois morales.
Courir apres les richesses ou les étaler, voila les occupations dominantes et
bientot exclusives. Quant au souci de la discipline sociale, on I'abandonne
aux réveurs et aux aventuriers.

Est-ce qu'on ne voit pas, tous les jours, partout, sous toutes les formes,
Ioubli du passé, la nonchalance du présent, 'insouciance de I'avenir. Un
crime est-il commis ? On ne songe pas a la victime, qu’on ne voit pas, et
encore moins aux victimes possibles, que 'on voit encore moins : on
songe au criminel, qui est exposé en public a tous les regards, et on s’api-
toie sur son état, le pauvre homme ! On prétend méme, lorsqu’on de-
mande sa grace, ou qu’on I'accorde, a la clémence et a la grandeur d’ame :
tandis qu’on est, au contraire, faible et pusillanime a ce point, qu'on n’ose
pas appliquer son attention a juger sainement.

Que l'on préche dans des réunions publiques en ’honneur des crimes
prévus par le code pénal ; les uns disent : « On ne devrait pas laisser ces
prédications impunies », parce qu’elles troublent leur repos ; les autres di-
sent : « Ils en ont le droit puisque la loi le permet », et n’y songent plus. Les
premiers ne s’avisent pas de penser que la liberté, méme dans ses abus,
nous renseigne sur I’état de certains esprits et nous invite a y réfléchir. Les
seconds ne savent pas que bien des actes, bien des paroles que la loi ne
réprime ni ne doit réprimer, sont séverement défendus par la morale et
font appel a la force publique, parce qu’ils n’en connaissent pas d’autre.

A mesure que le sentiment de la discipline et de lintérét collectif se re-
lache, le sentiment des intéréts privés s’avive et devient plus chatouilleux.
Tous ces intéréts semblent légitimes : ils peuvent impunément prétendre a
I'indulgence et méme a la faveur publique. On ne répugne plus au men-
songe ; on 'admet comme moyen de succes, et on le loue comme moyen
de plaisir et d’amusement !

C’est dans ce milieu que s’est développée, depuis cinquante ans surtout,
une littérature dont le trait caractéristique est la plainte, le découragement
et le dénigrement des hommes. Tantot une prose boursouflée, tour a tour
mogqueuse et véhémente, nous enseigne que tous nos semblables sont des
coquins, qu’il est sage de s’enfermer en soi et de se défier des autres ; tan-



156 LIVRE II. — CHAPITRE 6

tot une poésie verbeuse et vide se répand en lamentations sur le malheur
de vivre, sur 'ennui, sur le baillement, ou en imprécations aussi ridicules
quimpuissantes contre la nature, et toujours en descriptions sans fin ni
sens. On en est venu jusqu’a tenter de flétrir tous ceux qui s’occupent bien
ou mal des affaires publiques. C’est un véritable soulévement, non seule-
ment contre ordre social existant, mais contre toute idée d’ordre et de
morale.

Certes, il y a dans tout cela bien du mensonge, et les plus pessimistes,
loin de se tuer, sont tres soigneux de leurs personnes et de leurs biens ; les
gens qui, dans leurs écrits et leurs discours, ont beaucoup de tendresse
pour les voleurs et les assassins, seraient bien fachés de voir disparaitre
tribunaux et gendarmes ; les patrons, les amis, les défenseurs des pauvres
aiment a etre généreux aux dépens d’autrui et n’aspirent souvent qu’a une
place qui leur permettra d’étre libéraux de P'argent des autres, mais il est
rare qu’ils préchent d’exemple. Tous suivent la mode et s’efforcent d’en
profiter, mais la mode existe : elle nous montre a la fois la paresse des
esprits et la sécheresse du cceur, le souci des petits intéréts, que l'on
comprend, joint a l'indifférence pour les intéréts les plus respectables et
les plus élevés, que 'on ne comprend pas.

Naturellement, tout ce qui touche a la science sociale a été honni et dis-
crédité. Quels hommes désagréables et génants que ceux qui prétendent
que les individus et les sociétés vivent sous I'empire des lois naturelles
connaissables et susceptibles d’étre enseignées, mais qui ne peuvent étre
connues de ceux qui se refusent a les étudier avec attention | A quoi servi-
rait, d’ailleurs, cet enseignement ? Conduirait-il a la richesse ou au pouvoir
politique ? Non assurément. Donc il ne sert a rien et il est plus profitable
de suivre la mode, d’imaginer des systemes, « des conciliations de prin-
cipes », comme on dit quelquefois, parce que c’est le moyen le plus court
pour arriver au pouvoir, a la célébrité, a la fortune. Quelques-uns méme se
sont dit qu’une science, qui ne conduisait ses adeptes a rien, ne pouvait
étre une science, et on a regardé avec admiration les grands hommes d’Etat
qui se vantaient de s’en passer.

De la, est né le socialisme de la chaire. Quelle réputation pouvait acquérir
un jeune homme intelligent a répéter ce qu’avaient dit les vieux maitres | Et
s’il entreprenait de les rectifier, de les concilier par des conceptions plus
larges, d’ajouter quelque chose a leurs découvertes, quel travail non rému-
néré | Quelle gloire et quel profit, au contraire, si 'on soutenait avec élo-
quence que I’économie politique était a refaire et qu’il convenait d’oublier
bien vite les hommes et les travaux d’autrefois ! Cette ceuvre, d’ailleurs,
était facile, puisqu’on avait de I'imagination, de I’éloquence et qu'on s’ad-
ressait a un public déja convaincu et a des gouvernements qui seraient heu-
reux de voir leurs fantaisies érigées en vérités scientifiques.



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 157

11 est difficile de prévoir combien de temps durera la mode actuelle ; ce
qui est probable, c’est qu’elle sera emportée par une réaction en sens con-
traire. Ce qui est certain, c’est que quoique I'on veuille ou décide, les lois
naturelles suivent leur cours : ce sont, comme l'ont dit les socialistes de
I'une d’elles, des « lois d’airain », contre lesquelles nous ne pouvons rien. 11
nous est loisible de décréter la suppression de la maladie et de la mort ; la
maladie et la mort ne continueront pas moins d’accomplir leur ceuvre. Si
I'on soumettait au suffrage universel la question de savoir si la terre tourne
autour du soleil ou le soleil autour de la terre et si, comme il est probable, il
votait cette derniere solution, sa décision aurait peu de poids et n’arréterait
pas le mouvement de la terre autour du soleil. II en est de méme des lois de
la nature humaine : il est facile de les méconnaitre, de nier leur existence,
mais on ne saurait les empécher de produire tous leurs effets.






CHAPITRE VII

INTERET DES PAUVRES. — CONCLUSION.

Cherchons comme conclusion de cette étude, ou est le véritable intérét
des pauvres. Demande-t-il extension de l'autorité dans les arrangements
sociaux ou l'extension de la liberté ? Laissons de coté, pour un moment,
toute notion de justice et ne considérons les choses que par le coté
matériel.

Nous rencontrerons tout d’abord devant nous un paradoxe déja signalé.
« La somme des richesses, produites annuellement, semble suffisante a
faire vivre dans I'aisance tous les hommes qui existent actuellement, si elle
était partagée d’une facon plus égale entre tous. » On a contesté 'exacti-
tude de cette proposition. Tenons-la pour exacte et essayons un partage
plus égal ; faisons une concession plus considérable encore en admettant
que nous soyons gouvernés par la belle déesse qui porte la balance et le
glaive et quelle ne rencontre aucune résistance. Ou chercherons-nous de
quoi donner aux pauvres ce qu’ils n’ont pas aujourd’hui ?

Vendrons-nous aux étrangers les objets d’art, les curiosités, les meubles
de prix que posseédent les riches ? Nous aurions réduit leurs besoins, car il
n’est pas probable qu’aprés cette exécution, ils eussent envie des choses
dont la possession serait précaire et méme dangereuse. Toute la production
des objets vendus et exportés s’arréterait par la fermeture du débouché au
dedans et par sa diminution au dehors, puisque les étrangers, ayant acheté
les objets de luxe possédés par nos riches, se trouveraient surabondam-
ment pourvus. Nous aurions affaibli ou détruit un certain nombre d’in-
dustries, et jeté dans la misere une grande partie de leur personnel. Nous
aurions réduit en méme temps I’énergie des pauvres secourus, en leur ap-
prenant qu’ils peuvent vivre sans travail, et diminué ainsi par deux cotés la
puissance productive du pays pour procurer aux pauvres un soulagement
médiocre et momentané.

Vendrons-nous aux étrangers nos usines et notre mobilier industriel pour
en distribuer le prix ? Non sans doute, car si nous faisions cette opération,
nous détruirions dans une large mesure notre puissance productive, de telle
sorte que I'ensemble des revenus de I'an prochain serait tres inférieur a
celui des revenus d’aujourd’hui. Non seulement les riches seraient devenus
pauvres, mais les anciens pauvres eux-mémes n’auraient plus d’emploi dans



160 LIVRE Il. — CHAPITRE 7

le pays : il leur faudrait suivre les machines et le mobilier industriel. L’in-
dustrie nationale aurait péri. — Et si, sans aller a cette extrémité, on se
contentait de suspendre I'entretien des machines et du mobilier, on ne sau-
rait employer utilement dés aujourd’hui les ouvriers qui travaillent a cet
entretien, et, dans peu de mois, le matériel industriel devenant insuffisant,
les ouvriers sans travail utile seraient plus nombreux, les revenus moindres
et tout le monde plus pauvre.

Mais, nous dira-t-on avec raison, on peut se borner a égaliser les revenus
en prenant aux plus gros de quoi augmenter les plus petits. — Oui, sans
aucun doute : essayons. Prenons une part des revenus les plus gros, une
part de la rémunération que les riches recoivent pour conserver les capi-
taux. Si cette part est minime, c’est un impot tolérable qui ne fera pas
grand mal ; si cette part grossit quelque peu, celui qui se donnait du mal
pour conserver de grands capitaux s’en donnera moins, consommera da-
vantage ou émigrera. Le taux de l'intérét s’élevera. Vous aurez diminué la
puissance productive, le revenu total a partager les années suivantes. — Ce
n’est pas tout : lorsque le pauvre recevra, sans avoir gagné ni mérité, un
supplément de salaire, il aura moins d’intérét a travailler et, soyez-en sur, il
travaillera moins. Ses habitudes lui imposent des besoins modérés et il peut
les satisfaire en ne travaillant pas ; ne lui parlez pas d’épargne, il n’en a plus
besoin des qu’il a le vivre assuré. De ce coté aussi, vous aurez affaibli dans
des proportions considérables la puissance productive du pays : le revenu
total diminuera et tous, surtout les pauvres, deviendront plus pauvres, plus
faibles, plus incapables de se relever par un effort viril.

Drailleurs, hélas | nous avons bien invoqué la belle déesse qui porte la ba-
lance et le glaive, mais elle n’est pas venue : ni nous, ni personne ne I'a vue
et, en ouvrant les yeux a la réalité, qui trouvons-nous a sa place ? Des poli-
ticiens qui nous exhortent avec beaucoup d’éloquence a nous égorger et a
nous dévorer les uns les autres, le tout pour leur gloire et leur profit ! Si
nous suivions leurs conseils, nous irions bien vite a la sauvagerie en faisant
disparaitre les trois quarts de la richesse actuelle, et la moitié au moins de la
population : un certain nombre de riches, les possesseurs de fortunes mé-
diocres et moyennes, seraient, il est vrai, devenus pauvres, mais les plus
riches, ceux qui auraient eu de l'intelligence, de I’énergie et peu de scru-
pules seraient devenus plus riches ; la plupart des pauvres aurait péri. Se-
rait-on arrivé a une condition meilleure ? Non assurément. Seulement, on
aurait augmenté les attributions du gouvernement et par conséquent la
concurrence de sollicitation, toujours plus avantageuse aux riches qu’aux
pauvres. Ce serait alors qu’en toute vérité les pauvres seraient devenus plus
pauvres et les riches, non plus riches, mais plus dominateurs et véritable-
ment tyrans.



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 161

Insistons sur cette vérité trop peu connue, que « la concurrence de solli-
citation est plus avantageuse au riche qu’au pauvre ». Nul n’ignore pourtant
que celui qui arrive en grand équipage et avec fracas dans une antichambre
sera plus tot et mieux recu que celui dont la tenue semble indiquer la pau-
vreté ou méme la médiocrité de fortune. Mais cet avantage n’est rien en
comparaison des autres. Le riche trouve naturellement faveur et déférence
chez celui qu’il va solliciter, surtout si celui-ci est un parvenu amené pour
un jour au pouvoir par une élection. Ce second avantage est encore assez
peu de chose.

L’avantage sérieux et inapercu, c’est que, dans les familles anciennes, I'art
de solliciter s’apprend et se transmet par la premicre éducation, avec le
sang en quelque sorte ; toute attention, toute 'activité des enfants et des
jeunes gens sont dirigées en vue de cet art, qu’on se transmet, avec les po-
sitions acquises d’une génération a l'autre. Il faut a ’'homme de la premiere
génération qui concourt avec eux une grande aptitude naturelle, une sorte
de vocation pour remporter sur des concurrents si bien prépatés.

Le pauvre, qui n’a recu de ses afeux aucune tradition dans I'art de sollici-
ter, sera facilement battu dans cette sorte de concurrence.

1l sera d’autant plus facilement battu que l'art de solliciter n’est pas culti-
vé seulement par les familles : il est aussi cultivé avec une volonté soutenue
et avec une perfection incomparable par le clergé catholique, surtout par le
clergé régulier. Cet art fait partie de la religion méme a laquelle il se trouve
incorporé par le dogme et la pratique de l'intercession des saints. Le fidele
peut aspirer a tout et par tous les moyens, mais a la condition d’obtenir par
faveur, pricre et sollicitation. Il sollicite donc pour I'autre monde et aussi
pour celui-ci ; sa vie n’est qu’une suite de sollicitations. Qui peut solliciter
avec autant de succes que ces maitres de I'art ?

Au fond, et lorsqu’on examine la question avec attention et bonne foi, on
reconnait bien vite qu'on ne peut pas toucher a la liberté dans la distribu-
tion des richesses sans diminuer la puissance productive et, dans un avenir
presque immédiat, les revenus du pays, sans faire périr un nombre de
pauvres plus ou moins grand. On est forcé de reconnaitre que si le régime
de la liberté est le plus juste, il est aussi le plus favorable aux pauvres, aux-
quels il permet de s’élever par leur mérite personnel et, au moins, de vivre
en plus grand nombre que sous un régime autoritaire, quel qu’il puisse étre.

On méconnait facilement cette vérité, parce qu'on se refuse a en recon-
naitre une autre, plus désagréable sans aucun doute, mais qui nous indique
le premier ressort du progres social, c’est celle-ci : « Les hommes augmen-
tent plus facilement le nombre de leurs enfants qu’ils n’augmentent les
moyens de satisfaire leurs désirs ».

En fait, partout, méme en France et de notre temps, I'accroissement si
lent de la population est plus rapide que celui des moyens de vivre. On se



162 LIVRE Il. — CHAPITRE 7

révolte chaque fois que cette proposition est formulée, si bien que ceux
méme qui en connaissent I'exactitude n’osent pas 'énoncer. Cependant on
ne peut nommer encore aucune société humaine ou la misere et les priva-
tions n’abregent la vie d’un grand nombre d’étres humains et particuliere-
ment d’enfants du premier age.

On avait remarqué bien avant Malthus que sur tous les points de la terre
ou il y avait quelque chance de développement pour une vie, méme dif-
ficile, on trouvait des hommes. On en trouve de méme dans toutes les
conditions sociales ou se présente quelque chance de vie, et comme ces
chances sont incertaines et variables, bien des enfants naissent qui ne peu-
vent vivre et bien des adultes voient abréger leur existence.

Cette vérité était bien connue des anciens qui 'ont signalée dans tous
leurs écrits. Le besoin de vivre est le premier, le plus impérieux de tous :
« Gaster le noble maistre ¢s-arts », dit Rabelais ; « la vie est une force qui
nous pousse a I'action », dit un pocte ; « la vie force son passage », dit un
autre. Il n’est pas d’arrangement social qui puisse 'empécher ; le meilleur
est celui qui fait vivre le plus grand nombre d’hommes et les fait vivre le
mieux possible.

Certes on peut patler et déclamer beaucoup sur cette maticre et s’écrier,
comme Virgile a Paspect des ames qui se pressent a la porte de la vie :
« Quel terrible désir de vivre ont ces malheureux ! » Mais ce désir existe et
il est inextinguible ; il produit la concurrence vitale ou, comme I'a dit un
grand naturaliste, la lutte pour la vie. C’est cette concurrence vitale, effet de
la premicre et de la plus indestructible des inclinations humaines, qui porte
les hommes a se presser, a se pousser les uns les autres pour I'acquisition et
la jouissance des richesses, et qui cause les phénomenes de pression jusqu’a
I’écrasement que I'on reproche au régime de la liberté du travail. En effet,
sous ce régime les convoitises de chacun sont contenues et limitées par la
somme des richesses produites et par la part que peut obtenir chacun dans
le résultat du travail commun. La loi de I'offre et de la demande regle sou-
verainement les prétentions des volontés opposées les unes aux autres qui
se présentent a 'échange. Elle rejette les inutiles. Une autre forme d’ap-
propriation ne rejetterait pas peut-étre les mémes personnes, mais assuré-
ment elle en rejetterait un nombre aussi grand et, dans notre opinion, un
nombre beaucoup plus grand.

On a voulu supprimer ou atténuer la pression de la concurrence vitale :
on a proposé et plus souvent pratiqué sans rien dire la limitation du
nombre des enfants. Mais les places laissées vacantes par cette limitation
ont aussitot été remplies par des étrangers. Les familles riches se sont
éteintes et des familles autrefois pauvres les ont remplacées. Les emplois
laissés vacants par les ouvriers du pays, comme trop peu rémunérés, ont
été occupés par des ouvriers venus du dehors. C’est sous I'influence de la



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 163

pression, redoutée par les Francais, que les étrangers s’infiltrent en France
par toutes les frontieres, de telle sorte que, malgré les efforts faits pour
Patténuer, la concurrence vitale y reste enticre.

Espérer qu’on pourra, par un arrangement quelconque, supprimer la
pression de la concurrence vitale entre les individus et maintenir les
hommes dans une demi-activité béate, c’est poursuivre une illusion. Ni le
régime de la liberté, ni un régime quelconque ne saurait faire cesser cette
concurrence et la pression qu’elle exerce sur chacun de nous. On ne peut
qu'en régler les conditions, de facon qu’elles soient aussi rapprochées que
possible de Iidéal de la justice, dans lequel chaque individu ou plutot
chaque famille, se trouve dans la méme condition que le genre humain.

Nous ne pouvons mieux terminer les considérations qui précedent que
par une définition de la concurrence vitale, empruntée aux écrits d’un
homme qui a usé sa vie a conspirer en ’honneur du communisme et a
chercher la dictature, mais qui a vu, un moment, la vérité et 'a exprimée
avec énergie :

« Il y a chez '’homme, dit Auguste Blanqui, une tendance native, une
force d’expansion et d’envahissement qui le pousse a s’étendre, a se déve-
lopper aux dépens de tout ce qui n’est pas lui ; ainsi font les animaux, ainsi
font les hommes. »

« Cette tendance est la condition indispensable a la conservation et au
perfectionnement de chaque individu et de son espece. Elle est contenue et
limitée par la tendance toute semblable des autres individus, tant de la
méme race que des races étrangeres. »

« De la, cette soif universelle d’usurpation trop démontrée par expé-
rience. Faible, 'homme se laisse réduire a2 un minimum qui est en raison
méme de sa faiblesse. Fort, il empicte et dévore dans la mesure de sa force.
Il ne s’arréte qu'aux barrieres infranchissables. »

« Toutes les difficultés sociales n’ont pas d’autre origine. On ne peut se
fier a personne, méme au plus raisonnable, au plus modéré. Le pouvoir est
oppresseur par nature. Le sentiment de justice développé par I'instruction
n’est lui-méme qu’un assez fréle obstacle. L’instinct envahissant force et

1 On nous dit souvent que la condition des pauvres et notamment celle des ouvriers était meilleure
qu’aujourd’hui a telle ou telle époque du Moyen age et dans tel ou tel lieu donné. De la & conclure que les
institutions du Moyen &ge valaient mieux que les nétres, il n’y a pas bien loin. Ceux qui soutiennent cette
thése ne prennent pas garde que les pestes, les guerres et les famines, fréquentes pendant cette période
historique, affaiblissaient de temps & autre par d’énormes et rapides destructions d’hommes, la pression de la
concurrence vitale. Les mémes causes, si elles reparaissaient, auraient les mémes effets. La pression de la
concurrence vitale, trés sensible sur le continent européen en 1814, ne se faisait guére sentir en 1815 : elle a
reparu avec la paix. Voir, sur les périodes réguliéres d’aisance et de géne, mon Traité d ‘économie politique,
t.1,1.1% ch.v.



164 LIVRE Il. — CHAPITRE 7

pénetre deés qu’il ne sent plus de résistance et se fait illusion de la meilleure
foi du monde, avec les plus beaux prétextes. »

« Les forces juxtaposées se font échec et équilibre. Point d’autre garantie
sérieuse dans Pordre social. » '

Il n’y a qu’une manicre de mettre au concours et en opposition, dans une
lutte pacifique et loyale, les forces opposées : c’est I'échange libre, c’est-a-
dire la concurrence commerciale, dans laquelle chaque service est évalué
par ceux qui veulent en profiter.

Est-ce a dire que tout soit pour le mieux dans le meilleur des mondes et
qu’il n’y ait qu’a se croiser les bras ? Nullement. Il y a, au contraire, des
réformes urgentes et considérables a introduire dans les idées, dans les lois
et dans les mceurs.

1° Dans les idées. 11 faut écarter, d’abord, les déclamations qui ont couts
dans les discours et les écrits des socialistes militants sur une prétendue
conspiration permanente des riches ou bourgeois contre les pauvres. En
fait, Pobservation ne nous montre rien de pareil. Nous voyons les riches
tres occupés d’acquérir et de jouir, chacun a part, pour soi ; trop peu sou-
cieux, pour la plupart, de l'intérét collectif, mais sans la moindre entente
entre eux, et sans la moindre hostilité contre les pauvres. Nous les voyons
méme, dans le commerce et I'industrie, tres disposés a aider ceux qui
s’aident eux-mémes, a encourager tout effort honnéte que fait un homme
courageux pour s’élever a la richesse. Nous les avons vus fomenter, par
tous les moyens, I'esprit d’ordre et d’épargne, bien que les capitaux éparg-
nés par le pauvre vinssent, sur le marché, en concurrence des leurs. Nous
en avons vu faire des sacrifices pécuniaires importants pour aider les socié-
tés coopératives et augmenter volontiers et trop facilement de leur argent
les secours accordés aux indigents. Il n’y a, dans ces dispositions, qui sont
de notoriété publique, rien qui ressemble a de I’hostilité, ni surtout a une
hostilité conspiratrice et systématique. Dans les rapports personnels, riches
et pauvres ont eu, plus d’une fois, beaucoup de reproches a se faire ; mais
les mauvais rapports individuels ne constituent pas des classes dans un
pays ou la plupart des riches étaient, ou pauvres au commencement de leur
carricre, ou fils de peres qui avaient été pauvres et qui peuvent eux-memes
étre pauvres demain, comme le sont devenus un grand nombre de leurs
semblables.

Il faut, en outre, qu'on sache, lorsqu’on parle de progres, qu’il est pos-
sible par la liberté et par la liberté seulement ; il ne faut pas considérer,
comme un trop grand nombre de nos contemporains, I'égalité des condi-
tions comme un but, ni les socialistes comme « plus avancés » que les libé-

! Auguste Blanqui, Critique sociale, t. I1, p. 98-99.



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 165

raux. C’est comme si, devant aller de Paris a2 Versailles, nous trouvions
« plus avancés » ceux de nos compagnons qui seraient allés le plus loin sur
la route de Vincennes.

2° Dans les lois. 11 faut (et c’est un travail de longue haleine) effacer toutes
les dispositions qui empéchent les pauvres de s’élever a la richesse par leur
mérite et qui permettent aux riches d’acquérir autrement que par le travail
ou de conserver sans mérite. Il faut briser les entraves qui pesent sur le
commerce et 'industrie, donner plus de force et de considération au gou-
vernement, en lui Otant des attributions dont ’exercice, nuisible aux ci-
toyens, énerve son action dans ses fonctions essentielles, et 'éloigne de son
but. Peut-étre aussi y aurait-il des dispositions a prendre contre les accapa-
rements, qui ont pris depuis un demi-siecle, bien des formes nouvelles et
qui menacent P'avenir. — Enfin, il y a des réformes a introduire dans
lassiette de 'impot, mais il importe davantage d’en diminuer le montant
par la suppression des dépenses publiques nuisibles et inutiles.

3° Dans les manrs. 11 y a plus encore a faire dans les mceurs en enseignant
les devoirs que la possession des richesses impose a des hommes vraiment
civilisés. En effet, cette partie de la morale n’a fait presque aucun progres
depuis les stoiciens et les Péres de I'Fglise. Les premiers considéraient la
richesse comme chose indifférente et ne conseillaient pas de s’en occuper.
Les seconds, précurseurs de nos socialistes, la considéraient comme enle-
vée aux pauvres et due aux indigents. Or, les uns et les autres se trom-
paient ; car contre Popinion des premiers, les richesses, loin d’¢tre indiffé-
rentes, constituent une puissance vitale de premier ordre ; et, quoi qu’aient
dit les seconds, un individu, qui les acquiert par son travail et par ’échange
libre, en augmente la somme et peut acquérir indéfiniment sans faire tort a
qui que ce soit.

Ces vérités étant constatées, on peut demander au riche, dont le temps
est libre ou a peu pres libre, grace aux revenus qu’il tire de I'épargne,
d’utiliser ce temps au profit de ses semblables en s’occupant de la chose
publique de toutes facons, en travaillant au perfectionnement d’une civili-
sation dont il est le premier a jouir, en s’instruisant, en instruisant les
autres, de maniére a contribuer a rendre les relations des hommes entre
eux plus franches, plus sincéres et plus cordiales. Les sacrifices d’argent
sont peu de chose et peuvent méme souvent étre nuisibles, s’ils ne sont
accompagnés d’un grand discernement et d’un travail actif. I.’aumone par
procuration, notamment, a toujours des effets regrettables, parce qu’elle
distingue rarement et ne cherche guére a distinguer I'indigent qui mérite de
celui qui ne mérite pas, I'indigent véritable du faux indigent.

Si les idées et la politique d’une nation viennent a s’égarer, c’est toujours
par la faute des riches, qui ont ou peuvent avoir la force et ne sauraient la
perdre que par exces d’incapacité. C’est a eux qu’il appartient de cultiver les



166 LIVRE Il. — CHAPITRE 7

¢tudes non lucratives, celles qui peuvent rendre a la société et aux pauvres
en particulier plus de services que les plus énormes sacrifices d’argent. En
effet, les idées saines préviennent les désordres sociaux, dans lesquels trop
souvent un certain nombre de riches perdent la totalité ou une partie de
leurs richesses, et les pauvres, la vie.

Il importe surtout de réformer cette idée, aussi dangereuse qu’universel-
lement répandue, que le riche n’a pas de devoirs ; qu’il peut se livrer a
Poisiveté, aux basses jouissances et étaler une ostentation ridicule, sans
encourir de reproches. La possession des richesses est une fonction sociale
et toute fonction impose des devoirs. Plus le riche est libre de toute
contrainte, plus il est responsable vis-a-vis de lopinion et tenu d’agir
autrement qu’un sauvage. Quand, au lieu de s’acquitter de ses devoirs, le
millionnaire, alléguant une indigence supposée, vient, sous prétexte d’in-
téret public, demander a son profit un impoét sur les pauvres et Pobtient,
comment est-il possible que le pauvre ne veuille pas suivre son exemple ?
Que peut opposer ce millionnaire aux réclamations socialistes et aux la-
mentations du faux indigent ?

Il y aurait un volume 2 écrire sur cette matiere ; mais il serait hors du su-
jet spécial que nous avons voulu traiter. Nous ne pouvons constater
qu’une chose, c’est que la morale des stoiciens et des Péres de I'Fglise, en
maticre de richesse, a été préchée, exclusivement a toute autre, depuis
bientot deux mille ans, sans avoir produit aucun effet utile que 'on puisse
constater. Iexpérience est décisive : cette morale a fait son temps. Il faut
songer a en formuler, a en faire prévaloir une autre, qui se montre par les
ceuvres et non par la pompe des mots. C’est par la seulement qu’on peut
relever, continuer et perfectionner la civilisation, en prenant pour but, non
le repos et la jouissance ; mais un travail sain, un effort fortifiant.

On croit avoir répondu a tout lorsquon a montré les progres de
I'industrie, la conquéte du monde matériel | Mais le matériel n’est qu'une
petite partie de la civilisation, et les rapports des hommes entre eux en sont
une partie bien plus importante. La civilisation, ne 'oublions pas, est une
ceuvre d’art, la plus complexe et la plus étendue de toutes, puisqu’elle les
embrasse toutes : elle peut faire de grands progres dans 'ordre matériel,
sans en faire d’équivalents dans l'ordre moral, et c’est ce qui est arrivé.
Dans l'ordre matériel, nous sommes au XIX° siecle, tandis que, dans l'or-
dre moral, nous sommes encore des hommes du commencement de I’ére
chrétienne et, peut-étre, de quelques siecles au-dela. Il est urgent de mettre
le moral de la civilisation au niveau du matériel ; il est urgent surtout de ne
pas rétrograder vers I’état sauvage, au milieu des splendeurs matérielles de
la civilisation.

Liberté du travail, des échanges, des contrats, propriété individuelle, éga-
lité devant la loi et esprit de justice, voila en peu de mots la solution de ce



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 167

qu’on appelle « la question sociale ». Au moment ou nous sommes, lorsque
le grand mouvement d’enrichissement qui dure depuis soixante ans s’est
ralenti et semble s’arréter, on pourrait trouver dans cette solution de
grandes ressources financieres pour les particuliers et pour les Etats. Mais
si, au lieu de s’adresser a la liberté, on s’obstine de recourir 2 'autorité, on
n’obtiendra que I'aggravation des difficultés actuelles et on aboutira, si 'on
persiste, a des catastrophes.






LIVRE 11T

DU DROIT ET DE LA MORALE






CHAPITRE PREMIER.

DU DROIT ET DE LA MORALE EN GENERAL.

§ 1. — Point de départ.

Laissons aux historiens le soin de rechercher les transformations succes-
sives du droit et les faits qui permettent de conjecturer son origine. Nous
éviterons ainsi maintes erreurs commises par les jurisconsultes qui, en ex-
posant des origines supposées, ont attribué les idées de leur temps aux
hommes des temps anciens. Prenons notre point de départ au moment
ou nous sommes, et, en considérant les faits bien constatés, essayons de
formuler la théorie du droit et de la morale.

La distinction du bien et du mal nous semble une idée premicre des
hommes de tout temps, de toute race et de tout pays ; mais la définition de
ce qui est bien et de ce qui est mal n’est la méme, ni dans les divers
groupes humains, ni dans le méme groupe aux différentes époques de sa
vie. A chaque moment, Popinion qui définit le bien et le mal accorde
'estime publique a qui semble faire le bien et frappe de mépris ou de haine
celui qui semble faire le mal. Ce jugement de 'opinion a constitué dés
'origine un véritable pouvoir de récompenser, de punir, de contraindre ;
mais ce pouvoir plus ou moins distinct et plus ou moins étendu, selon les
époques, est purement spirituel. ' 11 a duré pendant tous les temps histo-
riques et persiste encore aujourd’hui. C’est le seul qui soutienne et sanc-
tionne les préceptes de la morale.

De l'opinion et du pouvoir spirituel constitué par elle est né le pouvoir
de réprimer, de contraindre et de punir, méme matériellement, les indivi-
dus qui se refuseraient a observer certaines définitions du bien et du mal
formulées en regles de conduite et constituant le droit, dans chaque groupe
et a chaque époque.

L’idée d’une loi morale nous semble plus ancienne que celle du droit. 11
existe encore sur la terre des groupes humains qui ne connaissent que la
premiere et dans lesquels elle est restée confuse : ce sont les groupes qui
n’ont pas encore de gouvernement. Ceux qui ont un gouvernement ont
aussi un droit. L.a morale est antérieure a tout gouvernement ; elle continue

1V. ci-dessus, I. 1%, ch. 111, §§ 1 et 3.



172 LIVRE IIl. — CHAPITRE 1

et grandit aprés que le gouvernement est établi : le droit nait, plus ou
moins distinct, avec le gouvernement et continue avec lui, de telle sorte
que 'idée de droit est inséparable de I'idée de gouvernement. Supprimez
par la pensée le gouvernement, il n’y a plus de droit : il ne reste quune
morale. Une fois le pouvoir politique établi, les hommes n’ont plus su s’en
passer et ils Pont trouvé si utile que, bien qu’il ait changé mille fois de
forme et d’attributions, il est en pleine vigueur et que les discussions rela-
tives a sa forme et a ses attributions sont toujours du plus haut intérét.

Ce pouvoir semble avoir eu dans P'histoire deux origines tres différentes :
— 1° Le patriarcat, dans lequel le pere de famille, supérieur a ses jeunes
enfants et a sa femme, en intelligence, en instruction acquise, en force phy-
sique et morale, exerce sur eux la contrainte lorsqu’elle est nécessaire pour
leur faire observer les regles de ce qu’il considere comme le bien et le mal.
Apres le patriarcat simple, un gouvernement peut étre constitué par une
entente entre les chefs de famille directement ou sous I'autorité d’une reli-
gion acceptée par 'opinion. — 2° La conquéte militaire a été aussi origine
de gouvernements imposés par les vainqueurs aux vaincus.

§ 2. — Gonvernement, droit et morale.

Quelle quait été Porigine du gouvernement et quelles qu’aient été parfois
les violences de la conquéte, les individus investis du pouvoir de gouverner
et de contraindre ont généralement prétendu servir I'intérét collectif du
groupe gouverné par eux. En tout cas, 'opinion dominante, toujours in-
vestie du pouvoir spirituel, a soumis les gouvernements a ce pouvoir et
leur a tracé, a eux aussi, des régles de conduite qu’elle a considérées com-
me les meilleures, notamment celle-ci : « qu’ils devaient toujours agir dans
I'intérét collectif du groupe. » Lorsque les gouvernants se sont écartés de
cette regle, bien ou mal formulée, ils ont fini, au bout d’un temps plus ou
moins long, par céder la place a d’autres, sortis d’une révolution ou d’une
conquéte.

Nous voyons distinctement I'idée qu’Hérodote et ses contemporains se
faisaient du gouvernement et de sa fonction par 'histoire ou la légende de
Déjoces, renommé pour son esprit de justice et élu roi par les chefs de
famille voisins pour étre I'arbitre de leurs différends. La justice est le pre-
mier et le plus pressant besoin des hommes : le droit, qui définit les condi-
tions de la justice, est la partie solide, et, si 'on peut s’exprimer ainsi, la
charpente de toute société un peu civilisée.

En dehors des regles du droit, qui définissent les rapports sociaux néces-
saires, un tres grand nombre et peut-étre la plupart des actes des individus
sont abandonnés a la liberté de chacun. Mais ces actes mémes ne sont pas
sans regle : ils sont soumis a la morale et au jugement de opinion domi-



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 173

nante, qui exerce le pouvoir spirituel. Ainsi le droit et la morale régissent
P'universalité des actes humains, mais avec cette différence que les actes
libres ne donnent lieu ni a des peines matérielles, ni a une contrainte cor-
porelle quelconque et ne sont régis que par la volonté de leur auteur, tandis
que 'observation des regles du droit est et doit étre imposée par la con-
trainte. De la des discussions incessantes sur la limite qui sépare ou doit
séparer le domaine de la morale de celui du droit, ou, pour parler le langage
de notre temps, le domaine de la liberté du domaine de l'autorité.

Ecartons ici deux erreurs évidentes, quoique tres répandues. L'une con-
siste a supposer qu’il y a quelque place pour les actes humains entre
lautorité et la liberté. Il n’en existe aucune, puisqu’il est bien clair que
Iindividu agit par 'impulsion de sa volonté propre ou par I'impulsion d’'un
autre, qui lui commande. Tant qu'on n’agit sur lui que par la persuasion, il
est libre ; il tombe sous l'autorité lorsqu’il est contraint d’obéir a un com-
mandement. La seconde erreur consiste a croire qu’il y a des actes humains
indifférents, qui ne sont régis ni par les regles du droit ni par celles de la
morale. Aucun acte n’a ce caractere ; tous sont bons ou mauvais et il n’y a
de différence que dans le degré du bien et du mal ; tous sont soumis aux
regles de la morale, soit qu’ils se manifestent et se présentent au jugement
de nos semblables, soit que, plus intimes et cachés, ils ne soient justiciables
que de notre conscience.

Autrefois, a I'’époque ou ces regles avaient la forme de préceptes reli-
gleux, celles du droit étaient tres minutieuses et tres étendues. Les crimes
méme dont le caractére dommageable était le plus évident n’étaient pas
punis au nom de I'utilité publique directe et du bien commun, mais comme
violation d’une loi religieuse, ou comme suscitant, s’ils n’étaient expiés, la
colére des dieux, qui viendrait frapper le groupe entier, solidaire du méfait
d’un de ses membres. ' C’était bien encore le point de vue de l'utilité com-
mune, mais comprise d’une certaine fagon et en rapport avec la religion du
groupe. A ce point vue, le sacrilege était puni comme le meurtre et au
méme titre. Les Chrétiens sont allés plus loin et ont fait un crime, méme de
pensées contraires au dogme.

Depuis que les jurisconsultes romains se sont inspirés de la philosophie
grecque, le droit a fait des progres considérables vers la sécularisation. On
y a souvent introduit des régles arbitraires, dont I'utilité était discutable et
dont un grand nombre ont été écartées. Mais la discussion est toujours
ouverte sur les limites respectives de la morale et du droit, de la liberté et
de I'autorité, des attributions du gouvernement et de celles de I'individu.

L V. I’lliade, ch I¥, (Edipe, roi, etc.



174 LIVRE IIl. — CHAPITRE 1

Si nous essayions de déterminer en termes généraux les limites qui sépa-
rent le droit de la morale, nous dirions : — Appartiennent au droit, les
régles dont 'observation semble si importante que, si on ne les observait,
la société ne pourrait subsister sans que les individus y diminuassent en
nombre et en qualité. Appartiennent a la morale, les regles dont I'utilité est
moindre ou moins certaine et celles pour observation desquelles 'emploi
de la contrainte présenterait plus d’inconvénients que d’avantages.

Cette derniére considération, qui n’a peut-étre pas encore été formulée
en termes précis, a cependant été sentie, et c’est pourquoi, a mesure que la
civilisation a fait des progres, bien des préceptes de droit ont été abandon-
nés et remplacés par des préceptes de morale ; le domaine de l'autorité a
diminué et celui de la liberté a augmenté d’autant, parce que les individus
¢taient devenus plus capables de se gouverner eux-mémes.

§ 3. — Du droit chez les [urisconsultes romains. Du droit naturel.

Les notions fort simples que nous venons d’exposer ne sont pas an-
ciennes et les Romains semblent les avoir ignorées. On trouve dans les
textes du droit romain et dans les écrits des jurisconsultes qui s’y sont trop
étroitement attachés, d’autres idées formulées en termes un peu confus
qu’il peut étre utile de relever.

Qu’est-ce que le droit pour un Romain ? I’étymologie, confirmée par
I'histoire, nous dit : jus, guod jussum est, « ce qui est prescrit ». En effet, les
préceptes du droit ont été d’abord des préceptes religieux et ensuite les
préceptes (jussa) des magistrats souverains. De 1a, la justice, « volonté cons-
tante de rendre a chacun ce qui est sien », dit Ulpien. ' Mais ce juriscon-
sulte, au lieu de faire dériver la justice (ainsi définie) du droit, fait naitre le
droit de la justice, prenant ce dernier mot dans un sens différent de celui
qu’il lui attribuait, dans le sens moderne et actuel, « ce qui est juste ou con-
forme au droit ». > Le méme jurisconsulte énonce trois préceptes généraux
de droit, dont les deux premiers : « vivre honnétement » et « ne nuire a
personne » sont des préceptes de morale ; quant au troisieme : « attribuer a
chacun le sien », c’est une simple tautologie, puisque le droit a précisément
pour fin de définir ce qui est propre a chacun.

Un texte plus obscur et moins remarqué est plus profond : c’est celui qui
fait naitre le droit de la nécessité de défendre la vie’, de sorte que le besoin
de défense serait le germe de tout droit. Sur l'origine et I’histoire du droit



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 175

contemporain, le langage des jurisconsultes romains est plus clair et plus
exact : ils le font naitre du besoin, du consentement et de la coutume.

Ces tatonnements nous montrent assez que le droit romain est une
ceuvre composite et non pas, comme on I'a prétendu, le développement
spontané d’une pensée nationale isolée. L’idée d’une « pensée nationale »
continue est, au témoignage de ’histoire, une idée chimérique.

Ici nous devons nous arréter sur une conception trés ancienne, qui a pris
dans lhistoire des formes diverses, sous un nom, encore employé et res-
pecté ; C’est la conception d’un « droit naturel ».

Ulpien considére comme de droit naturel les instincts primitifs communs
aux animaux et aux hommes' ; mais sa définition ne soutient pas 'examen,
parce que les instincts, fondés sur des besoins de nature, sont au-dessus et
en dehors du droit, qui est établi précisément pour imposer des regles aux
actes suggérés par les instincts. Ainsi, 'union du male et de la femelle, que
le jurisconsulte cite comme exemple, ne connait aucun droit entre les ani-
maux, tandis que les reégles relatives au mariage de ’homme et de la femme
sont des préceptes de droit. Mais nous croyons que jamais les juriscon-
sultes romains et Ulpien lui-méme ne se sont fait une idée aussi étroite et
aussi inexacte du droit naturel : ils ont cru plutot, comme les stoiciens,
auxquels ils ont fait plus d’'un emprunt, que bien vivre était pour ’homme
la condition naturelle et que celui qui vivait mal ne vivait pas « selon la
nature ». Pris en ce sens, le droit naturel serait celui qui est indiqué a ’hom-
me par sa raison et que nous appelons « droit rationnel ».

C’est a peu pres ainsi que P'avait compris Gaius : « Le droit naturel est ce-
lui que la raison naturelle a établi entre tous les hommes, qui est observé
par tous et qu'on appelle jus gentium, c’est-a-dire dont toutes les nations se
servent ». > En fait, il n’est pas vrai que tous les groupes humains acceptent
et pratiquent le méme droit, ni que celui qu’ils pratiquent aujourd’hui soit
celui qu’ils pratiquaient hier. Ce qui est plus exact, c’est de dire que chaque
peuple a perfectionné son droit par des emprunts faits aux autres et sur-
tout a la coutume établie par le commerce entre les hommes isolés. Mais ce
n’est pas ce que les jurisconsultes romains entendaient lorsqu’ils parlaient
de droit naturel, et il est certain que leurs idées sur cette mati¢re man-
quaient de fixité et de précision.

Ils ont confondu, toujours avec les stoiciens, le fait naturel avec le droit
naturel. Ainsi Ulpien dit que « de droit naturel, tous les hommes naissent
libres » ° Qu’est-ce a dire ? Depuis cent ans, nous comprenons cette
phrase en ce sens que I'esclavage est une institution contraire a tout droit et



176 LIVRE IIl. — CHAPITRE 1

a toute justice. Ulpien ne pouvait aller jusque-la : il énongait simplement la
maxime qui considérait I'esclavage comme né d’une institution humaine' et
qu’il n’y a point d’esclaves par nature. C’était la négation stoicienne d’une
opinion établie dans 'antiquité et soutenue par Aristote. >

C’est sur ces notions un peu confuses que le monde européen a vécu
pendant un certain nombre de siecles et que le droit a fait des progres
utiles, qui ont abouti aux travaux de Grotius. Presque aussitot Hobbes
imaginait un « état de nature » qui, sous sa plume, n’était pas brillant. Mais
il y avait dans le monde une idée plus ancienne et trés persistante, I'idée de
lage d’or et de la dégénérescence du genre humain. Avec J.-J. Rousseau,
I’état de nature et I'age d’or sont devenus une seule et méme chose et le
droit naturel est devenu le droit de I’état de nature, de I’époque ou le genre
humain n’avait pas encore dégénéré. Alors le droit naturel, fondé sur une
idée sans réalité objective, abandonné a la conscience, c’est-a-dire aux con-
ceptions du premier venu, est devenu une collection de principes imagi-
naires auxquels chacun pouvait ajouter quelque chose en s’inspirant de sa
fantaisie.

En méme temps on supposait que le droit naturel était inné, « gravé dans
le fond de notre nature » (Domat), que chaque homme le connaissait en
venant au monde, devait 'accepter sans discussion et que, s’il s’y refusait,
c’était par méchanceté pure. On peut imaginer sans peine ce qu’une notion
aussi erronée, jetée dans les esprits les moins préparés et les moins cultivés,
a la veille d’une grande crise sociale, a da causer de dissensions et de
haines !

Les jurisconsultes n’ont pas tiré les conséquences de cette théorie, mais
ils ne ont pas assez réfutée et repoussée ; ils s’en sont méme inspirés plus
d’une fois, lorsqu’ils ont supposé, comme Rousseau, que la société naissait
d’un contrat, oubliant ainsi toute I'histoire pour faire sortir la société d’un
acte qui appartient au droit civil, inconnu a Porigine. Ils ont pensé, comme
Gaius, que 'essentiel était le commencement, et, ignorant le commence-
ment, ils ont cru le trouver dans une imagination chimérique. — Bien que
cet ensemble d’idées ait perdu beaucoup de terrain, nous en trouvons des
traces nombreuses dans nos discussions politiques encore aujourd’hui.

En méme temps que Rousseau, les Physiocrates, et particulicrement Tur-
got, parlaient aussi de droit naturel ; mais ils 'entendaient tout autrement.

! Jure gentium servitus invasit.

2 e mot droit, que nous trouvons dans les langues néo-latines et germaniques semble venir de I’idée du
droit naturel : c’est la ligne droite dans les rapports d’homme & homme, celle dont parle Horace, quand il
dit : Sunt certi denique fines

Quos ultra citraque nequit consistere recium.

De la vient probablement I’allemand recht et I’anglais right, aussi bien que I’italien dirillo et I’espagnol
derecho. Nos jurisconsultes définissent aussi le droit naturel, « celui que suggére la droite raison ».



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 177

Ils disaient, par exemple : « Dieu, en donnant a ’homme des besoins, en lui
rendant nécessaire la ressource du travail, a fait du droit de travailler la
propriété de tout homme, et cette propriété est la premicre, la plus sacrée
et la plus imprescriptible de toutes. » ' Quest-ce a dire ? Que ’homme ne
pouvant vivre sans travail, on lui 6tait le moyen de vivre en lui 6tant le
droit de travailler, ce que I'autorité publique ne pouvait faire raisonnable-
ment. Cétait le droit naturel des jurisconsultes stoiciens exposé dans la
forme scientifique moderne ; c’était le droit fondé sur la raison, le droit qui
devrait étre Iidéal du droit. Cette conception nous semble absolument
juste. Seulement il y avait un grave inconvénient a conserver I'expression
de « droit naturel » apres que celle-ci avait été détournée de son acception
légitime par un écrivain aussi populaire que Rousseau. 11 fallait distinguer
avec soin et, au moment de la révolution, on ne distingua pas : les deux
conceptions furent confondues a ce point qu’elles n’ont pas encore été
nettement séparées. — C’est de leur confusion qu’est sortie la déclaration
des droits de 'homme.

On a essayé de couvrir cette confusion en donnant a ce qu’on appelait
« droit naturel » le nom de « droit » et a ce qu'on appelait « droit positif » le
nom de « législation » ; mais ce changement de mots n’a pu rendre les idées
plus claires pour le public, ni méme pour un grand nombre de juriscon-
sultes. On a cessé, ou a peu pres, de s’occuper du droit proprement dit,
pour s’appliquer exclusivement a Iétude des lois en vigueur, interprétées
par elles-mémes ou par l'intention du législateur.

Cependant il est indispensable, pour bien faire, que le droit positif ou la
législation, qui est une ceuvre d’art, ait un idéal, comme toutes les ceuvres
de Part humain ; il convient que cet idéal soit objet d’une étude inces-
sante, qui fournisse aux tribunaux des principes d’interprétation, et au légi-
slateur des principes de réforme et de progres. Aller sans idéal, c’est aller a
I'aventure et s’abandonner aux caprices les plus passagers de I'opinion
changeante qui domine a chaque moment ; c’est s’exposer a légiférer sans
fin, sans mesure, a détruire chaque jour ce qu’on aura fait la veille.

Or, rien n’est plus contraire au respect et a idée méme du droit que
I'instabilité 1égislative et juridique. Le droit, avons-nous dit, est la charpente
solide des sociétés humaines ; il ne faut y introduire des changements qu’a
bon escient, apres des études approfondies et beaucoup de réflexion. Clest
le sentiment de cette nécessité qui rend les vrais jurisconsultes prudents et
presque craintifs, qui leur inspire le respect de la forme et les fait hésiter
devant tout projet de changement ; ils connaissent la puissance des habi-
tudes et savent que le respect des peuples augmente avec la durée du droit.

! préambule de I°édit du 12 mai 1776 pour la suppression des jurandes



178 LIVRE IIl. — CHAPITRE 1

Cependant le changement s’impose en raison de I'importance et de la
rapidité des progres que fait la société. Tout progres matériel change en
quelque chose les rapports que les hommes ont les uns avec les autres et,
tantot peu a peu, tantdt tout a coup, on sent la nécessité de modifier les
anciennes regles ou d’en formuler de nouvelles ; les hommes et Popinion
sont devenus autres qu’ils n’étaient autrefois.

Alors il est tres utile que les jurisconsultes aient des idées arrétées sur la
direction ou est le progres, que ces idées soient assez larges pour durer
longtemps et contenir, en germe tout au moins, une longue série de ré-
formes. Il est inutile qu’ils se hatent, parce qu’ils doivent attendre les ré-
clamations de 'opinion publique ; mais s’ils ne veulent aller a tatons et par
voie d’empirisme dans des directions souvent divergentes et quelquefois
contradictoires, il est indispensable qu’ils connaissent un droit idéal qui les
guide dans Pexposition, dans I'interprétation et surtout dans la confection
des lois.

Ce droit n’est certainement pas contraire a la nature, en dehors de la-
quelle il n’y a rien, mais la qualification de naturel qu’on lui a donnée, peut
étre fort mal comptise : nous croyons qu’il serait bien préférable de le qua-
lifier d’idéal ou de rationnel, parce que ce qui le caractérise, c’est d’étre
discutable et soumis en tout temps a toutes les critiques de la raison. Il est
dailleurs une invention de l'art humain, tout comme la législation elle-
méme ; il est artificiel et toute ceuvre d’art, sans étre en dehors des lois
naturelles, est toute autre chose qu’une création spontanée de la nature. La
nature ne connait pas de droit.

La source de ce droit est tout indiquée, c’est I’étude de la science sociale
dans toutes ses parties, ’étude des inclinations naturelles de ’homme et
des suites nécessaires qu’ont sur la vie et le développement des sociétés les
diverses regles de droit qui peuvent étre introduites.

Le droit positif n’a pas toujours été écrit ; il semble étre né dans
I'obscurité de la coutume, si bien que les Grecs désignaient par le méme
mot la coutume et la loi ; mais il a toujours été et sera toujours traditionnel.
11 est transmis par tradition d’une génération a I'autre avec la vie et n’a pas
plus que la vie de solution de continuité. Il est, par conséquent, toujours
mélé d’idées anciennes et d’idées nouvelles plus ou moins liées les unes aux
autres, quelquefois opposées et cependant conciliées bien ou mal par la
jurisprudence. C’est une ceuvre collective dans laquelle on ne trouve jamais
P'unité d’une ceuvre individuelle et lorsque des individus ont essayé ou pro-
posé de la modifier brusquement dans un grand nombre de ses parties ils y
ont peu réussi. Il n’a jamais été bon que les lois se succédassent rapidement
les unes aux autres, ni qu’elles fussent faites en grand nombre a la fois ; et
jamais le droit n’a été plus confus qu'aux époques ou elles se sont le plus
multipliées.



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 179

Il ne suit pas de la que le droit positif ou traditionnel soit contraire au
droit rationnel : le premier peut souvent étre conforme au second dans une
partie plus ou moins considérable de ses dispositions ; mais ces deux droits
sont choses distinctes qu’il importe de ne jamais confondre.

Le droit positif ou traditionnel peut étre subdivisé selon le point de vue
auquel on se place pour le considérer : le droit rationnel, n’étant point écrit,
n’admet aucune division, ou plutot, il suit le droit traditionnel dans toutes
les divisions de celui-ci, comme la raison accompagne ’homme dans toutes
SEs euvres.

§ 4. — Dipisions du droit

Toutes les divisions du droit sont un peu arbitraires, sans ¢tre indiffé-
rentes. Les divisions établies par les jurisconsultes romains ne nous suffi-
sent pas et on en a depuis longtemps essayé plusieurs autres. Cherchons
brievement celle qui nous semble préférable.

Une premicre division semble imposée par la nature des choses : 1° le
droit pose des regles a Iactivité licite des citoyens et détermine les attribu-
tions qui résultent de 'ensemble des arrangements sociaux ; — 2° il punit
les actes illicites. De la une premicre et large division entre le droit civil et
le droit pénal, dont les dispositions, contenues quelquefois dans des textes
séparés, sont souvent mélées ensemble.

Notre droit pénal fournit la matiére de trois codes : le code pénal pro-
prement dit applicable a tous les citoyens, le code pénal de 'armée de terre
et le code pénal de 'armée de mer. Un assez grand nombre de dispositions
pénales se rencontrent dans des lois spéciales.

Le droit civil général se compose de plusieurs autres codes et d’'une mul-
titude de lois, qui peuvent étre classées et subdivisées, savoir : 1° en droit
public, comprenant les lois relatives a la constitution du pouvoir coercitif,
ou gouvernement, dans toutes ses branches ; — 2° en droit administratif,
comprenant les lois qui déterminent en détail la hiérarchie des divers fonc-
tionnaires publics définissent les attributions de chacun d’eux, et I'étendue
de leur ingérence dans lactivité des particuliers ; — 3° en droit civil pro-
prement dit, comprenant les lois qui définissent la constitution de la famille
et de la propriété privée, la condition des femmes, des mineurs, des inter-
dits et les attributions des particuliers majeurs : dans cette derniére partie se
trouvent comprises les lois commerciales. — Les lois relatives a la procé-
dure se rattachent, selon leur nature, au droit civil ou au droit pénal.

Mentionnons encore le droit international ou droit des gens, comme on
disait autrefois, emprunté tout entier au droit rationnel et demeurant droit
rationnel, parce qu’il tire son autorité de la raison seule et parce que les
nations qui le reconnaissent et 'observent plus ou moins n’ont pas établi



180 LIVRE IIl. — CHAPITRE 1

un pouvoir supérieur chargé de le faire respecter de tous. Ce droit a pour
fin incontestée l'utilité commune du genre humain.



CHAPITRE I

DU DROIT PUBLIC EN GENERAL.

§ 1. — La déclaration des droits de I’homme et du citoyen.

On trouve dans le recueil de nos lois plusieurs déclarations des droits de
’homme : les trois premicres, publiées sous ce titre, appartiennent a la Ré-
volution, la quatrieme est le préambule de la Constitution de 1848. Toutes
partent d’un principe erroné, de lexistence d’un droit naturel absolu et
impératif par lui-méme, indépendamment de toute loi positive : « les droits
naturels, inaliénables et sacrés », disait-on en 1791 et 1793 ; en l'an III,
on n’énongait pas le principe, mais on l'acceptait implicitement, et en
1848 on proclamait hautement des droits « antérieurs et supérieurs aux lois
positives ».

Cette conception, née de 'enseignement chrétien, qui prétend contenir la
vérité absolue, mais en lui attribuant une origine divine, est formellement
démentie par Phistoire. A coté des lois positives et au-dessus, si on le veut,
il n’existe que le droit rationnel ou idéal, tel que nous avons essayé de le
définir. Ce droit, formulé par les hommes les plus éclairés, ne peut avoir
jamais qu’une autorité purement morale. — Lui attribuer le caractére impé-
ratif et supposer en méme temps qu’il peut étre violé par le gouvernement
constitué, c’est reconnaitre le droit de « résistance a 'oppression », comme
on I'a dit en 1791 et on est amené a déclarer, comme P'article 35 de 1793,
que « I'insurrection est pour le peuple et pour chaque portion du peuple, le
plus sacré des droits et le plus indispensable des devoirs ».

Ce n’est pas sans raison que Bentham appelait cette doctrine un « so-
phisme anarchique ». Attribuer au peuple et a chaque portion du peuple,
C’est-a-dire a chacun la faculté de juger si le gouvernement a ou n’a pas
violé des droits naturels assez peu définissables et fort vaguement définis,
C’est proclamer en quelque sorte I'anarchie, c’est-a-dire I'absence de tout
gouvernement. Il y a toujours des hommes qui croient de bonne foi que
leurs droits sont violés et il y en a toujours un grand nombre qui feignent
de le croire et le disent bien haut, plus haut peut-étre que les premiers : leur
déclarer qu’ils ont le droit et méme le devoir de s’insurger, c’est provoquer
des désordres incessants ou plutot un état de désordre permanent.



182 LIVRE IIl. — CHAPITRE 2

Voila le vice radical de nos déclarations des droits de ’homme. Elles
contiennent d’ailleurs, 2 coté d’un bon nombre de vérités utiles, comme
déclarations d’un idéal désirable, de tres grosses erreurs. Il n’est pas vrai,
par exemple, que, comme le dit Particle 1% de 1791, « les hommes naissent
libres et égaux en droits ». Ils ne naissent pas libres, puisqu’ils sont soumis,
des la naissance, a la puissance paternelle de par la nature et la loi : ils nais-
sent bien moins encore égaux en droits dans toute société ou I’égalité de-
vant la loi n’est pas admise et 1a ou cette égalité est reconnue, les hommes
la tiennent, non de la nature, mais du bienfait de la loi. L’erreur affirmée en
1791 et répétée par l'article 3 de 1793 n’en demeure pas moins une erreur
¢vidente.

Autant en peut-on dire de la proposition énoncée en larticle 21 de 1793
dans les termes suivants : « La société doit la subsistance aux citoyens mal-
heureux, soit en leur procurant du travail, soit en assurant les moyens
d’exister a ceux qui sont hors d’état de travailler ». La société, qui est un
étre de raison, n’est ni ne peut étre assujettie a un devoir envers qui que ce
soit. Si le législateur croit pouvoir et devoir imposer aux contribuables les
charges nécessaires a 'accomplissement des promesses contenues dans cet
article, il lui est loisible de le faire, parce qu’il lui est loisible de se tromper,
mais assurément il n’y est pas tenu. Cependant cette erreur a été répétée
dans larticle 8 de 1848, qui impose le devoir prétendu, non plus a la socié-
té, mais a la « République », qui, elle non plus, ne saurait étre astreinte a un
devoir. Un étre de raison, qu'on I'appelle société ou république, n’a et ne
peut avoir ni devoirs, ni droits.

Au fond, ces prétendues déclarations de droits étaient des tentatives pour
définir un idéal politique et surtout un idéal de partage d’attributions entre
le gouvernement et les particuliers. C’était la forme que prenaient des aspi-
rations passionnées, des désirs tellement ardents quils semblaient étre des
droits. En doctrine et en fait, la conception des « droits de ’'homme » n’a
rien de juridique : c’est une création d’imagination.

§ 2. — Principes du droit public en général.

Ecartons tout d’abord, encote une fois, la prétention de formuler un
droit naturel primitif, absolu, clair et obligatoire pour tous. C’est une con-
ception imaginaire a laquelle nous nous sommes trop arrétés. Interrogeons
Ihistoire.

Elle nous enseigne qu’il n’y a dans la vie des peuples aucune solution de
continuité et que, depuis que linstitution des gouvernements s’est intro-
duite, elle n’a jamais cessé de fonctionner, quoique la forme des gouver-
nements ait souvent changé. Quelle qu’ait été la cause de ces changements,



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 183

le gouvernement nouveau a toujours plus ou moins continué le gouverne-
ment précédent, sans pouvoir se soustraire a cette nécessité.

On n’a probablement jamais prétendu ni méme songé qu’une révolution
emportat comme conséquence nécessaire 'abrogation de toutes les lois
antérieures et Pexistence d’un état intermédiaire d’anarchie entre le gouver-
nement ancien et le gouvernement nouveau. La continuité du droit est
aussi constante que la continuité du groupe social par la transmission de la
vie. A chaque instant des individus naissent, sont élevés, enseignés ; a
chaque instant ils se marient, ont des enfants, qui se marient a leur tour,
qui vivent, meurent et laissent des héritiers. Il n’y a de lacune ni dans la
société, ni dans les lois qui la régissent, et partant, pas de commencement
connaissable. C’est une vérité qui répugne a un certain nombre d’esprits,
mais qui ne peut étre contestée. On la trouve exprimée dans I'ancien droit
public par les deux cris poussés a 'enterrement des rois de France : « Le
roi est mort — vive le roi » ; on la trouve en droit civil dans la maxime :
« le mort saisit le vif », de maniere a faire disparaitre la mort autant qu’il est
possible. Une révolution est, comme événement 1égal, ce qu’était la mort
des rois dans I'ancien droit et, malgré la révolution, le gouvernement nou-
veau nait du gouvernement auquel il succéde par un ordre de succession
nécessaire, quoique cette forme de succession soit imprévue. D’ailleurs le
pouvoir spirituel, qui domine tout, n’a pas cessé un seul instant d’exister.
C’est ainsi que tout groupe social est considéré comme un individu taton-
nant dans sa marche, animé successivement d’idées et de sentiments di-
vers, sans cesser jamais d’étre lui-méme. C’est sur ce point de vue que sont
établies les relations extérieures, et c’est de ce principe que vient la recon-
naissance normale par les étrangers des gouvernements de fait.

Les gouvernements, quelle que soit leur forme et leur origine, durent en
raison de 'avantage qu’ils procurent aux peuples. Un gouvernement qui se
bornerait a rendre bonne et exacte justice, 2 maintenir en bon état la police
et Parmée, a diriger sagement les relations extérieures pourrait durer indé-
finiment, au grand avantage du peuple chez lequel il serait établi.

Tout gouvernement, quelle que soit son origine et sa forme, est sujet a
Ierreur. On a cherché vainement des moyens pour empécher que les gou-
vernements pussent se tromper, mais on n’a pas réussi, parce que 'erreur
est la compagne inséparable de ’homme. Il est bon d’étudier sans cesse les
moyens de diminuer les chances d’erreur, sans espérer jamais de les écarter
complétement.

On a proposé, pour diminuer ces chances maints systemes de contre-
poids et de contrdle, contenus dans une loi qu’on prétendait élever, sous le
nom de constitution, au-dessus de toutes les autres. Ces tentatives ont
échoué, parce qu’il est de nécessité absolue qu’il existe, a chaque moment
de la vie d’un peuple, un pouvoir souverain pour maintenir la paix ; et il est



184 LIVRE IIl. — CHAPITRE 2

impossible qu’il soit limité par une disposition législative émanée d’un
pouvoir antérieur et qui a pris fin. '

En tout temps, les gouvernements existent par I'assentiment exprés ou
tacite de l'opinion publique, laquelle constitue le pouvoir spirituel. Dés
qu’ils sont condamnés par ce pouvoir, ils cessent d’exister. Si une constitu-
tion dure longtemps, c’est parce qu’elle est soutenue par l'opinion pu-
blique. Lorsque le gouvernement se renouvelle par la transmission paci-
fique d’'une main a une autre, par un changement régulier et prévu, ce
changement est légitime, c’est-a-dire conforme au droit. Lorsqu’il est ame-
né par un coup de force militaire, ordre est troublé et 'on dit que le chan-
gement s’est effectué par une « révolution ». La révolution a toujours des
inconvénients treés graves et incontestables, dont le plus grand peut-étre est
d’affaiblir dans Pesprit des peuples lautorité et 'idée méme du droit.

L’idée de révolution est contraire a I'idée de droit et ne peut étre inscrite
sans inconséquence dans aucune loi. Il n’y a point de droit d’insurrection
dans la législation positive, et on ne peut y formuler raisonnablement
meéme un droit de résistance. Est-ce a dire pour cela que toute insurrection,
meéme spontanée et générale, soit coupable devant la morale et doive étre
condamnée ? Nous ne le pensons pas, parce que admettre une telle doc-
trine, ce serait déclarer les gouvernements infaillibles et ils ne le sont pas :
la plus lourde des erreurs qu’ils pussent commettre, ce serait de prétendre a
infaillibilité, parce qu’elle est incompatible avec la nature humaine.

Cependant on a vu des théoriciens soutenir que jamais, en aucun cas, la
résistance au gouvernement de leur choix n’était moralement permise, ce
qui donnerait a ce gouvernement la faculté d’abandonner ses fonctions
légitimes pour faire le mal et I'inciterait a se croire impeccable et infaillible.
En compensation, ces mémes théoriciens soutiennent que les gouverne-
ments qu’ils n’aiment pas sont illégitimes et doivent étre combattus en tout
temps et par tous les moyens. Ces propositions sont factieuses et anar-
chiques, bien que ceux qui les professent se disent conservateurs.

Ce qui est certain, c’est qu’une révolution est un remede désespéré et tres
dangereux, excusable chez un peuple réduit a I'extrémité, mais toujours
condamnable quand il nait de la conspiration de quelques-uns, notamment
d’une conspiration militaire, inséparable de la trahison. Une révolution,
quelle que soit sa cause, affaiblit toujours dans I'esprit des peuples le sen-
timent de la discipline sociale : une révolution militaire est celle qui I'af-
faiblit le plus, parce qu’elle porte atteinte en méme temps au droit et a la
morale.

! Cela ne veut pas dire qu’on ait tort de prendre des précautions pour que la loi fondamentale ne puisse étre
changée a la légére. Ce que je soutiens, c’est que, si elle dure, c’est par I’opinion et non par la force ou vertu
occulte du pouvoir qui a élaboré et décrété la Constitution.



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 185

Les gouvernements peuvent changer de direction et méme de nature
sans changer de forme extérieure. Ainsi le gouvernement frangais n’a pas
cessé, pendant mille ans environ, d’étre une monarchie héréditaire, et pour-
tant, pendant ce temps, la nature de cette monarchie et la structure de
la société ont plusieurs fois changé : les troubles ont été nombreux et
fréquents, mais sans révolution proprement dite, parce que les peuples
n’avaient pas cessé de croire au droit héréditaire des rois. Une fois la révo-
lution accomplie, on s’est apercu que les peuples ne croyaient plus a ce
droit et toutes les tentatives faites pour restaurer des monarchies hérédi-
taires ont été vaines : on n’a pu constituer sous le nom que des dictatures
militaires plus ou moins caractérisées et toujours instables. ' Si Iétat de la
société appelait encore le gouvernement d’un seul ou son apparence, ce
gouvernement ne serait encore qu’une dictature militaire et n’aurait devant
lopinion d’autre autorité que celle que donne la possession de la force
militaire, autorité bien instable, comme nous le montre histoire de 'em-
pire romain. La dictature est la forme que préferent et préféreront toujours
les artisans de révolution.

! C’est une vérité historique évidente. Lorsque Louis XVI tenta de fuir, toute la France s’en émut : il était le
roi : le gouvernement se déplacait. Lorsque Charles X, aprés les Journées de juillet, se retira 8 Rambouillet,
on s’occupa de lui et on lui rendit un reste des honneurs royaux, mais sans émotion, par politesse. Lorsque
Louis-Philippe a été renversé, il s’est enfui dans la conviction qu’il serait poursuivi : il se croyait roi, mais
personne ne songeait & le poursuivre, parce que hors du trone, il n’était qu’un particulier. Le méme fait eut la
méme cause lorsque I’impératrice s’enfuit, le 4 septembre 1870. Le premier Napoléon était poursuivi par
toute I’Europe comme un conspirateur et chef de parti trés dangereux, mais pas du tout comme empereur. 11
avait une importance toute personnelle : comme empereur, il n’était rien. Cet enseignement trés clair n’est
guere compris.






CHAPITRE IIT

PRINCIPES DU DROIT PUBLIC FRANCALIS.

§ 1. — De la souveraineté

Les regles de notre droit public positif sont assez claires et se trouvent
bien exposées dans plusieurs ouvrages. La théorie de ce droit est plus obs-
cure, parce qu'elle a été formulée en termes incorrects dans les déclarations
de droits que nous avons critiquées.

Ces déclarations partent du principe qu’il existe des droits naturels im-
muables, connus de tous, défendables méme par I'insurrection, et fondent
sur ces prétendus droits un prétendu contrat social sur lequel elles élevent
un échafaudage de contrats, introduisant ainsi dans le droit public des no-
tions et des termes empruntés au droit civil.

Leurs auteurs ne s’étaient pas apercus que la notion de la souveraineté,
antérieure a tout droit civil, ne pouvait pas naitre de ce droit, créé lui-
méme par des actes de souveraineté ; encore moins pouvait-on faire naitre
la souveraineté d’un contrat, 'une des formes d’obligation les plus récem-
ment introduites dans le droit civil et toujours conditionnelle’, et moins
encore d’un mandat, toujours révocable.

La souveraineté est au-dessus de tous les contrats, de toutes les condi-
tions définissables légalement. On peut chercher a chaque instant dans
I’histoire son origine, ses conditions, ses formes diverses. En droit, elle est
le point de départ, le pouvoir supréme au-dessus duquel il n’y a rien et
contre lequel nul ne saurait invoquer un droit. Cela ne veut pas dire que ce
pouvoir, de quelque fagon qu’il soit constitué, soit impeccable et infail-
lible : il peut au contraire commettre les fautes les plus graves, des actes qui
sont criminels devant la morale et 'opinion publique, devant le pouvoir
spirituel ; mais ce dernier pouvoir, qui domine tout, n’est susceptible
d’aucune définition légale et n’a ni droits ni attributions susceptibles d’une
définition légale, pas plus que ce qu’on appelait les « droits de 'homme ».

! Les jurisconsultes rapportent facilement toutes leurs conceptions au droit civil, qui leur est familier, et dans
lequel ils trouvent la source de tout droit. 1ls prennent ainsi I’effet pour la cause et ne s’apergoivent pas que
I’idée de droit, intimement liée & celle d’un pouvoir de contraindre, n’a pu prendre corps qu’apres la nais-
sance de ce pouvoir et par lui. La constitution du pouvoir souverain est donc antérieure a tout droit civil et
ne peut naitre de ce droit, qui est son ceuvre, pas plus qu’un pére ne peut naftre de son fils.



188 LIVRE 1Il. — CHAPITRE 3

En tout temps, quelle que soit I'origine ou la forme du gouvernement, le
pouvoir législatif est souverain, par définition. C’est en ce sens que les
Romains disaient : « Le prince n’est pas tenu par les lois »', attribuant a la
personne ce qui appartenait a la fonction. Chez nous, le législateur n’est
pas personnellement au-dessus des lois, mais dans I'exercice de ses fonc-
tions, il est souverain.

On affirme comme un axiome que la nation est souveraine et qu’en elle
réside la plénitude de la souveraineté. Qu’est-ce a dire ? Que le gouverne-
ment doit étre constitué dans l'intérét de la nation, c’est-a-dire de tous les
citoyens, d’ou on a tiré la conséquence que le meilleur moyen d’obtenir ce
gouvernement, c’était de faire concourir tous les citoyens a sa formation.
Nous examinerons bientot cette conséquence. Ici, remarquons seulement
que le principe protestant : « la nation est souveraine » impliquait surtout,
dans lesprit de ceux qui 'ont formulé et soutenu, la négation de la souve-
raineté déléguée a titre héréditaire et a jamais par quelques personnages
réunis en 'an 982 de notre ere. On voulait donner une forme juridique a ce
fait historique incontestable : qu'une nation ne peut étre tenue en droit a
aucun moment de son histoire par les décisions relatives a la forme de son
gouvernement qu’elle aurait prises dans les temps antérieurs. En d’autres
termes, on affirmait qu’une nation, pas plus qu’un individu, ne peut, par un
acte de sa volonté actuelle, lier sa volonté pour un avenir indéterminé.

Le vulgaire, incapable de s’¢lever a la notion de l'intérét national com-
mun a tous les individus qui font partie de la nation, comprend tout au-
trement la formule qui attribue a la nation ou au peuple la souveraineté.
Pour lui, la formule signifie « souveraineté de I'intérét privé du plus grand
nombre », a I'exclusion de l'intérét national, qui est commun a tous. Cette
notion est évidemment fausse, contraire a toute morale et a tout droit. Si
elle entrait dans I'application, elle conduirait bien vite la nation a sa ruine. Il
n’y a pas plus de motifs moraux ou juridiques pour sacrifier 'intérét privé
du petit nombre a l'intérét privé du grand nombre que pour sacrifier le
grand nombre au petit nombre. La justice, qui est la raison d’étre du pou-
voir souverain, exige la protection légale et égale de tous les intéréts privés.

Autrement, et considérée dans sa lettre, la formule de la « nation souve-
raine » n’a pas de sens, car souveraineté suppose commandement, d’'une
part, obéissance de l'autre : or, les individus qui font partie d’'une nation ne
peuvent a la fois se commander et s’obéir. Cette formule peut étre regardée
comme l'expression dun fait historique, ou dun principe de morale,
ou comme un théme oratoire brillant ; il est difficile d’en tirer une notion
juridique.

' Dig. I, 1,t. 11,131



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 189

Considérée dans lhistoire, la souveraineté n’a pas d’origine connue et
son existence ne cesse point : elle est un pouvoir qui s’exerce sans solution
de continuité et auquel le droit, qui nait de la souveraineté et vit par elle, ne
saurait poser de régles absolues. Il constate seulement et détermine, dans la
succession des temps, les formes diverses que prennent les gouverne-
ments, par le jeu des forces qui les élevent, les abaissent et les détruisent. 11
y a des gouvernements bons, des gouvernements médiocres et des gouver-
nements mauvais ; il n’en est aucun dont les droits précedent son existence
ou lui survivent, pas plus que I'individu n’a des droits avant sa naissance ou
apres sa mort.

La souveraineté est le pouvoir indéfini qu’ont des hommes, a2 un moment
donné, de commander a leurs semblables, de diriger 'action collective de la
nation, et de la représenter dans ses relations avec les autres. Le pouvoir
souverain est exercé d’abord par ceux qui créent le gouvernement. En
France et chez la plupart des peuples civilisés, ce sont actuellement les
¢lecteurs qui désignent les hommes chargés de faire les lois et de veiller a
leur observation, c’est-a-dire d’exercer le pouvoir souverain.

§ 2. — Du dyoit de suffrage.

L’exercice du pouvoir souverain exige le déploiement d’une volonté bien
dirigée, qui prend le titre et a certains égards les fonctions de « volonté
nationale ». Or, une nation contient des individus tres inégaux dont les
volontés, loin d’étre identiques, sont tres diverses et le plus souvent di-
vergentes. Comment dégager, pour la constitution d’un gouvernement,
les volontés les plus éclairées, les plus honnétes, les meilleures ? Voila le
probléme a résoudre dans toute sa simplicité.

On I'a mal compris ou on I'a supposé résolu lorsqu’on a prétendu que le
droit de suffrage était un droit naturel appartenant a tout homme né sur le
territoire national. On a tiré de cette affirmation une théorie qui prétend
dégager, par une sorte de distillation électorale, la vraie volonté de la na-
tion. Mais ce prétendu droit de suffrage, comme la plupart des autres
droits formulés a la méme époque un peu légerement, est imaginaire et n’a
jamais existé. Méme sous le suffrage dit universel, ni les femmes ni les en-
fants ne sont électeurs. ' Pourquoi ? Parce qu’on suppose, avec toute appa-
rence de raison, que leur volonté n’est ni assez éclairée ni assez libre pour
bien exercer la fonction d’électeur. Ce motif nous montre bien que, méme
aux yeux de ceux qui font du droit de suffrage un droit naturel, ce droit n’a

! En France, les militaires ne votent pas, pour un autre motif, parce qu’on a cru sauvegarder et maintenir la
discipline en les éloignant du vote.



190 LIVRE 1Il. — CHAPITRE 3

pas d’existence réelle. Le droit de voter est établi, non par la nature, mais
par le législateur, afin de procurer a la nation le meilleur gouvernement
possible. L’¢électorat est une fonction conférée pour un objet déterminé : le
choix des législateurs les plus capables de faire de bonnes lois.

En France, au moment de la Révolution, on supposa que les contri-
buables males, d’'un certain age, possédant un certain revenu apparent et
stable, seraient les hommes les plus propres a exercer la fonction
d’électeurs et on la leur attribua. Plus tard, on a cru convenable de dimi-
nuer ou d’augmenter leur nombre en ne reconnaissant comme électeurs
que ceux qui payaient 300 francs ou 200 francs de contributions directes.
Ces diverses formes de droit électoral ont donné des résultats assez sem-
blables et n’ont jamais donné de résultats que 'on puisse qualifier de mau-
vais. Sous les divers systemes, les électeurs ont commencé par appuyer de
leurs votes le gouvernement établi et fini par lui témoigner, a trés juste
titre, leur mécontentement. Mais les opposants, appelés a succéder au gou-
vernement renversé, apres avoir blamé pendant des années les lois électo-
rales, se sont crus obligés a augmenter le nombre des électeurs jusqu’a ce
qu’on ait attribué le droit de vote a presque tous les citoyens majeurs. C’est
ce que I'on a appelé le « suffrage universel ».

Remarquez que la loi électorale, qui détermine a la longue quel sera le
gouvernement futur, est faite de toute nécessité par un gouvernement an-
térieur, sans qu’il y ait eu solution de continuité, ni commencement connu.
C’est le 1égislateur antérieur qui a défini le droit.

Cherchons maintenant quelle est la véritable théorie du suffrage uni-
versel.

On a dit : « tous les citoyens étant égaux devant la loi, ont un droit égal a
concourir a la formation du gouvernement ». ' C’est une autre maniére de
dire qu’ils tiennent leur droit de la nature, ce qui n’est pas exact. — On a
dit encore : « Il convient que tous les intéréts soient également représen-
tés », ce qui n’est pas exact non plus. En premier lieu, les intéréts ne sont
ni égaux, ni mesurables, et I'intérét collectif ou social, qu’il s’agit de dégager
dans la formation du gouvernement, est tellement différent des divers inté-
réts particuliers qu’il leur est souvent opposé. En effet, la premicre et es-
sentielle fonction du gouvernement est de rendre la justice et la justice
condamne tout intérét particulier qui prétend usurper sur les autres.
Prendre pour base du droit électoral les intéréts particuliers des citoyens,
ce serait chercher Iinjustice au profit des intéréts les plus puissants et au

! « Chaque citoyen a un droit égal de concourir, immédiatement ou médiatement, & la formation de la loi,
a la nomination des représentants du peuple et des fonctionnaires publics » — Constitution de I’an 1Il.
Déclaration des droits, art 20.



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 191

détriment des autres. Ce serait méconnaitre de la facon la plus grave, la
nature et la fin des fonctions du gouvernement.

Sur quoi donc se fonde la théorie du suffrage universel ? Sur cette vérité
incontestable que, l'intérét collectif étant celui de tous, l'universalité des
citoyens, n’a ni ne peut avoir un intérét contraire a celui de la nation. On
suppose qu’appelés a voter pour la formation du gouvernement, les élec-
teurs choisiront ceux qui, a leur jugement et suivant 'état de leurs lumiéres,
seront les plus capables de gouverner. Cette présomption peut, a tel ou tel
moment de lhistoire, n’étre pas justifiée par Pexpérience, mais il nous
semble difficile, en régle générale, d’en admettre une autre. '

Une objection s’¢éleve de toutes parts : « le suffrage universel attribue une
valeur égale au vote du citoyen le plus éclairé et a celui du citoyen le moins
éclairé. Quelle injustice ! » L’objection est spécieuse et méme fondée dans
une certaine mesure. Est-elle décisive ? Pas du tout. Car elle ne le serait que
s’1l était possible de définir en termes précis la capacité politique et de dési-
gner, en termes juridiques, une classe de citoyens possédant cette capacité.
L’histoire nous montre bien chez certains peuples, et a certains moments,
des classes d’hommes supérieures en capacité politique au reste de leurs
concitoyens. Mais partout ou ces classes ont existé, elles ont exercé sans
conteste le pouvoir politique : on a été heureux de le leur conférer et on a
reconnu leurs services par une considération respectueuse et soutenue.

En France, on ne peut rencontrer une classe semblable, ni quoi que ce
soit qui en approche. Dans tout le cours de son existence, qui a été longue,
la noblesse francaise s’est distinguée par 'absence de toute capacité poli-
tique et cC’est cette incapacité des nobles qui a causé P’établissement du
pouvoir absolu des rois. Depuis que la noblesse a cessé d’exister, les des-
cendants des anciens nobles, et plus encore les prétendus nobles de toute
origine et de toute couleur, ont persisté a élever et a soutenir des intéréts
privés distincts de ceux de la nation, a laquelle ils sont devenus odieux. Les
électeurs censitaires qui, de 1815 a 1848, ont disposé du gouvernement,
ont imité les nobles ; ils n’ont vu dans la possession du pouvoir souverain
qu'un moyen d’acquérir ou d’augmenter leur fortune privée, et lorsque le
suffrage universel a été décrété, les masses populaires appelées a la posses-
sion du pouvoir ont trop souvent imité les nobles et les bourgeois. On a
constitué, par les privileges de diplome et d’école, une sorte de classe let-
trée dans laquelle il semble qu’on aurait pu trouver plus de lumicres ; mais

! Lorsqu’on a essayé de formuler rationnellement la théorie de la monarchie héréditaire, on a dit : « le roi
étant comme le pere de famille commun, ne peut avoir d’autre intérét que celui de la nation, qui lui appar-
tient en quelque sorte. » Idéalement, la proposition était vraie. L’ histoire a montré quelle était sa valeur. Un
homme tout puissant et sans souci de I’avenir peut dire : « aprés moi, le déluge ». Un peuple entier ne pense
jamais ainsi et ne peut agir contre son intérét que par ignorance.



192 LIVRE 1Il. — CHAPITRE 3

cette classe montre chaque jour par les preuves les plus certaines et les plus
¢évidentes quelle n’a pas plus que les autres, si elle ne I'a moins, le sen-
timent politique par excellence, le sentiment de lintérét collectif : elle
fournit des rhétoriciens a tous les groupes qui, sous une dénomination
quelconque, sollicitent les suffrages des électeurs et s’efforcent d’obtenir
d’eux des votes profitables a tel ou tel intérét privé.

Dans toutes les catégories de citoyens, il y a des individus, méme en as-
sez grand nombre, qui auraient la capacité politique : mais a considérer les
masses, on reconnait avec tristesse qu’en cette matiere il n’y a pas plus de
lumiéres chez les savants que chez les derniers des illettrés. A ce point de
vue, tous sont aussi égaux qu’il est possible et c’est ce qui justifie pleine-
ment le suffrage universel de 'accusation que nous avons mentionnée.

Le suffrage universel présente un avantage qui est tres grand, c’est que
tous les citoyens prenant part a la constitution du gouvernement, tous sont
a juste titre responsables des conséquences de leurs votes.

Enfin (et c’est pour nous le mérite principal du suffrage universel), il
permet de constituer légalement le pouvoir souverain de manicre a lui
donner l'autorité qui, dans I’état actuel de nos idées, est la plus incontestée,
celle dont la source se rapproche le plus possible de I'assentiment de tous.
La décision de la majorité des citoyens étant la plus haute autorité que 'on
puisse invoquer, doit étre tenue pour bonne, comme la chose jugée est
tenue pour vérité, afin de maintenir la paix entre les citoyens. Aucune autre
autorité ne saurait avoir la méme puissance, commander le méme res-
pect, et, par conséquent, comporter, pour chaque citoyen, une liberté aussi
¢tendue.

L’autorité des décisions du suffrage universel serait plus grande, s’ était
mieux compris. Malheureusement la plupart des hommes ne voient dans
son fonctionnement que le c6té matériel, les bulletins de vote comptés
comme des quantités égales, quelle que soit la main qui les a placés dans
I'urne. On ne remarque pas que, quelque libres qu’ils soient, quelque indé-
pendants qu’ils puissent étre de toute pression extérieure, les électeurs ne
votent jamais en dehors de considérations collectives, en dehors d’in-
fluences intellectuelles, morales ou sociales qui, en réalité, déterminent leur
suffrage. Les lois qui attribuent le droit d’électeur a tous les citoyens, ne
font que donner a chacune de ces influences la faculté de se déployer et de
grouper les votes. Dans ces votes, les supériorités intellectuelles, morales et
sociales trouvent toute la place qui leur appartient équitablement : le recen-
sement des votes ne fait que constater le résultat du concours entre ces
influences diverses ou contraires, dont I'importance respective est attestée
par le jeu de la lutte électorale. Le philosophe et le moraliste peuvent juger
chacune d’elles par la valeur des programmes, par la manicre dont les ques-
tions sont posées et discutées.



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 193

Nous n’avons pas a discuter ici une théorie soutenue avec beaucoup de
morgue, il y a un demi-siccle, et qui se résumait dans la formule « souverai-
neté de la raison » : elle concluait au droit de vote pour quelques électeurs
seulement. Ceux qui employaient cette formule prétendaient étre les hom-
mes raisonnables par excellence, et leur doctrine n’était que la formule
de leur prétention a exercer la souveraineté. En elle-méme cette formule
¢tait vide de sens, car la raison se trouve a un certain degré de culture et de
développement chez toute personne humaine, et toute élection a pour but
le choix des personnes dont la raison se montre supérieure dans ses appli-
cations au gouvernement. Un homme infatué peut se croire tres supérieutr,
sous ce rapport, comme sous d’autres, au reste de de ses semblables, mais
il peut tres bien se tromper. Sa prétention n’est fondée que sur la décision
d’une majorité d’électeurs investis du droit de vote, par une définition
légale et la supériorité politique ne peut étre raisonnablement définie par
la loi.

Les nobles francais du siecle dernier qui prétendaient tenir leurs droits de
la prétendue conquéte de la Gaule par les Francs, ne prenaient pas garde
que si la force militaire avait créé leurs droits, la méme force pouvait les
détruire avec toute autorité. Il en est de méme de ceux qui prétendent
détruire le gouvernement du pays par la force militaire et en établir un
nouveau par le méme moyen. Ils ne semblent pas s’apercevoir que leurs
prétentions sont la négation de tout droit, de tout ordre régulier. Ce sont
des prétentions barbares, qui ne peuvent prévaloir contre le droit de suf-
frage, ni contre le suffrage universel. Ce droit pourrait disparaitre, en fait et
méme en droit dans un pays ; il ne saurait étre atteint comme doctrine.

§ 3. — De la fonction d’électeur.

La fonction de Iélecteur est trop souvent mal comprise et son exercice
donne lieu a plus d’un sophisme. Nous savons qu’elle n’est pas conférée
par un droit primitif supérieur, mais seulement par la loi, dans les limites et
dans les termes de la loi, qui peut étre changée. On dit assez fréquemment
que les électeurs représentent la nation et sont eux-meémes représentés par
les élus, établissant ainsi une sorte de cascade de mandats successifs. On a
ici encore une fois introduit les notions et le langage du droit civil dans le
droit public, erreur déja signalée, qui cause fréquemment une confusion
regrettable.

En réalité, on ne trouve nulle part une représentation, ni rien qui res-
semble a un mandat. L’électeur ne représente pas la nation et I'élu n’exer-
ce pas la fonction qui lui est conférée en représentation de I’électeur.
L’électeur est choisi par la loi et chargé par elle d’élire les hommes les plus
capables d’exercer, au mieux de l'intérét national et collectif, les fonctions



194 LIVRE 1Il. — CHAPITRE 3

dont ils sont investis. L’électeur d’abord, les élus ensuite, étant souverains,
ne sont assujettis, dans I'exercice régulier de leurs fonctions, a aucune loi
positive, mais ils sont et restent toujours justiciables de 'opinion publique
et de la morale. IIs peuvent commettre des actes répréhensibles au plus
haut degré, dignes d’étre flétris par lindignation et le mépris de tous.
Les actes commis dans 'exercice de la souveraineté, impunis devant la loi
positive, sont toujours justiciables du pouvoir spirituel.

En ce sens, P'électeur n’est pas libre de voter selon son intérét privé ou
selon les caprices de sa fantaisie : il est tenu de voter selon sa conscience,
dans I'intérét national collectif. De méme, quelque libre que soit I’élu dans
'exercice de sa fonction, il est tenu d’obéir a la méme prescription morale.

Ces principes fort simples n’ont jamais été bien compris en France. Sous
I’Ancien régime, les députés aux Etats généraux recevaient un mandat en
forme. Mais ils n’exercaient en aucune facon et a aucun titre la souve-
raineté : celle-ci appartenait au roi, auquel les députés aux Etats généraux,
sorte d’ambassadeurs envoyés par tel Etat de telle ou telle province, pré-
sentaient leurs cahiers de doléances. Lors donc que Louis XVI disait en
1789 aux Ftats généraux : « Je connais vos cahiers », et se disposait a les
congédier, il était dans la tradition monarchique et dans l'ancien droit.
La réponse qui lui fut faite impliquait Paffirmation d’un déplacement de
souveraineté, I'introduction d’un droit public nouveau, qui est le notre, et
aboutissait a la proclamation d’un roi délégué. '

Sous 'empire du droit actuel, ’élu n’est pas le mandataire des électeurs,
le représentant de telle ou telle localité, de tel ou tel intérét, il est ’homme
chargé, dans les formes légales, de concourir, dans la mesure de ses lu-
mieres, au meilleur exercice possible de la souveraineté, dans l'intérét de
toute la nation francaise. C’est un principe qui a été affirmé, apres une dis-
cussion mémorable, par I’Assemblée constituante.

On peut tirer de ce principe la solution de questions souvent controver-
sées et, en premier lieu, celle du mandat impératif.

Les termes inexacts dans lesquels cette question est posée nous montrent
qu’elle nait d’une erreur. Il n’y a pas de mandat dans Iélection qui désigne
les hommes chargés d’exercer le pouvoir souverain. Une fois le vote ex-
primé, il n’existe plus aucun rapport légal entre Iélecteur et I’élu : ils sont
absolument indépendants I'un de I'autre. De quoi s’agit-il en réalité lorsque
I'on parle de mandat impératif ?

Il s’agit tout simplement de restreindre, par une convention d’ordre pri-
vé, le pouvoir que la loi et le sens commun conferent a I’élu et de remettre

! Constitution de 1791 : « La royauté est déléguée héréditairement & la race régnante ». Tit. I11, ch. 11, art 1%



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 195

aux mains de P’électeur une partie de ce pouvoir. 1l s’agit d’une tentative de
violation de la loi, tentative contraire, par conséquent, a notre droit public.

Cette tentative n’est pas moins contraire a la raison qu’a la loi. Des me-
neurs électoraux rédigent un programme et le présentent au candidat pour
qu’il Paccepte solennellement. Ce programme exprime les veeux de ses
rédacteurs, qui ont cherché en le rédigeant a réunir le plus grand nombre
possible de suffrages. Or, le meilleur moyen qu’ils puissent employer pour
aller au but, c’est de remplir le programme de généralités rédigées en
termes vagues, susceptibles de tant d’interprétations diverses que chacun
puisse y trouver l'expression dune pensée qui lui plait et quil croit la
sienne. En signant ce programme, susceptible de mille interprétations di-
verses que personne n’est chargé de donner, le candidat ne s’engage a rien.
Il s’engage d’autant moins que, le plus souvent, aucune des questions
énoncées dans le programme ne sera soumise a son vote pendant la durée
de la législature.

Supposez le programme bien fait, supposez-le méme parfait : les rédac-
teurs ont-ils pu prévenir avenir ? Ont-ils pu prévoir et résoudre les ques-
tions si nombreuses qui exigeront une décision pendant une période de
quatre ans, par exemple ? Non évidemment. L’¢lu doit-il s’enfermer dans
son programme ? Alors, comme le disait Mirabeau, il faudrait mettre le
cahier ou programme a la place de I'élu. Et §’1l se présentait des questions
nouvelles non prévues au programme, faudrait-il procéder a une nouvelle
¢lection ? On aurait plus tot fait de laisser aux populations la discussion
des lois ou d’adopter le référendum suisse et de remettre aussi aux élec-
teurs la désignation du président de la République et des ministres ! La
démocratie moderne, qui vit de son travail, passerait tout son temps en
délibérations suivies de votes.

Est-ce la ce que veulent ceux qui demandent bien haut le mandat impéra-
tif ? Non sans doute. Ils veulent tenir ’élu dans leur dépendance et ils ont
manifesté quelquefois cette prétention en exigeant du candidat, non seule-
ment 'acceptation d’un programme plus ou moins ridicule, mais une dé-
mission signée dont ils feraient usage, s’ils le jugeaient convenable. Voila
’homme investi de la fonction souveraine, placé sous la dépendance de
quelques meneurs électoraux ! On ne saurait imaginer une usurpation plus
flagrante, une violation plus évidente de toute idée d’ordre et de droit.

Il n’y a pas dailleurs de moyen plus efficace que 'emploi du mandat
impératif pour assujettir les législateurs aux groupes d’intéréts privés et, par
conséquent, pour détourner le gouvernement de ses devoirs et pour livrer
les plus hautes fonctions a des hommes sans indépendance et d’un carac-
tere assez bas.

L’idée du mandat nous vient de I’Ancien régime, ou les députés aux Etats
généraux étaient, en effet, mandataires. Mais ils n’étaient pas des législa-



196 LIVRE 1Il. — CHAPITRE 3

teurs. Ils représentaient un des trois Etats dans une circonscription dé-
terminée, mais ils n’étaient pas chargés d’exercer la souveraineté nationale.
Parler de mandat électoral, c’est parler, dans la France d’aujourd’hui, le
langage de ’Ancien régime et méconnaitre le changement introduit par la
révolution.

La popularité de I'idée de mandat impératif vient de ce que les élus ont
plus d’une fois trompé leurs électeurs en agissant, apres I'élection, autre-
ment qu’ils n’avaient promis d’agir auparavant. Il y a deux erreurs dans ce
sentiment : ni le soi-disant mandat impératif, ni un autre mécanisme, quel
quiil soit, ne saurait empécher I'élu d’agir comme il lui plaira. Les pro-
grammes vagues et impératifs sont un moyen trés commode pour tromper
les électeurs confiants. Le caractere qu’atteste chez le candidat acceptation
de ce programme, n’est ni celui d’'un homme fier et digne, ni celui d’un
homme sérieux : ce n’est pas surtout le caractere d’'un homme, sur la parole
duquel on puisse compter et encore moins celui d’un bon législateur.

L’électeur ne doit chercher des garanties que dans le caractere de ’élu.
En chercher ailleurs, c’est courir apres une illusion.

La seconde erreur qui se cache sous les mots de « mandat impératif » est
celle qui consiste a croire que le législateur élu est tenu moralement de faire
ce que Iélecteur ferait a sa place ou ce que veut I’électeur ; de croire que si
I’électeur, par exemple, veut suivre, contre I'intérét public, un intérét parti-
culier, le 1égislateur ¢élu doit servir cet intérét. Cette idée n’est pas autre
chose qu’une idée de corruption électorale et gouvernementale. Il n’y a pas
de différence entre cette théorie et celle qui admettrait que ’électeur vendit
son vote. Que lui reproche-t-on dans ce dernier cas ? De vendre, dans son
intérét privé, I'exercice d’une fonction dont il est investi par la loi dans un
intérét public. Ne vend-il pas son vote lorsqu’il exige que le législateur élu
serve son intérét privé ? Non. Il achéte : c’est le Iégislateur élu qui se vend.

Le devoir du législateur est de faire, non ce que I’électeur veut, mais ce
que Iélecteur doit vouloir : des lois et des actes de gouvernement con-
formes a la justice, qui est I'intérét public. — La théorie du mandat fait de
I’élu Pagent d’un intérét privé : elle corrompt un fonctionnaire de I'ordre le
plus élevé et le détourne de ses devoirs, aprés les lui avoir fait méconnaitre.

Ce principe nous conduit a 'examen d’une autre question, souvent et sa-
vamment discutée, celle de la représentation des minorités. « I’élu, dit-on,
est le représentant de la majorité et de la majorité seulement : les minorités
ne sont pas représentées. » La-dessus on a élevé de nombreux projets dans
lesquels les opinions diverses sont énumérées, définies, cotées, classées,
soumises a des combinaisons arithmétiques fort ingénieuses, dont I'une a
séduit la grande intelligence de John Stuart Mill.

Nous sommes encore ici en présence d’une difficulté créée par la théorie,
déja réfutée, qui considere I’élection comme un mandat. On appelle



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 197

Iélu un « représentant » et ce qu’on cherche c’est la représentation des
minorités.

L’idée de définir, de classer les opinions électorales et de les soumettre a
des combinaisons arithmétiques nous semble une des idées les plus chimé-
riques qui aient jamais hanté I'esprit humain. Dans les luttes électorales, on
voit bien les électeurs tacher de se classer par opinions diverses, mais sans
y réussir jamais séricusement. Comment pourrait-il en ¢tre autrement ?
Songez a quelle multitude de problemes compliqués s’applique 'opinion
politique de chacun de nous, et les solutions diverses, souvent contradic-
toires, qu’admettent les problemes divers dans 'opinion des deux hommes
les plus rapprochés. Songez a la variété presque infinie de ces opinions a
tous les moments de Pexistence, a la rapidité avec laquelle elles changent en
chacun de nous. Comment fixer et figer en quelque sorte, 'opinion de
chacun ? Si Pon voulait bien chercher les minorités, on trouverait peut-étre
que, dans toute élection I'élu ne représente pas la majorité et qu’il est élu
par une réunion de minorités, allant par séries jusqu’a l'unité électorale.
Peut-étre méme, tel élu qui obtient tres régulicrement des milliers de suf-
frages ne représente-t-il exactement l'opinion politique d’un seul de ses
¢lecteurs. On sait, en effet, que dans la plupart des élections, la majorité
n’arrive a se former que par des sacrifices considérables consentis par la
plupart ou méme par la totalité des électeurs. — Toute élection est le résul-
tat d’'un nombre infini de transactions.

L’idée de représenter les minorités n’est donc pas juste en elle-méme ;
elle est d’ailleurs contraire a la formation d’un bon gouvernement. En ef-
fet, I’élection n’a pas pour fin de représenter, mais de décider, de choisir
entre des directions toujours différentes, quelquefois opposées. Former un
gouvernement avec des hommes d’opinions contraires, ce serait éterniser
les luttes et mettre obstacle, dans la mesure possible, a toute solution, a
toute action ; ce serait établir I’anarchie.

Toutes ces conceptions erronées viennent d’une erreur premicre, trop
souvent suggérée par le spectacle que 'on a sous les yeux, de minorités
plus ou moins opprimées, ou qui prétendent I’étre toutes les fois qu’elles
ne disposent pas du pouvoir. On a aussi le spectacle de majorités gros-
sieres, tyranniques, se croyant tout permis au profit de certains intéréts
particuliers et tres disposées a abuser jusqu’a 'oppression, parce qu’elles se
considérent comme mandataires de ces intéréts et tenus de les servir.

En réalité, cependant, ni électeur n’est un mandant, ni ’élu un manda-
taire. Ce sont deux personnes investies par la loi de fonctions nettement
définies. Le premier est chargé de choisir les hommes qu’il estime en cons-
cience les plus capables de faire les lois les plus justes et les meilleures dans
I'intérét de la république ; élu a pour fonction de travailler a ces lois dans
le méme intérét. Or, au point de vue de l'intérét de la république, il n’y a ni



198 LIVRE 1Il. — CHAPITRE 3

majorité, ni minorité : une fois ¢élu, le sénateur ou le député n’est pas le
mandataire de tel ou tel parti, il est le fonctionnaire de tous ; il doit exercer
le pouvoir dont il est investi, non pour satisfaire tel ou tel intérét particu-
lier, mais pour servir 'intérét de tous, qui est celui de la république ; il
n’appartient ni a un groupe d’électeurs, ni a une localité, il appartient a la
France enti¢re. Considérer son role autrement, c’est Pabaisser et le rapetis-
ser, au point de lui faire perdre sa raison d’étre.

Les mémes principes sont applicables a tous les degrés de la hiérarchie, a
la collation des pouvoirs subalternes et a exercice de ces pouvoirs. '

§ 4. — Des divers modes d’élection.

Une courte digression sur les diverses manieres de consulter les électeurs
nous semble nécessaire ici. Remarquons d’abord que, quelle que soit la
forme d’élection que 'on adopte, 'opinion dominante finit par se faire jour
et Pemporter. Aucune forme réguliere d’élection n’est donc absolument
bonne ou absolument mauvaise ; mais il y en a de meilleures et il y en a de
pires.

Déftinissons d’abord le but de Iélection : c’est sans doute d’obtenir la dé-
signation des hommes les mieux qualifiés, les plus capables d’exercer les
fonctions de législateur et de controleur du gouvernement. Cherchons le
moyen le plus court et le plus sar d’arriver au but.

Nous sommes en présence du suffrage universel et on réclame le suf-
frage direct ; on peut faire nommer les sénateurs ou députés individuelle-
ment par circonscriptions, ou par groupes, au scrutin de liste.

Etudions le scrutin de liste, qu'on a proposé d’étendre a la France en-
ticre. Sous ce régime, I’électeur est tres éloigné des candidats et ne les con-
nait le plus souvent que de nom, si méme leur nom ne lui est pas tout a fait
inconnu. Les listes qu’on lui présente ont été préparées par des hommes
sans mission, qu’il ne connait pas ou qu’il connait fort peu et il ne lui est
pas possible d’émettre utilement un vote pour un candidat en dehors de
ces listes. Son suffrage n’est pas libre, puisqu’il n’est pour rien ou a peu
pres dans le choix qui décide de I’élection. Par contre, ce mode d’élection
facilite a un degré remarquable les combinaisons d’intéréts privés et tous

! La théorie du mandat est incompatible avec cette proposition. En effet, si le conseiller municipal
représentait le peuple souverain, il aurait, tout comme le législateur, un pouvoir souverain, ce qui n’est pas
admissible. La Constitution de 1791, qui admettait la représentation, résolvait la difficulté par deux
affirmations : « Les représentants sont le corps législatif et le roi » (titre I11, art. 2). — « Les administrateurs
n’ont aucun caractere de représentation. lls sont agents €lus a temps par le peuple pour exercer, sous la
surveillance et I’autorité du roi, les fonctions administratives. » (Titre IlI, ch. iv, section Il, art. 2.) Au point
de vue doctrinal, la contradiction est évidente. L opinion vulgaire n’a jamais admis de distinction et a suivi
le principe jusqu’au bout : tous les jours, on nous parle des « élus du peuple » (conseillers municipaux ou
autres) comme de personnages sacrés, méme en dehors de I’exercice de leurs fonctions.



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 199

les brocantages qui peuvent se pratiquer dans la confection des listes : il
facilite surtout la combinaison des divers partis opposants, d’accord pour
détruire et divisés lorsqu’il s’agit de fonder, 'accord des minorités contre la
majorité. C’est le mode d’élection le plus favorable a ceux qui se font de la
politique une profession et aux aventuriers, parce que c’est celui dans le-
quel Pélecteur, passé a I'état d’unité numérique, a le moins de liberté pour
voter. Plus le college électoral est considérable, plus inconvénients signalés
deviennent sensibles.

Ces inconvénients se rencontrent, mais a un moindre degré, dans le vote
individuel par circonscription. Comme les circonscriptions sont un peu
¢tendues, il peut arriver et il arrive souvent que I’électeur ne connait guere
les candidats qui viennent se présenter a son suffrage. Toutefois, il les con-
nait un peu mieux qu’avec le scrutin de liste : il a toujours 'occasion de les
voir et quelquefois celle de les entendre. Alors, les influences de position
sociale, d’estime, d’affection et de talent se font plus fortement sentir :
influence des politiciens est moindre, et électeur étant plus libre dans son
vote, il y a bien des chances pour qu’il vote mieux. En tout cas, avec cette
forme d’élection, la coalition des minorités est plus difficile, parce qu’il n’y
a qu'un ¢lu.

Mais ces deux modes d’élection ont toujours un défaut commun
I’électeur n’est guere libre dans son choix et vote un peu en aveugle, parce
qu’il n’a aucun moyen de connaitre les candidats, et parce que Iélection
faite, il les perd de vue pour longtemps et oublie plus quil ne convient.
L’¢lection dépend beaucoup trop de ceux, en assez petit nombre, qui ont
préparé les candidatures.

Ces inconvénients sont bien moindres dans I’élection a deux degrés.
Avec ce systeme, I’électeur primaire, celui du suffrage universel, choisit un
certain nombre d’électeurs, dont la fonction est de nommer le sénateur ou
le député. L’électeur primaire désigne comme électeur un homme qu’il
connait, qu’il a pratiqué, celui de ses voisins qui a sa confiance et qu’il juge
plus éclairé que lui-méme. Une fois Pélection faite, ce premier élu ne
s’éloigne pas, il reste dans le pays et est tenu pendant toute la durée de la
législature, de rendre raison de son choix ; c’est avec lui que 'on discutera
et qu’on jugera la conduite du législateur élu. Les électeurs choisis sont
nécessairement une élite plus capable de faire des choix judicieux que les
électeurs du suffrage universel, dont ils s’inspirent cependant quant a la
direction générale de I’élection. — Il importe que I'époque de DI’élection
définitive soit aussi rapprochée que possible de celle des électeurs, afin de
laisser moins de place aux intrigues des politiciens.

En France, on a décrié le suffrage a deux degrés, sans discussion, en
disant seulement qu’il ne donnait pas I'opinion réelle de I’électeur. Cette
affirmation, longtemps réputée irréfutable, ne soutient pas 'examen. En



200 LIVRE 1Il. — CHAPITRE 3

effet, quoique I'on veuille, dise ou fasse, I’élection, qu’elle ait lieu par dépar-
tement ou par arrondissement, est a deux degrés, parce que la nature des
choses ne permet pas qu’il en soit autrement. Avec le suffrage légalement
direct, ceux qui préparent les candidatures sont des électeurs du premier
degré qui s'imposent, sans avoir, le plus souvent, ét¢ désignés par qui que
ce soit : ce sont des hommes ardents, et qui est plus ardent que ’homme
animé par un intérét privé ? Ils sont assez peu nombreux pour espérer un
profit personnel du résultat de I'élection, et comme eux seuls sont en
communication directe avec les candidats, ils peuvent obtenir d’eux des
engagements contraires a 'intérét public. Cela est vrai, méme avec le scru-
tin uninominal et bien plus vrai encore avec le scrutin de liste, qui réduit au
minimum la liberté de I’électeur. On a les deux degrés avec une organisa-
tion qui assure la prépondérance aux politiciens et qui leur donne toutes les
facilités imaginables pour tromper les électeurs et obtenir d’eux des choses
ridicules. C’est a ce mode d’élection que 'on doit ces professions de foi
vagues, remplies de mots sonores vides de sens, que chacun interprete a sa
fantaisie.

Sous le régime du suffrage avec élection primaire, au contraire, 'in-
fluence des politiciens est réduite a son minimum. Ils peuvent devenir élec-
teurs, mais avec beaucoup d’autres personnes connues et choisies par les
¢lecteurs primaires, et lorsquil faut nommer le sénateur ou le député, il
n’est plus si facile de négocier des compromis et des engagements au profit
des intéréts privés : on se trouve en présence d’hommes plus éclairés et on
a moins de temps a donner a l'intrigue.

Ce mode d’élection, longtemps pratiqué pour nos Ftats généraux et ac-
tuellement en vigueur dans une forme restreinte pour I’élection des séna-
teurs, nous a donné la Constituante, la Législative et la Convention qui,
malgré leurs erreurs, sont les assemblées les plus honnétes et les plus éclai-
rées quait connu la France. Il nous semble le meilleur pour arriver a la fin
véritable de toute élection, qui est de désigner pour la fonction législative
les hommes les plus capables de la bien remplir.

Enfin, le suffrage a deux degrés a sur les deux autres formes d’élection
pratiquées en France deux avantages tres importants : 1° il dispense
les candidats des dépenses électorales et exclut ainsi I'influence abusive de
la fortune ; — 2° il réduit au minimum linfluence de la candidature offi-
cielle. Ces deux avantages ne sont pas négligeables et méritent une sérieuse
attention.

Mais il faut se garder d’une illusion dangereuse et trop commune, qui fait
dépendre la qualité des élus de la forme de I’élection. Cette qualité dépend
avant tout, des mceurs de la nation et des opinions qui y régnent. Si le sen-
timent de l'intérét public y est franc, vif et éclairé, les élections y seront
bonnes ; si ce sentiment y est oblitéré par apreté des intéréts privés, si les



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 201

élections sont faites sous linspiration de ces intéréts, elles seront mau-
vaises, quel que soit le mode de suffrage employé.

§ 5. — De la Constitution.

L’observation que nous venons d’exprimer dans les lignes qui précedent
s’applique 4 la Constitution de I’Etat, c’est-a-dire aux lois fondamentales,
qui déterminent 'ensemble des arrangements sociaux dans les grandes
lignes.

Cette question de la Constitution a longtemps occupé les philosophes
grecs et plus tard, les publicistes, particuliecrement pendant le dernier siecle
et le commencement de celui-ci. Les philosophes grecs 'ont presque tous
traitée et ont cherché, comme Aristote, la « Constitution parfaite ». Cette
recherche était inspirée par la conviction que les idées et les rapports des
hommes entre eux ne changeaient pas et qu’il était possible de trouver des
combinaisons politiques qui procurassent le bonheur aux citoyens. Nos
législateurs de la Révolution ont agi sous 'empire de la méme illusion en se
faisant toutefois de la Constitution une idée plus restreinte et plus vraie.

En réalité, la Constitution d’un état, de quelque manic¢re qu’on la com-
prenne, ne se décrete pas a un jour donné, sous l'inspiration d’une espece
d’architecte politique plus ou moins habile : elle se forme lentement dans
Iobscurité des siccles, en subissant des modifications constantes. En quoi
consiste, par exemple, la Constitution actuelle de la France ? Est-elle tout
entiere dans les lois dites constitutionnelles ? Nullement. Elle est surtout
dans 'ensemble des arrangements sociaux qui ont traversé nos révolutions
sans altération sérieuse, dans les lois et coutumes qui constituent la famille,
la propriété et partagent les attributions entre les particuliers, 'Etat, les
départements, les communes, les personnes civiles, etc. Les lois qui déter-
minent les conditions d’exercice du pouvoir souverain, que 'on considére
seules comme constitutionnelles, ne forment, a parler proprement, qu’une
petite partie de la Constitution de 'Etat. On a pu s’en apercevoir sans
peine en constatant que leurs nombreux changements avaient changé bien
peu de chose a la Constitution de la société.

Est-ce a dire que les conditions légales de I'exercice du pouvoir souverain
solent indifférentes ? Loin de nous une telle pensée. Ces conditions ont, au
contraire, une importance qui a été fort exagérée, mais qui est réelle, incon-
testable et tres grande ; seulement cette importance dépend plus souvent
de I’état des partis et des idées que des lois constitutionnelles elles-mémes.
A bien examiner les choses, on trouvera que les lois constitutionnelles,
méme mauvaises, ne sont presque jamais une cause de désordre et de révo-
lution. Si elles durent peu, cela tient a des causes plus profondes que les



202 LIVRE 1Il. — CHAPITRE 3

imperfections quon peut y rencontrer. Un coup d’eeil trés rapide, jeté sur
le dernier siécle de notre histoire, nous le fera bien comprendre.

En 1789, on dit et on crat que la France n’avait pas de Constitution, af-
firmation erronée ; car un peuple ne saurait traverser des siecles sans Cons-
titution. La France en avait eu successivement plusieurs : celle du onziéme
siecle n’était certes pas celle de la fin du quinziéme : au dix-septieme et au
dix-huitieme, le pays était revenu a peu pres a celle de Pempire romain.
Mais on ne s’en apercevait guere : on en voulait fortement une autre, qu’on
se figurait pouvoir I’établir de toutes picces, en peu de temps, de manicre a
faire dans I’histoire, comme le supposaient a tort les anciens philosophes et
les publicistes, une solution de continuité, un commencement, une créa-
tion. On fit la Constitution de 1791.

Cette Constitution fondait un droit public nouveau et définissait, pour la
premicre fois, 'unité nationale. C’était une innovation importante acceptée
avec passion par la plupart des citoyens et combattue avec une passion
égale par la petite minorité des anciens privilégiés. De 1a un état de guerre
civile, aggravé par la guerre étrangere suscitée au nom et avec le concours
des anciens privilégiés. Or, en état de guerre civile, le droit a peu d’autorité
etil n’y a pas de Constitution possible. Celle de 1791 avait des défauts sans
aucun doute, mais n’en eut-elle eu aucun, elle n’aurait pas duré davantage.
Elle périt par la guerre des partis acharnés jusqu’a la folie les uns contre les
autres. Celle de I'an III périt par la réaction qui s’était produite dans les
idées et les sentiments au milieu des sacrifices imposés par la guerre ; elle
périt surtout par la faiblesse des hommes appelés a gouverner la Répu-
blique : ils n’avaient pas su satisfaire au premier, au plus urgent besoin des
peuples, au besoin d’ordre et de paix intérieure.

Le gouvernement qui appliqua la Constitution de I'an VIII satisfit a ce
besoin, ce qui lui valut une grande popularité ; mais par les folies de sa
politique extérieure, il se montra incapable de défendre la sécurité exté-
rieure de Etat : Cest par la qu'il périt. Tl périt aussi pour avoir manqué a sa
promesse de consolider sur ses bases la société issue de la Révolution en
appliquant les principes proclamés en 1789.

Le gouvernement qui succéda prétendit faire entrer dans les formules de
I'ancien droit public les lois qui constituaient la France nouvelle. C’était
mettre dans la Constitution I’état de guerre civile, dont les esprits étaient
encore animés. On crut peu a sa sincérité et sur une tentative contre les
lois existantes, la Constitution de 1814 disparut.

En 1830, on effaca la restauration nominale de ’ancien droit public et on
affirma bruyamment le culte des principes de 1789. En fait, on les faussa
avec énergie. C’est de ce régime que date la multiplication systématique des
fonctions inutiles, 'achat des électeurs, la fondation voulue du protection-
nisme, Pexploitation du gouvernement au profit d’'une coterie. De la, le



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 203

mouvement de dégout qui emporta la Charte de 1830. Un peu plus de hau-
teur de caractere, un peu plus de franchise et de loyauté auraient longtemps
prolongé son existence, malgré les défauts de la Constitution.

La République de 1848 périt, non par le vice de sa Constitution, qui était
pourtant bien mauvaise, mais pour avoir inspiré des craintes aux proprié-
taires et montré, dans le gouvernement, la faiblesse jointe a Parbitraire, qui
avait perdu la premiere République. — Le second Empire n’a pas davan-
tage péri par le vice de sa Constitution, aussi mensongere d’ailleurs que
celle du premier Empire. Il a péri, comme celui-ci, par I'exces de la com-
pression a l'intérieur et par 'ineptie de sa politique extérieure.

11 est remarquable que la forme générale de ces Constitutions diverses ait
assez peu varié, ce qui nous indique une certaine stabilité dans 'opinion
publique. Toutes exigent dans le pouvoir législatif I'intervention d’une as-
semblée au moins nommée par les électeurs. Celles de 'an III, de I'an
VIII, de 1814, de 1830, de 1852, de 1875 exigent lintervention de deux
Chambres. Il y a 1a une indication claire et précise de I'histoire. On n’a con-
testé sérieusement que sur la constitution du pouvoir exécutif. Quatre fois
on a décidé qu’on établirait une monarchie héréditaire, une fois on a attri-
bué le pouvoir exécutif a un conseil, deux fois a un président nommé pour
un temps limité et deux fois, sous la direction d’un roi, a un conseil de mi-
nistres controlé par un parlement.

A voir les choses d’un peu haut, toutes ces Constitutions ont péri par la
méme cause, par la persistance des sentiments violents et opposés, intran-
sigeants, comme on dit aujourd’hui, qui se sont manifestés des le début de
la Révolution frangaise. Les représentants plus ou moins authentiques des
anciens privilégiés, le clergé surtout, n’ont pas désarmé et n’ont jamais re-
connu loyalement le droit public nouveau. Ils ont toujours prétendu que le
gouvernement leur appartenait de droit divin et toujours montré qu’ils n’y
prétendaient que pour I'exploiter a leur profit, sans étre tenus par aucune
loi. Les populations et, le plus souvent, les électeurs ont tenu au droit pu-
blic nouveau et n’ont vu qu’avec répugnance les gouvernements qui
'avaient reconnu le plus haut s’appliquer avec plus ou moins d’hypocrisie a
le fausser, pour ramener la France vers la monarchie absolue de ’Ancien
régime. Les gouvernements républicains, constitués pour appliquer ce
droit, ne 'ont guére compris : ils n’ont pas senti suffisamment I'autorité
qu’il leur donnait et les devoirs qu’il leur imposait. Ils ont été timides, irré-
solus, sans vues précises d’intérét public et trop inclinés a la clientele. C’est
de la et non des Constitutions que vient le mal.

Nous avons relevé dans les diverses Constitutions de la France, bien des
traits communs et surtout lintervention constante des électeurs dans
I'exercice du pouvoir législatif. LLes monarchies se sont toutes efforcées de
réduire, d’écarter cette intervention. On a vu les électeurs intimidés, ache-



204 LIVRE 1Il. — CHAPITRE 3

tés, trompés. Qu’en est-il résulté ? Chaque fois que ces gouvernements se
sont trouvés en conflit avec opinion dominante, I’élection ne donnant
aucun moyen pacifique de le terminer, on a eu recours aux révolutions,
moyen déplorable de I'aveu de tous.

Avec la Constitution républicaine, au contraire, les conflits les plus
graves et les plus aigus peuvent avoir une solution pacifique par les élec-
tions, a une seule condition : c’est que le suffrage soit respecté. S’il ne I'est
pas, toute violence exercée contre lui appelle une violence et une fois
quon entre dans la voie des coups de main militaires, il est difficile d’en
sortir, puisque la force du moment présent, quelle qu’elle soit, est toujours
aussi légitime que toute autre force extra-légale.

La Constitution républicaine est donc, en tant que Constitution, plus
rationnelle que toute autre et plus propre a garantir la durée de la paix
publique, parce qu’elle laisse la voie ouverte a tous les changements qui
peuvent devenir nécessaires. C’est d’ailleurs celle qui, tout en laissant dans
son intégrité le pouvoir souverain, soumet le plus exactement aux lois les
personnes chargées de 'exercer. On ne saurait s’élever contre elle qu’en
affirmant que, de par la nature ou la grace divine, on est un homme diffé-
rent des autres et supérieur a tous les autres, ce qui est insoutenable et ne
saurait ¢tre avoué. En république, les ambitions les plus radicales et les plus
ardentes ne peuvent jamais aller, en restant légitimes, au-dela d’un chan-
gement de personnes et de politique, obtenu par la persuasion du vote des
¢lecteurs.

Voila jusqu’ou va le droit. Au-dela tout est révolte.

La Constitution républicaine consiste surtout dans la désignation des
hommes chargés d’exercer le pouvoir supréme au moyen d’élections re-
nouvelées a des intervalles de temps plus ou moins rapprochés. Mais pour
que les élections soient bonnes, il faut quelles soient éclairées et elles ne
peuvent I’étre qu’au moyen d’une presse libre de discuter tous les actes du
gouvernement et de réunions de citoyens ou la parole ait la méme liberté
que la presse. Ces conditions indispensables de toute Constitution républi-
caine ont pour but d’éclairer les électeurs sur toutes les questions d’intérét
collectif et sur tous les actes de gouvernement, en permettant a toutes
les doctrines et a toutes les prétentions de se produire au grand jour et de
se présenter au jugement des électeurs. Quiconque attente, sous quelque
forme que ce soit, a ces libertés, attaque la Constitution : quiconque en
abuse, la mine.

La liberté n’est pas d’ailleurs I'absence de toute discipline. Des journaux
et des orateurs qui s’éléveraient contre les bases incontestées de la civilisa-
tion, qui précheraient le vol, le meurtre, I'incendie, la guerre civile, pour-
raient étre réprimés par les lois et par le pouvoir judiciaire, ainsi que ceux
qui auraient menti sciemment pour égarer 'opinion et 'empécher de juger



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 205

correctement les personnes et les actes des fonctionnaires publics et des
particuliers. Dans les pays habitués a la liberté, 'opinion corrige ces exces :
dans les pays ou la liberté est nouvelle, des lois répressives libérales appli-
quées avec fermeté par le pouvoir judiciaire pourraient avoir une utilité
temporaire.

Le vulgaire est superstitieux par nature. Trop souvent incapable de dis-
tinguer et de juger les choses, il s’attache aux mots et les révere. Il s’ima-
gine volontiers que des que I'étiquette de « république » figure sur les actes
publics, il a lieu d’¢tre content ou mécontent, que les formules de « liberté
de la presse » ou «liberté de parole » signifient qu'on peut impunément
tout écrire et tout dire. Ces libertés ne peuvent aller utilement jusqu’a
Poubli de la discipline sociale, jusqu’au méptis, affiché par ceux qui sont
demeurés sauvages, de toutes les conquétes de la civilisation. On peut sou-
tenir que toute loi répressive contre les abus de la presse et de la parole
aurait plus d’inconvénients que tous les abus de la presse et de la parole :
on peut soutenir aussi 'opinion contraire. On ne peut sans méconnaitre les
conditions d’un gouvernement libre, vouloir que la presse et la parole
solent comprimées au gré d’un parti devenu, pour un temps, maitre du
gouvernement et qui voudrait s’y perpétuer.

Il ne faut pas croire que telle organisation du pouvoir souverain, que telle
ou telle dénomination donnée aux personnes qui lexercent, aient, par
elles-mémes, une portée quelconque. La substance de la Constitution est
toujours dans les meeurs et les idées des citoyens. On ne fait pas une
monarchie, la ou les hommes n’ont pas des idées et des sentiments mo-
narchiques. On ne fait pas une république, la ou les hommes ne sont pas
animés de 'amour de la chose publique, du sentiment de l'intérét collectif.
Croire qu’une Constitution, quelle qu’elle soit, du pouvoir politique, peut
tout sauver ou tout perdre, c’est croire, selon une expression d’Aristote,
que lorsqu’on entend une excellente ou une mauvaise musique, la diffé-
rence tient a Pinstrument et non au musicien qui en joue.

Nous en sommes encore aux éléments de la politique et ne savons pas
nous servir des institutions que nous possédons.

Nous avons beaucoup a apprendre et il conviendrait de commencer par
la : plus tard, on essaierait d’aller plus loin, d’introduire, par exemple, chez
nous, une excellente institution, la Cour supréme des Etats-Unis, qui fait
respecter, méme contre le législateur, les principes généraux du droit. Mais
le temps d’établir une institution semblable n’est pas encore venu. Il faut
auparavant avoir défini, accepté et reconnu ces principes généraux.






CHAPITRE IV

DES POUVOIRS CONSTITUES.

La Constitution de 1791 avait distingué trois pouvoirs : législatif, exécutif
et judiciaire. Cette distinction est restée dans le domaine de la théorie, sans
avoir jamais re¢u d’application bien sérieuse. Depuis la Constitution de I'an
VIII, elle a completement cessé d’exister. Aussi n’en parlons-nous que
pour mémoire.

§ 1. — Du pouvoir législatif.

Aux termes de la Constitution actuelle, le pouvoir 1égislatif, qui est sou-
verain, est exercé par la Chambre des députés, le Sénat et le Président de la
république, collectivement. Les citoyens qui composent les deux Chambres
sont désignés par les électeurs, d’apres deux modes d’élection différents, a
des conditions différentes et pour un temps différent. Le Président de la
république est élu par les deux Chambres, réunies en congres, pour sept
ans.

Ainsi toutes les personnes chargées de I'exercice du pouvoir souverain
sont nommeées directement ou indirectement par les électeurs et pour un
temps déterminé. Tout le personnel qui exerce le pouvoir dépend d’eux et
peut étre remplacé a bref délai, si les électeurs le jugent convenable et, s’ils
le veulent, ils peuvent méme, en suivant une procédure assez simple, modi-
fier et changer la Constitution. Ces conditions constituent ce qu’on appelle
« la République », le gouvernement de I'opinion par tous, dans I'intérét de
tous, qui peut étre légalement modifié et changé pacifiquement, sans révo-
lution. On I'a préféré a un gouvernement dans lequel le chef du pouvoir
exécutif étant nommé a vie et remplacé par voie d’hérédité, ne pouvait étre
changgé, s’il devenait insupportable, qu'au prix d’une révolution violente et
extra-légale.

Le pouvoir législatif étant souverain, ne peut étre défini par la loi. Mais la
loi a défini les attributions et les rapports de ceux qui 'exercent et 'usage a
complété les définitions de la loi avec plus ou moins de sagesse.

La Constitution donne, non seulement au Président de la république,
agissant par ses ministres, mais a chaque sénateur et a chaque député
Iinitiative de la loi. Cette disposition n’est pas mauvaise en elle-méme, mais



208 LIVRE IIl. — CHAPITRE 4

il serait utile que les sénateurs et les députés n’usassent de ce pouvoir
qu’avec beaucoup de discrétion, particuliecrement lorsqu’il s’agit de projets
tendant a imposer aux citoyens des charges financiéres. L’'usage que I'on a
fait jusqu’a présent de ce droit d’initiative a été excessif, souvent ridicule et
presque toujours mauvais.

En droit, la charge d’exécuter les lois est attribuée au Président de la
république, auquel appartient la nomination des ministres. En fait, cette
nomination dépend des Chambres et plus particulicrement de la Chambre
des députés, qui peut a tout instant, par un refus de confiance, les obliger a
se retirer.

Ici encore, il n’y a pas lieu de se plaindre du pouvoir conféré a la majorité
des Chambres, mais on doit blamer I'usage excessif qu’elles en font et que
les ministres ont le tort d’accepter et de laisser passer en coutume. Un mi-
nistre, un ministere méme, peuvent fort bien et fort utilement n’étre pas,
sur tel ou tel point secondaire, de la méme opinion que la majorité sans
étre obligés pour cela de se retirer. Ils ne doivent pas poser, comme on dit,
la question de cabinet a tout propos, ni s’exposer a étre renversés sur une
interpellation ou une fausse nouvelle. Ils ne doivent pas admettre non
plus que par des interpellations répétées et d’interminables discours, les
Chambres viennent s’ingérer dans les détails de I'exercice du pouvoir exé-
cutif, ou intervenir dans le choix du personnel. Ces interventions des
Chambres sont aussi contraires a I'esprit qu’a la lettre de la Constitution et
ne peuvent aboutir qua un grand désordre, I'affaiblissement et I'anéantis-
sement du pouvoir exécutif.

Ce désordre serait d’autant plus facheux que les attributions du pouvoir
exécutif sont tres étendues en France et que le personnel placé sous ses
ordres est trés nombreux. En effet, il commande aux armées de terre et de
mer, aux régies financicres, a 'administration proprement dite, aux agents
des travaux publics et, en un mot, a tous les fonctionnaires publics, civils
et militaires. C’est aussi lui et lui surtout qui est chargé des relations exté-
rieures et de représenter devant les autres nations du monde, la person-
nalité de la France.

C’est encore le pouvoir exécutif qui nomme et surveille les personnes
chargées de I'exercice du pouvoir judiciaire, tels que juges civils, militaires,
administratifs, a tous les degrés, et c’est ainsi que le pouvoir judiciaire n’est
pas séparé des autres, comme I'auraient voulu les constituants de 1791.

Non seulement les hommes chargés du pouvoir exécutif participent au
pouvoir législatif et ont une grande influence sur ceux qui sont investis du
pouvoir judiciaire, mais ils ont un pouvoir législatif qui leur est propre,
c’est le pouvoir de faire des reglements ayant force de loi. Ces reglements
ont des formes trés nombreuses et s’appliquent aux matieres les plus
variées.



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 209

Les principaux actes de la législation réglementaire se nomment décrets.
Ils ne sont pas destinés a suppléer a la loi, mais seulement a en assurer
I'exécution. Ils ne doivent donc jamais étre contraires aux lois, et, s’ils y
étaient contraires, ils pourraient ctre attaqués par les intéressés comme
rendus par exces de pouvoir. Ces décrets rédigés au nom du Président de
la république et signés par lui, sont I'ceuvre de chaque ministre agissant
dans les limites de ses attributions, qui les contre-signe, et les publie, soit
directement, soit apres avoir consulté le Conseil d’Etat.

Il y a aussi des reglements établis par des fonctionnaires subalternes,
comme les préfets et les maires, agissant sous la tutelle des ministres. Ces
reglements portent le nom d’« arrétés ».

L’établissement de peines ou d’'imp0ots, hors le cas de délégation spéciale
du législateur a cet effet, excédent la compétence de la législation régle-
mentaire.

11 serait inutile de nous occuper ici des distinctions établies entre les dé-
crets, entre les décrets et les lois ou les décisions. Ce sont des discussions
qui se rattachent a étude technique du droit administratif. Mais il est in-
dispensable de dire quelques mots d’un corps constitué déja ancien et dont
les attributions ont varié plus d’une fois, du Conseil d’Etat.

§ 3. — Du Conseil d’Ftat.

Lorsqu'un gouvernement est chargé d’attributions énormes il est obligé
par la nécessité de les déléguer a2 un nombre de personnes trop considé-
rable pour qu’il puisse les surveiller utilement. Ces personnes d’ailleurs
peuvent avoir des vues divergentes tout autres que celles du gouvernement
qui les a déléguées. D’autre part, la préparation des lois et des réglements
exige un travail spécial et des connaissances particulieres. C’est pour satis-
faire a ce double besoin que fut constitué le Conseil d’Etat en P'an VIIL.

Bonaparte retenant la plénitude du pouvoir souverain, se donnait un
Conseil pour exercer ce pouvoir avec quelque régularité. Ce Conseil n’avait
aucune faculté d’initiative, ni de décision ; mais il pouvait étre consulté sur
toutes maticres avec d’autant plus de liberté que ses avis n’étaient que des
conseils. Les ministres et chefs de service furent tenus de le consulter sur
toutes les grandes affaires d’administration, notamment sur les réglements
généraux, et il fut chargé de la préparation des lois. Il fut chargé en outre
de donner des avis sur les affaires contentieuses en dernier ressort, que
Bonaparte se réservait de juger. Cétait un Conseil de légistes expérimentés,
mais ce n’était qu'un Conseil.

Depuis cette époque, 'augmentation des affaires et extension donnée a
I'administration ont étendu le champ des travaux du Conseil d’Etat dans le
domaine administratif ; le pouvoir attribué aux Chambres nommeées par les



210 LIVRE IIl. — CHAPITRE 4

électeurs a occasionné une diminution de ses travaux de préparation des
lois et, au contentieux, il a cessé d’étre un simple conseil pour devenir un
tribunal souverain. D’ailleurs, ses attributions et son fonctionnement n’ont
guere changé.

Sa fonction la plus remarquable est celle de tribunal souverain de la
justice administrative.

Cette justice qui décide un grand nombre d’affaires, dont plusieurs sont
trés importantes, est, bien plus encore que la justice civile, mélée au pou-
voir exécutif. En effet, le droit administratif portant sur des matieres fort
¢tendues, a été congu de fagon a substituer partout, autant que possible, la
regle a Parbitraire. 11 en résulte que la plupart des agents actifs de 'admi-
nistration sont en méme temps administrateurs et juges. Non seulement les
ministres ont une juridiction, mais les préfets, les sous-préfets, les maires et
surtout les conseils de préfecture en ont une. S’il est quelquefois difficile de
distinguer I'acte administratif de la décision contentieuse, il n’y a que peu
d’intérét a Pessayer, dans le cas des ministres, par exemple, lorsque la déci-
sion définitive est rendue par le Conseil d’Etat statuant au contentieux. Ce
sont la des détails purement techniques.

Constatons ici que la multiplication, si remarquable depuis quelque
temps, des commissions, comités et conseils, de toute sorte établis par le
gouvernement tend a réduire, par un éparpillement dangereux, I'action du
Conseil d’Ftat en matiére administrative et surtout pour la préparation des
lois. 11 est difficile d’attendre de ces comités, qui souvent n’agissent pas ou
agissent sans procédure régulicre et sans aucune responsabilité, un travail
utile, suivi et bien coordonné.

Cela est plus difficile lorsque les commissions chargées de préparer des
lois sont appelées extra-parlementaires, bien qu’un certain nombre de
membres des deux Chambres en fassent presque toujours partie. Peu de
membres sont présents a la fois : un petit nombre de ceux-la seulement
assistent a toute la séance ; il faut redire vingt fois les mémes choses pour
mettre les derniers venus au courant de ce qui a été fait. Enfin si quelques
membres plus assidus ont établi un projet a peu pres cohérent, mais dont
quelques dispositions aient été peu comprises ou désapprouvées par les
membres du parlement qui sont en méme temps membres de la commis-
sion, ceux-ci ont toute facilité pour faire rejeter les dispositions qui leurs
déplaisent par la Chambre dont ils font partie et anéantir en peu d’instants
tout le travail de la commission.



CHAPITRE V.

DU DROIT INTERNATIONAL.

De méme que les individus compris dans chaque groupe national ont
constitué un droit, dont I'observation leur donne le moyen de vivre en
paix ; de méme les « nations » se sont efforcées d’établir des regles pour
régir leurs rapports dans I’état de paix et dans I’état de guerre, en prenant
pour fin le plus grand avantage de tous, l'intérét de la civilisation, qui est
celui du genre humain.

Ces regles, dont quelques-unes sont fort anciennes, ont été¢ formulées et
sont enseignées chez tous les peuples qui ont hérité de la civilisation gréco-
romaine, et elles ont été fort utiles. Toutefois, elles n’ont encore chez les
peuples méme qui les reconnaissent, d’autre sanction que I'assentiment de
Popinion, et le pouvoir spirituel résultant de 'opinion de peuples séparés
par le territoire, par la langue, par les mceurs, plus souvent encore par
Popposition des intéréts et la violence des appétits ou des haines, est tou-
jours un peu faible et ne s’est jamais distingué par la fermeté. On a plu-
sieurs fois proposé de le transformer en pouvoir temporel, en tribunal, par
exemple, sans songer que les tribunaux tirent leur autorité de la force
publique qui fait exécuter leurs décisions. Or, entre nations, il est difficile
jusqu’a I'impossible de constituer une autorité supérieure, une force pu-
blique. On peut déplorer ce fait ou s’en féliciter, mais il est impossible de
contester son existence et d’assimiler le droit international au droit civil,
dont il a tiré sa forme.

Le droit international est, a parler proprement, une morale, rien de plus
ni de moins. Il n’est pas pour cela moins respectable ni moins digne d’in-
térét, puisqu’il rend la paix plus féconde et la guerre moins destructive. On
ne saurait 'affirmer trop haut, ni le maintenir avec trop d’énergie.

Jusqu’a présent ce droit n’a été observé que dans les relations entre
peuples qui le reconnaissent. Les Grecs avaient un droit international re-
connu par les Etats grecs, inconnu aux barbares. Les Romains en eurent
un au commencement et cesserent d’en reconnaitre aucun des qu’ils
n’eurent plus de rivaux. Les peuples chrétiens ont admis d’abord les regles
posées par I'Eglise en cette matiére et plus tard celles qui ont été formulées
par les jurisconsultes. Mais, soit impuissance, soit négligence, ces regles



212 LIVRE IIl. — CHAPITRE 5

n’ont été dans leur ensemble, ni appliquées aux peuples vivant hors de
cette civilisation et réputés barbares, ni reconnues par eux.

Ces regles n’en sont pas moins recommandables : il est utile que leur ob-
servation devienne constante et s’étende, au profit de la paix, afin de déve-
lopper sur la terre la collaboration industrielle et commerciale a laquelle
aucun homme, a quelque race ou nation qu’il appartienne, n’est désormais
¢tranger.



CHAPITRE VL

DU DROIT PENAL.

Nous avons peu de chose a dire sur le droit pénal, et nous aurions pu
peut-étre le passer sous silence, s’il ne s’¢était élevé, depuis un demi-siecle,
une école qui conteste a la société le droit de punir et surtout d’infliger aux
hommes coupables de certains crimes la peine de mort.

Cependant il n’est pas de droit plus évident et plus clair que celui que
I'on conteste. 11 est vrai sans doute que la vieille théorie n’est pas soute-
nable : on ne punit pas le coupable parce qu’il a violé un précepte du déca-
logue, ni a plus forte raison parce que I'on craint que son crime attire sur la
société dont il est membre la colére des dieux, ni méme pour venger la
victime, comme 'exigeaient autrefois et comme I'exige encore aujourd’hui
I'opinion vulgaire. On le punit en vertu du droit incontesté de légitime
défense, au méme titre qu'on détruit le loup, le tigre et le lion.

Lorsqu’on punit de mort un meurtrier, ayant agi avec préméditation, ce
n’est pas en considération de la victime a laquelle on ne peut donner au-
cune réparation pour le tort qui lui a été fait, c’est pour prévenir de nou-
veaux meurtres. L.e meurtrier est condamné et puni parce que le crime
commis prouve quiil est capable, par caractere, d’en commettre d’autres,
qu’il est dans la société une sorte de béte féroce, comme le loup, le tigre et
le lion. Le meurtrier par accident est puni d’une peine moindre ou acquitté,
parce quil ne résulte pas de 'examen des faits qu’il soit, par caractére et
inclination, capable de commettre d’autres meurtres.

En suivant cet ordre d’idées on doit reconnaitre que ni la folie, ni
I'ivresse ne sont des excuses admissibles, car le monomane meurtrier,
I'ivrogne qui s’emporte et tue sont tout aussi capables que le meurtrier
conscient de commettre un nombre indéfini de meurtres ; ils sont a peu
pres aussi dangereux que le meurtrier de profession et doivent, au méme
titre que lui, étre écartés de la société. Sans doute on hait celui-ci et on
plaint ceux-la, mais a considérer les choses de haut, ils sont tous a plaindre,
car il y a toujours de lignorance et de la folie chez le meurtrier le plus
conscient, chez celui qui souléve au plus juste titre 'horreur de tous.

Les mémes principes s’appliquent a la répression des délits et ils nous
permettent de résoudre une question demeurée insoluble dans le droit
pénal actuel, la question de la récidive.



214 LIVRE IIl. — CHAPITRE 6

Les criminalistes, considérant avec raison, quand il s’agit de la preuve, les
crimes et délits comme des actes isolés que rien ne rattache les uns aux
autres, ont facilement pris habitude de les considérer de méme pour
Iapplication de la peine. Il y a la une confusion dangereuse, car, pour ce
qui touche a Papplication de la peine, I'acte criminel ou délictueux ne sau-
rait étre regardé comme isolé. On a senti cette vérité, mais trop faiblement,
lorsqu’on a aggravé la peine en cas de récidive. Cette aggravation légere est,
dans la loi, une exception sur laquelle on n’a pas suffisamment réfléchi.

En effet, la récidive, surtout quand elle a été répétée, dénote chez le cou-
pable une habitude et en quelque sorte une profession, dont I'exercice est
absolument contraire au bon ordre de la société. Le voleur de profession
est certainement nuisible et dangereux. Si 'on peut comparer 'auteur d’un
meurtre prémédité au tigre et au lion, on peut comparer le voleur au renard
et on pourrait a2 bon droit le traiter comme celui-ci. C’est, dit-on, ce qu’on
fait en Chine.

Ici 'on se récrie et on fait de beaux discours sur la « dignité de la pet-
sonne humaine ». Dieu nous garde de contester cette dignité | Mais il nous
semble qu’elle existe aussi chez les victimes et chez les contribuables qui
paient les frais de justice et de police. Quelque intéressants que puissent
étre les assassins et les voleurs, il faut réserver un peu d’indulgence pour
les honnétes gens et examiner jusqu’a quel point il leur est utile d’entretenir
a grand frais les especes de ménageries dans lesquelles on nourrit et en-
graisse a leurs dépens les assassins et les voleurs.

Pour bien résoudre cette question, quil suffit d’indiquer ici, il convient
de tenir présente a l'esprit la loi de la population et de songer que les
sommes dépensées en batiments cotlteux, en surveillants et médecins bien
payés, en vivres et vétements de bonne qualité, suffiraient a nourrir un
nombre double au moins d’honnétes gens, par le travail libre : il faut son-
ger que ces honnétes gens, qui auraient une dignité tout aussi respectable
que celle des vauriens, ne peuvent vivre, précisément a cause de I'existence
de ceux-ci et des soins dont ils sont objet : les premiers meurent de
misere afin que les seconds ne manquent de rien.

Nous ne dirons rien des soins a donner a Iinstruction et au jugement
pour la constatation des crimes et des délits, parce que les traités de droit
pénal sont presque unanimes sur cette matiere.

11 faut blamer cependant ’habitude trop répandue de s’informer, pendant
toute I'instruction et jusqu’au jugement, des habitudes morales et des anté-
cédents non judiciaires de P'accusé. Cette habitude est mauvaise, parce
qu’elle peut égarer le juge, qui doit s’occuper uniquement du fait incriminé,
crime ou délit, et qui n’a pas mission de s’informer si 'inculpé ou 'accusé a
été honnéte ou malhonnéte dans le cours de sa vie. On a assez de peine a
constater la vérité sur un fait déterminé, pour ne pas s’engager dans une



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 215

information plus difficile sur la moralité de la personne. L’idée de cette
recherche part d’une notion inexacte de la fonction du juge, qui est de
constater un fait précis, déterminé, qui peut avoir été commis par un
homme honnéte jusque-la et n’avoir pas été commis par un coquin, qui en
serait accusé.

Quant au droit de grace, il a été établi dans un temps ou 'on considérait
la justice criminelle et civile comme un exercice de la volonté capricieuse
du prince. On le défend aujourd’hui sous le nom de « clémence », sans
prendre garde que la clémence est la vertu d’un particulier, comme la bien-
faisance, mais non une vertu de magistrat. Le particulier peut et doit méme
étre clément pour toutes les offenses qui ne touchent que lui, comme il
doit étre libéral des biens qui lui appartiennent, mais le magistrat, chargé du
chatiment des coupables dans 'intérét de la sécurité publique, ne peut étre
clément sans manquer a ses devoirs envers I’Etat et les bons citoyens.

La procédure de grace et le droit de grace ne peuvent étre utiles que pour
la réparation des erreurs judiciaires a laquelle les juges les mieux intention-
nés, les plus éclairés et les plus soigneux ne peuvent pas toujours échapper.






CHAPITRE VII

DU DROIT CIVIL.

Le droit civil, beaucoup plus ancien que le droit public, remonte a
lorigine méme de la société politique et jusqu’a I’époque du patriarcat,
pendant laquelle les familles formaient en quelque sorte des Etats séparés.
Plus tard, le pouvoir coercitif ou social est intervenu dans la famille par la
loi politique et religieuse. Plus tard encore, la famille s’est en partie éman-
cipée de l'intervention de ce pouvoir, qui, toutefois, lui impose aujourd’hui
les regles du droit civil.

Ce droit se divise naturellement en deux parties. La premicre définit le
régime du mariage, ordre dans la famille et la condition des personnes qui
sont incapables de contracter, tels que mineurs, femmes sous puissance,
aliénés, prodigues. Elle pose enfin les regles de la transmission des biens
apres déces par succession ou testament. La seconde traite des rapports qui
peuvent s’établir entre personnes jouissant de la plénitude de leurs droits
juridiques, notamment par les contrats. A cette seconde partie du droit
civil se rattache tout naturellement le droit commercial. — Quant aux
formes de la procédure, en partie mélées aux dispositions de notre code
civil, en partie énoncées dans notre code de procédure, elles se rattachent
naturellement au droit civil comme celles du code d’instruction criminelle
se rattachent au droit pénal.

Notre droit civil conserve a la famille son caractére d’unité constituante
de la société. Dans cet état embryonnaire régne le communisme, sous I'au-
torité du pere de famille. La famille doit exister par elle-méme et contribuer
aux frais du pouvoir politique en payant I'impot. Les autres familles ne lui
doivent rien et elle ne doit rien aux autres familles : il faut que chacune
d’elles se soutienne par le travail de ses membres et dispose, par consé-
quent, des fruits de ce travail. Les incapables peuvent posséder, mais ils ne
peuvent disposer de leurs biens que dans certaines conditions déterminées
par la loi. Ce sont des propriétaires imparfaits : ils ne sont, en réalité, pro-
priétaires que par le bienfait de la loi.

Ainsi le droit civil détermine les conditions de la puissance paternelle et
de la puissance maritale : il pose aussi les régles de la transmission des
biens. Ensuite, il garantit, sous certaines conditions assez simples, 'appui
de la force publique pour I'exécution des arrangements arrétés par contrat



218 LIVRE IIl. — CHAPITRE 7

entre hommes jouissant de la plénitude de leurs droits. L’ensemble de ces
regles, en tant qu’elles se rapportent a la disposition des biens, constitue ce
qu’on appelle le « droit de propriété ».

Les principes généraux et supérieurs du droit civil sont fort simples, mais
assez souvent méconnus, parce que I'on continue de supposer Iexistence
d’un commencement, de supposer que la famille et la propriété, ayant exis-
té avant le droit public, celui-ci est subalterne. 11 faut, au contraire, recon-
naitre que, bien que postérieur peut-étre au droit civil, le droit public est
supérieur dans la hiérarchie : 'ordre rationnel est tout autre ici que ordre
historique. Essayons, en nous placant a ce point de vue, de résumer les
principes de notre droit civil.

La puissance souveraine appartient au législateur, qui veille par le droit
civil a la conservation de la société, au moyen de I'action libre et spontanée
de ceux que l'on peut appeler les peres de famille. C’est a leur instinct de
conservation et a leur sagesse quil s’en remet du soin de perpétuer et de
perfectionner la race : c’est a eux qu’il s’en remet aussi du soin de conser-
ver les capitaux acquis et d’en acquérir de nouveaux, en assurant a ces
personnes la disposition des capitaux qu’ils possédent et de ceux qu’ils
peuvent acquérir par leur travail, par succession, testament ou contrat.

La transmission des biens apres déces est réglée par le législateur. Ces
biens sont naturellement sans maitre. Mais le législateur a pensé, ou est
censé avoir pensé, quils se conserveraient plus sirement et seraient mieux
utilisés s’ils restaient 'objet d’une propriété privée, dans la famille, d’apres
un ordre déterminé par les lois de succession, ou dans un autre ordre, s’il
avait convenu au défunt de faire un testament.

Qu’est le droit de tester ? Une délégation faite par le législateur, ou sou-
verain, au testateur, auquel il donne le pouvoir de disposer de ses biens
apres son déces en lui assurant 'exécution des dispositions testamentaires.

Toutes ces regles du droit civil ont ou doivent avoir pour fin la meilleure
attribution possible des biens, au point de vue de leur conservation et de
leur emploi. La jouissance des biens n’est pas, comme le croit le vulgaire,
une récompense : c’est 'exercice d’une fonction rétribuée et toute fonction
impose des devoirs.

Il en est de méme des dispositions relatives aux conventions et aux con-
trats. Ces dispositions sont dominées par le principe de la liberté des con-
trats, comme si le 1égislateur avait délégué aux particuliers le soin d’établir
entre eux les arrangements qu’ils jugeaient les plus convenables a leurs
intéréts, dans la production, la répartition et 'emploi des richesses. I.’ex-
périence a montré qu’en mati¢re de conventions, comme en ce qui touche
P'application du travail de chacun, I'intérét privé coincidait exactement avec
I'intérét public, qu’il n’y avait nul inconvénient a laisser les particuliers
libres, sous de légeres restrictions, d’agir au mieux de leurs connaissances.



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 219

En adoptant ce régime, le législateur se désintéressait des détails infinis,
divers et toujours mobiles qui sont réglés par les contrats.

Pour résumer doctrinalement les considérations qui précedent, nous sup-
posons que la puissance souveraine, placée en face de la nation, a voulu
régler les rapports généraux et particulicrement les rapports économiques
entre les personnes. Le législateur a d’abord posé les conditions de forma-
tion de la famille, y a limité le communisme et a constitué le pere de famille
fonctionnaire, chargé de linstruction des siens et de la conservation des
capitaux qu’il peut acquérir par le travail et échange : il le charge aussi
de prendre, au moyen des contrats, tous les arrangements qu’il jugera utiles
au bon exercice de sa fonction. Apres avoir réglé Pordre des successions,
C’est-a-dire l'attribution des biens que la mort a rendus sans maitres, le
législateur a confié au propriétaire le soin de donner aux biens qu’il pourra
laisser a son déces une autre attribution, si, dans son cas particulier, 'ordre
légal ne lui semble pas bon.

On trouvera peut-étre étrange de dire que la faculté de contracter est une
délégation du pouvoir souverain. Cependant il est clair que, sans la garantie
de ce pouvoir, les contrats auraient peu de force. D’ailleurs, s’il en était
autrement, pourquoi le 1égislateur défendrait-il les conventions contraires
a Pordre public et aux bonnes meeurs ? Pourquoi refuserait-il de sanction-
ner des conventions quil ne défend pas, comme celles qui se font entre
joueurs ?

Outre les regles relatives a I’état des personnes, a la transmission des
biens apreés déces et aux contrats, le droit civil pose trois principes impor-
tants, savoit :

1° Que la loi ne doit point avoir d’effet rétroactif : en d’autres termes,
qu’elle ne doit toucher en quoi que ce soit aux faits accomplis sous le
régime d’une législation antérieure. C’est une excellente regle d’interpré-
tation.

2° Qu’au bout d’un temps déterminé par la loi, toutes les obligations,
méme pénales, dont I'exécution n’a pas été suivie contre un citoyen, se
trouvent éteintes. C’est le principe de la prescription.

3° Que le dommage causé indument doit étre réparé. Apres que tous
les droits particuliers ont été définis le mieux possible, c’est le principe
supérieur établi pour la garantie de tous.

Ces trois principes sont d’ordre général et dominent tout notre droit.

L’application des principes généraux de notre droit civil place, comme
nous I'avons remarqué, chaque famille dans une situation aussi rapprochée
que possible de celle dans laquelle se trouve le genre humain sur la plancte
et, par conséquent, aussi pres que possible de la justice idéale.

Il y a, dans le détail de notre législation civile, bien des dispositions que
l'on pourrait avec raison critiquer et blamer. On pourrait citer, a titre d’ex-



220 LIVRE IIl. — CHAPITRE 7

emple, la réserve héréditaire, le conseil judiciaire, la communauté, comme
régime 1égal. Nous ne pousserons pas plus loin cette énumération. Consta-
tons seulement que 'ensemble de notre législation civile repose sur une
base solide et que ses principes généraux sont inattaquables : ce sont eux
seulement que nous avons tenu a exposet, pour leur donner une interpré-
tation, qui les fait naitre d’un seul principe, d’une seule volonté raisonnée,
au lieu de les présenter, ainsi qu’on le fait habituellement, comme des déci-
sions du législateur, isolées les unes des autres, sans aucun lien entre elles.



CHAPITRE VIIIL.

DU DROIT ADMINISTRATIEF.

La matiere du droit administratif est fort étendue et ses regles, en
nombre tres grand, ne sont pas faciles a ramener a quelques principes. Le
droit administratif, en effet, se compose des lois qui déterminent I’état, les
conditions diverses et les attributions de tous les fonctionnaires subalternes
appelés a prendre part a I'exercice du pouvoir politique, dans toutes ses
branches et sous toutes ses formes.

Le droit administratif se rattache au droit public et confine au droit civil,
contredisant quelquefois le premier et empiétant trop souvent sur le se-
cond.

Essayons de classer a peu pres par ordre de matieres les lois qui consti-
tuent chez nous la législation administrative.

1° Lois qui déterminent les circonscriptions territoriales, établissent et
nomment les agents chargés de 'administration générale, propres a chaque
localité. C’est 'ensemble des lois qui divisent le territoire national en dépar-
tements, arrondissements, cantons et communes, qui définissent les attri-
butions des préfets et des conseils généraux, des conseils d’arrondissement,
des maires et des conseillers municipaux.

2° Lois qui constituent organisation des armées de terre et de mer, de la
gendarmerie, déterminent la hiérarchie qui y régne et la condition des per-
sonnes qui y sont employées. Ces lois établissent des juridictions spéciales
dont elles reéglent la compétence.

3° Lois relatives a I'organisation financiére du pays. Ce sont celles qui
définissent les impots, nomment les agents préposés a leur perception,
déterminent les attributions de chacun, leur responsabilité et aussi les
régles de la comptabilité publique.

4° Lois relatives a I'instruction publique et aux fonctionnaires chargés de
la donner.

5° Lois relatives aux travaux publics et aux divers corps d’ingénieurs
employés par le gouvernement.

6° Lois relatives aux cultes et a leur personnel, aux fabriques, etc.

Cet ensemble de lois est considérable, d’autant plus qu’a coté des attribu-
tions nécessaires du gouvernement se rencontrent des attributions acces-
soires fort étendues et qui augmentent de jour en jour. Dieu nous garde



222 LIVRE IIl. — CHAPITRE &

d’entrer dans les détails | Mais il est impossible de passer sous silence un
certain nombre d’idées générales passées en principes et acceptées sans
examen, bien que leur exactitude soit loin d’étre démontrée.

Mentionnons d’abord la tutelle administrative qui, en laissant aux com-
munes et aux départements une certaine liberté dans 'administration de
leurs biens, les tient cependant, pour une grande part, sous la tutelle des
préfets et du ministere de I'intérieur. Bien que cette tutelle ait été diminuée,
elle persiste toujours. Qu’on la conserve en matiere d’arrétés de police,
de reglements et d’'impots pour les communes, cela peut étre utile, mais
Iutilité du principe devient contestable, lorsqu’il s’agit de 'administration
des biens.

Mentionnons ensuite la centralisation de tout le détail des affaires dans
les mains du ministre, dans chaque branche d’administration. Cette centra-
lisation destinée, d’apres ses théoriciens, a donner de I'unité a la décision
d’affaires tres diverses, tend a détruire toute unité. On en est a ce point que
le travail matériel de la signature occupe une grande partie de la journée du
ministre et que les audiences relatives au personnel occupent le reste. Dans
ces conditions, le ministre ne peut étre que 'agent plus ou moins conscient
de ses bureaux. Ce sont eux qui décident, souvent contre les vues du mi-
nistre, qui, responsable de tout en théorie, n’est et ne peut étre en réalité
responsable de rien.

Ses chefs de service, au moins, sont-ils réellement responsables ? Pas da-
vantage. Les affaires sont si nombreuses et si compliquées que les chefs de
service eux-mémes n’ont pas a leur disposition un temps suffisant pour
les étudier. Ce sont des subalternes inconnus qui décident de tout, et dans
quelles conditions ? S’ils font bien, ils ne retirent rien de leur travail, pas
méme ’honneur de lavoir fait, et s’ils font mal, ils ne sont pas punis,
méme par la honte ou par le blame. Sont-ce la de bonnes conditions pour
que le travail soit bien fait ?

On s’tonne d’abord que les chefs de service aient si peu de temps,
méme en faisant la part de la multitude des affaires et des solliciteurs : on
s’en étonne moins lorsqu’on songe a lextension prodigieuse donnée a
I'emploi des commissions consultatives, dont nous avons déja parlé. ' Au-
jourd’hui, a propos de n’importe quelle affaire ou série d’affaires, on nom-
me une commission consultative, payée ou non payée, dans laquelle se
trouvent toujours un certain nombre de chefs de service. On a vu un direc-
teur général membre de soixante commissions : il ne pouvait évidemment
pas €tre a son service et en méme temps dans chacune de ces commis-
sions.

1V. ch. IV, § 2. pp.209-210.



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 223

I est rare que ces commissions ou comités rendent des services sérieux
etil y a pour cela des motifs tres simples. Comme elles ne décident de rien,
leurs membres attribuent peu d’importance aux avis qu’ils peuvent donner.
Ils ne répondent pas ou répondent tard aux convocations et n’assistent le
plus souvent qu’a une partie de la séance ; ils ont ou prétextent d’autres
occupations. Ainsi les majorités sont changeantes et peu consistantes, for-
mées par des hommes qui n’ont, pour la plupart, assisté qu’a une partie de
chaque discussion. D’ailleurs, ils ne sont et ne peuvent étre responsables de
rien. On pourrait donc dire que la commission consultative est une combi-
naison trés bien congue pour faire perdre beaucoup de temps a des hom-
mes distingués et obtenir d’eux le plus mauvais travail possible.

Les conseils et comités permanents, dans lesquels personne ne porte une
responsabilité quelconque, écartent du ministre les responsabilités et en
méme temps le privent de la plus grande partie de son pouvoir personnel.
Il n’ose braver les avis d’un corps de spécialistes, particulierement dans les
questions techniques et dans celles qui touchent a 'emploi du personnel
technique. Ainsi son pouvoir s’énerve, s’affaiblit et, peu a peu, disparait.

Cette cause d’affaiblissement du pouvoir central est loin d’étre la seule.
On en rencontre d’autres dans les idées qui dominent notre organisation
administrative. La plus dommageable est I'idée qu’on s’est faite de la nature
des fonctions publiques et de la condition des fonctionnaires.

SiP'on suit les principes sur lesquels reposent notre droit public et notre
droit civil, la fonction est instituée pour 'utilité des contribuables, qui sont
la nation : les fonctionnaires sont, selon I'expression anglaise, des servi-
teurs publics, soumis d’ailleurs aux obligations et aux charges des autres
citoyens. D’apres notre droit administratif, au contraire, ils constituent une
sorte de classe a part et de classe privilégiée.

Dans les armées de terre et de mer, le privilege résulte clairement de la
propriété du grade et du droit a la pension. Quelquefois les lois et toujours
les mceurs I'ont établi dans le corps entier des fonctionnaires francais. La
loi de 1853 sur les pensions civiles et les extensions qu’elle a regues, indi-
quent une idée trés nette, c’est que les fonctionnaires publics doivent étre
traités comme les enfants sont traités par un pere de famille tres indulgent.
On doit pourvoir a leurs besoins, les conduire avec douceur, passer sur
leurs petits caprices, avoir pour eux une prévoyance dont ils seraient inca-
pables et leur garantir la sécurité de leurs vieux jours. On va méme plus
loin depuis quelque temps : on leur accorde la pension de retraite avant
méme qu’ils soient devenus vieux et incapables de servir. Qui fait les frais
de cette situation privilégiée ? Le contribuable. C’est lui qui a toutes les
charges du pere de famille, sans aucune compensation.

Jouit-il au moins du respect qu’ont parfois les enfants pour le pere de
famille ? Pas du tout. Il est considéré comme un tributaire auquel on



224 LIVRE IIl. — CHAPITRE &

commande et qui doit satisfaire toutes les exigences des privilégiés. Le
respect est pour celui qui dispose de 'avancement, et tant qu’il en dispose,
pour le haut fonctionnaire, centre de la concurrence que se font les sol-
licitateurs, qui appartient lui-méme au corps des privilégiés et en a les
habitudes.

On a élevé d’ailleurs entre les fonctionnaires publics et le commun des
hommes une barriere qui s’étend de jour en jour. Clest celle qui résulte des
privileges de diplome et d’école, sorte de lettres qui assurent a leurs titu-
laires la faculté d’entrer dans ce corps, ou la vie semble plus facile et plus
sare que dans les rangs de ceux qui travaillent a la production des riches-
ses, de ceux qui sont chargés de suffire aux besoins de tous.

Ce corps privilégié tend a s’étendre sans cesse. Pour des besoins acciden-
tels on a établi des services permanents, comme ceux des ingénieurs et des
architectes, et, si 'on en croit les médecins, on établira ceux des hygié-
nistes. On veut que ces besoins soient incessants, qu’ils se fassent sentir
tous les jours et dans toutes les localités, comme ceux auxquels pourvoient
les services financiers. De la des corps de fonctionnaires constitués en hié-
rarchie avec des attributions variées.

Maintenant si nous essayons de porter nos regards dans I'intérieur de ces
armées de fonctionnaires privilégiés, qu’y voyons-nous ? Un travail actif ?
Non. Le respect de la hiérarchie ? Pas davantage. Le souci du bien public ?
Encore moins. Peut-étre du contentement ? Bien moins encore : ce ne
sont que plaintes sur la médiocrité de la condition, sur la lenteur de
I'avancement, sur les passe-droits sans nombre et de chaque jour, sur les
moyens employés pour les obtenir, sur les avantages assurés a certaines
familles, sur le cumul, etc., etc. Ces plaintes, franches et sinceres, doivent
étre recommandées a lattention la plus sérieuse de ceux qui songeraient a
soumettre I'industrie entiére au régime d’autorité. En attendant, le nombre
de ceux qui se précipitent d’eux-mémes sous ce régime et qui sollicitent
ardemment les fonctions publiques augmente chaque jour et augmentera
tant que les contribuables accepteront la prépondérance des fonctionnaires
et pourront la soutenir au moyen d’impots croissants.

Ainsi, grace a la législation administrative il existe plusieurs armées de
fonctionnaires publics médiocrement rétribués et peu laborieux pour la
plupart, parce qu’ils ont peu de chose a gagner s’ils travaillent beaucoup et
peu de chose a perdre, s’ils ne travaillent guere, considérés comme proprié-
taires de leur place jusqu’a I’age de la retraite et assurés d’avoir plus tard
une pension viagere. A coté deux, les gens qui travaillent, indépendants,
dans P'agriculture, dans le commerce, dans I'industrie, dans les lettres ou les
arts sont soumis au concours perpétuel de I'offre et de la demande et res-
ponsables des chances, bonnes ou mauvaises, de ce concours ; ils n’ont nul
salaire assuré au-dela d’un temps assez court, et, s’ils veulent avoir une



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 225

pension sur leurs vieux jours, il faut qu’ils se la préparent, a peine de
tomber dans I'indigence.

Les uns et les autres remplissent des fonctions véritablement publiques,
puisqu’elles intéressent tout le monde. $’1l importe au public que quelqu’un
veille au maintien de la paix, il importe aussi qu’on lui prépare du pain, de
la chaussure, des vétements, etc. Toute la différence est dans les arrange-
ments du travail, qui, dans les fonctions indépendantes, sont libres et
naissent des contrats, tandis que dans les fonctions dites « publiques », ces
arrangements sont réglementés par voie d’autorité.

Si Popinion publique était touchée par des considérations rationnelles,
elle estimerait que les fonctions libres sont supérieures, parce que ce sont
celles ou le mérite est le plus exactement mesuré et récompensé, celles
dans lesquelles l'intelligence et la volonté sont le plus constamment exer-
cées, ou l'intérét privé est le plus inséparable de I'intérét public. Cependant
Iopinion en juge tout autrement et considere les fonctions dites « pu-
bliques » comme supérieures aux autres, justement parce que ceux qui les
remplissent peuvent mieux abuser impunément et aussi parce qu’ils com-
mandent, tandis que les autres persuadent.

Cela tient a ce que les fonctionnaires publics semblent les héritiers de la
conquéte romaine et que notre éducation est romaine. Au moment méme
ou la société incline le plus vers la paix et la civilisation, on conserve les
idées des temps de guerre ou de barbarie. De 1a Pétat privilégié de nos
fonctionnaires publics.

Le droit administratif se rattache au droit public et au droit civil et se
trouve souvent en contradiction avec 'un comme avec l'autre. Le droit
civil est fondé sur I'indépendance du citoyen qui vit de son travail et le
droit public, conférant a ce citoyen le pouvoir de disposer du gouverne-
ment par son vote compléte son indépendance, tandis que le droit admi-
nistratif éleve au-dessus de ce citoyen, qui est la nation, une classe privi-
légiée qui commande, sans responsabilité, et qui jouit d’une condition
enviée. Cette classe limite par tous les cotés I'indépendance du citoyen et
asservit en réalité, sous prétexte d’utilité publique, grace a 'extension dé-
mesurée des attributions de gouvernement et a I'accroissement des charges
publiques qui en est la conséquence inévitable.

Dans cette situation, les hommes chargés de la direction du gouverne-
ment n’ont plus que I'apparence du pouvoir. La réalité de ce pouvoir ap-
partient aux fonctionnaires inamovibles ou a peu pres, qui durent, tandis
que les ministres, les majorités parlementaires et les monarchies méme
qu'on a successivement essayées, s'usent et passent assez vite. Ces pou-
voirs durent peu a cause précisément des attributions trop étendues dont
ils sont responsables sans les exercer réellement, et qui leur donnent une
facilité déplorable a transformer les partis politiques en clientcles, si bien



226 LIVRE IIl. — CHAPITRE &

que tous se ressemblent par leur insouciance des charges imposées au
contribuable.

Grace a notre droit administratif, il existe, a c6té du gouvernement
nominal, un gouvernement des détails, qui a plus de suite, plus de persis-
tance et un pouvoir plus effectif que celui qui dirige 'ensemble : c’est le
gouvernement des bureaux. On a dit qu’il avait sauvé la France pendant les
révolutions qui ont agité notre siecle, et il est certain qu’il a rendu des ser-
vices ; mais nous craignons que ses habitudes routinieres et son esprit en-
vahissant n’aient été pour beaucoup dans les causes qui ont amené ces
révolutions et aggravé leurs effets.



CHAPITRE IX

DE LA PROPRIETE.

§ 1. — La Propriété privée.

La propriété privée, considérée comme droit d’un individu de jouir des
choses et d’en disposer, occupe tant de place dans les institutions hu-
maines que les jurisconsultes ont essay¢ maintes fois de rechercher son
origine et ont cru la trouver dans I'occupation, telle que la définit le droit
romain. Cette hypothese n’est pas et ne peut étre exacte, car, s’il est incon-
testable que 'occupation primitive se trouve a 'origine de toute propriété
fonciere, cette occupation a été souvent collective et non individuelle. Pour
que le droit d’un individu a la propriété de la terre pht étre fondé sur
Poccupation primitive, il faudrait que tous les ascendants du propriétaire
jusque et compris le premier occupant eussent possédé, que leur existence
et leur possession fussent connues, ce qui ne se peut. Il faudrait encore
revenir sur les spoliations qui ont pu étre commises par une conquéte ou
autrement, ce qui ne se peut pas davantage. Il faudrait enfin définir et limi-
ter 'occupation, chose difficile au témoignage de I'histoire, méme lorsqu’il
ne s’agit plus d’individus, mais de nations. La théorie de la propriété, méme
fonciere, ne peut étre fondée sérieusement sur 'occupation.

Les anciens économistes ont dit que toute propriété venait du travail et
quelques jurisconsultes en ont tiré un embryon de théorie de la propriété.
Mais s’il est vrai, en termes absolus, que toute richesse vient du travail, il ne
suit pas de 1a qu’elle vienne du travail personnel de son propriétaire et on
peut signaler sans peine une grande exception, la masse des biens acquis
par succession ou testament. D’ailleurs ici encore, nous ne pouvons pas
constater une suite ininterrompue de propriétaires, au milieu des nom-
breux accidents perturbateurs que mentionne lhistoire.

Quelques écrivains, qui n’acceptaient pas la théorie de 'occupation et qui
ne voyaient pas la fonction du propriétaire, ont cru fort habile d’élever en
quelque sorte la propriété a I’état de dogme indiscutable et de repousser
comme un blasphéme la théorie d’apres laquelle la propriété serait le résul-
tat des dispositions du pouvoir souverain. S’ils ont cru mettre par ce
moyen la propriété hors de discussion, Pexpérience a montré qu’ils
s’étaient trompés. Ils se sont trompés aussi lorsqu’ils ont cru dangereux de



228 LIVRE IIl. — CHAPITRE 9

reconnaitre, en cette matiere, l'autorité du pouvoir souverain. Quelque
étendu que soit ce pouvoir, il est dominé et limité par la nécessité. —
Drailleurs, pour établir un dogme, il faudrait le définir et on n’a pas défini,
comme tel, le droit de propriété.

« La propriété, dit le Code civil, est le droit de jouir et disposer des
choses de la maniére la plus absolue, pourvu qu’on n’en fasse pas un usage
prohibé par les lois ou par les réeglements ». II nous dit encore que « les
particuliers ont la libre disposition des biens qui leur appartiennent, sous
les modifications établies par les lois ».

11 résulte de ces textes, tres clairement, que les choses ou biens forment
exclusivement la matiere du droit de propriété ; moins clairement, que ce
droit consiste a disposer librement des choses de la maniere la plus abso-
lue, puisqu’il reste subordonné aux lois administratives et méme aux re-
glements. Ainsi se trouve définie en termes un peu vagues, pour ne pas
dire contradictoires, la propriété par excellence, la propriété particulicre,
celle du citoyen indépendant. Le propriétaire peut disposer librement... a
condition que ni les lois ni les reglements ne viennent 'en empécher : il n’a
point, on peut le dire, 'indépendance véritable.

En fait, la légitimité de la possession des propriétaires actuels ne peut
étre fondée que sur I'action continue du pouvoir souverain, appuyée par la
prescription. Mais la théorie de la propriété, la raison de son maintien, se
fonde sur son utilité comme fonction dans arrangement économique, sur
sa nécessité. On ne peut la comprendre, si, avec le vulgaire, on considere la
propriété des biens comme un moyen gratuit de jouissance attribué au
propriétaire et non comme une fonction, qui implique des obligations.

Nous avons essayé précédemment, d’exposer le role social de la proprié-
té privée' de définir la fonction du propriétaire de biens de toute sorte,
meubles ou immeubles. Comme tous les biens se consomment assez vite,
il importe plus de s’occuper de la propriété en formation que de celle qui
existe dans le moment présent. Nous avons vu la propriété de Pavenir
étroitement liée a la liberté du travail dont elle est née et a la responsabilité
du pére de famille envers sa femme et ses enfants, de telle sorte que la li-
berté du travail, la propriété et la famille sont les trois aspects d’'un méme
arrangement social. Considérée a ce point de vue, la propriété est plutot
I'ensemble des conditions d’existence du citoyen que le simple droit qu’il a
d’user des biens qui lui appartiennent et de les aliéner. Le droit de proprié-
té, tel que le connaissent et le définissent les jurisconsultes n’est qu’une
partie des droits qui constituent la propriété. Celle-ci peut étre regardée

1 V. ci-dessus, Livre Il et mon Traité d’économie politique, t. 1, livre I, ch. 1X, et I, considérations
préliminaires, I1.



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 229

comme l'ensemble des espérances que la législation existante autorise
chaque citoyen a concevoir en linvitant a fonder sur elles la conduite de
sa vie.

Cette manicre plutot législative que juridique de comprendre la propriété
n’est pas ancienne et semble dater de la Révolution. C’est en se placant de
ce point de vue que les lois de la Révolution qui supprimaient les ordres
religicux et faisaient rentrer leurs biens dans le domaine de I'Frtat, attri-
buaient des pensions viageres aux membres de ces ordres. Ce principe,
accepté par I'opinion, est encore contredit par le droit positif, lorsqu’il dis-
pose que les servitudes établies pour cause d'utilité publique ne donnent
pas lieu a indemnité. Mais cette disposition n’est guere appliquée.

Il nous semble impossible de comprendre dans une définition juridique,
Iensemble des droits qui constituent la propriété. En réalité, il n’y a de
définition que celle qui résulte de ensemble des lois civiles et administra-
tives. On a, toutefois, tenté de définir le droit du propriétaire sur les biens
qui lui appartiennent, mais avec peu de succes. Nous venons de rappeler
les définitions du Code civil. Peut-étre était-il difficile de définir avec plus
de précision le droit de propriété. C’est quelque chose d’affirmer qu’en
dehors de dispositions législatives ou réglementaires qui le modifient, il est
absolu.

Ce droit, dont I'exercice est soumis au pouvoir 1égislatif et réglementaire
doit donc étre considéré théoriquement comme établi par le pouvoir sou-
verain. Cette théorie que nous avons déja formulée se trouve confirmée
par la faculté de lever 'imp0ot, faculté incontestée qui montre, quoi que 'on
puisse dire, que la puissance souveraine possede le domaine éminent, que
C’est par elle que le propriétaire est propriétaire. I’examen de I'ensemble
des faits ne permet aucun doute a cet égard.

La théorie nous enseigne en outre que, de toutes les institutions établies
pour l'utilité publique, la propriété des particuliers est la plus utile et consti-
tue en quelque sorte la base de tout édifice social' : elle est 'instrument de
civilisation le plus énergique, car c’est a la propriété que se rattachent la
plupart des espérances des hommes et ce sont les espérances qui inspirent
les actes.

La liberté absolue de vendre et d’acheter se rattache étroitement au droit
de propriété et lorsque la loi administrative vient la restreindre, elle attente
a ce droit et fait au citoyen une situation pire que celle du genre humain sur
la planéte, puisqu’elle lui enleve, au profit d’un autre particulier, une partie
des fruits de son travail. La puissance souveraine peut établir cette viola-

! « C’est sur le maintien des propriétés que reposent la culture des terres, toutes les productions, tout moyen
de travail et tout I’ordre social. » — Constitution de I’an 11, déclaration des droits, art. 8. — Si la rédaction
est médiocre, la pensée est juste.



230 LIVRE IIl. — CHAPITRE 9

tion, qui ne cesse pas pour cela d’étre contraire a la justice. — Toutes les
charges établies, au profit d’intéréts particuliers, sous prétexte d’utilité pu-
blique, ont le méme caractére et sont avec justice réprouvées par la raison.
Nous n’en entreprendrons pas une énumération qui serait, ici, déplacée : il
nous suffit d’énoncer le principe et d’appeler 'attention du lecteur sur le
détail des applications.

La propriété particuliére, quoique considérée en théorie comme une créa-
tion de pouvoir souverain, a ses raisons d’exister dans la nature humaine
elle-méme, de telle sorte qu’elle ne peut étre diminuée sans dommage pour
tous. Elle est d’ailleurs antérieure a toute les lois connues : c’est ce qui la
fait considérer vulgairement comme un droit supérieur en quelque sorte et
presque sacré. Elle ne doit pas, en effet, étre confondue avec un certain
nombre d’autres propriétés, qui sont des créations directes de la puissance
souveraine et dont nous devons nous occuper. Ce sont les propriétés des
personnes civiles.

Mentionnons d’abord, cependant, et placons au méme rang que la pro-
priété privée, celles des sociétés commerciales. Ces sociétés, formées par
des contrats, tiennent de la loi une personnalité que le contrat seul ne pou-
vait leur donner. Mais ce sont des personnalités purement économiques,
concourant dans Iatelier et sur le marché aux mémes conditions et sous le
méme controle que les particuliers, de telle sorte que leur propriété a les
meémes raisons d’étre que la propriété particulicre, présente le méme carac-
tere, et se justifie par les mémes motifs.

§ 2. — Propriétés adpinistratives.

Il n’en est pas de méme de la propriété des autres personnes civiles, a
commencer par celle de I'Etat.

L’Etat, n’étant qu’un étre de raison sans réalité objective et concrete, ne
peut étre considéré exactement comme propriétaire. Quoi que 'on dise ou
écrive a ce sujet, il ne saurait ni jouir, ni disposer des biens qui lui seraient
attribués. Lorsqu’on lui reconnait la personnalité civile et qu’on le dit
« propriétaire », on essaie de séparer, par un mot, les relations légales qui
existent entre les biens qui constituent son domaine et ceux qui appartien-
nent a d’autres personnes civiles ou aux particuliers. On emploie une locu-
tion courte, connue et commode pour désigner ces relations, mais cette
locution n’exprime pas la réalité des faits.

La méme observation s’applique a toutes les personnes civiles, soumises
a la législation administrative. Aucune d’elles n’a d’autre existence que celle
qui lui est conférée par la loi : aucune ne peut jouir et disposer a d’autres
conditions que celles qui lui sont imposées par la loi : leurs propriétés n’ont
pas les mémes causes et ne naissent pas des mémes besoins que la pro-



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 231

priété privée : on peut dire que celle-ci est naturelle, tandis que les autres
sont administratives. C’est ce que déclare Tarticle 537 du Code civil,
lorsqu’il dit : « Les biens qui n’appartiennent pas a des particuliers sont
administrés et ne peuvent ¢tre aliénés que dans les formes et suivant les
régles qui leur sont particulicres ».

La premicre de ces propriétés dont nous ayons a nous occuper est celle
qui constitue le domaine public de I'Ftat, des départements et des com-
munes. Ce domaine se compose des chemins, routes, rues, fleuves et ri-
vieres navigables ou flottables, rivages, lais et relais de la mer, etc., selon les
énonciations contenues dans les articles 538 et 540 du Code civil.

Le caractere dominant de cette espece de propriété, c’est que les objets
sur lesquels elle porte sont affectés a la jouissance commune de tous les
habitants du territoire national. Ce n’est pas que ces biens ne puissent, par
nature, ¢tre Pobjet d’une propriété privée. Ce qui le prouve, c’est qu'on a
vu des routes, des ponts, etc., construits et entretenus par des particuliers,
au moyen d’un péage percu a leur profit sur ceux qui passaient par ces
routes et par ces ponts. ' On peut en dire autant des ports et havres et sut-
tout des rivages, lais et relais de la mer sur lesquels nous voyons tous les
jours s’élever, en vertu de concessions, des propriétés particulicres. Lors-
qu’on lit dans Particle 538 du Code civil que ces biens ne sont pas « suscep-
tibles d’une propriété privée », il faut entendre qu’ils ne sont tels que par
Peffet de la loi.

Ces biens ayant une destination déterminée que 'on supposait devoir
étre perpétuelle, ont été déclarés imprescriptibles et méme inaliénables,
quoique la loi méme ait prévu et déterminé les conditions de leur aliéna-
tion.

En les déclarant inaliénables et imprescriptibles, la loi moderne a re-
produit les termes de I'ancienne législation, qui considérait comme faisant
partie du domaine de la couronne, tous les droits appartenant au pouvoir
souverain ou réputés indispensables a son exercice ; ainsi, il y avait des
impots qui faisaient partie du domaine et qui étaient permanents, tandis
que d’autres étaient temporaires et accidentels. Ce point de vue est pure-
ment administratif et exclut I'ildée d’une ressemblance quelconque entre le
domaine public et celui de la propriété privée.

Ces locutions ne sont pas moins fort utiles pour montrer la nature de la
propriété privée, qui a ses charges et sa rémunération, tandis que la soi-

! Nous pouvons étre trés fiers de notre édit de 1807 sur les attributions du grand Voyer et I’expliquer sans
peine par I’histoire. Mais le régime de la propriété privée a donné a I’ Angleterre de bonnes et belles routes,
cent ans environ avant que la France en possédat. Ajoutons que c’est sous I’empire de la propriété privée,
gu’a été inventée la vraie route moderne, par Mac-Adam. — On appelle quelquefois chez nous cette partie
du domaine public, la « propriété des ponts et chaussées ».



232 LIVRE IIl. — CHAPITRE 9

disant propriété du domaine public n’a que des charges, résultant de la
garde et de I'entretien des biens qui constituent ce domaine ; car on ne doit
pas considérer comme un produit sérieux les redevances des concession-
naires, prix théorique de I'abandon temporaire et précaire d’une portion du
domaine public.

En dehors du domaine public, IEtat, les départements et les communes
ont des biens, qui constituent leur domaine privé, qui sont prescriptibles
dans les mémes conditions que ceux des particuliers et aliénables. Qu’est-
ce a dire ? Que ces biens sont considérés par le législateur (pour la facilité
de Pexpression) comme s’ils appartenaient a des particuliers. Ont-ils pour
cela le caractere constitutif de la propriété particuliere : sont-ce de véri-
tables propriétés ? Non, puisque le propriétaire n’en jouit ni n’en peut
jouir, et que ceux qui en jouissent n’en sont pas propriétaires. Considérez,
par exemple, les édifices affectés aux services publics, les hotels des mi-
nistres, par exemple, les palais de justice, les hotels de ville, etc. : en fait, ils
different fort peu, par leur destination et leur emploi, des biens qui consti-
tuent le domaine public : §’ils different de ceux-ci, quant aux conditions
d’aliénation et quant a la prescription, c’est parce que la loi et ses inter-
pretes en ont ainsi décidé.

Lorsque ces biens sont productifs de revenus, comme les foréts, des
prairies, etc., ces revenus viennent s’ajouter au produit des impots. Leur
administration est régie dans tous ses détails par la législation administra-
tive. On assimile a ces biens ceux des établissements publics, tels que hopi-
taux ou hospices et autres tres nombreux, qu’il est assez difficile de faire
entrer dans une définition précise et utile. — Toutefois on peut dire que
I'administration et I'aliénation de ces biens sont soumises a ce qu’on ap-
pelle la tutelle administrative, a des conditions diverses, mais desquelles
résulte qu’ils ne peuvent jamais étre administrés et aliénés par personne,
sans un controle quelconque, par la raison fort simple que personne n’en
est propriétaire. Dans le plus grand nombre des cas, les contrdles sont
multiples et combinés de maniere a résister autant que possible aux usurpa-
tions de I'intérét privé.

Les biens des particuliers, au contraire, sont abandonnés au propriétaire,
qui a le pouvoir d’abuser, mais qui ne peut échapper aux conséquences de
tout abus commis, c’est-a-dire a la responsabilité.

Par Pétude de ces différences, on voit trés distinctement combien la
prétendue propriété de I'Etat, des départements, des communes et des
établissements publics, differe de la propriété privée. Elle n’admet que des
conditions analogues a celles que le droit civil établit pour la propriété des
mineurs et autres incapables.

Les lois admettent que I'Etat et les établissements publics, comme les
mineurs, soient capables de contracter : en d’autres termes, elles donnent



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 233

aux personnes chargées de la gestion de leurs biens, la faculté de discuter et
de conclure des arrangements en tout semblables a ceux que les particuliers
¢tablissent entre eux par des contrats. Ces arrangements sont méme quali-
fiés de contrats et en ont tous les effets, sous la réserve des contrdles
¢tablis sur la gestion de ceux qui les concluent.

Il est encore une catégorie de personnes civiles qui sont investies du
droit de propriété : ce sont les établissements d’utilité publique. Ceux-ci ne
sont pas considérés comme mineurs et ne sont, par conséquent, assujettis a
aucune tutelle, de telle sorte qu'on peut dire d’eux, a la rigueur, que leur
propriété est a peu pres la propriété privée. Toutefois il existe entre ces
deux propriétés des différences importantes.

Les associations qui obtiennent la personnalité civile de I'autorité admi-
nistrative ne l'obtiennent que par des considérations d’utilit¢ publique.
Elles déclarent se charger d’un service utile a une collection de citoyens ou
au public en général, dont l'utilité est reconnue, et qui est en quelque sorte
un service public partiel. Citons, a titre d’exemple, certaines écoles particu-
lieres, la société de sauvetage, les nombreuses sociétés horticoles ou les
sociétés de secours formées par les anciens éleves de tels ou tels établisse-
ments d’éducation. La déclaration d’utilité publique rend ces sociétés ha-
biles a recevoir des legs, comme I’Etat et les établissements publics. Leurs
biens sont administrés sous 'empire des mémes lois que ceux des particu-
liers, selon des conditions énoncées dans les statuts et que ces statuts dé-
terminent. Elles ne peuvent aliéner librement a titre gratuit, par donation,
comme les particuliers.

Ainsi, les biens des établissements d’utilité publique sont affectés a un
usage que Pautorité administrative juge utile dans un temps et qu’elle peut,
au contraire, juger inutile a I'intérét public dans un autre temps. C’est par
cette considération et seulement par elle que la faculté de recevoir par tes-
tament est attribuée a ces établissements. Ils ont d’ailleurs, pour la plupart
au moins, une durée indéterminée et, dans le cours de cette durée, ils peu-
vent changer tacitement de destination ou étre détournés de leur institution
premiere, sans qu’aucune action particuliére puisse étre ouverte contre eux.
Il est donc d’ordre public que I'autorité administrative ait le pouvoir de leur
retirer la personnalité civile et de disposer méme de leurs biens pour
lutilité publique, dans le cas ou ces établissements auraient cessé de ré-
pondre au veeu de leurs fondateurs et auraient été détournés de leur desti-
nation. Supposez qu’une des nombreuses sociétés de secours mutuels
établies entre les anciens éleves de tel ou tel college d’enseignement soit
enrichie par des dons et legs et que le collége cesse d’exister : il n’y a plus
d’anciens éleves de ce collége, plus de destinataires des fonds de la caisse
de secours. Cette propriété sans maitre revient naturellement a I'Ertat.



234 LIVRE IIl. — CHAPITRE 9

Tels sont les principes théoriques. Nous savons qu’ils ne se déduisent pas
simplement de la législation existante, législation confuse dans sa rédaction,
formée peu a peu, de picces détachées en quelque sorte, sans que le 1égisla-
teur y ait jamais apporté ni vue d’ensemble, ni arrangement rationnel. Le
principe supérieur et incontestable en cette maticre, c’est que les propriétés
de ce genre, étant des créations de la loi, ne sauraient étre confondues avec
la propriété particulicre et peuvent toujours étre modifiées ou détruites par
le pouvoir qui les a créées.

§ 3. — Propriété des établissements catholigues.

On ne peut patler de la propriété administrative sans s’occuper spéciale-
ment de celle qui est affectée a divers titres au culte catholique, parce qu'on
prétend souvent que cette propriété est différente de toutes les autres et
a un caractere sacré, que jamais personne n’a pu définir, mais qui I'assi-
milerait a la propriété privée tout au moins. Ces prétentions n’ont aucun
fondement. Cette propriété est purement administrative : elle a la méme
origine et le méme caractére que toute autre propriété de ce genre. Elle est
sans contredit la plus ancienne et a une histoire plus accidentée que toutes
les autres, mais elle n’en différe nullement au fond.

L’origine méme de cette propriété nous en montre bien la nature. Dans
Pempire romain, la religion était une institution d’Ftat et les temples,
comme ¢établissements publics, avaient des propriétés qu’ils ont conservées
et administrées, selon des régles peu connues, jusque dans les derniéres
années du TV* siécle. A cette époque, des édits de Théodose ont fait du
christianisme la religion de I'Etat : I'ancienne religion a été proscrite et les
biens des temples ont été attribués aux églises. Il semblait que la destruc-
tion des temples des propriétaires antérieurs fit nécessaire a la sécurité des
nouveaux propriétaires : ces temples furent détruits. Ce sont la des faits
connus, authentiques, célébrés avec enthousiasme par les écrivains catho-
liques, dont aucun, a notre connaissance, n’a songé a accuser Théodose
d’avoir attenté a la propriété. En effet, Théodose n’avait fait qu’attribuer
les biens d’établissements publics qu’il jugeait mauvais a des établissements
publics destinés a satisfaire aux mémes besoins que les anciens, d’une ma-
niere plus conforme a ses idées. C’est ainsi a peu pres que les biens des
nombreuses léproseries qui existaient autrefois en France ont été I'objet
d’édits de réunion qui les ont attribués aux hopitaux. Entre les deux cas
seulement il y a cette différence, que la lepre ayant disparu, les Iéproseries
n’avaient plus d’emploi : on n’a, par conséquent, dépouillé personne en
disposant de leurs biens, tandis que le paganisme existait encore au temps
de Théodose, et ce prince n’a pu attribuer les biens des temples aux églises
chrétiennes, qu’en dépouillant les temples au profit des églises.



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 235

11 serait inutile d’exposer ici les vicissitudes de 'administration des biens
d’église. Remarquons seulement que, la religion catholique ayant été pen-
dant de longs siecles une institution de la société civile, a été soumise,
comme telle, aux lois de cette société. Les laiques intervenaient dans les
affaires de I'église et les clercs dans les affaires que nous considérons
comme purement civiles. Les églises n’étaient pas affectées seulement au
culte : elles étaient aussi des lieux de réunion destinés a abriter ceux qui
avalent a délibérer sur les affaires communes. Aussi personne ne s’étonna
de voir les Etats généraux de 1789 réunis dans Péglise de Versailles. Dans
cet état de choses, 'administration des biens d’église a subi maintes fois
des réformes ou des changements imposés par lautorité publique et
maintes fois cette autorité a disposé d’une partie plus ou moins considé-
rable de ces biens, en France comme dans toute ’Europe.

Les législateurs de 1789 ne s’écartaient donc pas de la vraie doctrine juri-
dique consacrée par la tradition historique', lorsqu’ils disaient : « Les biens
destinés aux dépenses du culte et a tous les services d’utilité publique, ap-
partiennent a la nation et sont en tous les temps a sa disposition ». > Consi-
dérant encore I’église catholique comme une institution de la société civile,
et les prétres catholiques comme des « officiers de morale », ils changerent
la forme de leur rémunération : ils attribuérent a I’Etat les biens d’église,
supprimerent les couvents en donnant une indemnité viagere aux religieux
des deux sexes et en assignant aux prétres séculiers un traitement sur les
ressources générales du budget de PEtat. Bientot, les arrangements pris par
le 1égislateur ayant été attaqués sous prétexte que certains détails touchaient
au fond de la religion et les consciences ayant été troublées jusqu’a la
guerre civile, le législateur de I'an III cessa de regarder la religion comme
une institution d’Etat. Considérant qu’elle avait pour unique but le salut
individuel de chaque fidele dans Pautre vie, il la regarda et la traita comme
une opinion individuelle libre, sans aucune attache avec les institutions
publiques du pays. Il ne touchait en rien a la religion, comme on le dit sou-
vent : il déclarait seulement que I’église catholique cessait d’étre une institu-
tion de gouvernement. Les choses étaient en cet état lorsque survint le
Concordat de 1802.

Ce Concordat et les articles organiques qui 'accompagnerent introduisi-
rent un régime nouveau, qui existe encore aujourd’hui : cependant il n’a
jamais été bien exactement appliqué, parce que la Cour de Rome n’a pas
accepté les articles organiques et ne les a pas non plus violemment combat-
tus. Sous ce régime, on considére comme institution d’Etat, non seulement

! Montlosier lui-méme en convenait : « La nation, disait-il, ne peut en disposer par droit de propriété, mais
seulement par droit de souveraineté. » Séance du 13 octobre 1789.
2 Constitution de 1791, titre 1%, Dispositions fondamentales.



236 LIVRE IIl. — CHAPITRE 9

la religion catholique, mais la religion réformée sous ses deux formes et le
culte israélite. On a conféré la personnalité civile a divers établissements
religlieux comme établissements publics, ou d’utilité publique, et on leur
accorde la faculté de recevoir par dons et legs.

Aujourd’hui, donc, il y a des biens ecclésiastiques appartenant au do-
maine public, comme les cathédrales qui sont dans le domaine de IEtat et
les églises paroissiales, qui sont dans celui des communes ; il y a des éta-
blissements publics, comme les fabriques, les menses épiscopales et cu-
riales, les grands séminaires ; il y a des établissements d’utilité publique,
comme ceux des congrégations reconnues et autorisées. Seulement comme
les papes ont toujours protesté contre ce régime, comme le clergé séculier
et régulier a toujours prétendu s’élever au-dessus du droit commun et re-
prendre quelques-uns de ses anciens privileges, on rencontre dans cette
partie de la législation administrative et dans la pratique des fluctuations,
des hésitations, des variations de jurisprudence nombreuses et quelque fois
étranges.

Cette lutte du clergé catholique et de la Cour de Rome contre I'autorité
civile est fort ancienne, et on peut dire qu’elle remplit une grande partie de
I’histoire des peuples modernes. LLa Cour de Rome et le clergé qui I'a suivie
ont toujours aspiré a la domination de la société civile, et lorsqu’on la leur
refuse, ils crient le plus haut qu’ils peuvent et dans le style violent qui leur
est particulier, que la religion est persécutée, ou que I'église est persécutée,
comme si la religion et ’église étaient des personnes incarnées dans les
moines, comme si les prétres étaient persécutés chaque fois qu’on les em-
péche de persécuter et quon leur applique le droit commun.

L attitude prise par le clergé catholique, son caractére bien constaté, les
moyens énormes de dominer les consciences que lui procure le dogme
enseigné par lui, ont depuis longtemps attiré attention des penseurs et des
hommes politiques. On s’est demandé si les sacrifices pécuniaires faits par
I'Etat en faveur du clergé catholique, étaient en rapport avec les services
rendus par celui-ci. On a constaté que depuis trois sic¢cles et surtout depuis
soixante ans, le clergé s’était dénationalisé, en quelque sorte, pour devenir
romain, qu’il avait a peu prés abandonné enseignement moral pour ensei-
gner seulement ses prétendus droits a la domination, que son but principal
semblait étre 'acquisition des biens et que son activité, dirigée vers ce but
était devenue redoutable aux familles, en méme temps que ses menées
politiques étaient une cause permanente de troubles. Par ces considéra-
tions, un grand nombre de personnes ont pensé qu'on ne devait pas faire
de la religion une institution d’Ftat et qu’il conviendrait de revenir au ré-
gime de la Constitution de I’an III, qui abandonnait le culte aux soins de la
propriété privée, parce quelle estimait que le culte satisfaisait a un besoin
d’ordre privé seulement.



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 237

Lorsque le clergé proteste contre cette opinion, ou invoque contre elle
ses prétendus droits de propriété, il nie ou fausse la doctrine juridique. Le
législateur de notre temps a le pouvoir de disposer qu’avait 'empereur
Théodose et la volonté des donateurs et fondateurs qui ont contribué a
former I'ancienne propriété ecclésiastique n’est pas plus respectable que la
volonté des fondateurs qui avaient contribué a former le patrimoine des
temples paiens avant Théodose. Ni ces donateurs, ni ceux de 'époque ou
la France avait un clergé national n’ont songé a doter le clergé tel qu’il est
aujourd’hui, lorsqu’il enseigne des doctrines que ses prédécesseurs ont
combattues avec succes et abandonné des doctrines qu’ils ont proposées et
soutenues. ' Ce sont la des faits dont la certitude est au-dessus de toute
discussion et c’est en les considérant qu'on a reconnu a l'autorité politique
le droit de disposer des biens des établissements publics et de veiller sur les
dispositions testamentaires, ainsi que sur les acquisitions des établissements
d’utilité publique.

Les établissements de ce genre fondés par le clergé catholique se distin-
guent d’ailleurs de tous les autres par un caractere spécial : ils sont P'ceuvre
de « congrégrations », tandis que les autres sont I'ceuvre « d’associations ».
Ce sont la deux formes de groupement des individus que nous devons
¢tudier et distinguer avec soin.

§ 4. — Associations et Congrégations.

I’association se forme par un contrat. Des hommes conviennent de
réunir leurs efforts pour une action commune et de fonder une association
en vue de cette action ; ils en arrétent les conditions, constituent des reve-
nus dont ils reglent 'administration par des statuts, puis ils demandent la
personnalité civile.

L’administration des biens d’association est confiée 2 des mandataires
nommés par élection, a temps, tenus de rendre compte annuellement
de I'exécution de leur mandat. Ainsi, I'association ne peut se maintenir
et durer que par la persistance des volontés qui 'ont constituée : elle est
soumise a un controle permanent, en dehors de celui qui est réservé au
gouvernement. Par la nature des choses, les associations diverses sont
divergentes et ne sont rattachées entre elles par aucun lien autre que ceux
qu’établit 'opinion publique, le véritable pouvoir spirituel.

Quant aux personnes qui ont constitué I'association, qui 'administrent
ou agissent sous sa direction, elles conservent tous les caractéres du ci-

! On peut constater ces changements de doctrine dans le siécle actuel, en comparant les traités de théologie
morale enseignés aux séminaristes il y a cinquante ans, a ceux qu’on lui enseigne aujourd’hui.



238 LIVRE IIl. — CHAPITRE 9

toyen, I'indépendance, la liberté d’action ; elles vivent en famille, recon-
naissent le droit commun et en supportent toutes les charges.

La congrégation, au contraire, est, comme son nom lindique, un trou-
peau, composé de personnes qui se sont détachées de la société civile par
les trois veeux d’obéissance, de pauvreté et de chasteté. Elles ont ainsi
renoncé a la qualité de citoyen' et méme, autant qu’elles Pont pu, a la per-
sonnalité humaine. Non seulement elles n’ont aucune part au choix de
ceux qui disposent de leur travail personnel et des biens communs, non
seulement elles ne leur demandent aucun compte, mais elles les réverent,
leur obéissent sans controle ni observation quelconque et absorbent,
autant qu’elles le peuvent, leur volonté dans la leur. Les supérieurs sont
choisis ou approuvés par lautorité dun prince étranger, indépendant du
gouvernement national. Quand les congrégations prennent a leur charge
un service public, elles n’ont pas pour fin le service, qui n’est pour elles
qu’un accessoire, un moyen : leur fin est plus haute et plus générale : c’est
le salut des ames dans l'autre vie par la domination du clergé catholique
dans celle-ci. Aussi leur action est convergente : elle est dirigée par le gou-
vernement de I’église, en dehors, au-dessus de I'autorité civile du pays et, a
I'occasion, contre elle. Il n’y a la rien qui ressemble, méme de loin, a des
volontés groupées librement, nées de 'opinion nationale et soutenues par
elle, pour divers services déterminés, sous la surveillance de lautorité civile.
La congrégation n’est pas une association, c’est un corps d’armée formé
par des engagements volontaires ayant un but qui n’a rien de civil et obéis-
sant a un prince étranger.

I’association agit en public : on connait ses biens, leur importance, leur
origine, leur emploi. La congrégation agit dans 'ombre : on ne sait ni le
montant, ni la forme, ni origine, ni P'emploi des biens qu’elle possede. Ces
biens peuvent étre détournés de leur destination apparente pour recevoir
une destination inavouable, et si le gouvernement voulait en prendre con-
naissance, il trouverait en face de lui le supérieur, se présentant comme un
propriétaire privé, qui n’a de compte a rendre a personne. On sait a quel
point les congrégations sont chatouilleuses sur ce point | Du reste, dés que
le clergé catholique met la main quelque part, méme dans I'administration
des biens des établissements publics, comme les fabriques et les menses, il
se dérobe par principe au controle de 'autorité civile et s’en rit. C’est un
point sur lequel aucun homme, ayant quelque expérience en ces matieres,
ne peut concevoir le moindre doute. *

! « Les religieux profés sont dans une espéce de mort civile volontaire. » Domat.

2 0na pu le voir, quand les communes étaient tenues de suppléer & I’insuffisance des revenus des fabriques,
et mieux encore, lorsque les fonds destinés a des caisses de retraite pour les prétres vieux et infirmes, ayant
été détournés de leur destination, le gouvernement a nommé des séquestres chargés de les rechercher.



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 239

Dong, ni le législateur, ni 'opinion publique ne peuvent, sans commettre
une erreur grossicre, confondre ensemble I'association et la congrégation.

On peut constater, dans la législation relative a cette matiere, une grave
inconséquence. Autrefois, lorsque les congrégations avaient une existence
reconnue, leurs membres étaient considérés comme retranchés de la so-
ciété civile : ils ne pouvaient hériter, ni par succession, ni par testament', ni
conserver méme les biens qu’ils avaient au jour ou ils prononcaient les
veeux, ni surtout en disposer au profit d'un couvent. Cela était juste parce
que, celui qui fait les trois veeux déclare solennellement qu’il ne remplira ni
les fonctions de pere de famille, ni celles de propriétaire : il déclare aussi
qu’il ne remplira pas les fonctions d’électeur, puisqu’il renonce méme a
avoir une volonté propre, la sienne étant absorbée dans celle du directeur
de la congrégation. A quel titre prétendrait-il obtenir de la loi la rémunéra-
tion de fonctions quil ne remplit pas ? Aucun des motifs qui ont fait éta-
blir les lois de succession et les lois électorales pour les citoyens ordinaires
n’existent lorsqu’il s’agit de la personne qui a prononcé les trois veeux.

Les législateurs de la Révolution avaient pensé que les congrégations
catholiques étaient nuisibles et dangereuses : ils les avaient supprimées.
Alors ceux qui avaient fait partie de ces congrégations reprenaient naturel-
lement leurs droits, parce qu’ils rentraient dans la société civile. * Les biens
des congrégations étaient attribués a I’Etat et les membres de ces congréga-
tions étaient indemnisés par une pension viagere. Ils pouvaient se retirer
dans des maisons ou ils reprendraient la vie commune. La, ils devaient élire
un supérieur et un économe, rédiger eux-mémes leur réglement, en pré-
sence de I'autorité municipale chargée d’en assurer Pexécution. *

Le législateur de 1802 ne rétablit pas formellement les congrégations,
mais il se réserva la faculté d’autoriser I'existence de celle-ci ou de celle-1a,
de telle sorte qu’il existe aujourd’hui des congrégations qui sont autorisées
et d’autres qui ne le sont pas. Nous avons donc, d’une part, des congréga-
tions qui, non seulement existent, mais agissent avec plus d’énergie que
jamais et d’autre part, une législation civile fondée sur la supposition que
les congrégations n’existent pas, si elles ne sont autorisées, et n’existent
qu’a titre précaire, si elles le sont.

! « Les religieux profés ne succédent point : ils sont également exclus par leurs veeux et des successions ab
intestat et des testamentaires. » — Domat. Le méme jurisconsulte dit plus loin : « La profession est con-
sidérée comme une mort civile qui fait le méme effet a regard de leur testament, que la mort naturelle. »

2 « Les ordres et congrégations réguliers dans lesquels on fait de pareils voeux (monastiques) sont et demeu-
reront supprimés en France, sans qu’il puisse en étre établi de semblables & I’avenir.» (Déc. du 13-19 fév.
1790, art. 1)

% |Is demeuraient cependant incapables de succéder en concurrence des autres citoyens et ne succédaient
qu’avant I’Etat.

V. la loi du 14 octobre 1790, titre 1%, art. 12, 17, 21, 22.



240 LIVRE IIl. — CHAPITRE 9

Lorsqu’on signale cette inconséquence, les défenseurs des congrégations
répondent qu'autrefois le 1égislateur reconnaissait Uexistence des veeux et la
validité des engagements qu’ils contenaient, tandis qu'aujourd’hui il ne les
reconnait plus, d’ou ils tirent la conséquence qu’il ne doit pas les connaitre.
Il n’y a la qu’un jeu de mots. Le législateur ne reconnait pas les dettes de
jeu : cela ne Pempéche pas de connaitre les joueurs et de leur appliquer les
lois de police. On a fait une loi contre les associations de plus de vingt
personnes et les partisans des congrégations y ont fort applaudi : ils ont
applaudi plus fort encore lorsque cette loi a été appliquée, méme au-dela de
ses termes. Pourquoi le législateur et 'autorité publique ne s’occuperaient-
ils pas des congrégations et aussi des personnes qui prononcent les trois
veeux P Il est impossible d’admettre que certains individus, qui ont abjuré
les devoirs du citoyen, jouissent des droits de citoyen autrement que par un
privilege injustifié. On ne peut pas admettre davantage que, par cela seul
que le gouvernement n’a pas reconnu une congrégation, il ighore son exis-
tence ou la nie par des déclarations administratives sans effet.

Il ne faut pas surtout vouloir comprendre dans une méme législation
deux choses aussi différentes que I'association — dont les membres, con-
courant a une méme fin en y affectant une partie de leurs biens et de leur
travail, restent indépendants de leurs personnes, libres dans la condition
commune ; et la congrégation — dont les membres ont renoncé a I'in-
dépendance et aux fonctions du citoyen pour s’engager dans une armée
étrangere et hostile.

5. — Résume.

Si nous essayons de résumer les considérations qui précedent, nous
voyons que la propriété individuelle, née d’un long développement histo-
rique chez les peuples héritiers de la civilisation gréco-romaine, est deve-
nue la base de tous les arrangements sociaux sans que sa théorie rationnelle
ait encore été faite et sans qu’on ait bien compris qu’elle était une fonction,
définie plus ou moins bien par les lois civiles et beaucoup moins bien par
la morale courante. Longtemps son essor a été contenu par les lois posi-
tives, par les idées et les meeurs. Les obstacles qu’elle a rencontrés sont loin
d’avoir tous disparu : on peut trouver encore dans la législation positive un
certain nombre de dispositions dont on doit désirer la suppression.

Il ne faut jamais oublier que I'initiative de tous les progres est due a des
particuliers appuyés sur la propriété individuelle ; que c’est par elle que les
sociétés modernes ont acquis la grande puissance industrielle qui les dis-
tingue de leurs devanciéres et leur permet de maintenir une population
plus nombreuse, plus riche et plus libre que celle de toutes les sociétés
antérieures.



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 241

Il n’y a pas en réalité d’autre propriété que celle-la, parce que les
personnes civiles, création de la loi, n’ont pas une personnalité objective
animée des sentiments et des passions du propriétaire : le nom de « pro-
priété » attribué a leurs rapports avec les biens qui leur appartiennent n’est
qu’une fagon abrégée de parler, soit quil s’agisse du domaine public de
PEtat, des départements et des communes, soit quil s’agisse de leur do-
maine particulier, soit qu’il s’agisse des établissements publics ou des éta-
blissements d’utilité publique. Toutes ces prétendues propriétés ont un
caractere administratif, qui les met dans la dépendance immédiate de
autorité souveraine a laquelle elles doivent Iexistence, quelle que soit leur
origine et quel que soit leur caractere.

On ne peut restreindre la propriété privée sans diminuer a la fois la liber-
té et la richesse de tous, tandis qu’il serait possible peut-étre de réduire
utilement I’étendue de la propriété administrative, des revenus qu’elle tire
des impots et des ressources que lui procurent les emprunts. Si la propriété
privée est souvent mal gérée et gaspillée, la propriété administrative Iest
plus souvent encore, pour ne pas dire habituellement, par la raison fort
simple que le propriétaire est responsable de sa gestion et que celui qui
gere la propriété administrative n’est pas responsable.

11 serait donc désirable que la propriété privée s’étendit davantage, tandis
que la propriété administrative et I'ingérence de I'autorité administrative
dans la propriété privée diminueraient dans la méme proportion.

Quant aux congrégations religieuses, il y a lieu de remarquer : — 1° qu’il
n’en est pas fait mention dans le Concordat, et que les lois dont elles peu-
vent étre 'objet n’ont aucun rapport avec ce traité ; — 2° qu’aux termes du
décret du 3 messidor an XII, il y a des congrégations autorisées et recon-
nues (art. 4 et 5), mais que les congrégations non reconnues demeurent
interdites. ' Donc, en ce qui touche aux biens, les congrégations autorisées
doivent étre considérées comme établissements publics ou, selon d’autres,
comme établissements d’utilité publique : les congrégations non autorisées
n’existant pas, leurs biens n’ont pas de maitre et appartiennent a I'Etat.

Cette dernicre proposition, conforme a la doctrine rationnelle, n’est pas
conforme au droit positif. Aux termes de I'article 7 de la loi du 2 juin
1825 : « En cas d’extinction d’une congrégation ou maison religieuse de
femmes, ou de révocation de l'autorisation qui lui aurait été accordée, les
biens acquis entre vifs ou par disposition a cause de mort, feront retour
aux donateurs ou a leurs parents au degré successible, ainsi qu’a ceux des
testateurs au méme degré. — Quant aux biens qui ne feraient pas retour

! « Les lois qui s’opposent & I’admission de tout ordre religieux dans lequel on se lie par des veeux per-
pétuels, continueront d’étre exécutés selon leur forme et teneur. » Art. 3.



242 LIVRE IIl. — CHAPITRE 9

ou qui auraient été acquis a titre onéreux, ils seront attribués et répartis,
moitié aux établissements ecclésiastiques, moitié aux hospices des dépar-
tements dans lesquels seraient situés les établissements éteints... Dans le
cas de révocation, prévu par le premier paragraphe, les membres de la con-
grégation ou maison religieuse de femmes auront droit a une pension ali-
mentaire, qui sera prélevée : 1° sur les biens acquis 2 titre onéreux ; 2° sub-
sidiairement sur les biens acquis a titre gratuit, lesquels, dans ce cas, ne
feront retour aux familles des donateurs ou testateurs qu’apres Iextinction
desdites pensions ».

Nous ne louerons pas cette disposition de la loi, qui nous semble inspirée
par une crainte superstiticuse d’attribuer en aucun cas a I'Etat des biens
d’église, méme au risque de les attribuer de maniere a susciter des proces.

Quoiqu’il en soit, il est incontestable en fait que les congrégations reli-
gieuses ne font pas partie de la religion et pourraient étre détruites sans que
la religion ett été atteinte en quoi que ce fat. Tant que Pexercice du culte
est libre, absolument libre, et que les prétres séculiers qui le célebrent ne
sont pas placés par la loi hors du droit commun, ou n’y sont placés que patr
des privileges avantageux pour eux, on ne saurait affirmer sans mentir que
la religion soit atteinte en quoi que ce soit.

Nous n’avons rien a dire sur la propriété des concessionnaires du do-
maine public, qui n’a pas d’existence légale, mais qui existe en fait et dont
I'importance augmente rapidement. C’est une mati¢re sur laquelle Patten-
tion du législateur pourrait utilement se porter. Il est évident que toutes les
parties du domaine public qui ont été concédées sont susceptibles de de-
venir de véritables propriétés privées, et qu’un grand nombre d’entre elles
pourraient étre aliénées, au grand avantage du Trésor, sans que le public en
souffrit aucun dommage.



CHAPITRE X.

DE LA REDACTION ET DE I INTERPRETATION DES LOIS.

Il n’est peut-étre pas un législateur qui, placé, sans avoir fait de sérieuses
¢tudes spéciales, en présence d’une machine un peu compliquée, d’une
locomotive, par exemple, osat proposer d’y ajouter ou d’en retrancher un
organe. Le méme homme, qui hésite devant la machine, n’hésitera pas, s’il
s’agit de la société, bien autrement compliquée que la locomotive : il pro-
posera hardiment de faire une loi, c’est-a-dire d’ajouter ou de retrancher un
ofrgane nouveau, sans savoir si 'addition ou la suppression proposée facili-
tera le mouvement ou si elle le dérangera, comme la présence d’'un corps
étranger a lorganisme humain en dérange les fonctions. On est hardi,
parce que la loi, s’appliquant a la vie sociale, dont I’élasticité est trés grande,
les effets, bons ou mauvais, de I'acte 1égislatif, ne se manifestent pas a I'ins-
tant, comme ceux d’un organe métallique dans une machine de bronze et
d’acier.

Mais autant une loi semble facile a faire aux esprits superficiels, autant
elle semble difficile aux hommes qui réfléchissent. Toute loi est un regle-
ment imposé aux volontés toujours changeantes des individus pour réaliser
une conception quelconque de rapports sociaux : elle a donc pour objet de
fixer ce que la nature a fait mobile et ne touche que par un coté a ce qu’il y
a au monde de plus complexe. Quel législateur pourrait étre assez éclairé et
assez attentif pour prévoir toutes les questions que soulevera dans la pra-
tique I'application du texte le mieux rédigé ? Qui peut embrasser d’un coup
d’ceil, tout le détail des relations sociales ? Lors méme qu’on laurait em-
brassé a un moment donné, qui pourrait se flatter d’avoir prévu pour toute
la suite des temps, d’avoir pourvu aux besoins que suscite incessamment la
transformation incessante de la société et des individus qui la composent ?

Il est donc impossible de faire une loi parfaite et il est tres difficile d’en
faire une bonne. Pour y réussir, il faut que le législateur ait un esprit ca-
pable d’embrasser, de distinguer et de combiner un grand nombre de con-
sidérations diverses, de prévoir quels effets telle ou telle disposition peut
avoir sur la volonté des hommes. Les personnes qui ont l'esprit étendu,
patient et attentif sont rares. Il faut en outre que le législateur connaisse
bien tout ce qui peut étre connu sur la nature de ’homme et des arrange-



244 LIVRE IIl. — CHAPITRE 10

ments sociaux, et ceux qui ont acquis cette connaissance par des études
sérieuses sont en petit nombre.

Chacun de nous se figure volontiers, des qu’il voit ou croit voir un abus
dans Porganisation de la société, qu’on peut I'éliminer sans peine par une
loi improvisée : le plus souvent on se trompe : 1° parce que I'on prend
pour un abus ce qui n’en est pas un ; — 2° parce que, méme dans le cas ou
'abus est réel, Papplication de la loi causerait des dommages plus grands
que I'abus auquel on veut porter remede ; — 3° patce qu'on a pas étudié
avec soin la portée de la loi et les effets indirects ou de répercussion qu’elle
peut avoir.

C’est surtout faute d’études suffisamment approfondies qu’on a fait plus
d’une fois, non seulement de mauvais projets, mais de trés mauvaises lois.
Nous avons essayé de montrer dans les considérations qui précedent,
combien l'organisation de la société moderne échappait par sa simplicité
aux personnes qui n’ont pas pris la peine de I'étudier et combien on était
exposé, si on tentait d’improviser des lois, a faire tout autre chose que ce
qu’on voulait et méme le contraire de ce que 'on voulait.

Mais laissons la le fond et considérons la rédaction des lois seulement. 11
faut y apporter un style tres simple, tres précis et tres clair, sans ornements
d’aucune sorte. On peut en trouver des modeles dans les écrits des juris-
consultes romains de la bonne époque et dans quelques-unes de nos lois
de la Révolution. Il faut en outre que les termes soient compréhensifs et
rattachent la loi que l'on rédige a 'ensemble de la législation du pays, soit
quelle fasse corps avec cet ensemble, soit qu’elle y introduise un nouveau
principe, soit qu’elle développe un des principes contradictoires qui se ren-
contrent dans toute législation, notamment le principe nouveau, toujours
plus ou moins mélé avec quelque principe ancien encore en vigueur.

Deux systémes peuvent étre suivis dans la rédaction des lois : on peut se
contenter de I’énonciation, dans les meilleurs termes possibles, des prin-
cipes généraux de la loi : on peut aussi chercher a prévoir successivement
les cas particuliers. Le second systeme a généralement été préféré et nous
le regrettons, non sans reconnaitre que des motifs considérables ont causé
cette préférence.

En effet, le premier systéme laisse aux juges et aux administrateurs char-
gés d’appliquer la loi une grande latitude : s’ils sont éclairés et honnétes,
tant mieux : la loi sera mieux appliquée, sans contredit, parce qu’elle sera
vivante en quelque sorte ; mais s’ils manquaient de lumiere ou de probité ?
Soit. Examinons un peu le fonctionnement d’une loi trés réglementaire,
dont les rédacteurs aient voulu tout prévoir. D’abord, quelque peu d’ex-
périence qu’on ait de 'application des lois, on sait que le législateur n’a
jamais et n’aura jamais tout prévu. En second lieu, dans les cas méme ou il
croit avoir tout prévu, les espéces se présentent assez souvent sous un as-



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 245

pect tout autre que celui auquel il avait pensé. En troisieme lieu, quoi que
fasse le rédacteur d’une loi réglementaire, il a toujours dans I'esprit un cas
particulier en vue duquel il rédige chaque disposition et ce cas absorbe
souvent son attention a ce point, qu’il perd de vue les cas qui lui ont sug-
géré d’autres dispositions ; si bien que les divers articles de sa rédaction se
trouvent quelque fois contradictoires ou tout au moins divergents.

Quant aux administrateurs et aux juges chargés d’appliquer la loi, il est
¢vident que le premier systeme de rédaction les intéressera davantage,
parce qu’il engagera leur responsabilité et les obligera a penser, tandis que
le systeme de rédaction réglementaire leur laissera peu a faire et ne leur
suggérera jamais une solution en cas de lacune ou de contradiction. II est
bon que la loi dirige 'administrateur et le juge, mais encore faut-il qu’elle
leur laisse une certaine latitude et ne prétende pas les réduire a I’état de
machines. L’histoire du droit nous enseigne que la plupart des améliora-
tions qui y ont été introduites sont venues de la jurisprudence : or, il est
difficile d’avoir une jurisprudence forte avec une législation réglementaire.

11 serait bon d’éviter aussi, dans la rédaction des lois, le mélange des dis-
positions de procédure avec les dispositions principales : la définition d’un
droit est une chose, la maniére de la faire valoir est une autre chose trés
distincte et d’une importance moindre. Le plus petit inconvénient de ce
mélange, trop fréquent dans notre Code civil, est de rendre ’étude du droit
plus difficile et un peu rebutante, en portant I'esprit a confondre l'acces-
soire et 'essentiel.

LLa question de savoir §’il vaut mieux avoir un Code qu’un droit fondé sur
la coutume et la jurisprudence, a longuement occupé les jurisconsultes au
commencement du si¢cle présent. Elle n’a plus guére aujourd’hui qu’un
intérét spéculatif, parce que partout ou a peu pres la législation a remplacé
ou tend a remplacer la coutume, comme il est inévitable lorsqu’on veut
substituer un droit rationnel a un droit traditionnel. Une question aussi
grave peut-étre, mais qui a été moins discutée et ne peut gucre I'étre, est
celle de savoir s’il vaut mieux se contenter de lois successivement promul-
guées par des législateurs différents, avec des visées différentes, ou s’il vau-
drait mieux codifier cette législation et réviser de loin en loin les codes eux-
mémes. Cette seconde solution est évidemment la meilleure en principe,
mais a une condition : c’est que le législateur chargé de codifier soit plus
éclairé que les rédacteurs des lois sur lesquelles il devra travailler et que
celui qui révise les codes soit plus éclairé que ceux qui les ont rédigés. Ces
conditions ne se rencontrent pas toujours.

Pour obtenir une bonne loi, il est utile qu’elle soit connue en projet, dis-
cutée et critiquée par un assez grand nombre de personnes : il n’est pas
utile qu’un grand nombre concoure a sa rédaction. Un rédacteur, méme
trés capable, qui ne serait pas controlé pourrait commettre des incorrec-



246 LIVRE IIl. — CHAPITRE 10

tions et des omissions fort graves : une discussion sérieuse est tres utile
pour éviter cet inconvénient. La participation d’un grand nombre de per-
sonnes a la rédaction méme de la loi présente un inconvénient plus grave
et dont la gravité augmente avec le nombre des législateurs. Alors, en effet,
une combinaison législative mirement discutée et adoptée apres réflexion,
par des personnes compétentes, peut étre et est souvent renversée par un
amendement improvisé, sous linspiration de vues particulieres plus ou
moins étroites, par une personne incompétente, mais habile a manier les
arguments de sentiment. Il peut arriver aussi que des idées différentes ou
méme opposées se manifestant au moment de la rédaction, on adopte, de
guerre lasse, et par transaction, des rédactions peu intelligibles et d’une
interprétation difficile.

Une fois la loi faite, qu’elle soit bonne, médiocre ou mauvaise, il s’agit de
lappliquer et pour I'appliquer, il faut la comprendre.

Les personnes étrangeres a 'étude du droit pensent que la rédaction et
intelligence d’un texte 1égislatif sont choses faciles et aussi faciles tout au
moins que la rédaction et linterprétation d’'un contrat commercial. C’est
une erreur que la moindre étude dissipe bien vite et qu’atteste le grand
nombre des travaux qui ont pour objet I'exposition ou linterprétation
des lois.

Ces travaux sont de deux sortes. Les uns, entrepris par des jurisconsultes
spéculatifs, ont pour objet une exposition et une interprétation théorique
de telle ou telle partie de la législation, pour I'enseignement. I’ensemble de
ces travaux constitue ce qu’on appelle « la doctrine ». Les autres travaux
sont entrepris en vue des faits, sur chacune des affaires qui sont présentées
devant les juges et sur lesquelles ils sont obligés, par profession, de statuer.
Ces interprétations constituent ce qu'on appelle la « jurisprudence ». La
doctrine et la jurisprudence remédient incessamment aux obscurités et aux
lacunes que I’étude et la pratique de I'application font découvrir dans les
textes législatifs.

Drapres quels principes doit-on se guider en présence d’un texte obscur
ou insuffisant ou dans lequel on rencontre, a coté des lacunes, des répéti-
tions, quelquefois méme des contradictions ou apparentes ou positives ? A
quel point de vue faut-il se placer ? '

Un certain nombre de jurisconsultes aiment a considérer tout texte de loi
comme sacré et parfait en lui-méme : ils cherchent dans sa lettre un moyen
de combler les lacunes, d’éclaircir les obscurités et de dissimuler les con-
tradictions. Partant de la, ils adoptent naturellement la méthode des théo-

! Nous ne nous occupons pas ici des régles d’interprétation de détail qui se trouvent énoncées au Digeste, .
I¥, t. 111, et reproduites par tous les jurisconsultes avec quelques additions. 1l ne s’agit ici que des méthodes.



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 247

logiens, qui argumentaient sur la Bible et sur une tradition plus ou moins
authentique. On considérait ainsi les textes de la législation romaine dans
nos provinces de droit écrit et si la multitude des coutumes permettait aux
jurisconsultes des autres parties de la France d’avoir Pesprit plus libre, ils se
sont inclinés sans peine lorsque les textes coutumiers et romains ont été
remplacés par le Code civil.

Ce Code a été, des sa promulgation, 'objet d’une vénération marquée,
hors de toute proportion avec sa valeur intrinséque, et cette vénération a
été longtemps intolérante. Elle était née de la satisfaction avec laquelle on
voyait disparaitre ces multitudes de lois et de jurisprudences différentes
dont on avait longtemps souffert. Un seul Code, appuyé par une jurispru-
dence unique réglée par la Cour de cassation ! C’était une amélioration
incontestable que 'on considérait volontiers comme la perfection, surtout
lorsque 'on rencontrait dans le Code les principes fondamentaux de la
société moderne. On oubliait volontiers la légereté avec laquelle il avait été
congu et rédigé, les restrictions sans nombre qui s’y trouvaient conservées,
les articles inutiles en forme de déclarations de doctrine et ceux qui s’ap-
pliquaient a des faits sociaux qui avaient cessé d’exister, etc. On avait un
Code, un Code unique, cela suffisait et il aurait été vingt fois pire qu’on
'aurait encore acclamé et applaudi.

Aujourd’hui, le temps et les changements qu’il apporte, ’habitude et
I'usage du Code ont refroidi ce premier enthousiasme. Toutefois, i en
reste encore quelque chose et il ne faudrait peut-c¢tre pas chercher bien
longtemps pour trouver des jurisconsultes graves, qui considerent le Code
comme la « raison écrite », qui professent pour lui la vénération que leurs
prédécesseurs avaient pour les Pandectes et pour la Bible.

Ce point de vue nous semble peu favorable a une bonne interprétation
de la loi, parce qu’il rétrécit et abaisse I'esprit du jurisconsulte. Chercher
dans la lettre méme du Code, dans des articles éloignés les uns des autres,
et souvent sans lien I'un avec lautre, I'interprétation des obscurités et la
conciliation des contradictions, c’est introduire des solutions de fantaisie,
sans fondement sérieux et sans autorité : improviser des théories sur des
mots dont on étend ou dont on restreint le sens, selon les besoins du mo-
ment, c’est en quelque sorte torturer et vicier le droit, comme les casuistes,
par 'emploi de l]a méme méthode, ont torturé et vicié la morale.

C’est un reproche que 'on peut adresser avec raison a quelques-uns des
hommes qui, chez nous, ont travaillé sur la doctrine et se sont fait admirer
par une subtilité ingénieuse. Loin d’étudier le texte franchement, avec un
esprit libre et de résoudre de leur mieux les difficultés révélées par la pra-
tique, ils ont posé avec soin et séparément, autant qu’ils 'ont pu, chaque
mot du texte pour y chercher des difficultés et en imaginer a plaisir. Un
texte est-il susceptible de deux, de trois, de quatre interprétations diffé-



248 LIVRE IIl. — CHAPITRE 10

rentes, ils s’y attachent, s’y intéressent, s’y complaisent. S’ils ont inventé
une troisicme, une quatricme, une cinquiéme interprétation bien imprévue,
a laquelle personne n’ait jamais songg, ils triomphent, ils ont montré qu’ils
possédaient, comme disent quelques-uns, Uesprit juridique ; ils ont inventé
ce quon appelle un « systeme juridique ». On a dit que cette manicre, un
peu sophistique et tres superficielle d’étudier les textes, était excellente,
quelle était la meilleure pour « approfondir » cette étude.

Cette opinion nous semble erronée. On ne voit pas clairement en quoi
cette subtilité raffinée peut étre utile a lintelligence ou a la pratique du
droit. On voit tres nettement, au contraire, comment elle peut obscurcir les
notions les plus claires et surtout renverser les principes généraux en abu-
sant des termes plus ou moins obscurs, dans lesquels ils ont été énoncés,
en les comparant a de vieilles maximes, a des brocards ou proverbes juri-
diques, aussi peu liés entre eux que les proverbes populaires et en exagé-
rant tel ou tel détail. On peut aller fort loin avec cette subtilité, surtout
dans étude d’une législation réglementaire, rédigée de telle sorte, qu’un
principe semble énoncé en termes particuliers, tandis qu'un détail infime
y est énoncé en termes généraux : on peut aller peut-étre jusqu’a la con-
naissance de la législation positive existante, mais jamais on ne saurait la
perfectionner.

L’abus de cette méthode d’interprétation peut étre reproché surtout a
quelques-uns de ceux qui ont écrit sur la doctrine, sans autre préparation
que la lecture prolongée des écrits de leurs prédécesseurs, sans autre médi-
tation que celle dont les termes du texte étaient le sujet. Ces hommes, re-
commandables par leur érudition, mais privés de toute expérience de la vie
réelle, ont pris plus d’une fois les mots pour des choses et les choses pour
des mots. La jurisprudence pratique a généralement échappé a cette cause
d’erreur et s’est plus souvent inspirée d’une opinion publique plus ou
moins éclairée, souvent terre a terre, et n’a marché qu’avec une excessive
timidité ; elle n’a pas commis de grands écarts. Cette jurisprudence est
lente dans 'amélioration du droit ; mais elle irait d’un pas plus rapide, si
I'opinion publique 'exigeait.

On rencontre quelquefois dans la jurisprudence, aussi bien que dans la
doctrine, une forme d’argumentation qui semble plausible en premier
abord, mais qui est en réalit¢é mauvaise et dangereuse. C’est celle par
laquelle on cherche et on invoque, pour interpréter la loi, 'intention du
législateur.

Que peut bien étre et comment peut-on constater I'intention du législa-
teur ?

Une loi est toujours le résultat de la collaboration d’un certain nombre de
personnes et ces personnes adoptent souvent une disposition législative
avec des vues et des intentions tres différentes les unes des autres. On peut



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 249

invoquer les termes d’un exposé des motifs, d’'un rapport, d’un discours,
mais ces termes expriment seulement la pensée de celui qui s’en est servi :
ils n’expriment pas les pensées souvent différentes ou méme opposées de
tous ceux qui ont voté la loi. Lorsquun amendement improvisé est venu
bouleverser toute '’économie d’un projet ou lorsquune disposition a été
adoptée, de guerre lasse, par transaction, comme prix d’une autre disposi-
tion, ou est I'intention du législateur ?

Drailleurs, cette intention fat-elle connue, certaine, constatée avec toute
authenticité possible et méme impossible, elle n’a pas force de loi et ne
saurait faire loi a aucun titre. Le législateur n’est ni dieu ni demi-dieu ; c’est
un homme investi pour un temps d’une fonction souveraine, mais faillible,
comme les autres. Le législateur est méme plus exposé a l'erreur, parce que
son métier est tres difficile, parce qu’il y est lui-méme bien souvent peu
préparé et parce qu’il n’est pas responsable des erreurs quiil peut com-
mettre. Si la loi est respectable, c’est parce qu’il faut une regle et que la loi
est la regle obtenue par des procédés qui, jugés les meilleurs, ont eu I'as-
sentiment de tous ; ce n’est pas du tout parce qu’elle exprime lintention
temporaire et changeante du législateur. Combien de fois d’ailleurs le légi-
slateur s’est-il trompé en édictant des dispositions dont 'effet a été tout
autre que celui qu’il avait en vue, ou méme tout a fait contraire | Combien
de fois une loi inspirée par des intentions excellentes a eu de mauvais ef-
fets, tandis qu’une loi inspirée par des intentions tout autres donnait des
résultats utiles | Une histoire comparée des intentions du législateur et de
Ieffet des lois serait bien piquante et bien instructive.

Les observations qui précedent s’appliquent a linterprétation des lois
contemporaines, de celles qui datent d’hier. S’il s’agit d’interpréter des lois
anciennes nous rencontrons des objections bien autrement graves contre
I'intention du législateur invoquée comme autorité légale. Lorsque ces lois
ont été rédigées, le législateur et ses contemporains étaient sous I'empire de
certaines idées et en présence de certains faits sociaux ; depuis cette
époque il est survenu d’autres idées, d’autres habitudes, d’autres intéréts,
des pouvoirs politiques d’un autre caractére. Qui songerait a interpréter
aujourd’hui les lois et décrets du premier empire, relatifs aux cultes, par
I'intention du législateur ? Qui pourrait interpréter par la méme intention
certaines dispositions du Code civil rédigées a une époque ou la propriété
mobilicre n’avait pas le centieme de 'importance qu’elle a aujourd’hui ? Et
quand il s’agit d’appliquer aux chemins de fer un édit de 1607 !

Si nous remontons plus haut dans I’histoire du droit et jusqu’a ses ori-
gines, nous constatons sans peine que les lois si nombreuses qui, dans le
cours des siecles, ont déterminé le caractere et les limites de la propriété
privée, ont été congues, rédigées et acceptées par des hommes qui igno-
raient la théorie et la raison d’étre de cette propriété. Ils avaient méme par-



250 LIVRE IIl. — CHAPITRE 10

fois sur cette matiére des idées qui nous semblent fort étranges. ' Cepen-
dant, c’est sous 'empire de ces lois et par leur influence que la propriété
privée est née, a grandi peu a peu, et s’est enfin dégagée sous une forme
que les législateurs de la haute antiquité n’avaient pas soupgonnée. Ce
résultat aurait-il pu étre obtenu si I'intention des législateurs eut été con-
nue et si on avait interprété les lois suivant cette intention ? Non. L’in-
tention du législateur est inspirée par I’état social en vue duquel il travaille ;
lorsque cet état a changé, il n’y a plus et ne peut plus y avoir d’intention du
législateur.

Est-ce a dire que, comme quelques personnes 'ont pensé, on doive
abandonner, comme inutile, ’étude des textes anciens, et suivre dans
I'étude le cours de la jurisprudence contemporaine ? En aucune fagon.
Un praticien vulgaire peut procéder ainsi et réussir dans sa pratique. Mais
celui qui veut mériter le nom de jurisconsulte ne saurait se contenter de si
peu. Il étudiera longtemps et avec attention ces textes comme des docu-
ments historiques tres instructifs dans lesquels seulement il peut acquérir
Iintelligence du droit et de ses variations. Ceux du droit romain auront
pour lui un intérét spécial, parce qu’ils sont le recueil de toutes les notions
juridiques du monde gréco-romain et parce que, apres un retour offensif
de la barbarie et des coutumes antérieures a ce droit, toutes les législations
modernes lui ont fait des emprunts tels qu'on peut le considérer comme
leur fondement. Ces textes sont les plus importants des documents a
¢tudier pour qui veut comprendre comment nait le droit, comment il
s’améliore et se transforme par le progres des idées et de la civilisation.

En fait, il convient que la législation, lorsqu’elle est tolérable, ait une cer-
taine stabilité. Cependant la société change et il est rare que le législateur
ancien ait eu des vues assez élevées et assez larges, pour que des besoins
nouveaux n’amenent pas, ou de nouvelles lois, ou une interprétation nou-
velle des lois anciennes. Le plus souvent, c’est la jurisprudence qui, peu
a peu, renouvelle et complete les lois, comme nous le montre Thistoire
entiere du droit. C’est pour cela quil importe d’avoir des jurisconsultes
éclairés, dont lintelligence ouverte et large soit législative, si 'on peut
s’exprimer ainsi, capables d’interpréter les textes, non par des rapproche-
ments forcés ou par des inventions plus ou moins subtiles, ou par des re-
cherches sur l'intention du législateur, mais par des considérations dignes
du législateur.

La véritable regle d’une bonne interprétation des lois doit étre tirée d’une
étude approfondie des principes de la législation moderne, car c’est dans le
sens de ces principes que doivent étre résolues toutes les questions dans

V. Fustel de Coulanges, La Cité antique.



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 251

lesquelles on trouve le texte obscur ou insuffisant. Au lieu de chercher
quelle a été autrefois 'intention du législateur, il faut chercher celle qu’il
devrait avoir en face de la difficulté qui se présente aujourd’hui. Les prin-
cipes généraux doivent étre, si Pon peut ainsi dire, la conscience de
’homme chargé d’appliquer la loi, qu’il doit l'interpréter avec fermeté, sui-
vant cette conscience. Telle est la regle d’'une bonne interprétation des lois.
C’est la plus respectueuse pour le législateur, puisqu’elle suppose qu’il a
toujours voulu le bien, qu’il I'a voulu avec prévoyance et bon sens.

Seulement, pour que cette regle fit bien appliquée, il faudrait que le droit
fat étudié, non davantage, mais autrement qu’il ne I'a été depuis le Code
civil. 11 faudrait qu’on étudiat d’abord tout ce qui peut étre connu des lois
naturelles qui régissent les sociétés humaines, lois sur lesquelles sont
fondés les principes méme de notre droit positif. Il faudrait qu’on étudiat
ensuite tres sérieusement lhistoire des législations et de la formation
successive des idées juridiques, et qu’on apprit a considérer les lois en
vigueur, non comme l'expression d’une pensée divine, mais comme des
productions historiques respectables sans superstition. Il arriverait peut-
étre alors que, sans prendre avec la loi les libertés que prenait le préteur
romain, la jurisprudence s’affranchirait un peu plus de la doctrine actuelle
et rendrait des services plus grands.






CHAPITRE XI

DE LA MORALE ET PLUS PARTICULIEREMENT
DE LA MORALE CIVIQUE.

§ 1. — Introduction.

Le droit et la morale sont attachés 'un a autre par des liens étroits et on
n’admettra jamais quun jurisconsulte puisse étre digne de ce nom il
ignore la morale. Il importe d’autant plus d’appeler sur elle Pattention du
lecteur, que jamais peut-¢tre depuis deux mille ans, cet art si important
n’a été plus négligé quaujourd’hui. Les prétres, autrefois chargés de I'en-
seigner, ne s’en occupent guere et nulle part, jusqu’a ces dernieres années,
on ne trouvait la morale sur les nombreux programmes de notre ensei-
gnement public. La plupart de nos contemporains semblent penser que la
morale est connue et bien connue de tous, des le premier age, si bien que
quelques écrivains prétendent I'enseigner par un simple appel a la cons-
cience, ce qui est une erreur manifeste. En effet, la conscience de chacun
de nous est formée par le premier enseignement et modifiée par 'en-
seignement de 'expérience pendant tout le cours de la vie. L.a conscience
de chacun est donc un produit de la tradition familiale ou nationale, plus
ou moins modifié par I'expérience, par I’habitude et, chez un petit nombre,
Iélite, par un travail personnel réfléchi.

Nous n’avons ainsi qu’une morale traditionnelle et empirique sans prin-
cipes bien arrétés, qui n’a été I'objet, depuis les derniers efforts de la philo-
sophie grecque, de presque aucun travail d’ensemble digne de mémoire,
bien que la plupart des philosophes modernes s’en soient occupés. ' Ce-
pendant, depuis le commencement de I’ére chrétienne, la société a subi des
changements considérables et il n’est pas possible que la morale dont se
sont contentés les hommes de ce temps, satisfasse aux besoins des hom-
mes d’aujourd’hui. Encore n’avons-nous plus la morale de nos lointains
ancétres : les casuistes ont altéré celle que cultivait autrefois la confession’,
et si les philosophes ont discuté les principes jusqu’a la subtilité, ils ont

! Rappelons cependant quelques pensées de Pascal et surtout les études de Vauvenargues.
2 Ceux qui ont écrit pour les séminaires des traités de théologie morale ont rétrogradé sous I’influence des
casuistes.



254 LIVRE IIl. — CHAPITRE 11

trop négligé la pratique. Or, comme l'a trés justement remarqué I'abbé
Fleury, s’il y a quelque chose au monde qui soit essentiellement pratique,
c’est la morale.

Depuis que la morale civique est entrée dans nos programmes d’en-
seignement, on a publié¢ un assez grand nombre de petits traités, dont plu-
sieurs ont pour auteurs des écrivains distingués a divers titres. Ceux que j’ai
lus ne me semblent pas avoir atteint le but : ils se rattachent trop étroite-
ment a la tradition : on y trouve toutes les lacunes et quelques-unes des
erreurs de la morale traditionnelle, une indécision bien naturelle chez celui
qui vient fouler un peu a 'aventure un terrain inexploré.

§ 2. — Morale et religion.

Pour expliquer ce phénomene historique, aussi étrange que remarquable,
il nous faut aborder une question tres délicate plusieurs fois controversée
et plus souvent tranchée sans discussion : celle de savoir jusqu’a quel point
la morale dépend d’un dogme religieux ou philosophique. C’est en effet la
crainte causée par cette question qui a détourné plus d’un penseur de
I'étude détaillée des préceptes de la morale. Ils n’ont pas voulu arréter leur
pensée sur des regles, énoncées depuis des siecles, qu’ils supposaient con-
nues de tous. La plupart des hommes considerent depuis bien longtemps,
et un grand nombre considérent encore aujourd’hui ces préceptes comme
inséparables de la religion, fixes et invariables.

Nous avons déja constaté que ces principes naissaient de l'opinion,
que nous avons appelée le pouvoir spirituel et qu’ils étaient assujettis a la
loi du progres. Si nous avons réussi dans 'exposition qui précede, la ques-
tion est tranchée. Nous devons cependant examiner en face et de plus
pres, opinion contraire a la notre.

On nous dit hardiment : « point de société, point de morale sans religion
et point de religion hors du catholicisme ! » Ecartons cette derniére affir-
mation, qui est contredite par toute I’histoire, et examinons la premiere.
Est-il vrai que la société ne soit pas possible sans religion ? Admettons, si
on le désire, que la société contemporaine ait une religion et que toutes les
sociétés dont nous avons oui parler aient été ou soient dans le méme cas.
C’est faire assurément une concession bien large et un peu bénévole : mais
elle est faite. Qu’est-ce qu’une religion ? C’est sans doute un ensemble de
croyances relatives a l'origine et a la fin de I'univers et de 'homme,
croyances auxquelles se rattache plus ou moins étroitement un ensemble
de préceptes pour la conduite de la vie. Les opinions constituent le dogme
et les préceptes constituent la morale.

Considérons d’abord le dogme. Il se compose d’opinions relatives a des
mati¢res dont ’étude n’est accessible qu’a un petit nombre d’esprits culti-



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 255

vés, ou d’affirmations que 'on déclare incompréhensibles et qui le sont. Ni
les opinions passées en dogme, ni les mysteres n’ont jamais eu beaucoup
de prise sur les ames. On a pu, par divers moyens, faire répéter a des mil-
lions d’¢tres humains les mémes formules verbales : on n’a pu faire que
ces formules présentassent le méme sens a un grand nombre d’intel-
ligences inégales, inégalement cultivées : chacun a compris ce qu’il était
capable de comprendre, et rien au-dela. Lorsqu’il est devenu dangereux de
discuter, on s’est tu, d’abord pour cacher ce qu'on pensait, puis, le grand
nombre a cessé de penser, particulicrement sur ce que les prétres décla-
raient inintelligible.

Mais il n’est pas facile de maintenir les esprits dans Iinertie : les peuples
ont donc imaginé des drames légendaires plus ou moins rattachés au
dogme : ils ne raisonnaient plus, mais imaginaient au point de créer tout un
monde de personnages toujours occupés, pour le bien ou pour le mal, de la
vie des hommes et exercant sur elle une influence. Au milieu de toutes ces
puissances amies et ennemies, que devenait la morale ? Que devenait-
elle au milieu d’une société civile vouée a la violence, a I'ignorance, a la
barbarie ?

Lorsque I'on parle de morale, il faut distinguer avec soin la morale pro-
fessée de la morale pratiquée. La premicre est pour le discours, pour les
autres ; la seconde est pour nous-mémes et se montre par les actes : c’est la
seule qui ait une réalité. La morale professée a toujours eu une sanction
dans le dogme et chez nous une sanction que 'on peut qualifier de « judi-
ciaire ». Si les peuples ont cru sincerement au dogme, la morale pratiquée
a du se rapprocher beaucoup de la morale professée. Ecoutez les témoi-
gnages de lhistoire sous toutes leurs formes, récits graves ou légers, de
faits réels et de faits imaginaires, histoire ou chronique, romans, fabliaux,
contes ou chansons, vous verrez partout considérer la vie comme indé-
pendante de la morale, et celle-ci oubliée ou traitée comme les préceptes
d’un pédagogue ignorant, pédant et maussade, justement en butte aux
espicgleries des enfants.

Dong, et a examiner les faits sérieusement, sans parti pris, la morale pro-
fessée n’a eu d’influence que sur un petit nombre d’individus. Les puissants
n’ont jamais tenu compte de ses préceptes : les multitudes, ou ne les ont
pas compris, ou n’y ont plus songé. Voila un résultat qui nous semble
absolument constaté, pour toute personne un peu versée dans I’étude
de I’histoire et qui a réfléchi.

Il ne nous semble pas moins incontestable que la morale pratiquée a fait
des progres. Clest par elle, par exemple, pour ne parler que de la France,
que la puissance royale s’est rendue populaire par la répression du brigan-
dage et I'extinction des guerres féodales. Les relations entre les hommes
sont devenues plus stres, les contrats mieux observés, etc. Seulement le



256 LIVRE IIl. — CHAPITRE 11

progres a été le résultat, non de Penseignement proprement dit, mais de
besoins sociaux mieux sentis et plus éclairés. L’enseignement lui-méme est
demeuré lettre morte, méme pour ceux qui étaient chargés de le donner. 11
ne semblait avoir un peu de puissance que sur les points ou il se trouvait
renforcé par Popinion générale permanente, par le pouvoir spirituel.

Jamais, ce nous semble, ce que 'on appelle la « sanction » par excellence
tirée des conditions de l'autre vie n’a été sentie, si ce n’est par un petit
nombre de personnes et par les affaiblis, vieillards et mourants, aupres
desquels on en a largement abusé, contre toute morale et toute décence.

Considérant, en fait, 'histoire du passé et du présent a ce point de vue,
nous n’hésitons pas a croire quune socié¢té humaine peut tres bien vivre et
se développer, sinon sans religion, au moins sans dogme invariable, sans
ministres payés et sans culte officiel.

Quant a la religion, il en existe toujours une, je ne dirai pas naturelle-
ment, mais nécessairement. En tout temps, en effet, les hommes ont une
opinion sur la constitution de 'univers et sur leur destinée. C’est la ce que
désignait le mot dogme dans la philosophie grecque et c’est encore le
dogme, par excellence. En tout temps aussi les hommes ont une morale.
Comme la réunion du dogme et de la morale constitue la religion, il y a
nécessairement toujours une religion, plus ou moins bonne, plus ou moins
acceptée et éclairée.

Cette religion existe chez nous et chez toutes les nations de notre
groupe ; elle existe aussi chez des peuples appartenant a des groupes diffé-
rents, mais la, elle est sensiblement autre, dans le dogme et dans la morale.

Ne nous occupons que du groupe auquel nous appartenons.

Dans ce groupe, le dogme est constitué par 'ensemble des croyances
de la science, la morale, par I'opinion publique sur les rapports que les
hommes doivent avoir les uns avec les autres. I’ensemble du dogme et de
la morale constitue la religion. — « Et la sanction, nous dit-on, et la sanc-
tion | Vous oubliez la sanction | Qu’est-ce qu'une morale dépourvue de la
sanction des récompenses et des peines de I'autre vie ? » Arrétons-nous un
peu. Voila deux hommes qui vont se battre en duel sérieusement. Ces deux
hommes sont-ils animés par les calculs de I'intérét personnel ? Il serait
difficile de le soutenir. Sont-ils poussés au meurtre 'un de l'autre par les
nécessités de la défense ? Non. Ils ont vécu cote a cote en bonne intelli-
gence pendant des années. Sont-ils approuvés et excités par les théolo-
giens ? Les théologiens les damnent. Par les moralistes ? Les moralistes les
blament. Par les législateurs ? Les législateurs les condamnent. Sont-ils
emportés par un acces soudain de passion guerriere ? Pas du tout. Ils sont
de sang-froid, estiment probablement qu’ils font une sottise et, si un sen-
timent les domine, c’est I'inquiétude, peut-étre la peur, et ils vont se battre
pour montrer qu’ils n’ont pas peur ! Quelle est la puissance extérieure et



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 257

coercitive qui les pousse, qui les force a se couper la gorge ? Le point
d’honneur, Topinion de la société dans laquelle ils ont vécu. Voila une
sanction. Dans I'exemple que nous avons pris, cette sanction s’applique a
un acte mauvais, mais qui nous montre bien I’énergie que I'opinion peut
atteindre.

Cette énergie est moins grande et surtout moins apparente dans une mul-
titude d’actes humains, mais elle se fait sentir avec force en présence du
meutrtre, du vol, de tous les crimes bien universellement reconnus : elle est
plus faible lorsque les manquements sont moindres ou plus discutables. 11
est remarquable que 'exercice de la répression judiciaire rend P'opinion
moins apparente, précisément parce qu’il la satisfait. Peut-étre en est-il
de méme d’une prédication officielle. On se désintéresse de la morale en
voyant des hommes chargés de I'enseigner et de la connaitre mieux que
vous, avec lesquels on n’est méme pas admis a discuter. On entend leurs
discours : on en prend et on en laisse, suivant la locution vulgaire et on va
en son particulier, sans rien dire, suivant sa fantaisie propre ou le sentiment
des personnes que 'on fréquente. Ce sont de mauvaises conditions pour la
constitution d’une forte opinion publique.

Elle n’en est pas moins la vraie, la seule sanction de la morale pratiquée,
et elle peut devenir beaucoup plus forte par enseignement mutuel de tous
par tous.

N’insistons pas sur cette maticre, déja traitée, qui exigerait encore des
développements trop longs un peu hors de notre sujet et revenons a la
morale', plus spécialement a la morale civique.

§ 3. — De la morale civigue. — Devoirs économiques.

Il semble que la morale tout entic¢re soit comprise sous ce nom et nous
croyons que cela devrait étre, car toutes les qualités que 'on demande a
’homme de bien, au citoyen de I'univers, doivent étre demandées au ci-
toyen frangais. Si on semble penser autrement, cela tient a ce qu’on est
encore sous I'empire d’'une morale commandée, en dehors de laquelle se
trouverait la morale civique. Il y a la une erreur : la morale civique est
une partie de la morale générale et nullement une morale distincte. C’est la
partie qui se rapporte aux devoirs de ’homme considéré comme citoyen
participant a la vie de la nation.

Vivre de son travail ou gagner sa vie est le premier devoir d’un citoyen :
c’est celui que remplit le plus grand nombre des hommes. Il faut, pour s’en
acquitter, étre capable de travail, chercher sans cesse 'emploi de ce travail,

1 V. pour la morale générale mon Précis de morale rationnelle.



258 LIVRE IIl. — CHAPITRE 11

faire face aux variations des marchés, aux accidents de toute sorte, soutenir
avec fermeté la lutte pour la vie en concurrence avec tous, inventer, se
retourner : il y a dans 'accomplissement de ce devoir des moments diffi-
ciles, mais il ne faut jamais désespérer, car I'extréme besoin fait trouver a
’homme des ressources auxquelles il n’aurait jamais songé et qu’il ett été
incapable de découvrir dans une vie tranquille. La lutte pour la vie, impo-
sée par la nature, est de tous les jours, de toutes les heures : c’est une lutte
sans repos dans laquelle 'homme est souvent aussi exposé que sur le
champ de bataille le plus meurtrier, mais dans laquelle il doit combattre
avec la méme énergie que sur le champ de bataille, jusqu’a la mort.

Dans cette lutte, le citoyen ne doit compter sur le secours gratuit d’aucun
autre, parce qu'aucun autre ne lui doit rien au-dela de ce qu’il paie de son
travail.

Encore moins peut-il invoquer le secours de I'Etat ou de la société. Si le
gouvernement voulait le secourir au nom de I’Etat, il ne le pourrait qu’en
prélevant le secours sur les fonds percus par contrainte sur les autres ci-
toyens, et affectés a une destination tout autre, au maintien de l'ordre, de la
justice et de la paix. Il y aurait plus d’injustice encore a réclamer une réot-
ganisation sociale. I’organisation actuelle est le résultat du travail des
nombreuses générations qui nous ont précédés pour améliorer de leur
mieux la condition primitive du genre humain. Que peut réclamer contre
ce travail I'individu né d’hier, qui n’y a pris aucune part, qui ne s’est pas
méme donné la peine d’étudier 'organisation sociale dans laquelle il vit et
dans laquelle il se montre incapable de comprendre son role, de remplir
son premier devoir ? Qu’il soumette ses propositions de réforme a 'opi-
nion publique, c’est son droit : mais qu’il les formule comme des ordres
infaillibles et prétende les imposer par la violence, sans discussion, voila
une prétention monstrueuse, qui serait révoltante si elle n’était ridicule.

Quelque désir qu’on ait de restreindre la morale civique, il n’est pas facile
de n’y pas retenir un grand nombre de préceptes qui appartiennent aussi a
la morale générale : ce sont ceux qui se rattachent le plus étroitement aux
arrangements sociaux, en dehors de la forme et de I'action du gouverne-
ment. I faut que le citoyen, alors méme qu’il est le plus indépendant de
cette action, coordonne son activité avec celle d’'un gouvernement normal.

Essayons d’exposer briévement, sous la forme de préceptes concis, les
principaux devoirs du citoyen considéré comme tel.

Vis de ton travail, soit en employant ton effort intellectuel et musculaire
a Pacquisition des objets nécessaires a la satisfaction de tes besoins, soit en
t’appliquant a la conservation des capitaux acquis par ton travail ou trans-
mis légalement par don, succession ou testament.

Quand tu vends, achétes, échanges, soit des services, soit des marchan-
dises, par des contrats légitimes, et que tu tires de la une rémunération qui



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 259

suffit a tes besoins, tu vis de ton travail, rémunéré au jugement de celui
auquel tu en cedes les fruits. Ce jugement mesure la rémunération qui
t’'appartient et au-dela de laquelle tu ne peux légitimement rien prétendre.
Si tu trouves ta rémunération insuffisante, réduis tes besoins ; ou fournis,
dans ta collaboration avec les autres hommes, des services qui vaillent
davantage.

Vis de ton travail : c’est la condition imposée par la nature au genre
humain. Tu ne peux te soustraire a cette condition qu’en vivant du travail
d’autrui et tu n’as aucun droit sur le travail d’autrui.

Vis de ton travail, C’est la seule condition a laquelle tu puisses mener une
vie digne et indépendante. Tant que tu vis des biens de ta famille, tu es un
mineur, quel que soit ton age : tu n’as pas conquis la vraie majorité, la ma-
jorité économique. Si tu vis du bien d’autrui, obtenu par des flatteries, tu es
un parasite ; si tu I'obtiens par des sollicitations et des plaintes, tu es un
mendiant ; si tu 'obtiens par fraude, tu es un escroc ; si tu 'obtiens par
violence, tu es un voleut.

La société ne subsiste que par ceux qui ne sont ni parasites, ni mendiants,
ni escrocs, ni voleurs, par ceux qui vivent de I'exercice d’une profession
légitime : eux seuls sont les vrais citoyens.

L’homme qui ne peut soutenir la lutte n’a rien a espérer légitimement au-
dela des secours affectés a son usage par la volonté libre des particuliers,
sans y avoir d’ailleurs aucun droit personnel.

Le bon citoyen ne demande au gouvernement que la sécurité pour sa
personne, pour la possession de ses biens et la liberté de son travail. C’est a
son effort propre, isolé ou combiné volontairement avec celui des autres
individus, qu’il demande tout le reste.

Le citoyen doit tous les services publics que la patrie et les lois réclament
de lui, notamment 'imp6t et le service militaire : il remplit ses devoirs de
contribuable et de soldat, comme tous les autres, simplement, franche-
ment, dans toute leur étendue.

Le citoyen doit obéissance aux lois, parce que la société ne peut se main-
tenir sans régles, et que les lois, fussent-elles mauvaises dans son opinion,
sont les regles les meilleures que le législateur ait su trouver. Le citoyen est
plus étroitement tenu d’obéir aux lois que les lois elles-mémes I'appellent a
concourir a leur formation et a leur amélioration.

Tels sont les devoirs du citoyen considéré comme homme privé. Ils sont
assez généralement remplis, méme par ceux qui ne les comprennent gucre.
En effet, dans les fonctions de I'agriculture, du commerce et de 'industrie,
le devoir se confond presque toujours avec les inspirations de lintérét
personnel bien entendu. Pour le reste, les lois qui définissent le devoir en
imposent I'accomplissement, méme par la contrainte. Toutefois, dans
I'exécution de ces lois, il y a toujours une grande différence entre celui qui



260 LIVRE IIl. — CHAPITRE 11

remplit son devoir par force, comme un esclave, et celui qui le remplit avec
une volonté libre, par conviction, comme un citoyen. Quant au devoir de
ne demander rien d’injuste au gouvernement, il ne semble, quoique
trés certain, ni connu, ni méme soupgonné par un trop grand nombre de
personnes.

§ 4. — Du patriotisme.

Ici, nous devons faire une digression pour considérer spécialement le
sentiment qui anime toute morale civique, le patriotisme.

Le patriotisme est "amour de la patrie, du groupe humain auquel nous
appartenons.

Ce sentiment né dans les luttes soutenues par notre groupe contre les
autres groupes humains, a été inspiré par les nécessités de I'attaque et de la
défense. L’homme qui en est animé désire que sa patrie soit aussi grande et
aussi forte que possible : il désire donc pour elle toutes les conditions de la
grandeur et de la force, notamment : la plus grande union possible des
citoyens, enseignement le plus élevé, la richesse la plus grande et la popu-
lation la plus nombreuse possible.

Le patriotisme vulgaire s’imagine que la prospérité de son pays ne
peut étre obtenue qu’aux dépens des autres, comme on a cru longtemps
qu’entre particuliers « le profit de I'un était le dommage de I'autre ». Cest
une idée ancienne et fausse, vingt fois réfutée, mais bien difficile a effacer
de P'esprit des hommes : elle n’est pas plus vraie des peuples que des indi-
vidus : ils travaillent les uns et les autres a une ceuvre d’intérét commun et
ne se combattent que sous 'empire d’une erreur suggérée par une cupidité
injuste ou par un amour-propre insensé.

Le patriotisme de '’homme civilisé est un sentiment plus haut et plus
large. I1 aime le groupe auquel il appartient, cherche comment il pourrait
le fortifier, le perfectionner, le rendre estimable et respectable entre les
groupes humains et n’a pour ceux-ci qu’une haine purement défensive. Il
peut se défier de leurs gouvernements, prendre des mesures de précaution
contre leurs manceuvres et leurs surprises ; il peut aussi se défier des indi-
vidus étrangers animés du patriotisme étroit et vulgaire, sans chercher les
moyens de leur nuire au-dela de la défense 1égitime.

Ce patriotisme, qui est le vrai, porte avec vigilance une partie de son at-
tention a Pextérieur. Il accepte quelquefois la guerre comme un malheur
inévitable et se soumet courageusement aux sacrifices qu’elle impose : mais
il porte plus volontiers et plus largement son attention a l'intérieur, désirant
avec ardeur voir la patrie forte et grande, s’élevant par ses efforts, aidés au
besoin de ceux des autres, dans la civilisation, au-dessus des groupes con-
currents, sans tenter d’abaisser aucun de ceux-ci ou de leur nuire en quoi



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 261

que ce soit. Il s’applique a chercher ou est et en quoi consiste la justice, qui
conserve la paix entre les citoyens et laisse a chacun d’eux le plus de temps
et de forces disponibles pour s’occuper de son bonheur : il cherchera
quelles sont les idées les plus justes, les plus conformes a la nature, pour les
choisir, les propager, les enseigner au besoin ; il travaillera a 'avancement
des sciences ou des arts utiles, non seulement pour la satisfaction directe
des besoins matériels, mais pour le perfectionnement de la sociabilité,
comme la politique, la morale et le droit.

Dans la conception de ces arts et dans leurs applications, le patriotisme
ne cherche jamais la prédominance d’un intérét particulier, collectif ou
privé, il cherche lintérét général, 'intérét de la patrie : il ne saurait consi-
dérer la vie politique d’un pays comme la lutte des intéréts privés les uns
contre les autres ; il sait trop bien que cette lutte conduit au groupement de
ces intéréts, a la formation des clienteles et des coteries, qui font perdre de
vue aux personnes qui s’y engagent 'intérét supérieur de la patrie : il sait
trop que la formation de ces coteries et de ces clienteles prépare et préci-
pite la ruine de I'Frtat.

Telles sont les tendances du vrai patriotisme, du patriotisme éclairé.
Mais a coté de ce patriotisme, il en a un autre, déja mentionné, celui des
ignorants.

Comme le groupe humain auquel nous appartenons est placé a coté et en
face d’autres groupes, il s’est trouvé et peut se trouver dans le cours de son
existence en conflit avec eux, ou méme en lutte acharnée pendant des pé-
riodes de temps plus ou moins longues. De ces luttes naissent des haines
collectives, qui font considérer comme des ennemis permanents les hom-
mes qui appartiennent aux groupes rivaux du notre. Ces haines sont méme,
en certains pays, fomentées et nourries par 'enseignement public. Ceux qui
donnent cette direction a I'enseignement public ne sont pas des patriotes :
ce sont des criminels, ennemis du genre humain. !

Par cela méme qu’il est exclusif, le patriotisme a un c6té haineux. La plu-
part des hommes ne le considérent que par ce coté ; ils désirent que leur
groupe soit plus puissant que les groupes rivaux, méme par 'abaissement
de ceux-ci, qu’ils haissent plus qu’ils n’aiment le leur. C’est 'envie portée
dans les sentiments de nation a nation. Chez tous les peuples, les historiens
nationaux ont souvent été aveuglés par ce patriotisme et 'ont transmis a
leurs lecteurs. C’était un moyen de succes, car les peuples aiment a étre

! Les haines collectives soutenues, lors méme qu’elles prennent le nom de patriotisme, de zéle religieux, ou
tout autre, sont toujours absurdes et injustes, parce qu’elles nous font hair des hommes que nous n’avons
aucun motif de hair et dont un certain nombre sont tels que nous devrions les aimer, les estimer, et méme les
honorer. Ces haines collectives sont un des grands moyens de tromper les hommes et de les soumettre a la
domination d’autrui ; elles ne conviennent qu’aux esprits étroits et aux cceurs bas.



262 LIVRE IIl. — CHAPITRE 11

flattés tout comme les particuliers : ils admirent volontiers I'historien qui
montre leurs qualités et dissimule leurs défauts, qui amplifie leurs succes et
les attribue au mérite, qui atténue leurs revers et les attribue a la fortune. Ils
trouvent que cet historien a du patriotisme.

Il y a des gens qui se font du patriotisme une profession en joignant des
paroles de haine a une prédication salutaire de la vigilance. La prédication
peut étre conforme a l'intérét de la patrie ; les paroles de haine ne peuvent
servir que des intéréts privés qui lui sont opposés.

Le patriotisme consiste donc principalement a défendre, devant 'opinion
et dans I'exercice de toutes les fonctions qui se I'attachent a la vie publique,
la justice et la discipline sociale, toutes les forces qui tendent au maintien
de la paix, de la concorde, du bon état de la défense au dedans et au dehors
et a lutter avec fermeté contre toutes les forces contraires.

Il y a des semblants de patriotisme dont I'influence est souvent trop
grande sur les peuples et que le vrai patriotisme doit combattre avec soin.
Nous n’en citerons que deux, entre un bien plus grand nombre : — Le
premier consiste a entretenir les citoyens de flatteries collectives afin de
recueillir leurs applaudissements et leurs suffrages. On vante leurs inclina-
tions, leurs désirs, leurs faiblesses et méme leurs vices ; on exprime une
admiration sans bornes pour toutes les institutions, pour tous les actes
collectifs du groupe, que 'on considere comme impeccable et absolument
supérieur aux autres. Il n’est pas besoin de dire combien ces flatteries
adressées aux peuples, a ceux surtout qui vivent de la vie publique, sont
dangereuses et propres a inspirer les plus folles résolutions. Les peuples,
comme les individus, ont besoin, §’ils veulent vivre, de s’observer sans
cesse, de s’appliquer plutot a 'étude et a la correction de leurs défauts qu’a
I'admiration des qualités qu’ils peuvent avoir. Le role d’un vieillard riche et
de peu de cervelle qui se laisse duper par les flatteries provoque au théatre,
depuis bien des siccles, la risée des spectateurs : une multitude pauvre qui
se laisse duper par les mémes moyens n’est pas moins ridicule. — Le vul-
gaire donne le nom de patriote au flatteur et le refuse a qui lui dit la vérité.
En cela il commet une erreur habituelle aux rois, mais n’en est pas moins
grossiere et dangereuse.

On invoque aussi le patriotisme pour demander protection contre la
concurrence commerciale des étrangers. On réclame a grands cris I'ex-
clusion, ou a peu pres, des marchandises étrangeres, pour défendre le
compatriote. Les mesures que l'on indique sont-elles dirigées contre
Iétranger ? Pas du tout. Elles sont dirigées contre le compatriote auquel
elles font payer plus cher, au profit du protégé, les marchandises qu’il au-
rait pu obtenir a plus bas prix de étranger. Le patriotisme n’est, en ce cas
et en bien d’autres, qu'un mot employé pour tromper I'opinion publique,
un masque spécieux pour couvrir des desseins inavouables : on s’en sert



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 263

pour le boniment, afin de détourner l'attention de la galerie du tour par
lequel on s’approprie le bien d’autrui.

Le patriotisme, comme toutes les vertus, n’aime pas a s’afficher. Chaque
fois qu’on 'entend invoquer a grands ctis, il faut se défier et prendre garde
a un picge.

La prédominance des intéréts privés et Pabsence de patriotisme consti-
tuent la corruption des mceurs politiques. On attribue souvent la déca-
dence et la chute des Etats au relichement dans les relations sexuelles, que
Ion qualifie de « corruption des meeurs ». Que cette corruption accom-
pagne lautre parfois et méme tres souvent, on ne peut le contester ; mais
ce n’est pas elle qui cause la décadence et la ruine de 'Ertat : C’est I'absence
de patriotisme, l'indifférence pour la chose publique et 'apreté fiévreuse
des intéréts privés, se disputant la possession du pouvoir politique pour
Iexploiter a leur profit.

Cela ne veut pas dire qu’il soit nécessaire a la prospérité de I'Etat que la
vie politique y soit calme. Il y a bien des manicres de comprendre lintérét
public et entre ceux mémes qui le comprennent de la méme manicere, il y a
de grandes différences d’opinion sur les conditions d’application. De 1a, la
formation des vrais partis politiques et la lutte a laquelle ils se livrent, lutte
tres utile et tres légitime, lorsquelle est loyale, franche et dominée par un
sentiment commun a tous : « la patrie avant tout ».

§ 5. — Des devoirs sonverains généraux.

Passons maintenant a ’étude de devoirs moins compris que ceux dont
nous avons parlé jusqu’ici et qui n’ont qu’une sanction purement morale, a
I’étude des devoirs souverains.

Le premier et le plus élevé est celui que toute personne en age de raison
doit observer lorsqu’elle concourt a la formation du pouvoir spirituel, de
I'opinion souveraine qui mene le monde. Ce n’est point la un devoir qui
s'impose aux citoyens seulement, puisque toute personne en age de raison,
homme ou femme, concourt a la formation de I'opinion, non seulement
dans le groupe auquel il appartient, dans sa patrie, mais dans le monde
civilisé, ou méme dans le monde entier. C’est Popinion qui crée, conserve
ou détruit les lois positives et les lois morales, qui éleve, maintient ou
renverse les gouvernements et les nations elles-mémes.

Cette opinion souveraine, les hommes ont souvent essayé de la fixer par
des formules et des rites invariables, sous le nom de « religion ». Ils n’y ont
jamais réussi, parce que la nature de 'homme s’y oppose absolument. On a
pu changer le nom et la forme de la religion : on n’a jamais pu empécher
qu’il ne restat dans la religion nouvelle bien des parties de 'ancienne, ni
que celle-ci produisit dans son développement des branches diverses, sous



264 LIVRE IIl. — CHAPITRE 11

toute sorte de noms et de déguisements, ni qu’elle changeat et se modifiat
dans le tronc principal, tout en observant le méme culte et en conservant
les mémes rites. Les persécutions, les violences, les crimes de toute sorte
qui ont été commis pour établir et conserver 'unité de religion ou pour la
rétablir, n’ont pas empéché la nature de maintenir Popinion qui mene le
monde d’étre variable et progressive.

Aujourd’hui 'opinion des peuples civilisés exige que tous les cultes soient
libres, en d’autres termes, que le pouvoir civil ou gouvernement demeure
indifférent aux cultes, dont aucun ne saurait intéresser tous les citoyens,
en tant que citoyens. Les cultes ne sont, en définitive, que I'accessoire de la
religion : si un trop grand nombre de personnes y voient I'essentiel, elles se
trompent et 'opinion souveraine ne doit pas partager cette erreut.

I’essentiel de la religion, ce qui importe a tous les citoyens et a IErtat,
c’est la morale. L’étude, 'observation et la culture de la morale, voila la
religion qui intéresse I’Etat et tous les citoyens.

Un trop grand nombre de personnes croient que I'essentiel de la religion
est le dogme et elles affirment, méme en présence de la diversité des
dogmes, tandis que quelques autres, en moins grand nombre, essaient de
formuler un dogme métaphysique universel. Nous croyons que les uns et
les autres se trompent. Le dogme résulte des conclusions « démontrées »
de la science du temps : il varie avec cette science et la suit dans ses pro-
gres, sans Passujettir aux prétentions ambitieuses et mal fondées de tels ou
tels savants. Au fond, il en a été de méme en tout temps et si Ihistoire
mentionne une époque d’abaissement de la science, cette époque a été
marquée aussi par un grand abaissement moral.

Il n’est pas vrai non plus que la morale soit liée au dogme et au culte
d’une religion quelconque. Ce qui le prouve, c’est que nulle part les diffé-
rences de dogme et de culte n’ont donné lieu a des différences morales
correspondantes. Entre les personnes qui professaient des cultes différents,
dans le méme milieu social, on n’a jamais apercu de sérieuses différences
morales, attribuables au culte. On n’en constate méme pas entre les per-
sonnes qui professent le plus haut tel ou tel culte et celles qui font profes-
sion de n’en admettre aucun. Quelquefois les premicres sont intolérantes
et les autres ne le sont pas : trop souvent, elles sont intolérantes, les unes
et les autres, par une vieille habitude. Si I'on peut constater chez nous et
aujourd’hui des différences morales, on ne voit pas qu’elles soient en
faveur de ceux qui professent le plus haut ou de ceux qui pratiquent le plus
scrupuleusement la religion catholique.

Ce qui est hors de doute et au-dessus de toute discussion, c’est la nécessi-
té d’une culture morale assidue. C’est la condition indispensable de la con-
servation et des progres de la civilisation. L.a morale est la partie essentielle
de la religion, parce que c’est la partie pratique, celle qui intéresse le plus



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 265

tout le monde. Il m’importe assez peu, pour les relations sociales, que mon
voisin observe tel culte ou croie a tel dogme ; il m’importe beaucoup, au
contraire, que s’il prend un engagement envers moi, il le remplisse fidele-
ment, que si je lui demande une information, il n’essaie pas de me tromper
par un mensonge, que si je lui demande un conseil, il me le donne en cons-
cience, etc., etc. II m’importe beaucoup, par conséquent, que 'opinion
publique approuve les bonnes actions et flétrisse les mauvaises, sans accep-
tion de personnes, sans s’arréter a 'accessoire, a la différence de dogme ou
de culte. Le premier devoir d’'une opinion éclairée est de juger les actes en
eux-mémes et aussi les personnes, sans rechercher si elles appartiennent a
tel ou tel groupe religieux, social ou politique.

Le citoyen concourt a la formation de Popinion souveraine par ses
paroles, par ses écrits et surtout par ses actes.

Que ses paroles et ses écrits solent toujours conformes a sa pensée et a
ses actes, c’est-a-dire sincéres.

Il faut étre circonspect lorsqu’on pense, plus circonspect encore lors-
qu’on patle ou lorsqu’on écrit. On n’est jamais tenu de manifester tout ce
qu’on pense : on est tenu de ne manifester que ce que 'on pense. 1l faut
étre circonspect surtout avant d’accepter les informations sur les faits
et sur les actes des personnes, parce que les hommes mentent beaucoup
en ces maticres ou répetent les mensonges d’autrui avec une incroyable
légereté.

Il convient d’¢tre formé dans I'appréciation des opinions de doctrine et
tres indulgent dans les appréciations de personnes. On risque moins de se
tromper quand il s’agit d’'une question de doctrine que lorsqu’il s’agit d’une
personne ou de plusieurs. — Il faut combattre hardiment les erreurs que
I'on estime dangereuses, soit sur les doctrines, soit sur les faits, soit sur les
personnes. Que 'on parle ou que 'on écrive, il faut avoir pour but de faire
prévaloir 'opinion que I'on juge la meilleure, sans jamais sacrifier la vérité
au désir de briller et d’obtenir des applaudissements.

Dans toute discussion, la contradiction est utile, parce que 'opinion du
contradicteur sert de controle et d’épreuve a 'opinion contredite. Mais il
faut, pour cela, que la contradiction soit sérieuse et sincere. Lorsquelle a
été essayée et jugée, il faut corriger son opinion, si I'on s’est trompé, et
passer outre, lorsque la conviction n’a pas été entamée. — Pour profiter de
la contradiction, il faut conduire la discussion avec une grande modération
de forme, respecter la personne du contradicteur dont on combat I'opi-
nion, sans soulever des passions capables de troubler I'esprit et de fausser
le jugement.

Voila les préceptes généraux. Pour les bien observer, le citoyen doit étre
animé d’un vif sentiment de I'intérét public, qui lui fasse, non pas oublier
ce qu’il doit a son intérét propre, mais sentir combien celui des autres



266 LIVRE IIl. — CHAPITRE 11

hommes se trouve lié au sien. Il doit étre patriote dans la grande et belle
acception du mot, c’est-a-dire réserver une partiec de son temps et de
ses pensées a réfléchir sur ce qui peut étre utile ou nuisible a la patrie, a
rechercher ses devoirs, pour les pratiquer. II apprendra bien vite que, s’il
y a des religions particulieres, observées par telles ou telles personnes, la
morale est la religion propre de tout bon citoyen, celle dans laquelle il doit
montrer sa foi par ses ceuvres.

§ 6. — Des devoirs souverains spécianx.

Celui qui comprend ses devoirs dans le concours qu’il apporte a la for-
mation de P'opinion souveraine, n’hésitera pas a reconnaitre les devoirs
plus spéciaux qui peuvent lui étre imposés comme fonctionnaire public et
particuliecrement comme électeur. Ici encore il est souverain et n’est justi-
ciable de personne : la responsabilité, si étroite et si inévitable dans les
fonctions industrielles, est, pour Iélecteur, éloignée et incertaine : il faut
des lumieres pour la comprendre et une probité solide, c’est-a-dire un
grand respect de soi-méme, pour ne pas tenter de s’y soustraire. Car, non
seulement I’électeur n’est justiciable de personne, mais il a juridiction sur
tous les arrangements sociaux et sur les lois elles-mémes, lorsqu’il choisit
les hommes chargés de faire et d’abroger les lois. 1l est souverain et sa res-
ponsabilité morale est énorme : de son vote dépendent le bon ou le mau-
vals gouvernement, c’est-a-dire la bonne ou la mauvaise gestion des af-
faires publiques, la bonne ou la mauvaise administration de la justice et des
finances, l'aisance ou la géne dans les fortunes privées, la discorde ou la
concorde entre les citoyens, la sireté ou l'insécurité extérieure de I'Etat, en
un mot la prospérité et la durée de la nation ou sa décadence et sa ruine. 1
s’agit bien de lintérét de chaque citoyen et du plus élevé, car tous ses
autres intéréts et son existence méme peuvent dépendre d’un bon ou d’'un
mauvais vote : cependant un trop grand nombre d’hommes, honnétes
dailleurs, ne comprenant pas cet intérét, ou le comprenant peu, croient
pouvoir le négliger ou le sacrifier a quelque petit intérét plus prochain. Ces
hommes n’ont qu'une honnéteté médiocre et ne sont pas dignes d’étre
citoyens.

L’intérét de la patrie étant la branche la plus élevée et la plus respectable
de l'intérét privé du citoyen, il s’en occupe toujours et consacre une partie
de son temps a le surveiller. Ce temps est employé a suivre le cours des
affaires publiques.

Pour bien remplir sa fonction d’électeur, i doit observer avec soin la
conduite des hommes qui aspirent a obtenir, ou ont obtenu, ou sont
dignes d’obtenir les fonctions de législateur. Il emploie dans cette étude,
autant qu’il est possible, son jugement propre, éclairé par des informations



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 267

de toute sorte, critiquées avec soin. Il observera de pres, non sans mé-
fiance, les hommes qui lui fournissent ces observations, de vive voix ou
par écrit : il observera de plus prés et avec plus de soin ceux qui abandon-
nent en quelque sorte leur profession et leurs intéréts privés, pour discuter
sans fin sur les affaires publiques et sur les hommes qui en sont chargés.
Le citoyen qui comprend sa responsabilité d’électeur et tient a bien voter
¢coute beaucoup, se souvient, réfléchit pour se reconnaitre au milieu des
mensonges au moyen desquels des intéréts privés peu respectables pren-
nent le nom et le masque de I'intérét public.

Le devoir de P’électeur est de choisir pour les fonctions de législateur les
hommes les plus capables de les bien remplir.

11 doit, avant tout, écarter de son esprit deux erreurs trop populaires que
nous signalons, en se pénétrant de ce principe que : « les fonctions pu-
bliques ne peuvent étre considérées comme des distinctions ni comme des
récompenses, mais comme des charges » ' Il doit chercher uniquement
laptitude dans le sens le plus large de ce mot. Quelles qualités générales
doit-il demander aux candidats ? Essayons de les énumérer.

1° Du patriotisme, c’est-a-dire un sentiment net et vif de l'intérét natio-
nal ; — 2° de la probité, de la franchise, de 'exactitude a tenir parole et a
remplir ses engagements ; — 3° des habitudes laborieuses, de 'assiduité,
de lattention, de la suite ; — 4° du bon sens et du jugement ; — 5° de
Iintelligence et de l'instruction.

Telles sont les qualités qui font le bon législateur. Pour le grand nombre
méme, les quatre premicres suffisent, car le législateur n’a pas tant besoin
d’initiative ou d’une supériorité intellectuelle quelconque, que de savoir et
de vouloir bien choisir, chaque jour, entre les propositions qui pourront
étre soumises a sa décision. La supériorité intellectuelle et d’instruction
n’est nécessaire qu’a ’homme chargé des fonctions plus dirigeantes du
gouvernement, au ministre.

Les électeurs se classent souvent pour voter sous le nom de « partis », et
cela est nécessaire, parce qu’il y a bien des manieres de comprendre la di-
rection des affaires publiques : ces affaires peuvent étre conduites dans le
sens du progrés ou en sens contraire chez les peuples ignorants, ou dans le
sens du progres, mais d’'une marche plus ou moins rapide chez les peuples
éclairés. Lorsque les électeurs sont classés d’aprés des programmes de ré-
formes a faire ou a soutenir, ils sont divisés en partis auxquels ils sont habi-
tuellement fideles. Mais souvent on voit sous le nom de « partis » des
groupes qui ne sont que des clientéles, c’est-a-dire des groupes d’intéréts
privés réunis sous le nom de telle ou telle personne et n’ayant pour fin que

! Déclaration des droits de 1793.



268 LIVRE IIl. — CHAPITRE 11

la possession du gouvernement. La constitution des clienteles est un
signe de la décadence de Iesprit public, parce qu’elle montre que le grand
nombre des électeurs s’abandonne et se laisse tromper. La clientele, qui
n’est quune collection dintéréts privés, ne peut attirer les votes de
I’électeur quen le trompant par des mensonges, en se présentant au nom
de l'intérét public : trop souvent elle réussit.

La cause la plus habituelle des erreurs des électeurs est en eux-mémes :
c’est le penchant trop commun qu’ont un grand nombre d’entre eux a pré-
férer un intérét privé, personnel ou collectif, comme celui d’une classe,
d’une profession, d’une localité, a I'intérét de la patrie.

Ainsi Pélecteur qui vend son vote, soit pour une somme d’argent, soit
pour la promesse d’une place lucrative ou d’une distinction honorifique,
est un mauvais citoyen, qui trafique au profit de son intérét privé d’une
fonction qui lui a été conférée dans lintérét de la nation. Ainsi fait
I’électeur qui vote pour un candidat dans Pespoir d’obtenir pour sa localité
un chemin de fer ou une faveur du gouvernement. Ainsi fait 'électeur qui
vote pour obtenir un avantage quelconque aux dépens de ses concitoyens,
comme ouvrier ou comme patron, comme propriétaire de terres ou de
maisons, comme vendeur de blé, de fer, de fil, de coton, comme armateur,
etc. Ainsi fait celui qui sert telle coterie ou telle clientele, parce qu’il espere
tirer avantage de l'avénement au pouvoir de cette coterie ou de cette
clientele.

L’électeur doit tacher de connaitre le candidat pour lequel il vote, per-
sonnellement, s’il le peut, ou autrement, par 'examen de ses actes publics,
ou d’apres le caractére des personnes qui recommandent sa candidature,
ou par le témoignage d’hommes que lui, électeur, considere comme hon-
nétes, patriotes et éclairés.

Les candidats dont I’électeur citoyen doit particuliecrement se méfier
sont : 1° celui qui se présente avec un programme vague, susceptible d’in-
terprétations diverses, rempli de formules générales qui n’engagent a
rien ; — 2° celui dont le programme promet des choses contradictoires,
comme I’économie ou la réduction des impots et 'augmentation des tra-
vaux publics ou celle du nombre des fonctionnaires de gouvernement ; —
3° celui qui promet ce qui est hors de son pouvoir, comme de réformer
tous les abus existants ou supposés pendant la durée d’une législature ; —
4° celui qui présente pour tout programme la nécessité de changer le pet-
sonnel ou la forme du gouvernement ; — 5° celui qui s’efforce par ses
écrits ou ses paroles, de semer la haine et la discorde entre les citoyens, qui
calomnie par habitude, qui substitue I'injure a la discussion et préche la
désobéissance aux lois ; — 6° enfin, et tout particulierement celui qui, dans
la vie publique, a manqué aux devoirs de ses fonctions, ou s’en est servi au
profit de son intérét privé, ou de sa famille, ou de ses meneurs électoraux.



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 269

— L’électeur ne saurait assez se souvenir de ces manquements, ni étre trop
sévere pour celui qui les a commis.

L’électeur bien pénétré de ses devoirs n’est pas facile a tromper, parce
qu’il ne cherche jamais que l'intérét collectif, I'intérét de la patrie. Celui qui
cherche un intérét particulier au contraire, est le plus souvent trompé,
parce quil n’existe aucun moyen de satisfaire un trop grand nombre
d’intéréts particuliers : les finances publiques n’y suffiraient pas. Et si, mal-
gré les déceptions successives qu’elle aurait éprouvées, la majorité des élec-
teurs se mettait a poursuivre des intéréts privés, le gouvernement pourrait
changer de forme, le jour ou l'on croirait, méme a tort, que l'avidité d’un
seul et de quelques courtisans serait plus facile a satisfaire que I'avidité de
tout un corps électoral. L’électeur, apres avoir été souverain, serait privé de
fonctions qu’il n’aurait pas été capable de bien remplir. Alors il reconnai-
trait peut-étre, mais trop tard, combien il a été aveugle et peu soigneux de
ses intéréts privés, lorsqu’il s’est cru bien habile en oubliant pour eux
Pintéret de la patrie.

§ 7. — République et monarchie.

La France est constituée en république démocratique. C’est, de toutes les
formes de gouvernement, la plus rationnelle, la plus digne d’une nation
civilisée, mais c’est en méme temps celle dont la constitution est la plus
fragile et demande a tous les citoyens le concours le plus vigilant et le plus
éclairé.

Nous ne disons pas que cette forme soit absolument la meilleure, dans le
sens ou on le dit vulgairement. L.a bonté d’une forme de gouvernement
tient a son adaptation aux meeurs et aux besoins du peuple qui I'établit. On
ne la choisit pas : elle s'impose. C’est ainsi que la monarchie héréditaire est
née des meeurs et des besoins des temps féodaux et s’est transformée en-
suite par une lente introduction des institutions romaines. En 1789, de
nouveaux besoins se sont manifestés et ni la monarchie existante, ni celles
qui ont suivi, n’ayant voulu les satisfaire, le pays a été conduit trois fois a la
République par la nécessité.

La France, en effet, n’est pas arrivée a la République par choix et par un
parti pris d’avance ; elle n’y est pas arrivée non plus par des actes de vio-
lence exercés contre elle, par des conspirations, par exemple : elle s’y est
trouvée trois fois, par 'enchainement des faits historiques constituant pour
elle une nécessité, par l'effondrement de trois gouvernements monar-
chiques survenu a I'improviste, sans préparation d’aucune sorte. En 1789,
elle était tellement royaliste, qu’elle resta royaliste, méme apres la fuite de
Varennes ; mais elle voulait passionnément des réformes, dont quelques-
unes avaient été maintes fois et vainement réclamées par les Etats généraux



270 LIVRE IIl. — CHAPITRE 11

et qui se trouverent incompatibles avec la royauté, comme on la compre-
nait depuis Louis XIV. Lorsque le roi, qui venait de déclarer la guerre, se
trouvait en état d’intelligence avec les ennemis, pouvait-elle ne pas accepter
la République ?

Méme nécessité en 1848. Le roi, qui devait étre « la meilleure des Répu-
bliques », et qui montait sur le trone avec une rare liberté d’action, avait
passé dix-huit ans a gouverner contre ses promesses, a chercher des diver-
sions dans de vaines et peu séricuses expéditions militaires : le premier, il
avait systématiquement attaqué le corps électoral par la corruption et réussi
a ce point quil ne restait plus aucun moyen légal de se soustraire a la do-
mination d’une coterie. La secousse de 1848 mit en fuite la famille royale.
Il n’y avait alors de possible que la République. — Méme nécessité le 4
septembre 1870.

Ainsi la nation a pensé trois fois quun gouvernement dont le personnel
pouvait étre changé légalement et qui lui laissait des libertés dont elle avait
été longtemps sevrée, était préférable a des gouvernements nés de la tradi-
tion, de la ruse ou de la violence a main armée et qui ne tenaient pas les
promesses qu’ils lui avaient faites. Voila I’histoire.

Cependant on s’adresse encore a la vieille superstition des peuples et on
leur assure qu’une monarchie, n’importe laquelle, comblerait tous les désirs
et mettrait fin a tous les abus. Seulement, on ne I'a pas encore dit aux élec-
teurs en temps d’élection, ce qui atteste clairement qu’on n’espére pas ob-
tenir leurs suffrages sous le drapeau monarchique. On veut donc moins
persuader que tromper les électeurs et on ne cache pas dailleurs que I'on
compte, pour une restauration monarchique, sur des conspirations et des
trahisons.

Il y a deux partis, ou plus exactement deux états-majors monarchiques
dont chacun se divise en deux et compte deux prétendants. En réunissant
toutes leurs forces, en se déguisant pour mieux réussir, ils n’ont pas encore
obtenu la majorité des électeurs et n’ont abouti, jusqu’a ce jour, qu’a jeter
dans le pays et dans les assemblées législatives des principes de trouble.

Dans cette situation, comment un citoyen raisonnable et prudent pour-
rait-il songer a une restauration monarchique ? Si 'un des quatre préten-
dants pouvait surprendre un moment le pays, il aurait contre lui les trois
autres et la majorité républicaine. Belle situation pour gouverner !

On sait d’ailleurs comment les monarchies gouvernent la France depuis
la Révolution. Il n’existe entre elles que de faibles différences résultant du
caractere des personnes et de la nature des procédés. Toutes ont le méme
but : étouffer toute discussion, toute manifestation génante de la vérité,
sans aucun respect des droits des personnes, et commander sans con-
trole, arbitrairement, sous l'inspiration du clergé catholique. Voila ce que la
France ne veut pas et ce qu’elle ne peut vouloir sans se perdre.



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 271

Dong, il n’y a pas a discuter une restauration monarchique quelconque,
pas plus que la possibilité d’une dictature sortant de la République elle-
méme. Ce sont choses étrangéres au droit. Ftudions plutot le fonctionne-
ment des institutions républicaines.

§ 8. — Des institutions républicaines.

Pour que les institutions républicaines fonctionnent bien, il faut qu’il y ait
un gouvernement et, avec la constitution actuelle, une réunion de ministres
qui gouvernent avec des vues communes, précises, bien arrétées. Cest dire
que les ministres doivent représenter un parti, une majorité d’électeurs
réunis par des aspirations communes. Mais entre des aspirations et une
politique arrétée, il y a des différences considérables. La masse des élec-
teurs n’a et ne peut avoir que des aspirations ; c’est aux candidats qu’il ap-
partient de traduire ces aspirations en une politique précise que le vote
sanctionne : les ministres sont les hommes qui, au jugement de la majorité
législative, sont les plus capables de mener a bien cette politique dans ses
applications. Ainsi l'initiative doit venir des candidats et surtout de ceux
d’entre eux qui aspirent a ¢tre chargés de Pexécution, c’est-a-dire de deve-
nir ministres.

Cette marche n’est pas exactement suivie, ni méme bien comprise, grace
a la confusion d’idées qu’entretient la fausse théorie du mandat. En effet,
dans le mandat, c’est le mandant qui a I'initiative et, par la nécessité des
choses, la masse des électeurs ne peut 'avoir. L’initiative appartient aux
individus et aux groupes les plus éclairés : les électeurs ont le contrdle : leur
fonction est d’approuver ou de rejeter. Il en est de méme dans les assem-
blées : I'initiative appartient aux ministres et a ceux qui aspirent a le deve-
nir : la majorité controle, accepte ou rejette. Dans ce fonctionnement, les
ministres sont responsables et doivent I'étre les premiers : ceux qui ont
approuvé leur politique viennent ensuite.

Si, en se tenant a la lettre de la théorie du mandat, on suit la marche in-
verse, quarrive-t-il ? Le ministre attend ordre des Chambres et le député
attend l'ordre des électeurs, que ceux-ci n’ont aucun moyen de donner :
l'action du gouvernement, qui doit étre continue, demeure intermittente,
hésitante, incertaine, toujours molle et sans énergie.

Il est évidemment contre raison que le gouvernement, qui est un guide,
attende que les gouvernés lui donnent la direction a prendre. Quand on
veut gravir le Mont-Blanc, on choisit un guide pour aller au sommet du
Mont-Blanc : on convient peut-étre avec lui du chemin a suivre, mais on
ne prétend pas lui donner un ordre a chaque pas. Le capitaine d’un navire
ne demande pas des ordres de route aux passagers et aux matelots. Pour-
quoi ? Parce qu’il est capitaine, qu’il s’est présenté comme capable de diri-



272 LIVRE IIl. — CHAPITRE 11

ger le navire a tel port. Ses services ont été acceptés : il commande et doit
commander.

Les candidats, eux aussi, se sont présentés aux électeurs comme étant les
plus capables de conduire le navire et les ministres comme étant les plus
capables entre les élus. Qu’ils le conduisent.

Mais pour bien conduire, il faut connaitre la route, avoir I'instruction né-
cessaire pour la retrouver, si on I'a perdue un instant, étre informé des
dangers qu’elle présente, des obstacles que 'on peut rencontrer ; il faut du
sang-froid, de la résolution, de I’énergie, etc. Sil'on ne se sent pas doué de
toutes ces qualités on ne doit pas briguer le commandement. — Voila
I'ordre rationnel, la ou chacun comprend et remplit ses devoirs.

Mais si, au contraire, on attend la direction de la Chambre ou des élec-
teurs, on n’a besoin d’aucune capacité en dehors du talent oratoire : on
peut aspirer a tous les postes sans étre en état d’en remplir aucun, méme en
sous-ordre. Il suffit pour se maintenir au pouvoir de s’acquérir une majori-
té par des combinaisons d’intérét personnel. Alors, non seulement on ne
gouverne pas, mais on use les ressorts du gouvernement et on décourage
les peuples. Certainement on peut les tromper pendant quelque temps par
de belles promesses plus ou moins vagues, mais on ne peut les tromper
longtemps : bientot ils se dégottent et se détournent a juste titre des per-
sonnes qui ont abusé de leur confiance. Cette confiance, I'histoire nous
Ienseigne, ne dépasse guere dix-huit ans, au bout desquels le personnel qui
a menti doit étre changg.

Ici vient le role de Popposition, qui est de se présenter avec un pro-
gramme meilleur ou plus précis et un personnel préparé a gouverner. Sa
fonction, tant qu’elle est en minorité, est de signaler exactement et par le
menu, toutes les fautes ou manquements que le gouvernement peut com-
mettre, de le tenir toujours en éveil, de I’éclairer et d’éclairer les électeurs,
d’exercer contre lui les fonctions du ministére public, jusqu’a ce qu’elle ait
acquis le droit de le remplacer. — I’opposition doit critiquer les actes, la
direction du gouvernement en se montrant capable de gouverner elle-
méme, en déclarant ce qu’elle aurait fait, ce qu’elle ferait.

Pour que les institutions républicaines jouent bien, il faut apporter dans
la vie politique une grande sincérité, en écarter le mensonge, la calomnie,
I'injure. Cette sincérité nait spontanément du patriotisme, lorsqu’il existe ;
s’il n’existe pas, sl n’y a point de partis liés par des croyances politiques
communes, s’il n’y a sous leur nom que des clientéles, la lutte prend une
autre direction : on s’attaque aux personnes par les moyens les plus bas,
parce qu'on en veut aux personnes qui occupent des places auxquelles on
aspire, non pour faire autrement et mieux, mais pour en tirer des avantages
personnels. La lutte politique de véritables partis républicains est digne,



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 273

utile, instructive : les luttes de personnes sont inutiles ou nuisibles et soulée-
vent le dégont.

Lorsque les luttes entre le gouvernement et 'opposition sont simplement
personnelles, lorsqu’on passe le temps a insulter et a récriminer, on avoue
implicitement que 'objet du débat est la possession du pouvoir, pour s’en
servir dans un intérét autre que celui de la nation.

11 faut encore qu’il existe un certain nombre d’hommes qui se préparent
des la jeunesse a lexercice des fonctions de gouvernement, dans les
Chambres et dans la presse, pour prendre I'initiative et devenir les conduc-
teurs des partis, pour donner de la suite a la direction des affaires publiques
au dedans et au dehors. Nos institutions offrent une belle carriére, bien
digne de tenter les ambitions les plus nobles et les plus hautes : elle est
ouverte tout particulicrement aux jeunes gens intelligents, laborieux, réflé-
chis, qui se sentent propres au commandement et a la lutte. Les jeunes
gens auxquels une fortune indépendante laisse toute liberté pour leurs
¢tudes, ont une facilité particuliere pour entrer et réussir dans cette cat-
riere : elle n’est cependant fermée a personne. On sait que la politique
anglaise a été conduite longtemps par des personnes et des groupes pré-
parés par I’étude, et que ’Angleterre s’en est fort bien trouvée.

Nous n’avons pas a examiner si ces conditions de bon fonctionnement
des institutions républicaines existent en fait dans notre pays. Ce qui est
certain, c’est qu’aucun obstacle insurmontable ne les empéche d’exister.
Les peuples sont patients, gouvernables, remplis de bonne volonté, tout
disposés a se laisser aller aux impulsions honnétes. I.’obstacle principal se
trouve dans les préjugés et les haines injustifiables de personnes riches,
embrigadées par le clergé catholique et conduites par lui, dans un intérét
qui assurément n’est pas le leur, et qui n’est peut-étre pas le sien. Ces per-
sonnes, quelle que soit leur extraction et quels que soient leurs antécédents
de famille, ont une magnifique occasion de prendre dans la société mo-
derne un rang élevé : il leur suffit de concourir loyalement et de se montrer
dignes devant une démocratie disposée a les accepter. Si cette démocratie
venait a s’égarer, ce serait certainement par leur faute : en se retirant d’elle,
en Iinsultant sans cesse, on déclare en fait qu’on appartient a un autre
peuple, a une autre race, quon a d’autres intéréts et d’autres sentiments
que la majorité de ses concitoyens, qu’on attend et qu’on cherche I'oc-
casion pour la dominer malgré elle et Popprimer. Cette attitude n’est ni
honnéte, ni digne, ni sensée, et elle est trés dangereuse. Car, ou la répu-
blique remplira, en dehors de ce groupe, les cadres de ses institutions et se
gouvernera sans lui — ou, dévoyée par 'impatience et renversée par un
choc, elle tombera dans quelque piege. Dans ces trois cas, quelle situation
se seralent faites ces personnes dédaigneuses, découragées, qui n’auraient
pas 0sé ou qui n’auraient pas voulu prendre la peine de concourir ?



274 LIVRE IIl. — CHAPITRE 11

§ 9. — Des fonctions de gouvernement.

Apres avoir considéré par les sommets en quelque sorte les conditions
nécessaires au fonctionnement d’'une République démocratique, examinons
un peu les devoirs du pouvoir exécutif et des membres de la 1égislature. IIs
ont des devoirs particuliers d’autant plus étroits que leurs fonctions les
placent au-dessus de I'action des lois.

Les ministres doivent exercer dans sa plénitude le pouvoir exécutif. Il se-
rait utile que ses attributions fussent réduites, mais tant qu’elles existeront,
il faut les exercer pleinement. Les députés n’y doivent pas intervenir et,
¢’ils le tentent, les ministres doivent résister. Mais comment résister a des
hommes qui, par un vote, peuvent vous renverser ?

Nous avons déja résolu ce probléme. Si les Chambres ont été ¢lues et les
ministres portés au pouvoir sur un programme politique net et bien com-
pris, les députés se défendront facilement contre les électeurs qui les pous-
seraient a 'empiétement dans leur intérét privé : les ministres, au besoin,
résisteront sans peine aux députés. En effet, élection aura pour cause un
intérét public, celui de tous, en présence duquel un petit intérét privé a peu
d’importance. On échappe aux petites choses en s’occupant des grandes.
— Si, au contraire, 'on cherche Iélection dans une combinaison d’intéréts
privés, si on cherche par les mémes moyens la majorité dans les Chambres,
Iintervention de ces intéréts est inévitable et tous les pouvoirs, toutes les
responsabilités se mélent, se confondent et s’anéantissent. On n’a qu’une
anarchie couverte par un semblant de gouvernement.

Les ministres doivent aller plus loin et prendre Iinitiative du travail des
Chambres, parce que cette initiative, qui a une importance considérable, est
une fonction essentielle du gouvernement. Il ne peut étre indifférent quun
projet émané de linitiative parlementaire soit ou ne soit pas discuté, de
maniere a prendre du temps a tel jour et a telle heure. Le gouvernement ne
doit jamais s’en désintéresser ; il doit 'accepter ou le repousser et, en tout
cas, indiquer P'ordre de la discussion. C’est en lui montrant une grande
déférence en ces maticres que les majorités témoignent leur confiance au
gouvernement.

En mati¢re financicre, les députés devraient renoncer a I'initiative. Tout
projet dont 'exécution exige des dépenses doit étre réservé a I'initiative du
gouvernement. Il est si facile de chercher la popularité en proposant des
dépenses | Or, la recherche de la popularité par ce moyen est le plus grand
danger, le coté faible de toute démocratie.

Les ministres ne doivent pas déclarer qu’ils se retireront si 'on rejette un
projet de loi quelconque qu’ils auront présenté. Ils doivent laisser plus de
liberté aux membres des Chambres et ne leur poser la question de con-
fiance qu’a bon escient, lorsqu’ils doutent vraiment de cette confiance. —



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 275

On peut méme résumer toutes les considérations relatives aux rapports des
Chambres et des ministres en disant qu’ils devraient étre ceux d’hommes
qui travaillent ensemble franchement et sans méfiance dans un méme inté-
rét, celui de la nation. Les opposants méme ne devraient pas agir autre-
ment, ni soulever de propos délibéré des chicanes, des difficultés factices,
ni se mettre en état de guerre avec le gouvernement, ni le calomnier, ni
Iinsulter, ni 'empécher dans I'exercice loyal de ses fonctions. Ce sont
des vérités élémentaires dans les pays qui jouissent depuis longtemps
d’institutions libres : 'apreté des convoitises privées peut, seule, les faire
méconnaitre.

§ 10. — Des fonctions spéciales de ['excécutiy.

Les hommes chargés de I'exercice du pouvoir exécutif sont les plus éle-
vés au-dessus des lois et, par conséquent, les plus justiciables de la morale.
11 est bien étrange qu'on ne songe guere a leur demander qu’ils s’y confor-
ment.

Au dedans ils doivent la justice dans le sens le plus large du mot. Ils doi-
vent Pobserver dans le choix et la police des fonctionnaires subalternes et
prendre toujours celui qui, dans leur opinion, est le plus apte a exercer la
charge qu’on lui confie. La clairvoyance et le soin dans le choix des em-
ployés est un des mérites principaux de I’homme d’Etat, celui par lequel on
peut le mieux juger de sa valeur. I’homme d’Etat qui se propose d’at-
teindre un but cherche et choisit les collaborateurs qui pourront le mieux le
seconder. Celui qui nomme aux fonctions d’apres les recommandations,
I'ancienneté, etc., n’a ni vue, ni but de gouvernement : il cherche simple-
ment a se maintenir en place par 'appui d’intéréts privés.

Ici se présente une question que nous ne devons pas éluder, celle de sa-
voir si un gouvernement doit choisir les fonctionnaires subalternes dans
son parti, de préférence ou exclusivement, selon la pratique introduite
depuis quelque temps dans la grande démocratie américaine ?

Nous ne le pensons pas. Une pratique semblable est extrémement dange-
reuse, parce qu'elle tend a corrompre et a fausser Iélection, c’est-a-dire le
principe méme du gouvernement républicain. Elle surexcite au-dela de
toute mesure l'activité des meneurs électoraux, qui agissent dans un intérét
privé, le leur, et ne négligent aucun moyen, pas méme les plus répréhen-
sibles, pour obtenir la victoire. D’ailleurs, si 'on préfére ’homme de parti
a tout autre, on s’éloigne du devoir, qui exige le choix du plus digne, a
quelque parti qu’il appartienne.

Il ne suit pas de 1a qu'on doive choisir les fonctionnaires subalternes sans
acception de parti, ou en tenant compte seulement de la possession de la
fonction et de la capacité présumée simplement d’aprés cette possession.



276 LIVRE IIl. — CHAPITRE 11

On ne choisit pas ’homme du parti opposé, lorsque ce parti fait une guerre
déloyale, insulte et calomnie, non parce que cet homme appartient au parti
opposé, mais parce qu’il a I’habitude de calomnier, d’injurier et que la
trahison ne lui répugne pas, parce que ses habitudes morales le rendent
incapable. On remplace I'incapable, quelle que soit son ancienneté.

Il n’y a qu’'une bonne mani¢re de servir le parti auquel on appartient,
c’est de gouverner et d’administrer mieux que les autres. La République est
un concours dans lequel le commandement doit revenir au plus digne. 1l
faut se montrer le plus digne et le meilleur moyen d’y réussir, lorsqu’on est
au gouvernail, c’est d’étre le plus digne.

Les hommes qui gouvernent doivent donner tous leurs soins a la justice,
a la police qui assure la sécurité des citoyens, au bon état de la force mili-
taire chargée de repousser les agressions qui viendraient du dehors. Des
ressources financieéres étant nécessaires a entretien de toutes ces forces,
I’économie, 'ordre dans les finances sont un des plus grands soucis de tout
bon gouvernement, car pour pouvoir se défendre avec avantage en cas de
guerre il faut que les finances soient en état de suffire a tous les efforts que
pourrait exiger la défense du pays.

I’homme d’Ftat a d’autres devoirs encore plus délicats, et d’une extréme
importance. Il représente la nation et la personnifie dans ses rapports avec
les puissances étrangeres. Dans ces relations, il n’a d’autres regles a obser-
ver que celles de la morale et on peut ajouter de la morale dans les relations
de la vie privée.

Cette assertion peut sembler paradoxale. Dans les relations internatio-
nales, il semble souvent admis que la sauvagerie régne encore. Les traités
sont peu ou mal observés, quelquefois oubliés et violés. Il y a partout des
picges et des embuches, en un mot, un état de guerre latent quand la
guerre n’existe pas ; on y voit éclater, avec les ivresses de la puissance,
toutes les convoitises primitives de ’homme surexcitées par des illusions et
un langage dans lequel il y a bien des mots creux.

I’homme d’Etat qui représente un pays civilisé doit se conduire comme
il se conduirait personnellement, s’il se trouvait placé au milieu d’hommes
plus ou moins sauvages. La, plus de pouvoir supérieur et judiciaire a invo-
quer : il faut se conduire et se défendre seul, en appréciant aussi exacte-
ment qu’on le peut, le caractere, les habitudes, les forces de ceux au milieu
desquels on est appelé a vivre. Ensuite on se défend de son mieux : on
cherche a s’appuyer sur des sympathies ou des intéréts, contre ceux qui
sont agressifs et on n’est jamais agressif soi-méme. On se garde de rien
entreprendre sans avoir pour cela des motifs impérieux, un but légitime et
des moyens tres suffisants pour latteindre. On met de coté toute vanité,
toute gloriole, toute haine ou affection désintéressée et on marche au but,



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 277

qui est de défendre avec beaucoup de vigilance, de prudence, de méfiance
et de sang-froid la vie de la nation.

On ne peut guére formuler en cette matic¢re des régles quelconques, si ce
n’est celle-ci : de rester en tout cas fidele aux principes de la civilisation, de
tacher, méme lorsqu’on pourrait étre le plus fort, d’éviter la guerre' et ne
Paccepter que dans le cas de légitime défense, parce que la guerre est la
négation de la civilisation, comme les combats entre particuliers sont la
négation de I'ordre dans la cité.

Tout en observant dans les relations extérieures les préceptes de la mo-
rale privée, 'homme qui gouverne ne doit jamais oublier que 'individu vit
peu de temps et qu'une nation doit vivre toujours. De la, la nécessité de
penser a I'avenir, beaucoup plus que '’homme privé, et d’étre d’autant plus
circonspect, qu’on est soi-méme, tout investi du gouvernement qu’on
puisse ¢tre, un individu semblable a tous les autres, exposé aux accidents et
a une mort assez rapprochée. Ainsi, un individu peut et doit, en certains
cas, s’exposer a la mort, tandis qu'un gouvernement ne doit jamais exposer
une nation a mourir. Le particulier peut étre chatouilleux sur le point
d’honneur et jouer sa vie pour défendre sa réputation de brave. Une nation
ne doit pas avoir un point d’honneur de ce genre : elle ne doit jamais non
plus exposer son existence dans I'intérét d’une autre nation. Enfin, un par-
ticulier peut préférer la mort a telle ou telle situation, tandis qu’une nation
ne peut jamais accepter un suicide. Nous ne saurions blamer Beaurepaire,
ni admettre qu’une nation puisse en aucun cas ¢tre poussée a imiter Beau-
repaire.

§ 11. — La paix et la guerre.

Il faut traiter, enfin, cette question, posée quelquefois encore de nos
jours, de savoir si, hors le cas de légitime défense, la guerre peut étre utile
et désirable pour elle-méme, si elle releve la moralité des peuples et les
régénére, comme le prétendent quelques personnes, princes ou chefs mili-
taires, si la voie du « fer et du sang » est bien la voie de la civilisation. —
Nous n’hésitons pas a répondre négativement, en invoquant le témoignage
du genre humain, qui a cherché instinctivement a réduire la guerre, par la
constitution du pouvoir politique, dont la fonction principale est de faire

! Repoussons de toutes nos forces la maxime sauvage de M. Thiers : « A quoi seraient bonnes les forces des
nations, sinon & essayer de dominer les unes sur les autres ? » — Hist. du Consulat et de | ’Empire, t. VI,
p.435. — Ces forces peuvent servir & étendre la civilisation par tous les arts de la paix. Chercher & dominer,
c’est chercher des ennemis et des inimitiés trés dangereuses, parce qu’elles sont faciles & justifier et habiles &
soulever des résistances.



278 LIVRE IIl. — CHAPITRE 11

régner la paix dans la nation qu’il est chargé de gouverner. La paix est la
condition nécessaire de la civilisation.

Cependant l'opinion des partisans peu nombreux de la guerre pour la
guerre, s’appuient sur des faits historiques incontestables. On a vu la
guerre resserrer les liens qui unissaient les citoyens d’une méme nation,
susciter des travaux féconds et des énergies dont on ne soupgonnait pas
existence. Les dangers de la guerre exigent quelquefois les derniers efforts
et, si 'on peut ainsi dire, la tension extréme de tous les muscles. Cela est
certain. Cela est vrai aussi, de toutes les calamités qui viennent affliger les
hommes, telles que pestes, famines, crises commerciales, etc. Cependant
jamais personne n’a songé a dire qu’il fallait rechercher ces fléaux ; parce
que personne n’a intérét a ce qulils soient recherchés. Tenons la guerre
pour ce qu’elle est, une calamité qui doit étre évitée.

Peut-on espérer qu'elle sera supprimée, comme le demandent quelques
personnes animées d’intentions excellentes ? En ce moment, non. Dans un
avenir lointain, peut-étre.

Non en ce moment ; — parce quil n’existe encore dans le monde aucun
peuple sérieusement civilisé, capable de ne pas vouloir conquérir le terri-
toire d’autrui, s’il en avait le pouvoir et I'occasion, de ne pas vouloir
s’assujettir un autre peuple pour vivre a ses dépens, sans aucun scrupule
sur les moyens. La paix dure par la crainte que les peuples ont les uns des
autres et tant que cet état des esprits ne se modifiera pas, la paix ne peut
étre que Peffet d’un équilibre instable. C’est une vérité de fait qu’il serait
dangereux de méconnaitre.

Mais nous croyons, et les hommes les plus éminents de la Révolution
francaise 'avaient cru avant nous, que cet état mental des peuples pouvait
étre modifié par une culture assidue chez chacune des nations qui dispo-
sent d’une certaine puissance, peu a peu, par conséquent lentement et au
bout d’un long temps.

Cette culture pourrait s’appuyer sur quelques considérations intéressées.
Il est certain, par exemple, que la guerre ne procure aucun profit aux
peuples belligérants. Les généraux et les chefs de gouvernement peuvent, il
est vral, en cas de victoire, s’enrichir par un pillage plus ou moins dissimu-
1¢, des biens des vaincus : mais le peuple victorieux ne retire de sa victoire
que de la vanité et de I'infatuation, sans que les sacrifices que lui a imposé
la guerre puissent jamais étre compensés. I’annexion des territoires et des
populations d’un pays voisin contre le consentement de ces populations,
ne peut causer au peuple vainqueur que des embarras, qui ont pour résultat
inévitable de rendre son gouvernement plus absolu et souvent plus tyran-
nique, au préjudice de sa paix intérieure et de la civilisation. Plus la tyrannie
s’appesantira sur les vaincus, plus les résistances qu’elle soulévera seront
énergiques. Aujourd’hui, et depuis que tous les Etats civilisés accordent



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 279

aux étrangers établis chez eux les mémes droits a peu pres qu’ils accordent
aux indigenes, les peuples, considérés comme collections d’individus, n’ont
plus rien a gagner a la guerre et ont toujours beaucoup a y perdre.

Des qu’il est admis par tous les peuples civilisés que la concurrence entre
individus s’exerce par le commerce et par le commerce seulement, I'inu-
tilit¢ de la guerre pour les individus est devenue évidente : on ne peut
la faire accepter aux peuples, lorsqu’ils pourraient I’éviter, qu'en les
trompant par des sophismes ou des mensonges, appuyés de formules
propres a susciter de vieilles haines plus ou moins assoupies, ou des vanités
insensées.

La nécessité d’expansion pour les peuples, le besoin de coloniser, etc.,
sont de trés mauvais prétextes, lorsque le monde entier est ouvert a tous
ceux qui se sentent en état de soutenir la concurrence par des moyens lé-
gaux et pacifiques. Tant que cette facilité existera, les besoins d’expansion
et autres du méme genre ne seront que des mots.

Les prédicateurs de la paix immédiate et perpétuelle nous semblent faire
fausse route en s’adressant aux gouvernements et en réclamant que les
différends entre nations soient soumis a Iarbitrage.

Le personnel de gouvernement, dans tous les pays, peut avoir et a sou-
vent des intéréts opposés au maintien de la paix. Il ne faudrait pas remon-
ter bien loin dans I’histoire pour trouver des exemples. Ce n’est donc pas
de ce personnel qu’on peut espérer la fin des guerres.

Larbitrage est en soi chose excellente, mais nous doutons fort qu’il soit
jamais accepté par les gouvernements, hors les cas ou, pour un motif quel-
conque, ils n’auront pas envie de faire la guerre a propos de la question
soumise a Parbitrage. C’est un moyen de terminer les différends dans les-
quels Pamour-propre seul est engagé, ou ceux dans lesquels les deux adver-
saires, se redoutant mutuellement, tiennent a rester en paix. Méme réduite
a ces cas, la pratique de I'arbitrage est fort utile, mais il sera impossible de
la faire prévaloir chaque fois qu’un gouvernement désirera la guerre, pour
quelque motif que ce soit.

On ne peut établir et faire durer la paix que par la constitution d’un pou-
voir supérieur, qui 'impose. Cette constitution est actuellement impossible
et il ne serait pas plus désirable que possible de rétablir 'empire romain.

Mais le genre humain peut marcher vers la paix comme il y a marché jus-
qu’ici, par un accroissement continu dans chaque pays de la justice et de la
liberté dans toutes les relations sociales, par une augmentation du pouvoir
spirituel qui, a la longue, domine les peuples et les gouvernements, pour le
plus grand avantage de tous. Clest ainsi que le droit civil et criminel s’est
perfectionné ; c’est ainsi que le droit international est né, qu’il s’est amé-
lioré et étendu, de fagon a réduire constamment les maux de la guerre, a
diminuer les vols et pilleries militaires au point de les amener a une dis-



280 LIVRE IIl. — CHAPITRE 11

simulation hypocrite. En persistant dans cette voie par une prédication
énergique, en écrivant I'histoire exactement et en s’adressant aux peuples,
qui sont les véritables intéressés, a force de justice, de patience et de temps,
on approchera du but et on finira peut-étre par y arriver.









APPENDICE






Net1!

DE LA METHODE APPLICABLE A I’ECONOMIE POLITIQUE.

On a souvent écrit sur la méthode applicable a ’économie politique et
essayé de la définir. On n’y a guere réussi : 1° parce qu’on avait peu réflé-
chi sur la nature de la science en général ; — 2° parce qu'on répugnait a
prendre ’économie politique pour une science et qu'on la considérait plu-
tot comme un ensemble de discussions d’application ; — 3° parce qu’on
répugnait a la considérer comme une science purement morale ; — 4°
parce qu’on avait en vue en I’étudiant les richesses plutot que les hommes
et qu’on cherchait a cette science des méthodes particulieres et compo-
sites ; — 5° parce que lanalyse rationnelle ne saurait ¢tre un moyen de
propagande populaire.

Nous allons entreprendre encore une fois de traiter ce sujet difficile
brievement et, s’il se peut, clairement.

I. — De la méthode en général.

Le mot méthode signifiait d’abord « recherche » ; plus tard il a indiqué
une manicre de chercher et d’exposer, et enfin un art de conduire lin-
telligence a la recherche de la vérité. Cet art est la méthode scientifique par
excellence, celle dont nous avons a nous occupet.

La science étant une, la méthode est une aussi et la méme dans toutes les
branches de la science ; elle constitue I'ensemble des conditions qui nous
font reconnaitre la vérité démontrée et commandent la conviction dans les
intelligences cultivées scientifiquement. Pour ces intelligences, la méthode
est en quelque sorte la forme de la pensée commune et toute pensée qui ne
satisfait pas aux conditions de la méthode est pour elles sans autorité.

On dit vulgairement qu’il y a plusieurs méthodes, méthode de synthése,
d’analyse, d’induction, de déduction, historique, philosophique, etc. C’est
une erreur de langage qui consiste a donner le nom de méthode aux divers
procédés employés dans P'application de la méthode scientifique. Les pro-
cédés sont divers ; la méthode est une. La fin du bon emploi de la méthode
est la démonstration.

! Journal des Economistes d’ao(it 1886.



286 APPENDICE — N° 1

La démonstration n’est pas le seul moyen de persuasion qui existe : il y
en a beaucoup d’autres, surtout lorsqu’on s’adresse a des personnes qui
ont recu seulement la culture littéraire et sentimentale courante ; mais ces
moyens nombreux, variables selon le degré de culture des personnes aux-
quelles on s’adresse, n’ont pour résultat que des opinions diverses, flot-
tantes, assez peu définies, toutes plus ou moins éloignées de la conviction
précise et impérieuse que la démonstration impose aux esprits, quelque
différents qu’ils puissent étre d’ailleurs, qui ont regu la culture scientifique.

L’unité de croyance sur un sujet bien défini est le résultat de la démons-
tration scientifique.

Quel est Pobjet des recherches de la science ? C’est de nous faire distin-
guer dans toute la nature et en nous-mémes ce qu’il y a de permanent et de
fondamental, ce qu’on appelle quelquefois « les éléments », pour les distin-
guer des phénomenes accidentels en présence desquels nous vivons. Ainsi,
nous voyons des phénomenes qui nous font concevoir I'idée de nombre et
celle d’étendue ou de forme. Nous séparons par une abstraction cette idée
des autres que pourraient nous suggérer les phénomenes qui nous 'ont
inspirée, puis nous cherchons par le raisonnement les lois qui régissent
les nombres, les quantités et les formes géométriques ; ensuite nous em-
ployons la connaissance de ces lois a des recherches d’un autre ordre, a
celles qui ont pour objet les mouvements des astres, la pesanteur, la densité
des corps, etc., etc.

Dans toutes ses branches, la science recherche ce qui est permanent et
universel, les lois qui régissent les phénomenes, et ses recherches ont plus
ou moins de succes, rencontrent plus ou moins de difficultés. Les procédés
varient selon la nature de l'objet des recherches, mais ils sont toujours
soumis, ainsi que les résultats obtenus, a la critique du raisonnement. Les
savants savent tres bien qu’ils vont a titons et c’est pourquoi ils vérifient et
critiquent sans cesse les résultats de leurs recherches et aussi les procédés
employés.

La science, dans toutes ses branches, part de notions évidentes par elles-
mémes et qu'aucun homme ne conteste, comme les notions de quantité et
de nombre, les axiomes de la géométrie élémentaire, les notions de pesan-
teur, de densité, de contraction et de dilatation, de molécules, d’atomes, de
séries, de combinaisons, etc., etc. ; puis elle tate et tente la nature par des
expériences ou par des observations répétées, qui tantot rapprochent et
tantot séparent les objets sur lesquels elle travaille, imaginant des lois, les
vérifiant, les affirmant lorsque la vérification leur a été favorable et les re-
poussant lorsqu’elles n’ont pu résister a 'observation ou a I'expérience et
au raisonnement.

Remarquons d’ailleurs que, dans toutes ses branches, la science opére au
moyen de notions abstraites, sortes de cadres idéaux, dans lesquels elle



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 287

enferme les phénomenes pour les étudier, et dans lesquels aussi elle intro-
duit des hypothéses assez semblables aux constructions de la géométrie
¢lémentaire, pour s’en aider au besoin.

Cela dit, passons a l'objet spécial de notre étude ; examinons si I’éco-
nomie politique procéde comme les autres sciences ou autrement.

1. — Exemples d'application de la méthode.

L’économie politique a pour objet une partie de I'activité volontaire des
hommes, et la science sociale a pour objet cette activité tout entiere. Donc,
il n’y a point ici de place pour I'expérience proprement dite : il faut se con-
tenter de Pobservation et du raisonnement. '

L’activité volontaire de '’homme ! S’il est un sujet complexe, difficile a
¢tudier et qui exige l'attention la plus soutenue, c’est assurément celui-la.
Examinons seulement ’économie politique et cherchons notre point de
départ. Cest le besoin qui met 'homme en mouvement et lui fait chercher
les choses utiles ou richesses. Mais que de choses comprises dans ces mots
« besoins et richesses » que tout le monde emploie et que personne, ou a
peu pres, n’emploie dans leur acception large et scientifique | Le besoin
pousse 'homme a laction, au travail par lequel il espere obtenir I'objet
désiré. Mais quelle machine compliquée que I'activité humaine | Naturelle-
ment, ’homme tend au repos et ne cesse de le désirer, méme lorsque
laiguillon du besoin le pousse a I'action. Cependant il lui faut travailler
d’intelligence, d’abord pour concevoir I'idée de I'utilité de I'objet désiré,
ensuite pour concevoir les moyens d’obtenir cet objet ; enfin il lui faut
travailler de corps pour arriver au but. Voila bien des notions primitives,
aussi élémentaires que possible, exprimées en termes connus, mais qu’on a
trop ’habitude d’employer sans réflexion, si bien que 'on répugne a réflé-
chir sur leur sens précis et surtout sur 'enchainement et la succession des
phénomeénes que ces mots indiquent. Les phénomenes, d’ailleurs, sont
tellement vulgaires que peu de personnes croient utile de les considérer
dans leur ensemble avec attention. La chute d’une pierre, d'une pomme, ou
de tout autre corps sont aussi des phénomenes vulgaires, constatés des
millions de fois et depuis des centaines de siecles par tous les hommes qui

! Les ennemis de I’économie politique triomphent volontiers de cette circonstance et déclarent que, quant &
eux, ils n’admettent de science que la ou il y a expérience. Nous ne savons s’ils connaissent beaucoup
d’expériences pratiquées dans les mathématiques en général et en astronomie. La méme ou I’expérience est
possible et employée avec succes, nous savons que c’est un outil délicat dont on ne peut tirer parti que par
une suite de raisonnements bien liés dont tout le monde n’est pas capable. Que de contradictions n’ont pas
rencontré sur leur route les grands expérimentateurs de notre temps, les Claude Bernard, les Pasteur ! Ces
contradictions ont assez prouvé combien I’accés de la science est difficile aux esprits impatients et pressés
de conclure, méme lorsqu’ils sont cultivés et de bonne foi.



288 APPENDICE — N° 1

ont passé sur la terre. Qui aurait songé a y chercher la maticre d’une
découverte scientifique, lorsqu’on ignorait la loi de la chute des corps et
que l'on n’avait pas encore lidée de la gravitation ? Cependant cette
science est née, s’est agrandie et dirige aujourd’hui un trés grand nombre
d’actes humains d’une haute importance.

Remarquons, avant d’aller plus loin, que I'économie politique n’a pas
plus que les autres branches de la science commencé par ce que nous con-
sidérons aujourd’hui comme le commencement. Les premiers penseurs qui
s’en sont occupés n'ont congu nettement ni 'objet ni étendue de cette
science. Ils se sont placés en face des phénomenes sociaux, les ont obser-
vés avec soin, puis ont formulé le résultat de leurs observations dans un
certain nombre de propositions. Ces propositions ont provoqué 'attention
d’autres penseurs, qui les ont examinées, comparées avec les faits observés,
critiquées, rectifiées par des formules nouvelles plus compréhensives. Ces
seconds penseurs ont été suivis et imités, c’est-a-dire critiqués et rectifiés a
leur tour par un nouvel examen des phénomenes, et ainsi de suite jusqu’a
nous. Pouvait-on faire autrement en présence d’un sujet auquel il n’était
pas permis d’appliquer 'observation et le raisonnement ? Nous ne le pen-
sons pas. Nous croyons aussi quun sujet aussi complexe ne pouvait étre
compris dans son ensemble et analysé dans ses détails aprés un premier ou
un second examen, méme tres attentif, par un seul homme, fat-il doué
d’une intelligence de premier ordre. La méme imperfection des premiers
travaux, les mémes rectifications sont constatées dans I’histoire de toutes
les branches de la science, méme de celles qui comportent 'emploi de
Pexpérience.

La science sociale et 'économie politique rencontrent un obstacle qui
leur est particulier. Leurs études portent sur des phénomenes dont la cause
est une et complexe, I'activité humaine, et ils sont tellement liés par leur
origine commune, qulils ne peuvent étre observés directement qu’a I’état
concret, simultanément, en faisceau. Si donc on veut les étudier un peu
sérieusement, il faut les séparer par la pensée les uns des autres et observer
successivement chacun d’eux. Ce procédé ressemble a celui des chimistes,
avec cette différence que I'analyse du chimiste est matérielle et donne des
résultats palpables, tandis que celle de 'économiste étant purement ration-
nelle, ses résultats ne peuvent étre sensibles que pour la raison, comme
ceux qu’obtiennent les mathématiques.

Aussi, 8’1l est vrai de toute science qu’elle procede par tatonnement, cette
vérité est plus apparente dans Ihistoire de I’économie politique que dans
celle des sciences qui ont la matiere pour objet. Le penseur se trouve en
face d’un sujet obscur a la contemplation duquel ses yeux ne sont pas ha-
bitués. A force de regarder, cependant, il distingue quelque chose, puis
quelque chose encore et, a mesure qu’il s’habitue davantage a cette con-



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 289

templation, les grandes lignes apparaissent plus distinctes et finissent par se
détacher, de facon a fournir la matiére d’une description exacte et, en cer-
taines parties définitive, qui constitue la science proprement dite. Mais
cette science, méme lorsqu’elle a été formulée, ne peut étre acquise qu'au
prix d’une attention sérieuse et soutenue : elle est absolument inaccessible
aux esprits habitués a ne chercher dans I'enseignement qu'un moyen de
passer avec succes les épreuves d’un examen.

Revenons a I’étude des conditions d’application de la méthode a I’éco-
nomie politique, et les embarras que nous venons de signaler deviendront
plus apparents.

Comme la géométrie élémentaire a ses axiomes, I’économie politique a le
sien : « L’homme s’efforce d’obtenir le plus de richesse qu’il peut au prix
du moindre travail possible ». En d’autres termes, ’homme cherche la ri-
chesse et fuit le travail.

Cet axiome est, ce semble, incontesté. Toutefois nous relevions dernié-
rement dans un petit livre, inspiré par l'enseignement allemand, que
« I'instruction pourrait changer nos penchants a cet égard et produire des
hommes qui, pouvant consommer des aliments de choix, se contenteraient
volontiers d’aliments inférieurs, afin de permettre a la population de deve-
nir plus nombreuse ». Qu’on puisse obtenir ce renoncement de quelques
individus, en leur donnant I'espoir d’une récompense qui les touche, nous
ne le contestons nullement. Mais il faut trouver une récompense, prix de
Peffort demandé, et alors nous sortons des termes de I'axiome qui définit
le penchant naturel gratuit et exclut effort.

On rencontre donc des contradictions, peu fermes et cependant natu-
relles, des qu’on énonce cet axiome. Dans les études suivantes, la contra-
diction est moindre, mais on rencontre peu d’esprits capables de suivre
I'exposition avec une attention suffisante.

Ainsi, nous considérons un groupe humain donné, idéal, dont nous sup-
posons la population stationnaire, et nous voulons étudier en quoi consiste
sa puissance productive, savoir pourquoi il est plus ou moins riche. Nous
voici en présence d’'un ensemble de phénomenes trés nombreux, et, a
beaucoup d’égards différents. Toutefois, ils ont un caractére commun, et
c’est le seul que nous considérons : ils sont des actes humains dont le but
est de produire des richesses, et nous étudions leur puissance a ce point de
vue seulement.

Il n’est pas nécessaire de réfléchir bien longtemps pour reconnaitre que
cette puissance se compose d’éléments divers, de forces distinctes qui,
cependant, agissent ensemble et ne peuvent étre séparées dans la réalité
concrete. L’analyse expérimentale y est donc impossible, mais ce qu’elle ne
peut faire est possible a I'analyse rationnelle. On peut considérer chacune
de ces forces isolément, en I'abstrayant des autres, et 'étudier pour recon-



290 APPENDICE — N° 1

naitre si, oui ou non, elle contribue a la formation de la puissance produc-
tive. Ensuite, comparant par la pensée, deux groupes d’hommes idéaux,
égaux a tous égards, excepté par la force que l'on étudie, on jugera si
inégalité de cette force n’aura pas pour conséquence une inégalité corres-
pondante de puissance productive. Si 'on parvient a étudier ainsi successi-
vement toutes les forces qui constituent la puissance productive, on aura
poussé I'étude a peu pres aussi loin qu’elle peut aller. Le point important,
C’est de n’avoir omis aucune force et d’avoir examiné chacune d’elles avec
attention.

Mais que de difficultés pour un esprit impatient ou peu cultivé | Que de
conceptions abstraites | Une puissance composée de forces nombreuses !
Deux groupes idéaux sans caractere défini et cependant comparés entre
eux | Quel échafaudage scientifique pour un bien petit résultat | Cela est
vrai, et nous en convenons sans difficulté. Seulement cet examen nous a
fait constater que 'épargne exigeait un effort qui entrait dans la composi-
tion de la puissance productive, ce qui est bien quelque chose, quoique
cette vérité soit généralement ignorée. Notre analyse idéale nous apprend
encore que les bonnes institutions politiques, les bonnes meeurs, sont aussi
des forces qui entrent dans la composition de la puissance productive. Elle
nous apprend surtout a ne pas tomber dans un sophisme trop commun,
qui consiste a ne considérer quune force et a dire : « Cette force est
moindre ou plus grande ; donc la puissance productive est moindre ou
plus grande », a ne pas conclure de la partie au tout, comme on le fait a
chaque instant. Notre analyse nous apprend qu’en maticre économique,
comme en toute autre, il ne faut pas se hater de conclure avant d’avoir
examiné la question sous ses divers aspects.

On nous dit par exemple : « Les Etats-Unis ont établi une législation pro-
tectionniste et la richesse a fait chez eux des progres incontestables ; donc
la 1égislation protectionniste est une bonne législation, une cause de ri-
chesse ». Examinons un peu. Le territoire est une composante de la puis-
sance productive : comparez sous ce rapport les Etats-Unis a un Etat eu-
ropéen. La population des Etats-Unis est énergique, industrieuse, inventive
et se groupe facilement ; comparez encore sous ce rapport les Etats-Unis 2
un Etat européen. Comparez aussi 'importance relative du commerce inté-
rieur et du commerce extérieur aux Etats-Unis et dans un Etat d’Europe et
voyez si la législation protectionniste, qui affecte seulement le commerce
extérieur, a la méme importance aux Etats-Unis qu’en Europe, etc., etc.
On trouverait ainsi sans peine des éléments de puissance productive assez
nombreux et assez considérables pour compenser vingt fois et au-dela



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 291

I'influence d’une mauvaise législation protectionniste et on reconnaitrait le
peu de valeur du sophisme favorable a cette législation. '

Cette fagon de procéder et de raisonner est exactement conforme aux
régles et aux habitudes de la méthode scientifique, d’apres laquelle, lors-
qu’on rencontre un groupe de faits complexes, on en analyse et on en sé-
pare les divers éléments par 'expérience matérielle, lorsqu’elle est possible,
par I'analyse rationnelle et 'observation, lorsqu’on ne peut expérimenter.

On releve de méme, par une observation rigoureuse et le raisonnement,
les phénomenes restrictifs et expansifs auxquels donne lieu 'accroissement
ou la diminution de la population, ce qu'on appelle en d’autres termes les
lois de la rente et des débouchés. On releve en méme temps les rapports
intimes qui existent entre les mouvements de la richesse et ceux de la po-
pulation, et plus on avance dans cette étude, plus on voit grandir I'im-
portance des divers éléments de la puissance productive et diminuer celle
des richesses acquises, toujours destinées a une consommation prochaine,
pour renaitre sans cesse, en raison de efficacité de 'art industriel qui les
appelle a I'existence et les reproduit.

Les études relatives a Pappropriation sont conduites suivant la méme mé-
thode. On remarque d’abord qu’il n’y a que deux modes imaginables d’ap-
propriation, car il est de toute nécessité que chaque individu dispose de
son travail et des produits de ce travail ou que quelqu’un autre en dispose.
De la deux régimes, toujours combinés dans la réalité concrete, mais tou-
jours distincts 'un de l'autre pour le penseur, le régime de I'autorité et le
régime de la liberté. Encore un axiome ! Encore des abstractions ! Oui,
sans aucun doute, parce que la nature du sujet Pexige. Il faut méme aller
plus loin et supposer I'existence d’un état social imaginaire dans lequel la
liberté serait aussi développée que possible et dans lequel 'autorité, régnant
dans lintérieur de chaque famille, n’aurait dans la cité d’autres attributions
que celles qui sont nécessaires pour maintenir entre les citoyens la paix et
la justice, ou plutot la paix par la justice. Dans ce cadre idéal que la mé-
thode nous permet de créer, comment seraient appropriées les richesses au
fur et a mesure de leur production ?

Partant d’un état quelconque d’appropriation antérieure, on reconnait
sans peine que I'appropriation des richesses sous le régime de la liberté a
lieu par un seul procédé, I'échange, qui est un arrangement de volontés,
lesquelles, obéissant toutes au méme motif, donnent aux résultats de
I’échange le caractére fixe qu’on observe dans les effets des lois de la na-

1 Si I’on disait : « 10 francs par mois mal dépensés sont une diminution de fortune », et que I’on répondit :
«Voyez M. X... qui dépense une somme cent fois plus forte et qui est cependant tres riche, donc la dépense
improductive est un moyen de devenir riche », le sophisme serait peut-étre apparent pour tous. Pourquoi ne
I’est-il pas quand on parle d’un peuple et de protection ?



292 APPENDICE — N° 1

ture. Les arrangements de l'industrie s’établissent en vue de I’échange, et
C’est par I’échange en quelque sorte que se constituent les groupes indus-
triels dans lesquels chaque individu vient prendre place. De la un concours
toujours ouvert entre tous, qui assigne a chacun une situation dont les
avantages sont proportionnés a la valeur des services qu’il peut rendre a ses
semblables, au jugement de ceux qui regoivent ces services.

Pour bien comprendre les mouvements de cette appropriation, il faut les
¢tudier avec soin et toujours par I'analyse rationnelle : il faut employer des
termes abstraits comme ceux de valeur courante et valeur habituelle, d’of-
fre et de demande ; il faut imaginer des cadres idéaux, comme le cott de
production ; il faut décrire 'entreprise et le prix de revient, déterminer les
causes volontaires et nécessaires des intéréts, des salaires, des profits, défi-
nir les fonctions diverses des hommes employés dans I'industrie, a titre de
propriétaires, de capitalistes, d’ouvriers, de commercants, etc. Il faut aussi
montrer quels sont, sous ce régime, les effets des lois de la rente et des
débouchés employant sans cesse des termes abstraits, méme lorsqu’il s’agit
d’exprimer les faits les plus concrets et les plus positifs.

Ce n’est pas tout encore. Comme tous les états d’appropriation des ri-
chesses que mentionne Thistoire sont mélés de liberté et d’autorité, il im-
porte d’étudier ce dernier régime en lui-méme, de créer, par 'imagination,
une société dans laquelle Pautorité serait aussi étendue que possible et de
comparer le fonctionnement de ce régime a celui de l'autre, sans considérer
dans 'un et dans 'autre quoi que ce soit au-dela de ce qui est nécessaire et
absolument inévitable. Ici encore il faut employer largement ’abstraction
et le cadre rationnel fixe. Il en est de méme si 'on veut rechercher les in-
convénients de la liberté, étudier les diverses formes de 'impot, I'incidence
de chacunes d’elles, etc.

Sil’on a ainsi, pas a pas, étudié séparément les diverses parties de ce sujet
un, mais tres complexe, désigné par les mots de production, d’appro-
priation et de consommation des richesses, si 'on n’a omis aucune des
forces en action et en lutte et si’on a étudié chacune d’elles avec attention,
on est allé aussi loin que possible dans la connaissance du sujet traité, et les
résultats obtenus sont rigoureusement scientifiques. Mais si 'on a commis
des omissions il faut revenir sur ses pas, revoir I'ceuvre, rectifier, et, s’il le
faut, recommencet.

En suivant la marche que nous venons d’indiquer et que nous croyons la
meilleure, on a constamment lintelligence fixée sur les phénomenes réels,
sur des faits concrets ; mais il faut qu’elle en écarte tout ce qu’ils contien-
nent d’accidentel et de contingent, afin de dégager les lois permanentes et
universelles qui les régissent. Il faut donc se livrer a un travail d’abstraction
constant et a des conceptions élémentaires. Il faut que les cadres soient



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 293

assez larges pour comprendre I'ensemble des phénomenes et que I'analyse
soit assez patiente pour les examiner sous tous leurs aspects successifs.

Sil'on veut mener a bien ce travail délicat et difficile, il est indispensable
de négliger et d’oublier méme toutes les questions d’application, toutes les
discussions contemporaines, afin d’interroger la nature face a face, since-
rement, sans arricre-pensée et d’accepter d’avance ses réponses, quelles
qu’elles puissent étre. La plupart des économistes n’ont pas songé ou ne se
sont pas résolus a prendre ce parti. De la, des discussions nombreuses,
souvent confuses, quelquefois inutiles, relevées directement par les adver-
saires.

HI. — Nécessité de séparer ['étude de la science pure des études d'application.

On comprend facilement que, pour appliquer cette méthode avec succes,
il est indispensable de séparer avec soin la science économique de toutes
ses applications. Toute question d’application, en effet, est un probleme
d’art posé par la volonté humaine dans un but donné : ce probleme, bien
qu’il touche nécessairement a la science, n’a pas un caractere scientifique,
ainsi que le montre 'étude la plus superficielle. En effet, dans tout pro-
bleme d’application il faut considérer des faits concrets, qui ne se prétent
jamais a une étude scientifique directe. Imaginez une construction sociale
quelconque, comme celles, en si grand nombre, qui ont passé sous les yeux
de nos contemporains, et comptez les éléments divers dont elle se com-
pose. Vous verrez d’abord qu’une conception semblable n’est pas simple-
ment économique. Elle touche a des questions de justice, de morale et de
sociabilité qui sont hors du domaine de I'économie politique. Ainsi la ques-
tion de la propriété, la question de I'inégalité des conditions ne sont pas
des questions purement économiques ; elles sortent par tous les cotés du
cadre de la science qui nous occupe en ce moment.

Toutefois, a ne considérer les projets d’arrangements sociaux que par
leur coté purement économique, nous trouvons qu’ils ne sont pas aussi
simples que I'imaginent leurs auteurs. Aucun d’eux n’a songé a rechercher
quelle influence les innovations qu’il proposait pourraient avoir sur la puis-
sance productive du pays auquel on les appliquerait. Cependant si ces in-
novations devaient avoir pour effet de diminuer les motifs qui portent les
hommes a I'invention, a effort musculaire ou a I'effort d’épargne, la puis-
sance productive, et, partant, la somme des richesses produites diminue-
ralent aussitot et 'appauvrissement du pays suivrait de bien pres. Com-
ment se répartiraient les privations résultant de cet appauvrissement, dont
la conséquence a peu pres nécessaire serait une diminution du chiffre de la
population ? Voila un probléme assurément fort grave, quun économiste
ne saurait omettre, mais qui ne se pose pas méme a lesprit d’'un homme



294 APPENDICE — N° 1

étranger a la science. Celui-ci suppose toujours que les richesses sont une
sorte de produit spontané, qui restera le méme a travers tous les change-
ments sociaux ; il ne songe ni aux volontés, ni aux motifs qui les dirigent,
parce que ni les volontés, ni les considérations qui les mettent en mouve-
ment ne sont choses matérielles, susceptibles de se mesurer au metre ou a
la balance.

Les mémes observations s’appliquent a tous les problemes d’application,
meéme les plus simples. Qu’on vous dise, par exemple : « La participation
aux bénéfices est-elle conforme ou contraire aux principes de I’économie
politique ? » L’économiste répondra d’abord qu’aucun arrangement, qu’au-
cun fait concret ne peut ¢tre conforme ou contraire aux principes écono-
miques, par la raison fort simple que ’économie politique n’étudie les faits
et ne considere les arrangements de travail qu’au point de vue de leur in-
fluence sur la puissance productive. A ce point de vue il remarquera :
1° que la participation aux bénéfices n’est pas applicable dans toutes les
entreprises, parce que toutes les entreprises ne donnent pas des bénéfices
et qu’on ne saurait partager ce qui n’existe pas ; — 2° que la participation
peut étre une cause d’augmentation de puissance productive dans certaines
entreprises et certaines industries, tandis qu’elle serait dans d’autres inutile
ou nuisible. Il devrait s’en tenir la : mais il n’aurait pas résolu le probléme
dans les termes ou celui-ci aurait été et se trouve chaque jour posé par les
personnes qui prennent la science pour un art et les lois quelle constate
pour des préceptes.

Ceux qui aiment a confondre ’économie politique pure et I’économie
politique appliquée, parlent volontiers de « préceptes », sans s’apercevoir
que, si les arts ont des préceptes, les sciences n’en ont jamais. Que les
hommes fassent ce qulils voudront et se livrent, sl leur plait, aux plus
grandes extravagances, la science, qui considére uniquement les lois de la
nature, n’en est affectée en quoi que ce soit, parce que les lois de la nature
n’en sont pas affectées davantage. Qu’on bouleverse tous les arrangements
sociaux, de manicre a réduire la puissance productive d’un pays, de telle
sorte qu'un quart ou un tiers de la population se trouve condamnée a
mort : ce serait certainement un grand malheur, mais les lois de la science
n’en seraient pas altérées. L’ignorance des lois physiques pourrait amener
les mémes résultats ; cela n’affecterait en rien la science qui a constaté ces
lois. Lors méme que des millions d’hommes se précipiteraient et périraient
volontairement, cela ne prouverait rien contre 'existence de la pesanteur.
C’est ce que ne peuvent comprendre bien des gens ; un orateur du Congrés
socialiste de Bale s’écriait : « Si la science est contraire a ce que nous vou-
lons, tant pis pour la science ; nous passerons outre ». Il faut bien recon-
naitre que si peu de personnes parlent comme cet orateur, il en est un
grand nombre qui pensent et agissent comme lui : ce sont tous ceux qui



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 295

ignorent la science et la dédaignent, justement parce qu’ils 'ignorent et ne
savent meme ce qu’elle est.

On ne tient jamais un langage semblable lorsqu’il s’agit des autres
sciences, dont ’homme n’est pas 'objet. Ainsi, on ne demande jamais si
telle machine construite par un ingénieur est ou n’est pas conforme aux
principes de la mécanique rationnelle ; on ne s’étonne méme pas de voir un
autre ingénieur construire pour la méme destination une machine tres dif-
térente et on recherche a peine si 'une de ces deux machines est, plus ou
moins que l'autre, conforme aux principes (on veut dire aux préceptes) de
la mécanique rationnelle. C’est que 'on comprend beaucoup mieux ce
qu’est cette mécanique qu’on ne comprend ce qu’est 'économie politique.

De méme, et pour la méme raison, jamais personne ne s’est avisé de re-
chercher si la composition de tel liquide colorant était ou n’était pas con-
forme aux principes de la chimie. Une question de ce genre ferait sourire
tous les chimistes et ils ne perdraient pas leur temps a y répondre.

Il en est autrement des économistes. L’ignorance de la masse du public
est telle qu’il leur faut discuter sans cesse les éléments. 11 leur faut discuter
surtout avec des gens qui, ayant lu avec l'attention qu’ils apportent a la
lecture de leur journal, quelques pages d’'un économiste écrivant a n’im-
porte quelle date, y ont découpé quelques citations qu’ils prennent pour
des théoremes. Ces personnes posent, a leur manicre, certaines questions
dans des termes tels que des faits concrets peu vérifiés et non analysés s’y
trouvent énoncés pele-méle avec ces théorémes ; ensuite ces gens se pré-
sentent eux-mémes comme des esprits sages et modérés, adoptant ceci,
rejetant cela, allant dans telle voie, jusqu’a un certain point, puis dans la
voie opposée et donnant enfin le nom de discussion scientifique au fatras
le plus lourd, le plus obscur et le moins concluant qu’il soit possible d’ima-
giner. Cela ne les empéche pas d’obtenir quelque succes aupres du public,
méme du public lettré. On dit volontiers qu’ils ont sur I’économie politique
des vues propres qu’on va quelquefois jusqu’a qualifier d’originales. Leur
mérite consiste le plus souvent a cultiver les lieux communs et a répéter
quelques vieilles phrases spécieuses, expressions des conclusions hatives de
'ancien empirisme.

Voila ou conduit 'abus que 'on commet lorsque 'on confond les re-
cherches scientifiques avec les discussions d’application, confusion qui, si
on lintroduisait dans n’importe quelle science, rendrait impossible I'ex-
position méme de ses principes.

IV, — Des résistances que rencontre ['économie politique.

Les considérations qui précedent nous font bien comprendre pourquoi
I’économie politique rencontre des résistances inertes mais puissantes, et



296 APPENDICE — N° 1

pourquoi son enseignement est si difficile. Ce n’est pas la tout. Elle ren-
contre encore un obstacle agissant dans la masse des intéréts fondés sur
Iignorance publique. Ces intéréts, trés puissants, trés malfaisants et ayant
pleine conscience de leur illégitimité, considérent I’économie politique
comme une ennemie et la traitent en conséquence. Ils la dénoncent, I'insul-
tent, la combattent par tous les moyens, emploient contre elle des argu-
ments que dédaignerait un avocat du dernier ordre et jouent adroitement
des préjugés, de la légereté, des sentiments irréfléchis des multitudes. Ces
résistances font reculer tous ceux qui cherchent, non la vérité, mais le suc-
ces, qui inventent avec une étonnante fécondité les capitulations et les
compromis les plus étranges.

Les intéréts pécuniaires ne sont pas les seuls qui s’élevent contre I’éco-
nomie politique : elle froisse aussi bien des amours-propres. Un homme
bardé de diplémes ou méme constitué en dignité, jouissant de la réputation
d’homme cultivé, instruit, ou méme de savant, n’admet pas facilement qu’il
existe une science a laquelle il soit étranger, et il prend volontiers le parti
d’en nier Pexistence pour éviter la peine de Iétudier. Il prend ce parti
d’autant plus facilement, qu’il n’y a pas de profit a espérer de la connais-
sance de I’économie politique. Et si ’homme instruit prend souvent ce
parti, le jeune bachelier le prend bien plus vite : il rappelle les mots gentils
de « littérature ennuyeuse » et d” « art d’agrément » lancés avec succes par
des hommes d’esprit un peu gais, aux applaudissements des ignorants.

On aime aussi a dire qu’on « dédaigne la théorie pour s’attacher a la pra-
tique », sans s’apercevoir que la prétendue pratique n’est autre chose
qu’une suite d’aphorismes qui constituent bien une théorie, mais une théo-
rie fondée sur la premiere vue des phénomenes. C’est 'empirisme pur, la
science des ignorants, fondée sur une observation superficielle des faits.
C’est une théorie semblable a celle qui nie Pexistence des antipodes et
combat le savant qui I'affirme en invoquant contre lui I'expérience qui
prouve que deux hommes ne peuvent marcher pieds contre pieds, ni les
eaux rester dans leur lit suspendu au-dessus de l'air. Exposez a un paysan
illettré ce que la science nous enseigne en cette matiere, il se refusera a
vous croire, au nom de ’évidence et du bon sens.

Les sciences mathématiques et physiques ont ce grand avantage de ne
froisser a peu pres aucun intérét et d’en servir un grand nombre. Les dé-
couvertes du géometre, du physicien, du chimiste enrichissent beaucoup de
gens, et les sciences qu’ils cultivent ne pourraient étre négligées sans que
I'industrie du pays en souffrit une diminution. $’il en était autrement, elles
seraient combattues et on a dit avec raison que si quelqu’un avait intérét a
détruire la géométrie, elle serait vigoureusement attaquée et niée. Malheu-
reusement pour la diffusion de ’économie politique, cette science jette une



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 297

vive lumiere sur les droits de chacun et cette lumicre ne peut étre agréable
a ceux, en trop grand nombre, qui vivent du bien d’autrui.

Cependant, comme ces gens ne forment, apres tout, quune faible mino-
rité, '’économie politique pourrait pénétrer chez le grand nombre a I'intérét
duquel sa diffusion est favorable, si elle n’y rencontrait une ignorance égale
a celle des lettrés, peu ou point de culture, des sentiments contradictoires,
des vues étroites et des inclinations qui ne sont pas toujours sensées. Tou-
tefois, c’est encore dans les multitudes que ses conclusions pourraient ren-
contrer 'adhésion la plus facile, si elles y étaient présentées convenable-
ment, a la maniére de Cobden, par exemple, de fagon a former la base d’un
grand parti politique : le parti de la justice et du plus grand avantage de
tous. Il y a 1a une grande tache a remplir et cette tache est digne des ambi-
tions les plus hautes et les plus généreuses. 1l est facheux que ces ambitions
soient rares.

Drailleurs, si 'on veut introduire dans le grand public les connaissances,
les conclusions pratiques auxquelles conduit I'étude de I’économie poli-
tique, il faut laisser de coté les formules et les raisonnements au moyen
desquels on a compris ses enseignements. Ces formules et raisonnements
sont de simples moyens d’étude, tres utiles pour qui étudie sérieusement,
mais inutiles et inaccessibles a qui ne veut ou ne peut étudier ; il faut se
tenir aux considérations qui se fondent sur les arts sociaux, tels que le droit
et la morale ; il faut se servir de la science sociale tout entiere, car, des qu’il
s’agit d’arrangements sociaux, les considérations économiques, bien que
fort importantes, ne sont pas suffisantes a satisfaire 'esprit, si elles ne sont
appuyées par des considérations plus générales et plus larges.

V. — Conclusions.

Concluons, §’il se peut ; mais on nous arréte : — Vous ne nous avez pas
dit si la méthode de 'économiste devait étre inductive ou déductive, analy-
tique ou synthétique, ou historique, ou expérimentale, etc., etc. — Jen
conviens, et je répondrai : — Cette méthode est inductive, parce que, pour
établir les cadres idéaux qui permettent d’examiner les phénomeénes suc-
cessivement et isolément, il faut employer I'induction ; — Elle est déduc-
tive parce qu’elle tire les conséquences immédiates de I'examen auquel on
se livre, sans échafauder des déductions 'une sur I'autre, comme les ma-
thématiques, mais en appliquant une méme déduction a une multitude de
cas identiques ; — Elle n’est pas expérimentale, en ce sens que I’écono-
miste ne peut faire des expériences a volonté, mais elle est expérimentale
en ce sens qu’elle ne perd jamais de vue 'observation des faits concrets et
qu'elle profite des expériences que le courant de la vie sociale améne de-
vant Pobservateur ; — Elle est analytique, bien qu’elle ne puisse faire au-



298 APPENDICE — N° 1

cune analyse matérielle, comme celle du chimiste, parce qu’elle se sert tres
largement de 'analyse rationnelle ; — Elle est synthétique, parce qu’apres
avoir étudié le détail des phénomenes, ceux de Iéchange, par exemple,
I’économiste les rapproche et les reconstitue en quelque sorte dans leur
ensemble ; — Elle est historique, parce qu’elle porte I'observation des
phénomenes économiques dans le passé, en se servant de lhistoire, en
meéme temps que dans le présent.

Cette réponse a des questions posées et débattues plus d’'une fois était-
elle bien nécessaire ? J’en doute un peu, parce qu’il me semble quil n’y a
qu’une seule méthode, qui emploie des procédés divers selon le sujet que la
science étudie, mais qui ne sont, a tout prendre, que les aspects divers de
I’étude, qui consiste toujours en observation attentive et patiente accompa-
gnée de raisonnement.

En résumé, la science sociale et ’économie politique, qui en est une par-
tie, n’ont pas de méthode qui leur soit propre. Elles emploient la méthode
commune a toutes les sciences, qui est la forme de la pensée moderne :
elles observent les faits concrets et cherchent a dégager les lois perma-
nentes qui les régissent.

L’expérience leur est interdite, parce qu'on ne fait pas d’expérience sur
’homme moral et qu’elles sont, par excellence, une science morale. Mais si
I'analyse matérielle leur est interdite, elles peuvent se livrer a analyse ra-
tionnelle sans aucune difficulté, et c’est par ce moyen qu’elles arrivent a la
connaissance de quelques vérités importantes.

I’analyse rationnelle exige 'emploi d’un certain nombre de conceptions
idéales, d’abstractions, de cadres artificiels dont on ne peut faire un bon
usage, si on ne s’en sert avec une attention vigilante et soutenue, en sépa-
rant avec soin les études rationnelles de toute recherche d’application.
C’est dire assez que I’étude de I'économie politique pure sera longtemps,
sinon toujours, accessible seulement a un petit nombre d’esprits cultivés,
qui y trouveront des convictions inébranlables. Cette étude est inutile aux
esprits dont la culture est superficielle, a2 ceux qui tranchent sur toutes
choses sans avoir rien appris, aux intelligences paresseuses, aux coeurs non-
chalants.

Cependant, il faut que les vérités acquises par la science soient portées
devant le grand public, quelles prennent place dans tous les débats du
temps et deviennent populaires. Mais pour cela, il faut qu’elles dépouillent
la forme scientifique pour prendre la forme concrete, quelles s’aident des
considérations de politique, de droit et de morale, afin de devenir acces-
sibles a toutes les intelligences sinceres, fussent-elles méme peu cultivées.

L’étude scientifique, en un mot, est une sorte de gymnastique, d’exercice
militaire propre a donner a ceux qui le recoivent plus de force dans la lutte.
Mais, quand on arrive a la bataille elle-méme, on laisse 1a les formules



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 299

d’exercice et on montre son savoir-faire en combattant de son mieux pour
une cause que l'on sait étre bonne, méme quand elle est abandonnée par
des défenseurs pusillanimes. On prend courage en pensant que les avan-
tages remportés par quelques intéréts particuliers sur lintérét public ne
peuvent durer quun temps assez court et que le triomphe définitif est tou-
jours réservé a la vérité.

Ajoutons encore quelques considérations destinées a faire ressortir
I'importance de I'analyse rationnelle.

Lorsque, il y a quelque cinquante ans, la statistique a pris des développe-
ments sans précédent et a été appliquée aux choses sociales, on s’en est
engoué, parce qu’on a espéré que 'on obtiendrait de ses travaux la solution
de presque tous les problemes. Mais des qu’on a entrepris de se servir des
renseignements statistiques, on s’est aper¢u qu’ils ne donnaient pas ce
qu’on avait espéré.

Ainsi on a discuté contradictoirement par la statistique les théories du
libre-échange et de la protection, et la statistique a pu étre invoquée de part
et d’autre, parce quelle n’indique et ne peut indiquer que le résultat collec-
tif de plusieurs causes diverses tandis que 'objet en discussion est une
seule de ces causes. De méme les beaux travaux de Guerry et de Quetelet
nous donnent bien des renseignements sur les diverses formes de la crimi-
nalité, sur les naissances, les mariages, les déces, les tables de mortalité, etc.,
mais elles ne peuvent pas nous donner de renseignements certains sur les
causes complexes des phénomenes relevés par la statistique. Celle-ci four-
nit des données, qui ne peuvent étre utilisées sérieusement qu’aprés avoir
été soumises a I'analyse rationnelle, qui étudie successivement et une a une,
toutes les causes qui ont concouru a la production des phénomenes relevés
en chiffres par la statistique. Je n’affirmerais pas qu’il soit facile ni méme
possible de faire ce travail, mais ce serait le seul qui put donner des conclu-
sions vraiment scientifiques.

Mentionnons un autre exemple. On connait les travaux de Le Play. Cet
ingénieur distingué, dont les camarades polytechniciens s’étaient jetés dans
le Saint-Simonisme et dans le Fouriérisme, trouva qu’ils s’étaient écartés de
la méthode scientifique et voulut étudier, lui aussi, la réforme sociale a
faire, mais en procédant scientifiquement : il voulut « observer par la mé-
thode de Bacon et de Descartes ». ' 1l profita de ses nombreux voyages
pour obtenir la monographie d’un certain nombre de familles, notamment
de familles d’ouvriers, dans les deux mondes ; il s’informa aussi partout des
lois, des mceurs, de I’état social des peuples et conclut par la conception
d’un idéal assez puissant pour former une école, qui survit a son fondateur.

! La réforme sociale en France, t. I, p.60



300 APPENDICE — N° 1

Il est évident toutefois que les travaux de Le Play, quelque estimables
quils solent, n’ont aucune base scientifique. En effet, Pauteur n’a étudié
que les faits concrets et par conséquent trés complexes, sans recherche
aucune sur les causes diverses qui pouvaient les avoir produits. Si on avait
soumis a son examen un caillou, un morceau de minerai, il ne se serait pas
aventuré a en affirmer la nature et les propriétés, sans 'avoir soumis, au
préalable, a une analyse attentive. Ce qu’il n’aurait pas osé faire pour un
caillou, il tentait de le faire pour la société : il appréciait et jugeait les insti-
tutions sans s’occuper de leur origine, de leur formation et de leurs trans-
formations ! Il concluait, comme il le dit, « par le raisonnement, en s’aidant
de la méthode des gouvernements représentatifs et des tribunaux ».

Les gouvernements représentatifs et les tribunaux ont-ils jamais procédé
ou pu procéder scientifiquement ? Non, sans aucun doute. Le gouverne-
ment veut s’éclairer sur 'opportunité d’'une loi, d’'une mesure a prendre : il
ordonne une enquéte. Un tribunal veut s’éclairer sur un fait déterminé, il
ordonne une enquéte. Le gouvernement et le tribunal entendent des té-
moins, discutent la valeur des témoignages et statuent. Leur méthode, dont
on peut se servir bien ou mal, est certainement la meilleure que nous con-
naissions pour la solution des problemes pratiques et circonscrits qui sont
soumis a leur appréciation. Mais les moindres problemes, soumis a celui
qui ¢étudie la science sociale, sont bien autrement larges et compliqués et les
témoignages qu’on accepte, faute de mieux, dans les enquétes législatives
ou judiciaires, deviennent bien incertains et bien insuffisants dans les
¢tudes sociales. La, comme dans les enquétes, les témoins peuvent mentir
ou se tromper, ou répondre légerement, mais ils peuvent aussi ne pas
comprendre les questions et ils ignorent toujours leur propre histoire et
surtout les motifs qui ont déterminé leurs ancétres. Les témoignages hu-
mains, quelque soin qu’on mette a les recueillir, ont toujours, en pareille
matiére, une valeur contestable et trés médiocre. Du reste, en matiére
sociale, comme en toute autre, la science ne s’arréte pas au témoignage
humain : elle ne donne créance qu’au témoignage, souvent obscur, mais
incessamment renouvelé, de la nature.

Avant d’entreprendre une immense ceuvre d’art, comme la réforme d’une
société, Le Play aurait d, pour procéder scientifiquement, établir les prin-
cipes de la science sociale sur I’étude des éléments sociaux. En exposant a
la hate son idéal de prédilection, il a, comme une centaine de ses con-
temporains, exprimé des préférences purement personnelles. Comme tant
d’autres, il a pris dans un idéal de ’Ancien régime quelques traits qui lui
ont semblé recommandables et a proposé de les introduire dans la société
nouvelle sans savoir exactement s’ils pourraient s’y adapter et dans quelle
mesure et pour quels motifs il conviendrait de les introduire.



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 301

Ne prenons qu’un exemple dans son ceuvre, la famille-souche. Le Play a
observé que la persistance et la durée des familles était une condition de
stabilité sociale, observation qui remonte d’ailleurs au-dela de T’histoire et
que nous approuvons sans difficulté. Le Play ajoute que partout ou il a
observé la famille-souche, il a trouvé sa constitution appuyée sur des lois
ou des coutumes, d’ou la conclusion un peu obscure, mais facile a tirer,
qu’il serait bon de la constituer par des mesures législatives spéciales. Ac-
ceptons la généralisation de 'observation de Le Play, que pouvons-nous en
conclure ? Tout au plus que, dans le passé, une législation spéciale a eu
pour but de conserver un certain nombre de familles : il n’y a et ne peut y
avoir la que la constatation d’un fait historique. Prouve-t-il quelque chose
pour le présent et pour I'avenir ? Rien absolument, par la raison fort simple
que les sociétés modernes different par un certain nombre de traits essen-
tiels de toutes les sociétés antérieures. Cette considération suffit a Oter a sa
conclusion toute valeur scientifique.

Tout en croyant, comme Le Play, a I'utilité des familles-souches, nous
fonderions notre opinion sur des considérations tout autres. Nous croyons
que le désir de perpétuer sa famille est naturel chez presque tous les
hommes et a inspiré les législateurs qui ont fait a certaines familles des
conditions spéciales, mais que ces législateurs se sont trompés sur les
moyens d’atteindre le but et ne doivent pas étre imités. Nous remarquons
que la conservation de certaines familles est causée, non par les lois et cou-
tumes, mais par Uesprit de famille entretenu par I’éducation et les meeurs.
Nous observons que les avantages particuliers édictés pour la conservation
des familles, les substitutions, par exemple, et le droit d’ainesse, ont causé
Pextinction d’un bon nombre de ces familles. Nous savons, en outre, par
les monographies tres intéressantes publiées depuis quelques années, que la
France a possédé des familles-souches trés stables dans des contrées ou
existait, bien avant le Code civil, I’égalité des enfants dans le partage des
successions.

La méthode de Le Play ne peut donner des conclusions scientifiques,
parce qu’elle ne peut rien démontrer. Si nous ne pouvons I'accepter, méme
lorsque nos conclusions seraient, au fond, conformes a celles de ce pen-
seur, nous ne I'accepterons pas davantage sur les points ou ses conclusions
nous semblent absolument erronées. Nous ne pouvons considérer son
ceuvre que comme une réverie sociale plus étudiée que celles de Saint-
Simon, de Fourier, de Cabet, de Rubichon, de Collins, etc., etc., mais tout
aussi arbitraire et purement sentimentale. Nous n’en pouvons louer que
I'intention, qui est absolument honnéte.






Ne2't

DE L’UTILITE CONSIDEREE COMME PRINCIPE DE MORALE.

Depuis l'origine de la philosophie, on s’est occupé de rechercher et de
définir le principe premier et dominant de la morale ; on s’est efforcé de
formuler la régle d’apres laquelle les actions humaines devaient étre jugées
bonnes ou mauvaises, dignes d’approbation ou de blame. Depuis l'origine
de la philosophie, ceux qui travaillent a la recherche de ce principe et de
cette formule different d’opinion, discutent ou méme se disputent. Pen-
dant ce temps, le monde a marché sous 'empire d’'une morale tradition-
nelle d’origine empirique, sans accorder jamais un grand crédit aux sectes
qui prétendaient le diriger.

Voila trois faits parfaitement constants qui ont causé quelquefois la con-
fusion des sages et le triomphe des ignorants. « A quoi bon tant de re-
cherches, disent ces derniers, si elles ne doivent aboutir 2 aucun résultat
certain, supérieur a toute controverse, digne de conquérir, au moins pour
quelque temps, une autorité pratique respectée ? Quimporte ce qui ne
sert a rien ? » Leur triomphe a redoublé lorsque, jetant un coup d’ceil sur
I'ensemble des doctrines philosophiques, ils ont vu que les mémes opi-
nions semblaient incessamment se formuler, mourir, se reproduire, mourir
encore pour renaitre de nouveau, pendant une longue suite de siccles,
comme si esprit humain, enfermé dans une espece de cirque, y tournait
sans pouvoir jamais en sortir. Il est si doux de se dire : « Je ne me suis oc-
cupé de rien et je suis aussi avancé que ceux qui ont le plus travaillé a la
découverte de la vérité. Je suis méme plus avancé qu’eux, puisque je con-
nais la vanité de leur science et ils I'ignorent ! ... »

Un coup d’ceil plus attentif jeté sur lhistoire de la philosophie et de
I’humanité suffit a troubler cette quiétude et a montrer les choses sous un
autre aspect. Il est vrai que jusqu’a ce jour les sociétés n’ont accepté aucune
des formules de morale proposées par les philosophes, mais elles n’ont pas
cessé un seul instant de tenir compte des travaux de ceux-ci et de profiter
méme de leurs disputes. Il faudrait savoir bien peu d’histoire pour ignorer
I'influence du stoicisme sur les jurisconsultes et législateurs romains et celle
des penseurs modernes sur les lois et les idées qui régissent les sociétés

! Journal des économistes, septembre 1864



304 APPENDICE — N° 2

actuelles. Les philosophes, de leur coté, ont profité pour leur instruction
des changements qui s’opéraient autour d’eux dans les institutions, dans
les idées, dans les mceurs, et, lors méme qulils paraissaient reprendre
d’an-ciennes formules, ils ne manquaient guere de les renouveler et de les
agrandir, de maniére a se rapprocher incessamment les uns des autres.
C’est ce que démontre I’étude, méme sommaire et superficielle, de la philo-
sophie a quiconque a un peu pensé et parcouru les livres originaux, laissant
la les ceuvres de seconde et troisieme main, les manuels écrits sans critique
sur d’autres manuels. On peut bien dire avec raison que les penseurs ne
sont guere plus d’accord sur le principe de la morale que lors du dialogue
rapporté ou inventé par Platon, entre Socrate et Protagoras ; mais il est
certain que les théories morales ont pris un caractere infiniment plus large
quau commencement. Quelle différence, par exemple, entre les formules
de Platon et celles de Kant ! Et dans I’école opposée, le progres n’est pas
moins sensible : Aristippe prend le plaisit pour principe de la morale :
Epicure y joint Pabsence de peine et étend sur toute la vie de Pindividu le
plaisit et I'absence de peine a considérer. Bentham reprend la formule
d’Epicure, mais il dit : « le plus grand bonheur du plus grand nombre ».
Entre le point de départ et le point d’arrivée un progrés immense s’est
accompli.

Ajoutons que les théories opposées ne sont ni aussi éloignées les unes
des autres, ni aussi variées qu'on le dit et que le croient peut-étre leurs au-
teurs. Il nous semble dailleurs que toute discussion un peu sérieuse doit
tendre a les rapprocher, a établir une solution susceptible d’étre générale-
ment acceptée.

Ces recherches relatives au premier principe de la morale ne sont pas
aussi stériles qu'on se plait a le dire ; elles sont d’ailleurs intéressantes au
plus haut degré. N’hésitons pas a nous y engager. Voyons ou on en est ;
essayons de déterminer le probleme, de formuler 2 nouveau et de défendre
la solution qui nous semble la meilleure, celle de I'utilité.

De nos jours encore et depuis I'origine des temps historiques, la morale
régnante et officielle reconnait comme principe ou la tradition conservée
par un corps de prétres, ou I'Ectiture. Mais en aucun temps, si ce n’est
dans les premiers si¢cles du christianisme, cette morale n’a été livrée a la
discussion des profanes et des laiques. Son principe d’ailleurs comporte
peu 'examen et la controverse ; il faut tout d’abord 'admettre ou le rejeter.
Si on 'admet, on discute sur le sens des textes, sur autorité de la tradition
et sur la part qu’il convient de faire ou de ne pas faire aux considérations
tirées de Pexpérience. Si on ne 'admet pas, il faut chercher a la morale un



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 305

principe rationnel et une sanction rationnelle, en un mot interroger la phi-
losophie. Sans reconnaitre ou nier formellement le principe de la morale
traditionnelle, on a pris généralement le parti de chercher a la morale un
principe rationnel, et c’est dans cette recherche qu’ont éclaté les dissi-
dences. Quant a la négation de toute morale, s’il est vrai malheureusement
quon la reconnait dans la conduite d’un certain nombre de personnes,
nous ne croyons pas qu’elle ait été systématiquement enseignée, ni qu’elle
soit imputable a aucune école philosophique, bien que chaque école lait
attribuée avec trop de facilité aux opinions dissidentes. En fait, la nécessité
d’une morale, c’est-a-dire d’une regle des actions humaines, est générale-
ment reconnue et, ce qui est plus remarquable, on est a peu pres d’accord
sur les préceptes pratiques qui la constituent ; on discute surtout les prin-
cipes et les méthodes. La pratique de chacun est plus ou moins conforme a
la théorie, selon que sa conviction est plus ou moins forte et que son carac-
tere a plus ou moins de résistance, plutot que selon I'école a laquelle il
appartient.

Nous n’avons point a discuter ici la morale d’autorité, ni les principes, ni
les interprétations auxquelles les casuistes se sont livrés. On ne reconnait le
droit de traiter de ces mati¢res qu’a ceux qui ont regu mission pour cela et
nous n’en avons aucune. Bornons-nous donc a examiner les principes de
morale qui font 'objet des discussions philosophiques.

Il'y a bien des écoles en philosophie et bien des subdivisions dans chaque
¢école ; cependant, quant au principe de la morale, il nous est difficile de
signaler plus de deux opinions. La premicre et la plus enseignée affirme
que les principes de la morale sont inscrits en tout temps dans la cons-
cience humaine et que leur sanction résulte d’un sentiment intense, pri-
mitif, ineffagable, de l'obligation d’observer ces principes. La seconde,
constamment décriée dans I'enseignement direct et cependant puissante,
soutient que la connaissance des principes de la morale est un fruit de
Iexpérience ; que, s’il est vrai que I'idée du bien et du mal, d’'une morale et
d’une regle, soit toujours vivante dans ’homme, la formule de cette régle
s’apprend, se modifie, se rectifie, se perfectionne avec 'ensemble de nos
connaissances et par les mémes moyens ; que si le sentiment de 'obligation
morale, ou, en termes plus généraux, du mérite et du démérite, de la sanc-
tion rémunératrice ou pénale, existe en germe et en puissance chez tous les
hommes, il ne prend vie, ne s’applique et ne se développe que par I'en-
seignement, par I’habitude, par 'expérience.

Ces deux écoles, aussi anciennes que la philosophie, existent encore au-
jourd’hui. Dans Pantiquité nous voyons Platon a la téte de la premicre,
tandis qu’Aristote, les stoiciens et les épicuriens, malgré les différences de
doctrine qui les séparent, cherchent dans lutilité, de jour en jour mieux
comprise, des regles de conduite. Dans les temps modernes, la distinction



306 APPENDICE — N° 2

des deux écoles reparait ; d’'une part Descartes et ses successeurs, Kant et
tous ceux qui, de nos jours, exposent et professent leurs doctrines ; de
l'autre, Bacon, Locke, Helvétius, Bentham et ses nombreux disciples.

John Stuart Mill, qui a publié¢ pour la défense de la seconde un opuscule
digne de fixer lattention des penseurs, nous semble avoir fort heureuse-
ment caractérisé ces deux écoles en appelant la premiere zntuitive, et la se-
conde znductive, puisque, en effet, la premicre affirme que la connaissance
de la morale est affaire d’intuition, tandis que la seconde soutient que cette
connaissance s’acquiert, tout comme celles qui constituent la physique, la
chimie et les sciences en général, par 'emploi de I'induction.

La question qui se débat entre les deux écoles est celle-ci : « Nos con-
naissances morales naissent-elles avec chacun de nous ou sont-elles le ré-
sultat de 'enseignement et de expérience ? » Ceux qui soutinrent au com-
mencement la premiere opinion se fonderent sur I'identité du sens moral
chez tous les hommes, identité facile a constater chez quelques peuples
soumis au méme enseignement moral : le genre humain, pour ces philo-
sophes, c’était la Grece et les civilisations nées de Penseignement grec.
Mais, a mesure que les connaissances historiques et géographiques se sont
¢tendues, a2 mesure qu’on a pu comparer les croyances morales d’hommes
placés a de grandes distances les uns des autres dans le temps et dans I’es-
pace, cette premicre theése de lintuition, réfutée par 'observation la plus
vulgaire, a cessé d’étre soutenable. On a pourtant soutenu et 'on soutient
encore I'innéité de la connaissance des préceptes généraux, bien que
I'observation y répugne ; car quelques-uns de ces préceptes se trouvent
contredits par les croyances formelles d’un grand nombre de peuples an-
ciens et de presque toutes les peuplades sauvages, c’est-a-dire par plus de la
moitié du genre humain.

Pour trouver un terrain solide, il a fallu s’élever plus haut, jusqu’a la no-
tion d’une régle morale et de I'obligation de 'observer. Mais sur ce point,
les deux écoles se rapprochent étrangement. La premiere dit : « La notion
de I'existence d’une morale et de I'obligation qui 'accompagne est primi-
tive, naturelle et innée : on peut différer dans l'application, se tromper,
apprendre, se perfectionner, mais partout ou il y a des hommes, ils ont
I'idée d’une morale et le sentiment des obligations qu’elle impose. » L’école
utilitaire admet volontiers cette proposition, en disant : « Chaque homme
nait avec le désir d’éviter la douleur et de chercher le plaisir, et développe
toutes les puissances dont il dispose, de manicre a satisfaire ce désir autant
qu’il le peut. Il observe que certaines regles de conduite le ménent a la sa-
tisfaction de ce désir, et il s’y conforme, les proclame, les impose ; il se sent
obligé a les respecter, comme tous les préceptes de la raison, et ne peut
s’en écarter sans étre persuadé lui-méme qu’il fait une sottise ».



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 307

Dans ces termes, la différence des deux theses est quelque peu difficile a
saisir. Toutefols, en examinant les choses avec attention, on trouve que
I’école intuitive soutient que 'obligation morale et I'idée de cette obligation
existent indépendamment de tout raisonnement, tandis que I’école induc-
tive fonde I'idée d’obligation et l'obligation méme sur le raisonnement.
Pour la premicre, le sentiment moral et le sentiment d’utilité sont deux
choses absolument distinctes et presque de nature différente ; pour la se-
conde, le sentiment moral est un cas et une forme du sentiment d’utilité.
Les partisans de intuition disent : « Un raisonnement ne peut jamais fon-
der une obligation morale, et pourtant cette obligation existe ; donc elle
vient d’ailleurs et de plus haut que le raisonnement ; elle nait, soit d’une
révélation expresse et déterminée, soit de cette révélation qui éclaire tout
homme venant en ce monde, de la raison » A cela ’école inductive répond
que « l'obligation nait si bien d’'un raisonnement, tacite ou exprimé, que
C’est par le raisonnement qu’elle est appliquée dans chaque précepte, et ce
qui le prouve, ce sont les erreurs commises, en morale comme en toute
autre matiere, non seulement par des individus, mais par des peuples en-
tiers. Quant aux préceptes déterminés, il n’y a donc nul doute : reste seu-
lement l'idée d’obligation en général, mais qu’est-ce autre chose qu’une
abstraction, une conception purement philosophique, née a la suite de
Pexpérience, comme tous les concepts du méme genre ? Le sentiment de
'obligation nait de I'idée et du sentiment de I'utilité collective ».

Voila a peu preés a quels termes se trouve actuellement réduite la dis-
cussion entre les deux écoles. Cherchons s’il est possible de trouver une
formule qui les réunisse, ou du moins, qui les rapproche, et d’exposer le
plus clairement qu’il se pourra ce qui nous semble la vérité.

II.

Notons d’abord quelques points sur lesquels toute dissidence nous
semble impossible.

1° La plupart des hommes puisent leurs notions morales dans la tradition
et 'enseignement ; ils recoivent les principes et les appliquent plus ou
moins correctement par habitude et sans examen. Par conséquent, les re-
cherches relatives au principe de la morale ne touchent immédiatement
que les initiateurs et ceux qui s’occupent de remonter a lorigine des
choses. Par conséquent encore, il serait possible que le principe théorique
de la morale enseignée fit changé sans que cette morale souffrit une
prompte et nécessaire altération. Nous examinerons plus tard les consé-
quences rationnelles de 'adoption de 'un ou de 'autre principe.

2° 11y a dans tout systeme de morale trois sanctions, savoir : la sanction
intérieure ou de conscience, la sanction d’opinion, résultant de I'appro-



308 APPENDICE — N° 2

bation ou du blame de nos semblables, et la sanction matérielle, résultant
de peines ou de récompenses positives. Les discussions relatives au prin-
cipe de la morale n’affectent que la premicre de ces trois sanctions, sans
toucher en quoi que ce soit aux deux autres.

3° Un principe de morale, quel qu’il soit, n’est pas susceptible de dé-
monstration. Cette proposition est vraie de tous les principes scientifiques :
les mathématiques elles-mémes ont leurs axiomes, et en général, on peut
dire que la démonstration n’a d’autre but que de ramener les faits a un
principe que 'on croit sans démonstration. Toutefois la méthode inductive
soumet les principes eux-mémes a une espece de preuve, en exigeant qu’ils
rendent compte de tous les phénomeénes auxquels ils se rapportent, de
maniere a laisser la raison satisfaite. Ce genre de preuve peut étre demandé
au principe d’utilité.

4° Un premier principe de morale donnant la regle des actions humaines,
qui ont lieu dans toutes les directions, ne peut jamais avoir la simplicité et
la clarté qu’ont les principes des sciences qui étudient seulement quelques
propriétés générales et simples de la matiere.

5° 1I existe en dehors de tous les caprices de notre imagination et de
notre volonté un ordre général du monde, d’aprés lequel chacun de nos
actes entraine apres lui des conséquences nécessaires, auxquelles il ne nous
est pas possible de nous soustraire. Chaque acte doit étre jugé bon ou
mauvais, louable ou blamable, selon les conséquences qu’il entraine apres
lui. On ne peut donc juger les actes qu’en vue de leur résultat prévu et par
ce résultat, dans lequel il faut chercher le premier principe de la morale.

Ces points étant déterminés, essayons d’exposer la formule du principe
d’utilité qui nous semble la meilleure.

I’homme naissant pour vivre, la vie est sa fin. Par conséquent, ses actes
peuvent étre jugés bons ou mauvais, selon qu’ils tendent a la conservation
et a P'accroissement de la vie ou, au contraire, a la diminution ou 2 la des-
truction de la vie dans ’humanité. La vie dans ’humanité sera donc pour
nous le critérium du bien et du mal.

Nous disons « la vie dans ’humanité », parce que, bien que chaque indi-
vidu ait une force et une responsabilité bien distinctes et une vie propre, il
n’a pas une existence indépendante, et ne saurait étre le centre des actes et
des pensées de tous. Il n’a pas une existence indépendante, puisqu’il tient
d’autrui et transmet a son tour la vie et '’éducation et toutes les idées fon-
damentales qui constituent sa science, et en connaissance desquelles il agit.
Il ne saurait étre le centre des actes et des pensées d’autrui, parce qu’il n’est
que I’égal de tout autre individu : il n’est, comme tous ses semblables,
qu'un membre du grand corps que nous appelons le genre humain.

11 est évident d’ailleurs que la vie peut augmenter ou diminuer dans le
temps et dans I'espace. Elle augmente dans le temps par une durée plus



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 309

longue, elle augmente dans espace par le développement de facultés plus
puissantes, par une action plus étendue sur le monde extérieur. Ainsi tout
accroissement de science ou d’enseignement de la science est un accrois-
sement de vie : toute diminution de la science ou de son enseignement est
une diminution de vie. Bien qu’on n’ait pas ’habitude de considérer par ce
coté la morale et la civilisation, on peut distinguer a premicre vue la diffé-
rence de vie qui existe dans une société sauvage et dans une société civili-
sée. Dans la premicre, la vie est presque exclusivement animale ; elle est
absorbée presque tout enticre par la satisfaction des premiers besoins, et la
plupart des facultés humaines n’existent qu’en puissance ou tout au plus en
embryon.

Puis la vie se développe peu a peu avec les facultés intellectuelles et par
action, par Pacquisition d’une puissance chaque jour plus grande sur la
nature et par laccroissement de linfluence qu’exercent les uns sur les
autres les individus. Entre les divers degrés de civilisation, il n’y a d’autres
différences que le plus ou moins de vie.

Lorsque nous proposons d’adopter la formule de la vie et de la substituer
a celle du bonheur, telle qu’elle a été rectifiée par Bentham, nous devons
donner les motifs de notre préférence.

La formule du bonheur nous semble plus obscure. Le bonheur est un
¢tat de relation : il dépend essentiellement de la disposition du sujet que
I'on considéere et de ses propres appréciations. On peut discuter, méme de
tres bonne foi, sur la question de savoir si 'on est plus heureux avec des
facultés plus développées qu’avec des facultés moins développées ; car si
tout développement de nos facultés ajoute a nos jouissances, il ajoute en
méme temps a nos souffrances. Il est bien vrai, comme le remarque Mill,
que ceux qui ont atteint le degré supérieur de développement ne peuvent
plus gotuter les jouissances ni éprouver les souffrances de I'ordre inférieur,
comme ceux dont les facultés sont moins développées. Mais quimporte si
ces derniers sont et se trouvent heureux ? Qui sera juge du plus ou moins
de bonheur que présente 'un ou l'autre état ? « Ce sont, dit Mill, ceux qui
sont parvenus au plus haut degré de développement, parce que ceux-ci,
connaissant les deux états, choisissent I’état supérieur ; ce que ne peuvent
faire les autres, qui n’en connaissent qu'un ». — Quelque ingénieuse que
soit cette solution, il nous semble qu’elle laisse trop a larbitraire, car on
pourra toujours contester a bon droit que ceux qui sont arrivés a Iétat su-
périeur de développement, connaissent I’état inférieur par lequel les ha-
sards de leur éducation les ont peut-étre et le plus souvent empéchés de
passer. Quelle idée ’'homme qui a été élevé et qui a vécu dans la sobriété
peut-il avoir des jouissances de I'ivtogne ? Peut-on dire que, connaissant
ces jouissances, il a choisi la sobriété ? Nous ne le croyons pas.



310 APPENDICE — N° 2

Il est clair qu’on ne peut, quoi que 'on fasse, comparer le bonheur de
I'un a celui de l'autre et les additionner en quelque sorte ensemble comme
deux quantités homogenes. Le bonheur dépend de considérations trop in-
dividuelles pour que la fantaisie n’ait pas toujours beaucoup de part dans
les approximations que 'on peut en faire. Cest une circonstance qui ne
peut manquer d’enlever un peu d’autorité a la formule du bonheur et de la
faire interpréter souvent d’une maniere déplorable. Je sais que ces inter-
prétations ont toujours été repoussées par les maitres et que, pour em-
ployer les termes mémes d’Epicure, elles sont 'ceuvre « d’ignorants, ou de
personnes qui n’acceptent pas la doctrine, ou de gens qui ont compris de
travers ». | Mais elles ont toujours existé et existent encore, ce qui est évi-
demment un obstacle a la propagation de la science morale.

La formule de la vie, presque identique au fond a la formule du bonheur,
nous semble plus claire et tout d’abord elle écarte ce qu’il y a d’arbitraire
dans celle-ci. La vie n’est pas, autant que le bonheur, dépendante du ca-
price des individus. Les appréciations que 'on en fait peuvent étre plus
ou moins éclairées ; mais elles ne dépendent pas du gout individuel, de la
méme manicre que les appréciations du bonheur, comme on peut le voir
par quelques exemples.

Ainsi supposons qu’il s’agisse d’apprécier la moralité d’un acte presque
matériel, d’une invention industrielle : on peut dire que les besoins qu’elle
satisfait ne se faisaient pas sentir avant qu’elle existat, de manicre a troubler
le bonheur des hommes qui ne les connaissaient point, tandis que, depuis
la découverte, ceux qui ne peuvent profiter des jouissances qu’elle a intro-
duites en souffrent la privation, de telle sorte qu’on ne sait trop si la dé-
couverte a augmenté les jouissances ou les souffrances, si elle est un bien
ou si elle est un mal. Mais, avec la formule de la vie, il n’y a nul doute : la
découverte a introduit des jouissances nouvelles, une puissance plus grande
et elle a presque toujours augmenté le nombre des hommes ; il y a donc
plus d’hommes appelés a la vie qu’auparavant, la vie de quelques-uns a
augmenté, et aucune vie n’a été amoindrie ; donc la découverte est un
bien ; celui qui I’a faite et propagée a fait une bonne action.

De méme ¢’il s’agit d’un accroissement de population, sans altération
appréciable des conditions d’existence des membres de la société. Y a-t-il,
dans le cas de cet accroissement, plus ou moins de bonheur qu’au-
paravant ? Question douteuse : tandis qu’il est hors de doute que la vie
a augmenté.

De méme dans le cas ou un individu se trouve tellement ennuyé et mal-
heureux qu’il songe a se détruire. Sa mort aurait-elle pour conséquence un

! Diogéne de Laérce, L. X, édit. Lidot, p.283, 1.41-2



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 311

accroissement ou une diminution du plus grand bonheur du plus grand
nombre ? Je ne sais : mais il est certain qu’elle causerait une diminution
de vie.

La vie existant en elle-méme, indépendamment des appréciations arbi-
traires et des caprices individuels, il est plus facile de comprendre qu’elle
augmente dans la société par la réunion de la vie de tous les individus que
de comprendre I'idée de la somme du bonheur des divers individus. En un
mot, la notion de la vie, bien que trés complexe, est plus simple que celle
du bonheur et offre a I'intelligence quelque chose de plus net.

La formule de la vie présente d’ailleurs les mémes avantages que celle du
bonheur. S’il est vrai que tout le monde cherche le bonheur, i n’est pas
moins vrai que tout le monde cherche la vie. Le bonheur est une sorte
d’objectif intermédiaire, qui se déplace et fuit devant nous, comme les
limites de I’horizon et espérance, sans que jamais nous les perdions de
vue ; mais c’est la vie qui est le but réel que 'on poursuit a travers tous les
obstacles et au prix de toutes les souffrances.

Enfin, lorsqu’on nous dit « le bonheur du plus grand nombre », nous
craignons qu’on ne le cherche, contre justice, aux dépens du bonheur du
petit nombre. Ce serait sans doute une interprétation erronée, mais elle est
possible, pour ne pas dire probable.

Tels sont les motifs principaux qui nous font préférer la formule de la vie
a celle du bonheur. Nous croyons qu’il convient d’ailleurs de conserver les
mots utilité et intérét, proscrits par I’école intuitive. I utile absolu, iden-
tique au bien, comprend tout ce qui favorise la conservation et le dévelop-
pement de la vie dans 'humanité ; il en est de méme de l'intérét : le bien
supréme n’est autre que l'intérét humain, c’est-a-dire la condition du déve-
loppement de vie la plus considérable qu’il soit possible d’obtenir dans
I’humanité. L’utilité privée et 'intérét particulier sont légitimes tant qu’ils
se trouvent coordonnés a l'utilité et a 'intérét de 'humanité ; ils sont con-
damnables et doivent céder des qu’ils s’en écartent. Ainsi les mots bon et
mal restent et conservent leur acception souveraine, et l'utile garde I'ac-
ception relative, sans que l'utilité du genre humain cesse d’étre le principe,
le motif, le critérium de la morale.

Le principe de la morale utilitaire ainsi défini présente une regle facile,
trés étendue et tres stricte pour la solution des problémes que souléve in-
cessamment la pratique. Devez-vous ou non étre diligent, travailler inces-
samment a quelque chose d’utile, ou pouvez-vous indifféremment vous
contenter d’une vie oisive et inoffensive ? La formule de la vie ne laisse
aucun doute ; vous devez travailler, parce que votre travail ayant une ten-
dance utile, c’est-a-dire favorable au développement de la vie, la maintient
et Paugmente : en vous livrant a Poisiveté, vous frustrez '’humanité de ce
qui lui aurait donné ce travail. — Mais quoi ! répond la paresse, si, ce tra-



312 APPENDICE — N° 2

vail étant industriel, j’en regois le prix, a qui sert-il, si ce n’est a moi ? Et si
je me trouve plus a l'aise dans I'inaction, quel intérét s’oppose a ce que 'y
reste ? — L’intérét dominant, celui de tous ; car, d’une part, vous ne rece-
vez jamais une rémunération égale au service que vous rendez, puisque
celui qui le paye trouve son avantage a le payer ; ensuite le prix de votre
travail constitue en vos mains une puissance sur le monde extérieur, la-
quelle n’existerait pas si vous n’aviez pas travaillé et qui vient en augmenta-
tion de vie, soit que vous la conserviez, soit que vous la consommiez.

Puis-je ou non me livrer a huis clos, chez moi, a quelque vice qui
n’intéresse que moi, a I'ivrognerie par exemple ? — Non, car I'ivrognerie
diminue la vie, tant par I'incapacité de travail qu’elle cause que par les ma-
ladies et la prompte mort qu’elle entraine apres elle. D’ailleurs, il y a moins
de faute a étre ivrogne a huis clos qu’en public, puisqu’il y a de moins, dans
le premier cas, le scandale de 'exemple.

Puis-je, ou non, user de ma fortune indifféremment, de telle maniere
qu’il me plait ? Non, car tout emploi de cette fortune qui tend a diminuer
la vie en vous-méme et en vos semblables est mauvais. Il est mauvais sur-
tout de consommer en vaines jouissances une fortune que la société vous a
confiée pour qu’elle fit conservée et alimentat la vie d’une suite de généra-
tions.

Puis-je indifféremment mentir ? — Non, car le mensonge détruit la con-
fiance que les hommes doivent avoir les uns pour les autres, et met a leur
commerce nécessaire des obstacles tres nuisibles au développement de la
vie. Otez, par Iimagination, le mensonge de ce monde, et voyez l'ac-
croissement de confiance, de science et de richesse qui en résulterait !
Dongc, le mensonge est mauvais. De méme, a plus forte raison, les crimes
définis, le meurtre, le vol, I’abus de confiance, etc.

La regle sert, on le voit, a indiquer en méme temps les actions blamables
et les actions louables, comme aussi a limiter la sphere d’action de chaque
individu, a diriger les législateurs et les administrateurs : elle embrasse dans
son ensemble P'activité sociale et humaine, tout en pénétrant jusque dans
les détails les plus minutieux et les plus intimes de la vie individuelle ;
elle s’applique également aux rapports quont entre elles les nations et a
la conduite personnelle de l'individu le plus pauvre et le plus isolé qui
puisse exister dans le monde.

Une regle qui remplit de telles conditions peut étre considérée comme
suffisante. On peut lui reprocher sans aucun doute quelque obscurité dans
les applications innombrables auxquelles elle se préte. Mais peut-il y avoir
une regle parfaitement claire ? Si une telle regle existait, il ne nous resterait
rien a apprendre en morale, et nous savons que notre condition ne com-
porte pas une telle perfection. Du reste, si 'on considére bien les choses,
on voit que 'obscurité se trouve moins dans la régle elle-méme que dans



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 313

lappréciation des faits auxquels elle doit étre appliquée. Toutes les difficul-
tés pratiques possibles naitront de celle de déterminer quelquefois laquelle
des deux solutions que peut recevoir un probleme donné est la plus fa-
vorable au développement de la vie. Ces difficultés méme présentent un
avantage : elles appellent la discussion sur la portée précise et la tendance
de chacun de nos actes, c’est-a-dire sur ce qu’il nous importe le plus de
connaitre.

I11.

Examinons rapidement les objections que l'on éleve ordinairement
contre le principe d’utilité.

1° « Le principe d’utilité faisant dépendre les lois morales des apprécia-
tions et du jugement des individus, détruit en réalité toute morale, et en est
en quelque sorte la négation ».

Cette objection porterait également et avec plus de force contre le prin-
cipe de I’école intuitive, qui prétend fonder la morale sur des convictions
de conscience, puisque la conscience, produit de Ienseignement et de
I’habitude, est tout aussi arbitraire que I'appréciation des faits comparés a
un principe : elle est méme plus arbitraire, puisqu’elle n’est soumise a au-
cune régle extérieure a notre volonté, tandis que la vie et 'utilité ont une
réalité qui ne dépend ni de nos jugements ni de nos caprices.

Sila conscience de tous les hommes fournissait les mémes regles de mo-
rale, tous les hommes lui obéiraient plus ou moins, mais uniformément :
on ne verrait pas les étranges aberrations qui ont produit 'anthropophagie,
les sacrifices humains, les mutilations capricieuses et sans motifs, tant de
pratiques horribles, dont I'idée seule nous révolte, et qui ont pourtant
obtenu pendant des si¢cles I'adhésion de la conscience du genre humain.
« Quelle est donc cette nature sujette a ctre effacée ? J’ai bien peur que
cette nature ne soit elle-méme qu’une premicre coutume, comme la cou-
tume est une seconde nature ». '

Le témoignage de la conscience n’est, lui aussi, qu'une appréciation, non
de I'individu précisément, mais de la société dans laquelle il vit, de laquelle
il tient enseignement qu’il a regu et toutes ses idées dirigeantes. Cette ap-
préciation peut étre erronée et elle est toujours insuffisante, car elle ne
porte que sur les actes extrémes en bien et en mal, sur lesquels les sociétés,
provoquées par un intérét puissant, ont formulé un jugement ; elle ne
porte pas sur les actions moyennes, les plus nombreuses, que 'on s’habitue
trop facilement a considérer comme indifférentes. — On en peut dire au-

! pascal.



314 APPENDICE — N° 2

tant de la morale fondée sur l'autorité d’un livre et sur les interprétations
dont il est susceptible : il faut toujours qu’elle revienne a des appréciations
individuelles, parce qu’il est humainement impossible de formuler autre-
ment quelque regle et quelque loi que ce soit.

Au fond, quelle que soit la regle que 'on adopte, quelque soit le principe
auquel on s’attache, ils ne peuvent avoir d’autorité que par I'assentiment
des hommes, et cet assentiment suppose une appréciation antérieure quel-
conque. On n’accepte pas une loi quelconque, pas méme celle de PEvan-
gile, sans savoir bien ou mal pourquoi on l'accepte. Il en est de méme de
tout enseignement, qui a été¢ introduit et accepté en principe par des con-
victions individuelles avant d’étre imposé comme précepte et article de foi.

La seule différence qui existe a cet égard entre la doctrine de utilité et les
doctrines intuitives ou traditionnelles, c’est que celles-ci considerent la
regle et le principe qu’elles établissent comme éternels, définitifs et, par
conséquent, supérieurs a la loi du progres, tandis que la doctrine d’utilité,
reconnaissant que les principes et les régles que nous connaissons se sont
formés peu a peu par le lent travail des générations qui nous ont précédés,
reconnait I'existence du progres, la possibilité d’un perfectionnement : elle
accepte comme permanente la période de formation que les autres doc-
trines considérent comme temporaire et liée a un passé qui se perd dans la
nuit des temps.

2° « La morale utilitaire n’a pas de sanction et n’emporte apres elle
aucune obligation ».

Cette objection rentre dans la précédente, puisque la sanction intérieure,
la seule dont il puisse étre question, ne peut résulter que de la conviction.
La sanction de la morale intuitive résulte de la conviction ou sont ses
croyants que tels ou tels préceptes sont gravés dans leur conscience ; la
sanction de la morale traditionnelle résulte de la conviction que ses pré-
ceptes sont écrits dans le livre d’autorité et dans les interprétations qu’il a
recues. De méme, la sanction de la morale utilitaire résulte de la conviction
ou sont ceux qui y croient, que ce qui est utile a ’humanité doit étre fait,
que ce qui lui est nuisible doit étre évité. Il n’y a nul motif pour que cette
conviction ait moins d’énergie que celles que peuvent inspirer les autres
principes de morale.

Quant a la seconde sanction, qui nait de I'assentiment général de I'opi-
nion, il nous semble qu’elle serait plus forte avec la morale d’utilité quavec
toute autre. En effet, aucune morale ne montre autant que celle-ci le préju-
dice qui résulte pour toute la société du manquement d’un de ses membres
et Pavantage collectif que cause une bonne action, quelque cachée qu’elle
puisse étre. Que mon voisin fasse ou ne fasse pas son salut dans l'autre vie,
si ses actes ne m’intéressent pas directement, je n’en suis touché qu’autant
que je suis animé de toute la charité chrétienne, vertu rare ; mais si je sais



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 315

que les actes, bons ou mauvais de mon prochain me touchent, et si tous
mes voisins se sentent également touchés, il n’y a nul doute sur la fermeté
et sur énergie que 'opinion montrera dans I'approbation et dans le blame.
La morale intuitive et traditionnelle ne nous présente les actes du prochain
que comme un spectacle qui ne nous intéresse guere autrement que par
sympathie ou antipathie : la morale utilitaire nous les présente comme
touchant a nos intéréts de la maniére la plus directe et la plus inévitable,
comme une partie de nos propres affaires.

Ceux qui reprochent a I’école utilitaire de ne donner a la morale aucune
sanction, pensent, sans doute, que la conviction qui la crée ne saurait exis-
ter qu'a condition de croire que le devoir a une existence propre, quil est
une sorte d’étre réel en dehors de nous : ils croient que, si 'individu peut se
dire : « Ce qui me retient et qu'on appelle une conscience, n’est qu’un sen-
timent intérieur » ; il peut conclure qu’en effacant le sentiment il anéantira
I'obligation, et que si ce sentiment ne lui convient pas, il peut passer outre
et tacher de s’en défaire. Mais ce danger est-il spécial a la morale utilitaire ?
L’opinion que l'obligation morale a son siege hors de nous rend-elle le
sentiment de cette obligation si fort qu'on ne puisse s’en défaire ? Cela est
si peu vrai que tous les moralistes reconnaissent et déplorent la facilité avec
laquelle la conscience peut étre réduite au silence, ou étouffée chez la plu-
part des hommes. La question : dois-je obéir a ma conscience ? est posée
aussi souvent par les gens qui n’ont jamais entendu parler de la morale
utilitaire que par ceux qui reconnaissent cette morale. Si ceux chez lesquels
le sentiment moral est assez faible pour qu’ils se posent cette question, la
résolvent par laffirmative, ce n’est pas parce quils croient a la théorie
transcendante, c’est en considération des sanctions extérieures.

« I1 est inutile d’examiner si le sentiment du devoir est inné ou non. En
admettant qu’il soit inné, il restera a savoir a quoi il s’applique naturelle-
ment et pourquoi ne serait-ce pas aux principes utilitaires ? » '

3° « La morale d’utilité est obscure en ce sens qu’elle exige de longues
explications et, dans I'application, elle provoque une discussion continue ».

Nous reconnaissons que la premicre partie de I'objection est fondée ;
seulement, nous remarquons qu’elle est applicable a toute théorie morale,
et quil n’en est aucune qui soit plus claire que celle de l'utilité. I.a morale
traditionnelle et religieuse suppose la connaissance de I'Ecriture, de la tra-
dition, de I'examen des principes sur lesquels repose l'autorité de 'une et
de l'autre, ainsi que des décisions des casuistes. Assurément, ce n’est pas la
un médiocre sujet d’études. L.a morale transcendantale est-elle plus claire ?
« Agis, nous dit-elle, de telle sorte, que la régle de tes actes puisse étre

! John Stuart Mill.



316 APPENDICE — N° 2

adoptée comme loi par tous les étres raisonnables ». Belle lumiere vraiment
pour nous conduire ! et que ceux qui 'ont élevée sont bien fondés a accu-
ser d’obscurité la morale utilitaire ! Si nous voulions creuser leur formule,
nous ne trouverions autre chose que la morale utilitaire obscurcie, en ce
sens qu'on donne comme émanées de la raison pure des regles tirées par la
raison pratique, de considérations d’utilité.

La formule transcendantale pourrait méme se préter a des obscurités plus
facheuses et plus redoutables. En effet, pour agir selon cette regle, il faut
connaitre ce que les étres raisonnables sont disposés a reconnaitre comme
une loi. C’est justement ce qui est en question ! Et comment des étres rai-
sonnables peuvent-ils juger de la moralité des actes ? En étudiant la portée,
la tendance de chacun, c’est-a-dire en consultant 'expérience, puis, en ju-
geant lacte, ainsi apprécié, d’apres sa conformité ou sa non-conformité a
une régle qu’on n’exprime pas, parce qu'on la suppose a la fois connue et
inexprimable, supposition purement mystique et gratuite, de laquelle il
serait tres facile de faire sortir dans la pratique la négation de toute regle.

Tous les hommes, nous objecte-t-on, ne peuvent vérifier les affirmations
de la science et, en effet, ils ne les vérifient pas. Ils croient sur parole ceux
qui les énoncent, a la condition que ceux-ci ne solent pas contredits et
démentis par le témoignage de la nature. — Il en est de méme et il en a
toujours été¢ de méme des religions. Combien de Chrétiens ont vérifié
'authenticité de chacun des textes, de chacune des traditions sur lesquels
repose leur foi et la raison des interprétations données a ces textes dans
tous leurs détails » Un petit nombre assurément, chez ceux qui admettent
la liberté de discussion ; un nombre bien moindre chez ceux qui ne
I'admettent pas.

Il y a donc tout aussi peu et méme moins d’arbitraire dans la foi scienti-
fique que dans la foi chrétienne. Aussi la premicre est-elle au moins aussi
impérieuse et aussi forte que la seconde. Une tentative dans le but d’in-
troduire en physique ou en chimie une théorie de fantaisie, serait combat-
tue avec autant de vigueur qu’une tentative du méme genre en religion et le
critérium de 'orthodoxie scientifique étant 'application, I'erreur serait effa-
cée par une force invincible.

Quiconque étudie et réfléchit est donc tenu, d’obligation absolue, de
croire a la science et de prendre ses ordres pour tous les travaux d’appli-
cation. C’est la que se trouve la sanction de la morale d’utilité.

Disons que, dans P'application, la morale d’utilité provoque une discus-
sion continue : c’est ce qui constitue a Nos yeux sa supériorité sur les autres
systémes : ceux-ci immobilisent, autant qu’ils le peuvent, la raison et la
conscience, tandis que cette morale les tient en éveil et les provoque inces-
samment a I'action en poussant a la recherche de la portée de nos actes et
en pénétrant beaucoup plus avant dans notre vie. Il faut bien remarquer,



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 317

en effet, que, si elle provoque la discussion, elle n’appelle pas le doute et
que toutes les solutions qui sont claires dans les autres systemes le sont
également dans celui-ci. La morale utilitaire va plus loin : elle résout clai-
rement des problemes qui, d’apres les autres systemes de morale, étaient
restés dans le domaine de la casuistique et pose une multitude de questions
qui n’avaient jamais été posées.

IVv.

Il nous semble, en définitive, que, si une étude attentive de ’histoire nous
indique la raison de 'existence et 'ordre de succession des trois grands
systemes de morale qui existent aujourd’hui, 'étude de la question nous
montre le principe d’utilité animant deés 'origine la morale et la soutenant,
comme une racine cachée nourrit et soutient la plante, puis se montrant
davantage et davantage jusqu’a se substituer aux systemes antérieurs et a
régner peut-étre sans conteste.

On a affirmé avant de raisonner en vertu de convictions inconscientes
de leurs motifs ; on a affirmé encore longtemps apres avoir commencé de
raisonner, puis on a cherché a remonter par I'analyse jusqu’aux causes des
préceptes de la morale. Mais, lorsqu’on n’a pas affirmé le principe d’utilité,
lors méme que Pon est allé jusqu’a le combattre, a le nier, a I'insulter, on
n’a jamais cessé de le sous-entendre et d’en reconnaitre la nécessité ; on ne
pouvait faire autrement sans renoncer a la raison elle-méme.

Certes, s’il y a une formule qui semble exclure le principe d’utilité, c’est la
formule évangélique : « Aimer Dieu ; aimer le prochain comme soi-méme
pour 'amour de Dieu ». Cette formule suppose I'existence d’un ordre pro-
videntiel dont la charité est la condition ; mais comment vivre selon la cha-
rité sans mesurer la portée des actes ? Qu’est-ce que Iétude de la portée
des actes auxquels on se livre, soit envers soi-méme, soit envers le pro-
chain, le jugement de I'arbre par ses fruits, sinon la recherche a posteriors, 1a
recherche par Pexpérience du bien et du mal, la recherche de utilité ?

I’école intuitive et transcendantale, émanation directe de 'enseignement
sacerdotal, est dogmatique et superbe ; mais elle ne peut nullement échap-
per au principe d’utilité. Lorsque Kant nous dit d’agir « de maniére que
notre regle d’action puisse étre reconnue comme loi par tout étre raison-
nable », il suppose que nous nous servirons de notre raison et nous prescrit
probablement de nous en servir. Or, comment pouvons-nous juger si un
acte est ou non raisonnable sans en étudier la portée et sans la comparer a
une régle quelconque, que nous appelons utilité ? L’école intuitive prétend
bien, en principe, que nous avons en nous-méme la lumicre nécessaire a
juger cet acte, mais, dés qu’elle veut apprécier et discuter, elle est réduite,
comme tout le monde, a invoquer des considérations d’utilité.



318 APPENDICE — N° 2

Au fond, cette lumicere prétendue de la conscience quinvoque I’école in-
tuitive n’est que la lumiere de 'enseighement que nous avons regu, de telle
sorte que la formule de cette école tend a immobiliser autant qu’il est
possible humainement la loi morale. Elle cherche la conservation pure et
simple des connaissances présentes, sans chercher d’ou elles viennent et
si elles doivent avoir un développement. La formule évangélique est bien
autrement compréhensive et vivante ; elle est bien autrement ouverte a
tous les progres dont nos connaissances morales sont susceptibles, puis-
qu'elle n’a d’autre limite que 'amour, qui est la vie elle-méme. Elle s’éclaire
naturellement par le principe d’utilité, en supposant que nous voulons tou-
jours faire ce que nous jugeons qui nous est utile et en nous prescrivant de
considérer P'utilité d’autrui comme la notre propre.

Pourquoi, dira-t-on sans aucun doute, pourquoi ne pas nous en tenir a la
formule évangélique, puisqu’elle est aussi compréhensive que celle d’utilité
et quelle a une autorité infiniment plus grande ? — Tout simplement
parce quelle recommande un sentiment et qu’un sentiment ne se discute
pas. Il y a un autre motif pour ne pas employer cette formule : c’est qu’il y
a des hommes qui s’en sont emparés et en ont fait une sorte de propriété
pour la laisser a état de formule morte ou lui donner d’étroites interpréta-
tions. Pourquoi ne pas le dire franchement : la charité chrétienne, si admi-
rable et si vivante, nous dit-on, dans les premiers siecles de I'église, n’est
plus enseignée : on a oublié jusqu’a son nom, attribué aujourd’hui a une
disposition débonnaire et aumonicre : charité et aumone sont devenus
synonymes : une petite et exceptionnelle application de la vertu de charité
est, dans le langage courant, toute la charité. On considére presque comme
blasphémateurs ceux qui disent que 'aumone est, dans la pratique, quel-
quefois, pour ne pas dire le plus souvent, contraire a la charité, bien que ce
soit une vérité triviale. Il est naturel des lors que 'on cherche un principe
plus accessible au raisonnement et aux discussions de toute sorte, qui ap-
partienne a tous et que personne ne se soit encore approprié. C’est le prin-
cipe d’utilité qui ouvre des aspects nouveaux a la science et permet de les
discuter en toute liberté.

Maintenant, si nous cherchons a nous rendre compte des répugnances
qui se sont si longtemps élevées contre le principe d’utilité et des injures
dont il a été I'objet, nous trouvons I'imperfection des formules dont il a
été longtemps enveloppé, les mauvaises interprétations qu’il a recues et
I'ignorance profonde ou le monde a vécu du jeu des intéréts vulgaires. De-
puis des siecles, on suppose que les intéréts des particuliers et des nations
sont opposés et contradictoires, qu’ils sont destinés a une lutte éternelle et
sans loi : on aignoré, et la grande majorité des hommes ignore encore cette
harmonie des intéréts dont la découverte et la démonstration appartien-
nent a ’économie politique : on a méconnu et 'on méconnait encore cet



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 319

équilibre qui conserve et fait vivre les sociétés modernes : on se refuse a
reconnaitre ce qui est démontré, savoir : que I'intérét particulier et l'intérét
social se confondent dans le plus grand nombre des cas et que, dans les cas
ou ils different, I'intérét humain indique la régle qui doit dominer nécessai-
rement.

On a trop ignoré également que toute conviction emporte apres elle une
sanction, et on a craint que la morale fat effacée et disparat si on voulait la
fonder sur le principe d'utilité. Ces craintes ressemblent assez a celles des
personnes qui, encore de nos jours, ne peuvent concevoir que la terre
tourne dans I'espace, sans que les eaux et tous les corps détachés de sa
surface soient précipités loin d’elle. On voit chaque particulier comprendre
son intérét d’'une manicre souvent étroite, contraire au bien général et
cherchant a le faire prévaloir a tout prix : on se figure dés lors que, si
Iutilité est admise comme principe de la morale, chacun prétendra qu’il
s’agit de son utilité propre, appréciée a sa fantaisie, et, se considérant
comme le centre du monde, agira en conséquence. Si on se livrait a une
observation plus attentive, on verrait que cette maniere primitive et sau-
vage, en quelque sorte, de considérer I'intérét privé, persiste et dure juste-
ment parce qu’on prétend isoler la morale de I'intérét et laisser celui-ci sans
loi, toutes les fois qu’il n’attaque pas 'ordre public d’une fagon trop vio-
lente. Dans ce systeme, I'enseignement moral ne dépasse guere les pres-
criptions des lois positives et comme ces lois abandonnent treés prudem-
ment a linitiative individuelle la plus grande partie des actions humaines,
on s’imagine que ces actions n’ont a peu pres pas de régle, qu’elles sont du
domaine de I'intérét, et partant en dehors de la juridiction de la morale. De
la, ignorance du jeu des intéreéts et des lois qui le régissent et la conviction
ou vivent la plupart des hommes qu’un grand nombre de leurs actes,
n’étant régis par aucune loi positive, sont moralement indifférents.

Il est naturel, en cet état de 'opinion, que ceux qui jugent vite de toutes
choses, pensent quen proclamant le principe d’utilité, on absorbera la mo-
rale dans les intéréts et les fantaisies individuelles, tandis que c’est précisé-
ment le contraire qui arrivera ; les intéréts privés et leurs caprices, trop
indépendants jusqu’a ce jour, seront conquis par la loi morale et soumis a
ses préceptes. Depuis 'avenement définitif de I’économie politique, toutes
les craintes que 'on pouvait avoir sur I'invasion des intéréts sont devenues
chimériques : il n’y a de dangereux que les efforts que I'on fait pour éviter
le danger, pour faire durer le régne de principes que le monde professe
encore, mais auxquels il ne croit plus. Les croyances ne s’introduisent ni ne
se maintiennent a volonté ; lorsqu’elles meurent, il est impossible de les
faire revivre, et tous les efforts que I'on fait en ce sens n’aboutissent qu’a
une impuissante hypocrisie, a la négation de toute croyance. Clest juste-
ment ce que nous voyons aujourd’hui. On cessera de le voir le jour ou on



320 APPENDICE — N° 2

proclamera résolument la morale d’utilité qui se prouve, se démontre,
embrasse tous nos actes et s’impose sans peine avec le caractére d’une
conviction irrésistible.

Est-ce a dire qu’il suffira d’énoncer la morale d’utilité pour que tous la
comprennent tout d’abord dans toute son étendue et dans toute la portée
de ses préceptes ? Est-ce a dire surtout que tout le monde s’empressera d’y
conformer sa conduite et ses actes ? Nullement. On ne peut espérer une
révolution pareille d’aucun systeme de morale. La morale intuitive régne
depuis Porigine du monde ; la morale chrétienne est proclamée depuis plus
de dix-huit siecles et nous voyons ce qu’on en a obtenu, a quelle distance
nous sommes encore d’une application un peu tolérable des préceptes re-
connus et incontestés. On ira plus loin sans doute avec la morale d’utilité,
mais lentement, en luttant sans cesse contre les passions et plus encore
contre I'ignorance. Alors, comme aujourd’hui, les principes de la morale
seront discutés et exposés de premiere main par un petit nombre d’hom-
mes, enseignés par un nombre plus grand, et plus ou moins bien comptis
et observés par tous. Seulement, comme la morale d’utilité serait mieux
comprise et emporterait une conviction plus forte que la morale actuelle, il
est probable qu’elle serait mieux observée spontanément : il est certain que
la sanction qui résulte de I'assentiment de opinion serait infiniment plus
puissante qu’elle n’est aujourd’hui. On considere volontiers la morale ac-
tuelle comme les préceptes d’'un pédagogue avec lesquels on se joue et
auxquels ce n’est qu’espicglerie de se soustraire. Il est impossible de consi-
dérer du méme ceil la morale d’utilité : on peut la discuter et on la discute
librement, mais on ne peut songer un instant a y manquer, sans avoir le
sentiment qu’on commet une faute vraie, sérieuse, aux conséquences de
laquelle on ne peut échapper. C’est 1a tout ce qu’on peut attendre d’un
principe de morale.



N°3.1

DES PRINCIPES DU DROIT.

Que les gens du monde soient indifférents ou méme hostiles aux études
spéculatives, cela se comprend : ils suivent la mode et la mode est d’autant
moins favorable a ces études qu’elles étaient plus en honneur au siecle pas-
sé. Mais toute la puissance de la mode ne saurait faire négliger par tout le
monde les probléemes qui ont intéressé de tout temps, et qui toujours inté-
resseront ’humanité, comme ceux qui touchent a 'origine et aux principes
du droit, dont la solution, quelle qu’elle soit, a toujours une influence con-
sidérable sur la destinée des sociétés.

Les économistes peuvent moins que tous les autres négliger les études re-
latives a ces problemes, car ils savent mieux que d’autres combien il im-
porte a la puissance productive et au bonheur des hommes que les arran-
gements sociaux soient bien compris, afin que chacun s’applique a se bien
acquitter de la fonction dont il est chargé. D’ailleurs les philosophes et les
jurisconsultes, les seuls qui, apres les théologiens, aient entrepris d’étudier
les principes du droit, ont pris une telle habitude de répéter et d’amplifier
ce quavaient dit leurs devanciers, sans tenir aucun compte des vérités
constatées par les économistes, que ceux-ci doivent intervenir, s’ils ne
veulent laisser 'enseignement des principes de la science s’endormir ou
s’égarer en dehors d’une saine méthode. Il est temps de préparer 'occu-
pation définitive de tout le terrain que Quesnay et ses disciples avaient
reconnu et parcouru, sans réussir a s’en rendre maitres.

Le principe de la morale est nécessairement le principe dominant du
droit, car le droit est en quelque sorte enveloppé par la morale, qui déter-
mine le droit idéal. Il est donc naturel que la controverse relative au prin-
cipe de la morale se soit étendue aux principes du droit. Ici encore nous
trouvons trois écoles que nous avons signalées dans un travail antérieur. 2

! Journal des Economistes, ao(t 1866.
2. le n°2 et Etudes sur la science sociale.



322 APPENDICE — N° 3

L’école théologique fait naitre le droit, comme la morale, de la révéla-
tion. ' Elle cherche, par conséquent, les principes et régles de droit dans les
livres et traditions qui témoignent de la révélation et I'interpretent. Cette
¢cole, qui se borne a énoncer quelques principes, prétend posséder la vérité
pure et se considére comme supérieure a la discussion. Nous pouvons
donc, sans inconvénient, ne pas NOus en OCcuper.

La seconde école est celle qui prétend que les principes de droit sont sen-
sibles, par intuition, a la lumiére de la conscience individuelle ; que ces
principes ont existé et existeront toujours sans changement, parce qu’ils
sont parfaits. Cette école, qui admet le progres dans les applications et dans
la pratique du droit, n’en admet aucun dans le droit lui-méme : elle tient,
par conséquent, ses doctrines fondamentales pour indiscutables, exacte-
ment comme ’école théologique dont elle descend. Enfin I’école inductive,
a laquelle nous appartenons, croit que le droit est variable et perfectible,
qu’il peut étre plus mauvais et meilleur, suivant que les connaissances hu-
maines sont moindres ou plus grandes et qu'on peut juger de son perfec-
tionnement par le principe méme de la morale, T'utilité, telle que nous
'avons définie ailleurs. C’est donc contre I’école intuitive que nous devons
discuter.

Qu’est-ce que le droit ? Ce n’est pas la regle générale des devoirs, car
alors il se confondrait avec la morale. C’est la faculté de faire certaines
choses sans pouvoir légitimement en étre empéché et d’obliger légitime-
ment un autre a faire certaines choses. Le droit est, par conséquent, un
pouvoir personnel défini et limité par certaines regles et appuyé par I'au-
torité publique.

Ce pouvoir suppose I'existence de I’état social et toute discussion relative
aux principes du droit conduit a la recherche des origines de la société.

I’état social est-il un fait primitif ? Oui, st on le reconnait dans la famille
isolée : non, si 'on ne reconnait une société que dans la réunion de plu-
sieurs familles. Il n’y a, du reste, nul inconvénient a le considérer comme
primitif, d’autant plus qu’il est nécessaire, parce que la constitution intellec-
tuelle et morale de ’homme le porte a se placer en cet état.

Mais comment ? Par sympathie, disent quelques-uns ; par le sentiment de
ses besoins, dirons-nous. De méme que ’homme cherche a manger parce
qu’il a faim et s’applique a inventer les moyens divers de satisfaire le besoin
dont il souffre, de méme il se réunit a son semblable, non seulement pour
le plaisir d’étre avec lui, mais surtout pour acquérir la puissance de satis-

! Autrefois cette école nallait pas chercher si haut et si loin les origines du droit. On lit dans un de nos vieux
livres : « Qu’est-ce que le droit ? — J°appelle et répute pour droit les décrets et les décrétales des saints
Péres de Rome, qui lyent et obligent tout vray crestien comme subject et filz de nostre mére sainte Eglise ».



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 323

faire plus amplement tous ses besoins. La sympathie joue a lorigine un
role extrémement médiocre.

Considérez '’homme du point de départ, le sauvage. S’il prend femme,
C’est par la force, pour satisfaire ses besoins les plus matériels, pour avoir
une esclave. Rencontre-t-il son semblable, il s’efforce de le tuer et de le
manger ou de lui dérober ce qu’il possede, ou de le réduire en esclavage.
Forme-t-il une association, c’est pour peu de temps et pour un but déter-
miné, comme la chasse ou la guerre, et toujours afin de mieux satisfaire ses
besoins | Quand la société prend-elle consistance ? Uniquement lorsque
Iindustrie ayant fait des progres, les arrangements sociaux permettent a
chaque individu de satisfaire plus de besoins que s’il restait a I’état isolé.
L’accroissement de I'industrie et des besoins qu’elle satisfait enlace peu a
peu les individus et les familles dans des liens indestructibles dont la force
augmente par tous les progres de la division du travail.

Voila Ihistoire. Si les historiens ont souvent méconnue, c’est parce
qu’ils manquaient des lumieres de 'économie politique. Mais le fait n’est
pas moins constant : la société s’est formée par I'industrie et se maintient
par lindustrie, par 'impossibilité ou se trouve chaque famille isolée de
satisfaire ses besoins aussi amplement que dans I’état social. La sympathie
est plutot Peffet que la cause de la société : elle y est, méme de nos jours,
assez faible pour que Vauvenargues ait pu écrire avec raison : « Cest un
grand spectacle de considérer les hommes méditant en secret de s’entre-
nuire et forcés, néanmoins, de s’entre-aider, contre leur inclination et leur
dessein ». Les hommes se rendent aujourd’hui les uns aux autres plus de
services que jamais, tandis que chacun s’efforce d’en obtenir le plus et d’en
rendre le moins qu’il peut.

Non seulement I'industrie a2 fondé et consolidé les sociétés humaines,
mais c’est elle et le commerce qui 'accompagne qui en ont successivement
perfectionné les arrangements. La religion a joué un grand role dans I’his-
toire de la civilisation, mais celui du commerce n’a pas été moins impor-
tant. Ce sont I'industrie et le commerce qui ont fait les villes. I.’agora et le
forum, si célebres dans les anciennes histoires, n’étaient que des marchés :
c’était sur la place du marché que s’élevait le beffroi de nos communes, et
c’est aux halles de Paris que nos afeux se réunissaient pour délibérer et
prendre des résolutions collectives. C’est un fait que les historiens ont pu
méconnaitre et négliger, mais dont I’étude approfondie et la connaissance
seront indispensables aux historiens futurs. Partout et en tout temps les
centres commerciaux ont été des foyers de civilisation.

Revenons. La société, née des besoins qui résultent de la constitution
méme de ’homme, est certainement un fait nécessaire. Mais comme c’est
la volonté humaine qui la constitue, ce sont des actes humains qui Iéta-
blissent, la modifient, la perfectionnent ou la détériorent, selon les lumiéres



324 APPENDICE — N° 3

des personnes qui prennent part a ce travail. Partout les hommes, trés
ignorants d’abord, se sont instruits peu a peu, de maniere a devenir chaque
jour moins ignorants, a perfectionner leurs arrangements sociaux, et avec
ces arrangements, le droit qui les détermine. Le droit, né de 'opinion, de
la coutume et de la loi, est ceuvre de ceux qui font 'opinion, la loi et la
coutume.

1I.

Arrétons-nous ici et répondons un peu au scandale que cause toujours
dans les écoles intuitives cette proposition que « les hommes font le
droit ». Le droit est éternel, dit-on, les hommes peuvent le déclarer ou le
méconnaitre, 'observer ou le violer, mais son existence est absolue, supé-
rieure a leurs actes. Entendons-nous, s’il se peut. Voulez-vous assimiler le
droit aux lois mathématiques et physiques ? Nous convenons volontiers
que la pesanteur de Pair, par exemple, et ses conséquences existaient bien
avant Galilée, Torricelli et Pascal, depuis I'origine du monde : a une cet-
taine époque, on a connu ces lois, on les a énoncées et on s’est empressé
d’en tirer parti pour le plus grand avantage des hommes. Il en est de méme
du droit, si vous voulez : la regle existe, mais, pendant une période de
Pexistence du genre humain elle est inconnue : pendant une autre période,
on la découvre, on la connait, on applique. A ce point de vue, ce n’est pas
le droit qui se perfectionne, c’est la connaissance et 'application du droit :
alors nous sommes presque d’accord.

Toutefois, il nous reste une difficulté, et elle est grande. I’homme social
varie : il ne reste pas identique a lui-méme, comme reste, d’apres nos sup-
positions, la matiére inerte et notre organisme physiologique. Or, le droit
est quelque chose de social et il est difficile de soutenir sa permanence, au
milieu des variations qui surviennent dans les idées et dans les institutions
des hommes.

Prenons un cas, une espece, comme disent les jurisconsultes, et cher-
chons dans son étude la solution du probleme. Avant les Incas, les indi-
genes qui peuplaient le territoire du Pérou vivaient a I’état sauvage, isolés
en peuplades et sans industrie. Les Incas, dit la tradition, leur enseignérent
une certaine industrie et leur donnérent des lois qui constituaient le com-
munisme. Ces lois étaient-elles contraires au droit ? Les Incas étaient-ils
coupables de les établir et de porter des peines contre ceux qui les viole-
raient ? Les violateurs de ces lois qui voulaient revendiquer par la fuite leur
liberté personnelle pour mener la vie sauvage, étaient-ils dans le droit ?
Quelque clair que nous paraisse aujourd’hui le droit dans un cas pareil, il y
aurait bien maticre a quelques doutes si 'on se reportait en esprit dans la
société péruvienne.



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 325

En effet, les Incas et la presque totalité de la population n’éprouvaient
aucun doute ; ils savaient et sentaient que leur organisation sociale avait
augmenté le bien-étre général, qu’elle leur était utile dans toute 'acception
du mot. Ils étaient persuadés que le violateur de la loi attentait a cette or-
ganisation et a leur droit. Il est probable que le violateur lui-méme parta-
geait cette conviction. Nous ne pouvons convenir qu’il ett raison et que la
société eut tort, bien que nous sachions aujourd’hui qu’elle se trompait. Si
elle avait tort, sur quel droit fondons-nous nos codes pénaux, et particulie-
rement nos codes militaires ?

Si le droit était éternel et invariable, si la lumiére de la conscience suffisait
a le rendre évident a tous les hommes, il faudrait condamner a 'instant
toutes les générations qui nous ont précédés sur la terre, non comme igno-
rantes, mais comme coupables, et supposer avec plusieurs écrivains que
Porganisation théocratique des castes de 'Inde et de 'Egypte a été I'ceuvre
de prétres habiles, mais non convaincus ; que le régime familial de la Chine
et le régime communiste du Pérou ont été fondés au projet exclusif de
quelques mandarins, et que les attributions excessives accordées au pou-
voir coactif, sous tous les régimes qui ont existé jusqu’a ce jour, sont le
résultat de manceuvres et d’usurpations criminelles.

Nous ne pouvons accepter ce point de vue historique, ni admettre que,
tous les hommes connaissant leurs droits, les aient laissé violer et suppri-
mer en quelque sorte par un petit nombre d’imposteurs et d’intrigants.
Nous croyons plus volontiers que les hommes ont considéré les organisa-
tions sociales auxquelles ils se sont soumis comme bonnes, et n’ont accep-
té la prédominance du pouvoir coactif que faute de comprendre ce que
serait un régime de liberté. Nous croyons que les résistances que rencontre,
méme aujourd’hui, I’établissement d’un régime sérieusement libéral, tien-
nent beaucoup plus a 'ignorance qu’a la mauvaise foi. On se défie de la
liberté, parce que la liberté est inconnue et non pour un autre motif.

Si cette vérité, que nous manifeste 'observation la plus rapide et la plus
superficielle, est constante, pourquoi répugnerions-nous a croire que les
fondateurs des régimes d’autorité ne pensaient pas que le bon ordre de la
société fut compatible avec I'existence de la propriété privée et de la liberté
des échanges ? Et si nous admettons qu’ils avaient en effet cette convic-
tion, pouvons-nous douter que I'anthropophage croie faire une trés bonne
action en mangeant son prisonnier ? Pas du tout. Nous sommes persuadés
que la conscience de 'anthropophage est aussi tranquille aprés son abomi-
nable repas, et plus tranquille peut-étre, que celle du plus honnéte homme
quil y ait au monde. Pourquoi ? Tout simplement parce que l'anthro-
pophage ne connait pas le droit des sociétés plus avancées.

Le droit existe cependant : il est certain que la pratique de I'anthro-
pophagie n’est pas favorable au développement de la vie dans le genre hu-



326 APPENDICE — N° 3

main, qu’elle est contraire a I'intérét de 'humanité. C’est ce que I'on sent
des que 'on congoit une idée plus exacte de cet intérét, et alors anthropo-
phagie disparait : manger son semblable devient un crime, une abomina-
tion qu’on a peine a concevoir. Si nous jugeons les gens des sociétés
anthropophages de la méme maniere que s’ils partageaient nos idées de
droit, ne serions-nous pas injustes envers eux ? Ne serions-nous pas de
meéme injustes envers Platon, si nous disions qu’il fut un affreux coquin
pour nous avoir proposé la communauté des biens et des femmes ?

Ne soyons pas si fiers | Nous disons généralement que le meurtre est une
infraction au droit, un grand crime, et notre conviction est entiere sur ce
point. Cependant si, apres déclaration de guerre en forme, le soldat, du-
ment commandé, tue un soldat étranger, nous trouvons qu’il est non seu-
lement excusable, mais louable. Ou donc notre conscience a-t-elle trouvé
entre meurtre et meurtre une pareille distinction ? Quoi | parce qu’il aura
convenu a un individu, faillible comme tous les autres et plus exposé a la
corruption que les autres, d’ordonner la guerre et l'invasion d’un pays
étranger, il sera juste de tuer les gens de ce pays ! Si ces gens résistent il
sera juste de les surprendre, de les traquer comme des bétes fauves ; il sera
juste d’envahir un village et de menacer les habitants d’étre fusillés, s’ils ne
dénoncent le lieu ou se trouvent leurs compatriotes armés ! Il sera juste
d’en fusiller quelques-uns de temps en temps et par passe-temps pour
prouver que les menaces que 'on fait ne sont pas vaines !

Non sans doute ; ce sont la les notions de droit des sociétés anthropo-
phages, et nous ne pouvons guere avec justice nous élever contre elles.

On nous reprochera peut-étre de nous placer dans I’hypothése d’une
guerre injuste, déclarée a ’étourdie, a 'aventure, et faite avec barbarie. Est-
ce donc une hypothese invraisemblable et impossible ? Plit a Dieu | mais
tout le monde sait qu’il n’en est pas ainsi. Eh bien ! dans ce cas, que diront
nos jurisconsultes du droit inné manifeste a toute conscience ? Que la
guerre dont il s’agit est injuste, que celui qui la décide viole le droit, mais
que les officiers qui font cette guerre ne sont pas coupables, a moins qu’ils
n’ordonnent des barbaries inutiles ; que dans le cas méme ou ils en ordon-
neraient, les soldats qui les commettent ne sont pas coupables. Voila, je
crois, nos notions actuelles de droit : des millions d’hommes les professent
de la meilleure foi du monde et sont en réalité aussi honnétes que I'anthro-
pophage apres son repas. Lorsque la postérité aura mis au rebut ces belles
maximes, comme elle le fera sans aucun doute, quel jugement portera-t-elle
sur notre conduite ? Peut-étre nous condamnera-t-elle comme coupables,
mais je crois plus volontiers qu’elle nous plaindra comme ignorants. Elle
pensera sans doute qu’on ne peut traiter comme violateurs du droit ceux
qui ne I'ont pas connu.



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 327

Peut-étre pensera-t-on que notre exemple, emprunté aux relations inter-
nationales, est mal choisi, parce que les individus appartenant a des nations
différentes ne vivent pas sous 'empire des mémes lois. Mais, qu'importe
cette circonstance, si le droit est écrit dans la conscience de chaque hom-
me, de manicre a ne pouvoir étre effacé par une consigne ?

Qu’on se place, si 'on veut, dans lintérieur de la méme cité, dans les
murs de la méme ville : des citoyens, égarés par n’importe qu’elle ambition
perverse, se mettent en état de guerre contre le gouvernement établi. On
les réprime ; c’est fort bien ; mais tous les moyens sont-ils bons contre eux
pendant et apres la lutte ? Sont-ils hors du droit ? Peut-on justement leur
assimiler ceux que 'on soupgonne de partager les opinions qu'on leur at-
tribue ? Et si ces hommes avaient triomphé, s’ils étaient parvenus a mettre
sous leur main I'armée régulicre, auraient-ils pu justement assassiner par les
rues les citoyens inoffensifs, mettre le Trésor public au pillage et se gorger
d’or et de sang ? Non sans doute. Cependant il ne faut pas réfléchir long-
temps pour voir que des exces de ce genre peuvent étre approuvés par des
millions de consciences. Laissons donc la ces prétentions de proclamer un
droit absolu et éternel, soit dans la cité, soit entre les citoyens des cités
diverses, et ne pressons pas bien vivement des consciences, trop sujettes a
se déteindre. S’il y a quelque chose d’inné en nous, c’est le sentiment de la
différence de moralité des actions diverses, la conscience que les unes sont
meilleures et les autres pires ; que les unes doivent étre encouragées, les
autres tolérées, les autres défendues ; cC’est la faculté que nous avons de
choisir entre ces actions diverses et le sentiment de cette faculté. Rien de
plus. Si le sentiment d’une suite quelconque de principes de droit était in-
né, il constituerait une sorte d’instinct en tout semblable a celui des bétes et
invariable comme lui : il n’y aurait dans la connaissance des principes élé-
mentaires du droit, ni études nécessaires, ni progrés possible. Or, I'ex-
périence nous enseigne bien haut la nécessité de Iétude et la possibilité du
progrés en avant, comme aussi d’un progres rétrograde ; elle nous atteste
qu’il y a des différences innombrables dans I’état des diverses consciences
humaines.

III.

« Mais quoi ? il n’y aura donc pas de droit naturel, antérieur et supérieur
au droit positif et écrit ! Il ne restera que la lettre des lois positives aux-
quelles il faudra obéir sans savoir pourquoi, méme lorsqu’elles seront in-
justes, absurdes ! » Tel est le cri des partisans du droit intuitif, dés qu'on nie
que les principes de ce droit se trouvent écrits dans la conscience de tout
individu de maniere a faire partie en quelque sorte de sa constitution na-



328 APPENDICE — N° 3

tive. Ils se figurent que, si on supprime le droit naturel, la société reste
aussitot sans loi et tombe sous 'empire de la force brutale.

Nous ne croyons pas du tout a existence de ce qu’on appelle le droit na-
turel, et il nous semble que les ouvrages, bons et utiles d’ailleurs, qui ont
¢été écrits sur cette matiere, partent d’'un principe erroné ; mais nous ne
croyons pas davantage que les sociétés humaines soient menacées, si notre
opinion se répand, de tomber dans le chaos. Nous savons que les hommes
ne refuseront pas pour cela de choisir entre les diverses regles celles qui
leur paraitront les meilleures, ni de discuter et de rejeter celles qui leur
sembleront plus mauvaises. Nous savons également qulils se guideront
dans ce choix d’apres leur conscience, c’est-a-dire d’apres I'ensemble
d’idées et de connaissances qu’ils tiennent de I'enseignement et de expé-
rience. On peut, du reste, s’en convaincre par un examen rapide des pro-
positions fondamentales a la réunion desquelles on donne le nom de
« droit naturel ou primitif ».

Sans entrer dans le détail des maximes qui constituent ce qu’on appelle
de ce nom, examinons les droits élémentaires ou naturels primitifs, affir-
més par un des ouvrages les meilleurs et les plus récents' qui aient été
écrits sur ces maticres. Ces droits primitifs sont au nombre de cing, savoir :
1° la liberté individuelle ; 2° le droit de bonne réputation ; 3° la liberté du
culte ; 4° la liberté de 'enseignement ; 5° le droit d’appropriation.

Liberté individuelle. Ce droit consiste a ne pas étre attaqué, maltraité ou
mutilé par un assassin ou un meurtrier, a pouvoir aller et venir librement.
Ajoutons-y la liberté du travail, puisque, le travail fournissant a ’'homme
les moyens de vivre, il ne peut vivre §’il est empéché de travailler. Faudra-t-
il condamner comme injustes et contraires au droit, les restrictions appor-
tées a la liberté individuelle ? Non, est-on obligé de dire ; il y a exception
dans les cas d’emprisonnement préventif et pénal ; il peut y avoir encore
exception pour le service militaire, les prestations en général et méme pour
les passeports. Que devient ce droit ainsi restreint dans la cité méme et
restreint encore hors de la cité par les usages de la guerre ? Quel avantage y
a-t-il a le proclamer naturel ? A faire douter du droit, tout simplement ; car
qui peut croire que des exceptions transitoires, qui n’ont pas toujours exis-
té et n’existeront pas toujours, soient dans la nature des choses ?

Passons au second droit, celui de bonne réputation. Appartient-il au mé-
chant, a ’'homme dont la conduite est scandaleuse, sans cependant tomber
sous le coup de la loi pénale ? Non sans doute ; car un tel droit, s’il existait,
serait tout a fait contraire au sentiment que nous avons du droit. Qui veut
jouir d’'une bonne réputation doit la mériter, et qui ne la mérite pas doit

! Principes du droit, par M. Thiercelin.



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 329

avoir une réputation mauvaise. Telle est la regle, ce nous semble. Les in-
jures que les écrivains de I’école intuitive prodiguent volontiers a ceux dont
les opinions sont contraires aux leurs, attestent assez qu’ils ne veulent pas
concéder bonne réputation a tout le monde. Eh bien ! Si chacun a droit a
la réputation qu’il mérite, il faudra savoir, avant de prononcer sur le droit,
si la réputation est conforme au mérite, oui ou non. Qui jugera en ce cas ?
Une autorité quelconque ? Ce sera arbitraire ; la conscience ? Voila un
droit qui manquera de sanction extérieure et qui courra grand risque de
demeurer toujours, sinon imparfait, au moins méconnu.

Le troisieme droit, qui est de pratiquer librement tel culte que 'on veut,
et aussi, je suppose, de n’en pratiquer aucun, ne nous semble pas contes-
table aujourd’hui. Mais reportons-nous par la pensée dans une des Cités
fondées sur le culte lui-méme, comme celles de ’ancienne Egypte, de la
Judée et d’Atheénes méme. Dans ces sociétés, professer un culte autre que
celui de la Cité, c’était nier le culte officiel, et par conséquent la Cité, au
maintien de laquelle chaque citoyen sentait que ses intéréts les plus chers
¢taient attachés. Admettez le regne universel de cette opinion que « ne pas
professer le culte officiel, c’est provoquer la ruine de la Cité », sera-t-il juste
d’exiger des hommes qui la professent qu’ils reconnaissent la liberté des
cultes ? Nous ne le croyons pas.

Il ne faut pas s’imaginer que 'existence de cette opinion de liberté soit
bien ancienne. Au XVI° siccle, et en France, on avait une peine inouie a
comprendre que les catholiques et les protestants pussent vivre sous une
méme loi civile. « Il faudrait, disent plusieurs écrivains de ce temps, recon-
naitre deux rois et deux lois dans le royaume, si on y laissait vivre les deux
religions. » ' De 1a les persécutions de cette époque. Peut-on porter sur la
conduite des persécuteurs de ce temps le jugement qu'on porterait au-
jourd’hui sur ceux qui commettraient les mémes actes ? Nous ne le pen-
sons pas : nous ne pensons pas, pour le méme motif, qu’on doive faire un
crime a Dioclétien d’avoir violé la liberté des cultes.

Les mémes réflexions nous sont suggérées par la proclamation du droit a
la liberté de I'enseignement. Assurément ce droit n’était pas bien gravé
dans la conscience de ceux qui condamnerent Socrate a boire la cigué et
Jésus a subir le supplice de la croix. La plupart d’entre eux, sinon tous,
étaient des gens trés convaincus, bons peres de famille, bons citoyens, trés
honnétes gens en somme. Il faut dire d’eux ce qu’en dit leur grande vic-
time : « Pardonnez-leur parce qu’ils ne savent ce qu’ils font ». Il faut répé-

! Ce fat méme, disent quelques-uns, la considération qui détermina Frangois I & rester catholique et &
renoncer a la tolérance.



330 APPENDICE — N° 3

ter sans cesse et ne pas perdre de vue la maxime stoicienne : « Quelle est la
cause du péché ? L’ignorance. » '

Le cinquieme des droits naturels énumérés semble encore plus contes-
table, c’est le droit d’appropriation. 11 est trop clair, en effet, que nul ne nait
naturellement propriétaire. Aussi dit-on que le droit d’appropriation est
distinct du droit de propriété. Qu’est-il donc ? La liberté pour ’homme de
s’approprier les objets du monde extérieur nécessaires a sa vie physique. Ce
sera donc la liberté du travail. Ainsi défini, on pourra faire a son égard les
mémes observations que suggerent les droits précédents. Il s’élevera des
objections plus fortes lorsqu’on prétendra en faire sortir, par 'occupation,
le droit de propriété et celui méme de transmettre par testament.

11 faut bien remarquer d’abord que le droit de propriété consiste surtout
a exclure tout le genre humain, moins un seul individu, de la faculté d’user
de I'objet qui forme la matiere de la propriété. Qu’un droit aussi exorbitant
naisse de 'occupation pendant qu’elle dure, on le comprend a la rigueur,
puisqu’on ne pourrait la troubler sans attenter en quelque sorte a la liberté
personnelle de 'occupant. C’est ce qui arriverait si 'on prétendait Oter au
chasseur le gibier qu’il vient d’atteindre. Mais, une fois que I'occupation
effective cesse, ou est le droit ? Si le chasseur méme qui a abattu une picce
de gibier 'abandonne pour revenir ensuite la chercher, celui qui s’en em-
pare dans l'intervalle n’est-il pas a bon droit occupant ? Et §’il s’agit d’une
terre, en quoi précisément consistera occupation ? Se limitera-t-elle a
I'espace couvert par le corps de 'occupant ? Ira-t-elle aussi loin que sa pen-
sée ? Pourra-t-il 2 bon droit prendre possession d’un continent, comme
Balboa prenait possession de ’'Océan pacifique au nom du roi son maitre ?
Evidemment la théorie de occupation nous laisse en plein arbitraire.

Ce sera bien autre chose si nous examinons le droit de transmettre par
testament, c’est-a-dire dans la condition la plus éloignée de 'occupation
qu’il soit possible d’imaginer. Vous fondez le droit d’appropriation sur la
nécessité de vivre du monde extérieur et vous autorisez 'occupation. Mais
celui qui meurt cesse d’occuper et ne peut invoquer pour prolonger son
occupation la nécessité de vivre. Comment concéder a ’homme, a titre de
droit primitif, une faculté qui lui est refusée par la nature, celle de disposer
de ses biens apreés déces ? En présence d’affirmations aussi énormes il
nous semble inutile de continuer la discussion. Mieux vaut exposer quels
sont, au point de vue de l'utilité, les principes du droit.

! Arrien, conversations d’Epictéte, 1, 12.



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 331

IV.

L’induction n’autorise aucune hypothese qui ne soit fondée et vérifiée
par 'observation des faits. Que nous enseigne P'histoire ? Que les hommes,
partis de ’état sauvage, dans lequel aucun individu ne reconnait de droits a
son semblable, de I’état de guerre de Hobbes, se sont apercus qu’ils vi-
vaient mieux et davantage en se réunissant et en observant certaines regles
qu’en vivant isolés en toute indépendance. Dé¢s lors la société a existé et
s’est constituée sur des regles inspirées par le sentiment de l'intérét collectif
de ses membres, et acceptées, non par contrat, mais par assentiment. Lors
meéme que la société est sortie du développement d’'une famille patriarcale,
ses opinions et ses coutumes ont été fondées sur le sentiment de I'intérét
commun, tel qu’il naissait de 'expérience et des connaissances des indivi-
dus. C’est de ce sentiment que sont issus tous les pouvoirs coactifs qui ont
régi les hommes : c’est par lui que les gouvernements les plus petits et les
plus grands naissent, durent et meurent.

Que ce sentiment d’intérét collectif n’ait pas été toujours éclairé, qu’il se
soit laissé égarer par les impostures de la superstition ou paralyser par
Poppression de la force, c’est ce que personne ne peut nier. Toutefois, il est
incontestable que, a la longue, les sociétés n’ont pu étre régies que par des
pouvoirs qu’elles acceptaient, qui répondaient a Iidée d’'intérét commun
qui dominait chez la majorité de leurs membres.

Du sentiment d’intérét commun naissent les meeurs, les coutumes et les
lois, plus ou moins bonnes, selon que ce sentiment est plus ou moins éclai-
ré : les institutions sont toujours susceptibles de changer et de se perfec-
tionner a mesure que ce sentiment s’éclaire par les travaux et I'enseigne-
ment des penseurs, fondé en définitive sur 'expérience des faits qui ont
lieu chaque jour. Il nous semble que les récits de I'histoire ne laissent aucun
doute a cet égard. Ils nous enseignent en outre que les hommes sont diri-
gés, méme a leur insu, dans lappréciation des réformes, par le sentiment
qui nous pousse, tous tant que nous sommes, a rechercher la conservation
et Paccroissement de la vie en nous-méme et dans ’humanité.

Si, comme nous le croyons et avons essayé de établir’, la civilisation suit
cette marche infailliblement, par ’élévation et 'agrandissement des peuples
qui se perfectionnent, et par I'affaissement des peuples qui résistent au
progres, il nous est facile de comprendre en quoi consistent les notions
improprement désignées sous le nom de droit naturel. Ces notions com-
prennent simplement I'idée du droit la plus élevée que notre pensée puisse
concevoir ; elles expriment le droit idéal, a la réalisation duquel tendent les

! Etudes sur la science sociale.



332 APPENDICE — N° 3

penseurs, mais qui differe toujours sur quelques points du droit positif ou
écrit, déja accepté et appliqué par les peuples.

Ainsi nous admettons volontiers et comme permanente la distinction de
droit idéal et de droit positif : le premier, connu, discuté, perfectionné par
les penseurs ; le second, livré plus spécialement aux jurisconsultes, mais
incessamment comparé au droit idéal et transformé lentement par celui-ci.
Le droit idéal éclaire et trace la route dans laquelle marche a sa suite le
droit positif.

Ainsi les deux droits existent depuis Porigine des sociétés humaines et
dureront autant qu’elles : mais leurs préceptes sont susceptibles de chan-
gements, d’améliorations par compléments ou retranchements. On peut
bien dire, si on le désire, qu’il y a un droit éternel et nécessaire que ’hu-
manité va découvrant et pratiquant chaque jour davantage, comme elle
découvre chaque jour et approprie davantage chaque jour a son usage les
lois de la physique. Mais nous ne voyons pas bien clairement ce qu'on ga-
gnera pour la science et pour la pratique, a adopter cette maniere de patler.
Qu’est-ce qu’un droit inconnu pour ceux qui I'ignorent ?

Nous savons la résistance que rencontre encore dans I'opinion I'idée d’un
droit mobile et progressif. On la repousse d’abord parce qu’elle n’est pas
ancienne ; on la repousse encore parce qu'elle est incompatible avec celle
d’une science du droit complete et achevée, si chere a la paresse et a la
présomption ; on la repousse enfin par un autre motif plus respectable, par
la crainte que le droit perde quelque chose de son autorité sur opinion des
peuples et soit considéré comme Pexpression des vues arbitraires des 1égi-
slateurs et des fantaisies des philosophes. On s’effraie de proclamer le droit
perfectible, comme si les peuples, contenus seulement par Iidée d’un droit
éternel et sacré, allaient, en la perdant, se précipiter dans I'anarchie.

Un peu de réflexion suffit a calmer ces craintes. S’il est trés vrai que le
droit idéal soit la conception de droit la plus élevée a laquelle soient parve-
nus les philosophes, il n’est pas pour cela une conception arbitraire. Les
philosophes ne peuvent, pas plus que les autres hommes, se soustraire a
Iinfluence de I'enseignement général et sont forcés de s’appuyer sur cet
enseignement pour s’élever plus haut. Qu’on leur démontre une vérité : ils
ne sont pas plus libres de s’y soustraire que le géometre n’est libre de se
soustraire a une démonstration géométrique, de croire, par exemple, que la
somme des trois angles d’un triangle est supérieure a celle de deux droits.
Lors donc qu’une vérité de droit est démontrée, on peut la tenir pour im-
périssable, de la méme manicre qu’une vérité constatée par la physique ou
la chimie : il devient impossible a notre esprit de ne pas s’y soumettre :
nous restons libres seulement de ne pas 'observer et surtout de ne pas
Iétudier, de ne pas chercher a la connaitre, exactement comme dans la
théorie du droit naturel.



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 333

L’unique différence qui nous sépare, quant a l'autorité, des partisans du
droit naturel, c’est qu’ils croient nécessaire d’imposer a ’homme une auto-
rité extérieure, en quelque sorte, une espece de force coactive supérieure,
tandis que nous croyons que lautorité la plus forte, la plus irrésistible et la
plus constante qui puisse nous étre imposée, est en nous-mémes : c’est
celle de notre propre conviction.

Ces notions générales étant posées, examinons rapidement quelques-uns
des principes généraux du droit idéal, ceux qui ont été le plus débattus
depuis quelques temps et qui intéressent le plus I'économie politique,
savoir : la liberté individuelle et la propriété.

Liberté individuelle. — On peut formuler ce principe a peu pres dans les
termes suivants : « L’individu majeur doit étre libre d’aller et de venir, de
travailler a ce qu’il lui plait et de la maniere qu’il lui plait, et aux conditions
qu’il veut, a la charge de pourvoir lui-méme a ses besoins et a ceux de ses
enfants ». Nous patlerons séparément de quelques appendices de cette
liberté.

Sur quoi fonderons-nous ce principe ? Sur ce que ’homme est naturel-
lement libre ? Ce ne serait qu’un fait et peu exact, car a l'origine la liberté
de I'individu est assez peu de chose. Dirons-nous que I'individu doit étre
libre ? Ce sera simplement, chose commode d’ailleurs, affirmer ce qui est
en question. Mieux vaut dire, ce nous semble, qu’en assurant a chacun la
liberté de sa personne et de son travail, la société obtient une somme plus
grande de richesses et de vie dans toutes les branches de P'activité humaine
quen faisant dépendre l'activité de chacun de I'impulsion ou méme de
I'autorisation du pouvoir coactif ou de ses agents.

Sans doute, pour fonder un droit primitif sur une proposition semblable,
il faudra discuter et démontrer cette proposition, ce qui est plus pénible
qu’une affirmation pure et simple. Mais aussi ceux auxquels on aura fait
cette démonstration comprendront parfaitement la portée, nuisible pour la
société tout enticre, d’un attentat quelconque a la liberté individuelle ; ils
sauront que cet attentat touche directement non seulement celui qui en est
la victime immédiate, mais la société et chacun de ses membres, et eux-
mémes par conséquent. Dés lors, opinion publique fournira au droit une
sanction infiniment plus forte que s’il est simplement affirmé, lors méme
que laffirmation serait appuyée de tirades tres éloquentes.

Les mémes considérations qui justifient la liberté lui imposent, comme
conséquence et condition nécessaire, la responsabilité qui y est attachée.
Qui veut étre libre doit pourvoir a ses besoins et aux besoins de ceux qu’il
met au monde. II n’a nul droit aux fruits du travail de son voisin, parce
que, s’il en avait, ce voisin ne jouirait pas lui-méme d’une enticre liberté : le
principe fondamental se trouverait violé et contredit.



334 APPENDICE — N° 3

Propriété. — Pour que chacun puisse travailler librement et pourvoir aux
besoins dont il est responsable, il faut établir un réglement sur appro-
priation du monde extérieur qui fournit la matiére et les instruments du
travail industriel. On peut admettre que les objets mobiliers non appro-
priés s’approprient par I'occupation, puisque le premier occupant est le
premier qui découvre et connait l'utilité de I'objet qu’il s’approprie : on
comprend que ce droit d’occupation soit reconnu et garanti pour la terre
qu’occupe le corps de chacun et tant qu’il Poccupe, et méme pour la terre
qu’il cultive personnellement, parce que, dans ces deux cas, le droit qui nait
de 'occupation est une conséquence directe de la liberté individuelle.

Mais, quand il s’agit d’approprier la terre pour une suite de cultures, il est
¢vident que le droit ne peut naitre de I'occupation, parce que I'occupation
est impossible, particulierement lorsqu’il s’agit de terres d’une grande éten-
due. Le reglement, en ce cas, ne peut étre dicté et justifié que par des con-
sidérations d’utilité générale. On décidera, par exemple, qu’il est bon que
chaque terre affectée a lagriculture ait un propriétaire déterminé, maitre
absolu d’en user et de l'aliéner a son gré. Pourquoi ? Parce que, sous ce
régime, la culture fera plus de progres et fournira a la société des richesses
plus abondantes que dans tout autre. Voila pourquoi on comprend ainsi de
nos jours la propriété foncicre, tandis que les générations qui nous ont
précédés, ayant d’autres visées, la comprenaient tout autrement.

Les mémes considérations ont fait introduire le droit pour les individus
de s’obliger et de recevoir des obligations par contrats. Pourrait-on soute-
nir que l'individu possédat ce droit naturellement, qu’il pt engager sa vo-
lonté pour l'avenir, lors méme que cette volonté serait devenue contraire
au contrat ? Je ne le pense pas. Loin de croire que la société ait été formée
par un contrat primitif, je crois que les contrats sont nés de la société et
ont grandi avec elle et avec I'évidence de leur utilité. Ils ont tiré leur force
de T'opinion d’abord, comme nous le voyons encore aujourd’hui pour les
contrats qui lient les joueurs ; ensuite le pouvoir coactif les a reconnus et
sanctionnés. Mais quel est leur role ? Ce sont de véritables réglements
d’autorité, des lois spéciales que les contractants s'imposent a eux-memes.
On peut dire que les contrats n’existent en quelque sorte que par déléga-
tion du pouvoir coactif qui leur assure force de loi. il est vrai que la liber-
té des contrats est un excellent principe de législation civile, c’est parce que
les particuliers, statuant dans les limites des fonctions qui leur sont attri-
buées, peuvent statuer dans les cas particuliers avec plus de lumieres et
d’utilité que le pouvoir coactif, d’autant que les contrats s’adaptent a toutes
les situations, a la différence des reglements généraux qui peuvent émaner
du législateur.

Il en est de méme pour les successions et testaments. Les biens, quoi
quon en dise, ne peuvent pas se transmettre naturellement de celui qui



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 335

meurt a ceux qui survivent. La nature laisse simplement les biens du défunt
sans maitre : c’est la loi coutumicre ou écrite qui leur en assigne un. Com-
ment ces lois le désignent-elles ? Par les dispositions relatives aux succes-
sions. Que convient-il au législateur de chercher par ces lois ? Les moyens
d’assurer le mieux possible la conservation des capitaux et la production de
la plus grande somme de richesses possible.

A ce point de vue, on a trés sagement fait d’attribuer Phéritage du défunt
a ses enfants, mieux fait de I'attribuer a tous qu’a un seul. On a trés bien
fait encore de déléguer a I'individu la faculté, toute législative, de disposer a
son gré de ses biens par testament. On a mal fait, ce nous semble, de limi-
ter cette délégation en certains cas par les dispositions du Code civil qui
ont établi la réserve.

SiTon fait naitre la propriété du droit naturel, on n’a qu’un principe sté-
rile, étouffé par des exceptions sans fin et des réglements inévitables. Si on
la fonde sur le principe d’utilité, on lui donne une base que rien ne peut
¢branler, et tous les reglements divers qui la déterminent recoivent une
explication aussi claire que concluante. On voit pourquoi la liberté de con-
tracter et la liberté de tester sont contenues dans certaines limites, lorsque
le contractant ou le testateur empicte sur les reglements généraux de la
société, ou prétend étendre outre mesure dans le temps I'autorité qui lui a
été déléguée et lui donner un caractere de perpétuité qui n’appartient pas
aux lois elles-mémes. Le droit naturel ne saurait jamais expliquer les motifs
de toutes ces apparentes exceptions.

Parlerons-nous maintenant des libertés de réunion, de parole, de presse,
d’enseignement, de culte et autres conséquences plus ou moins immédiates
de la liberté individuelle ? Au nom de quel droit les réclamerons-nous ? Au
nom de la nature ? Mais la nature n’établit aucune distinction entre le bien
et le mal. Au nom de la conscience ? Mais la conscience s’accommode pat-
faitement de la limitation et de 'oppression de ces droits pour ceux qui
pensent autrement que nous. Il faut donc encore une fois remonter au
principe d’utilité.

Eclairés par cette lumiére, nous voyons trés distinctement que la réunion
et I'association des hommes sont indispensables a une multitude d’actes
trés utiles aux particuliers et a la société. Nous voyons en méme temps que
les unions et les associations, contenues par le sentiment d’intérét collectif
qui domine 'opinion, ne peuvent gucre, par erreur et exception seule-
ment, tomber dans de mauvaises tendances, particulicrement lorsqu’elles
sont surveillées par une libre publicité, par la liberté complete de parler et
d’écrire.

Quant a cette liberté, si on 'examine au point de vue de l'utilité, on peut
voir sans peine qu’elle est la garantie nécessaire de toutes les autres. C’est
elle, en effet, qui jette partout la lumicre, qui produit sur la place publique



336 APPENDICE — N° 3

et soumet au jugement impartial de tous, tout ce qui se passe, bien et mal,
bonnes et mauvaises actions. Sans elle tout est permis impunément a ceux
qui peuvent imposer silence : ils peuvent cacher des actions mauvaises et
méme des crimes énormes : ils peuvent laisser le public dans I'ignorance
des faits qui l'intéressent le plus ou les lui présenter sous un aspect men-
songer. Nul ne peut avoir de sécurité pour sa personne ou pour ses biens
la ou la liberté de patler et d’écrire n’existe pas.

Au contraire, la ou cette liberté existe, tout grief, légitime ou imaginaire,
est porté devant 'opinion publique, laquelle est, apres tout, le pouvoir spi-
rituel, dominant et dirigeant, celui qui contient tous les autres. Tout abus
est dénoncé a I'instant, et la crainte d’une dénonciation que rien ne peut
empécher contient ceux qui seraient les plus déterminés a abuser : 'ordre
s’établit et se consolide sous le controle vigilant de 'opinion.

On peut réclamer la liberté de 'enseignement par des considérations de
méme nature. Il est utile que chacun puisse enseigner, afin qu’aucune in-
vention, de quelque nature qu’elle soit, ne puisse étre étouffée ou conte-
nue, afin qu’elle se répande sans obstacle et se fasse juger par ses fruits. 11
importe que lenseignement soit stimulé par la concurrence et répandu
autant qu’il est possible, parce que lignorance absolue est pire qu'un en-
seignement, méme médiocre ou mauvais.

De méme le principe d’utilité peut, seul, donner une théorie rationnelle
du droit de punir et de son étendue et de ses limites. Cela est tellement vrai
que les publicistes méme qui ont le plus contesté ce principe ont été obli-
gés de I'invoquer des quil s’est agi de définir et de formuler le droit de
punir. Quant a la doctrine implacable et présomptueuse de Pexpiation,
nous croyons qu’elle a fait son temps et que personne aujourd’hui ne
songe plus a I'invoquer.

La doctrine de la conscience et du droit naturel ne rend pas compte non
plus d’un phénomene social trés important, la formation du pouvoir coac-
tif, qui donne a certains individus la fonction de commander en certains
cas et d’interdire dans d’autres I'action a leurs semblables. Il est raisonnable
sans doute qu’un pouvoir coactif existe pour assurer 'observation des lois ;
mais pourquoi, sinon parce qu’il est utile que I'observation des lois soit
garantie par ce moyen ?

La doctrine du droit naturel s’attache volontiers a une forme de gouver-
nement donnée, qu’elle considére comme juste a 'exclusion des autres. La
doctrine de I'utilité est moins exclusive : elle explique pourquoi telle forme
de gouvernement a prévalu en tel temps et en tel lieu, tandis que telle autre
forme a prévalu dans un autre temps et un autre lieu. Elle préfere toujours
le gouvernement qui développe dans la société la plus grande somme de
vie. En tout temps et en tout lieu, elle ne reconnait aux gouvernements



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 337

d’autre légitimité que I'assentiment des peuples, et fait cesser avec cet as-
sentiment leur 1égitimité.

Nous croyons, en effet, que les gouvernements naissent d’un sentiment
bien ou mal compris d'intérét général ; qu’ils naissent plus ou moins de
Popinion, qui est le pouvoir spirituel, exactement comme le droit positif
nait du droit idéal. Maintenant il est certain qu’il y a un idéal de gouverne-
ment comme il y a un idéal de droit. Pour ne partler que des attributions,
Iutilité conseille de limiter celles du pouvoir coactif aux fonctions judi-
ciaires, de police et militaires. Elle ne saurait admettre qu’il regle et dirige
Pactivité individuelle l1a ou elle peut s’exercer librement sans nuire a aucun
droit légitime, ni surtout quil prétende régenter 'opinion et dominer ou
égarer le pouvoir spirituel, qui lui est supérieur et contre lequel nul ne sau-
rait attenter sans désordre.

11 est impossible d’insister sur la variété des solutions que présente, dans
les diverses questions fondamentales, I'application de 'un ou de lautre
principe : il faudrait pour cela parcourir le cercle entier du droit public, du
droit civil et du droit criminel, de maniére a dépasser beaucoup les limites
qui conviennent a ce travail. Il nous semble suffisant d’avoir touché aux
principaux sommets du droit pour bien montrer la fécondité de la mé-
thode inductive et la stérilité de la méthode intuitive.

Sans doute on peut arriver et on arrive en effet aux mémes solutions par
I'une et Pautre méthodes. Une fois la conviction acquise sur un point, il est
trés facile de la découvrir et de la constater dans la conscience. Cette con-
viction s’y trouve, en effet, non d’origine, mais parce qu’elle y a été inscrite
par la persuasion.

Qulimporte, dira-t-on peut-ctre ? Il importe en ceci que, si 'on considere
une conviction acquise comme une sorte de propriété, de conscience, on
ne peut songer ni a ’étendre, ni a la relier a d’autres convictions, ni a la
modifier en quoi que ce soit. Si, au contraire, on sait que cette conviction
est acquise, on en connait les causes ; on sait qu’elle peut étre étendue,
perfectionnée, rattachée a d’autres convictions, complétée lorsqu’elle est
imparfaite, et éclaircie lorsqu’elle est obscure, le tout par effort, réflexion,
raisonnement et travail : on ne peut pas s’endormir dans un dangereux
quiétisme lorsqu’on professe des croyances qui doivent étre incessamment
discutées, exposées, défendues, qui sont susceptibles d’étre étendues et
rectifiées. Ajoutons que la méthode inductive ne connait pas ces excep-
tions et restrictions sans fin qui donnent toujours un aspect arbitraire aux
solutions intuitives. L’induction assure au droit comme a la morale plus de
clarté en méme temps que plus d’autorité et d’empire, parce qu’elle se
tient plus pres des faits et de la vérité. C’est pour ces motifs que nous la
recommandons et la défendons contre les attaques multipliées dont elle est
lobjet.






Ne 41

L’UTILE, ’HONNETE ET LE JUSTE.

Il est impossible de lire, méme a la 1égere, un traité de morale, fut-il bon
et recommandable, sans y remarquer 'absence de tout caractere scienti-
fique. On y trouve sans peine les préceptes essentiels qui nous ont été
transmis par une longue tradition ; mais ces préceptes s’y rencontrent iso-
1és, dépourvus de lien commun, souvent obscurs et susceptibles d’inter-
prétations diverses. En réalité on voit que la morale n’a pas cessé d’étre
une tradition pure et simple, dont quelques parties ont été attaquées, dé-
fendues, un peu modifiées peut-étre, mais qui n’a pas été considérée dans
son ensemble, formulée a nouveau et coordonnée, par un travail compa-
rable a celui dont les sciences proprement dites ont été I'objet.

On remarque bien dans les chapitres de morale joints aux ouvrages phi-
losophiques un certain essai de coordination. Mais ces essais ont générale-
ment pour but de lier la morale traditionnelle aux idées que les auteurs ont
congues sur la psychologie et 'ontologie : ils reposent presque tous sur
quelques propositions fort anciennes et généralement acceptées sans dis-
cussion, qu’il convient cependant d’énoncer et d’examiner.

1° On pose en fait que, ’homme étant composé d’ame et de corps et le
corps constituant la partie inférieure, méprisable méme, les actes inspirés
par le désir de satisfaire les besoins du corps sont généralement suspects,
souvent tolérables, il est vrai, mais rarement honnétes.

2° On ajoute que les préceptes de la morale, inscrits dans la conscience
de chacun, sont innés et ne peuvent étre méconnus — d’ou 'on pourrait
tirer cette conséquence qu’il n’est pas tres utile de les enseigner.

3° Enfin on affirme que l'idée d’obligation morale est tellement liée a
celle des peines et des récompenses de la vie future qu’elle ne peut en étre
séparée — d’ou il suit que ceux qui doutent de la vie future, ou la nient,
n’ont et ne peuvent avoir aucune morale, parce que leurs idées morales,
quelles qu’elles puissent étre, manquent de sanction.

! Journal des Economistes, octobre 1867.



340 APPENDICE — N° 4

Nous croyons que ces propositions constituent trois erreurs qui s’op-
posent au développement de toute morale scientifique et qu’il importe de
réfuter.

La premiere commence a perdre du terrain. On reconnait aussi généra-
lement aujourd’hui que I"ame est beaucoup plus intéressée qu’on ne le pen-
sait autrefois aux actes qui ont pour objet la satisfaction des besoins du
corps et qulil n’est pas facile de scinder 'homme en deux parts séparées.
Les analyses de '’économie politique ont montré la liaison intime qui exis-
tait entre le développement industriel des sociétés et leur développement
intellectuel et moral, en méme temps qu’elles ont établi la puissance pro-
ductive de I'intelligence et de la moralité. Aussi peut-on dire que les préju-
gés anciens qui régnaient sur cette maticre ne sont plus professés que par
les rhéteurs-philosophes les plus arriérés.

La seconde proposition est plus généralement affirmée et on la trouve
formulée ou sous-entendue dans toutes les publications d’une école philo-
sophique officielle et trés influente, non seulement en France, mais dans
plusieurs autres pays d’Europe. Nous avons essayé de la combattre ici
méme et nous croyons inutile de revenir sur ce que nous avons dit de la
conscience et de I'innéité. '

La troisieme proposition ne nous semble pas plus exacte. En effet, quel-
les que soient nos idées sur les peines et récompenses de la vie future, nous
ne pouvons méconnaitre la portée qu’ont, dans la vie présente et sur cette
vie, nos actes bons ou mauvais. Nous voyons clairement que les premiers
augmentent ordre, tandis que les seconds tendent a introduire le désordre
et la souffrance dans I’humanité. C’est la une vérité qui nous apparait d’a-
utant plus claire que nous avons sur organisation de la société des idées
plus nettes, mieux définies, plus étendues.

On comprend que ceux qui considerent les sociétés humaines comme
des accidents qu’aucune loi permanente ne régit, qui nient non seulement
existence actuelle, mais la possibilité d’une science sociale, aient besoin
pour étayer la morale chancelante d’une sanction surnaturelle. On com-
prend que cette sanction ait été jugée indispensable tant que I'idée d’une
science sociale est demeurée obscure, enveloppée et presque imperceptible.
Mais aujourd’hui, lorsque toutes les études de la science nous révelent
Iexistence de lois sociales permanentes nécessaires, auxquelles nous ne
pouvons pas plus nous soustraire que nous ne pouvons échapper aux lois
que nous révelent la physique et Thistoire naturelle, il est clair que la mo-
rale a une sanction dans la conséquence inévitable et connue d’avance de

V. ci-dessus, n°2, De I’utilité considéré comme principe de morale.



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 341

tout acte bon ou mauvais et dans la conviction que chacun peut acquérir
du caractére bon ou mauvais de tel et tel acte.

Il serait absurde, sans doute, de nier, soit ’existence, soit la force d’une
sanction puisée dans 'espérance et la crainte de la vie future ; mais il ne
le serait pas moins de croire que cette sanction soit la seule et que si on
la supprime, la morale disparait. Ajoutons que cette sanction n’est pas
exempte d’inconvénients graves, cat : 1° elle n’a aucune prise sur ceux qui
nient la vie future ou en doutent ; 2° elle peut s’appliquer a toute sorte de
préceptes moraux, fussent-ils en réalité contraires au bien du genre hu-
main, a la morale véritable, si 'on se refuse a une discussion a posteriori de
ces mémes principes. Et si 'on admet cette discussion, si on la pousse hors
du texte, on abandonne la tradition.

La sanction tirée des récompenses et des peines de la vie future est exté-
rieure en définitive et semblable en tout a la sanction pénale dont elle n’est
en quelque sorte que la reproduction et le prolongement. Dire que la ou
cette sanction n’existerait pas la morale disparaitrait, c’est dire que les
hommes n’agissent qu’en vue de peines ou de récompenses matérielles
et ne recherchent ni I'approbation de leurs semblables, ni a conformer
leurs actes a 'ordre supréme établi dans 'univers et en particulier dans les
sociétés humaines. Cest voir les hommes pires et plus abaissés qu’ils ne
sont aujourd’hui et cela contre I’évidence des faits.

La morale fondée sur I'utilité, au contraire, indépendante des opinions re-
latives a la vie future, repose sur des considérations qui s’imposent égale-
ment a ceux qui croient et a ceux qui ne croient pas a cette vie ; elle a, en
un mot, le caractere universel qui n’appartient qu’a la science. Elle pré-
sente, en outre, cet autre caractere que, pouvant toujours étre prouvée, elle
est sanctionnée par la conviction de chacun en méme temps que par
I'assentiment de tous : elle peut étre discutée, contestée méme sur quelques
points, mais jamais niée dans son ensemble. Elle est d’ailleurs susceptible
d’extension et d’amélioration, tandis qu’on ne peut modifier en aucune
facon la morale fondée sur les idées innées ou un texte traditionnel sans
abandonner et nier, en quelque sorte, son principe. En définitive, le prin-
cipe d’utilité est le seul qui donne a la morale un caractere rationnel et
scientifique, le seul, par conséquent, qui permette d’en coordonner les pré-
ceptes avec ceux du droit et de montrer a la fois en quoi ces préceptes se
ressemblent et en quoi ils different.

Essayons, éclairés par la lumicre de ce principe, de définir des mots
fréquemment employés un peu au hasard, méme par des écrivains tres
distingués et spécialement par les jurisconsultes qui, depuis quelque temps
et en Italie surtout, s’adonnent aux études économiques, et les dirigent
méme. Cherchons ce qu’il convient précisément d’entendre quand on parle
de I'utile, de ’honnéte, du juste et de I'équité.



342 APPENDICE — N° 4

II.

Toute notion d’utilité est relative et suppose un sujet auquel telle action
ou la possession de telle chose est utile. La plupart des écrivains qui em-
ploient ce mot ne congoivent rien au-dessus de l'utilité privée, si ce n’est
une notion plus vague encore d’utilité publique dont le sujet est, soit une
nation, soit méme ce personnage fort abstrait et toujours mal défini qu’on
appelle I'Etat. Pour eux, I'utile est simplement ce qui est propre 4 satisfaire
des désirs', comme Iutile économique. Ainsi compris, I'utile ne peut évi-
demment étre accepté comme principe de morale. En effet, si Pappré-
ciation de lutilité était laissée a chaque individu et se confondait avec ses
appétences, l'utile ne serait autre chose que la négation de tout principe
supérieur. Si I'utile désigne simplement I'intérét particulier le plus élevé,
apprécié par la science, comme la condition qui procure a chaque individu
le plus de plaisir et le moins de peine possible®, I'utile ne pourra encore
étre un principe général, ni fournir une regle : jamais il ne pourra imposer
a lindividu certains sacrifices que la morale exige et ne cessera jamais
d’exiger.

Lutilité du plus grand nombre, telle qu’elle est formulée par Bentham,
peut, au contraire, devenir un principe de morale. Toutefois on peut lui
reprocher de négliger le petit nombre, qui n’a pas moins de titres au bon-
heur que le plus grand, et de présenter une formule que cette exclusion
rend dangereuse, ou de considérer le bonheur comme une quantité maté-
rielle susceptible d’étre mesurée et chiffrée, ce qui est inadmissible. Aussi
nous préférons comprendre I'utilité supréme, celle qui doit servir de base a
la morale, comme ayant pour sujet le genre humain et se définissant par les
conditions qui développent en lui la plus grande somme de vie.

Telle est a nos yeux lutilité supréme, le principe d’apres lequel nous
croyons qu’on doit discerner et juger le bien et le mal. — Cependant nous
ne croyons point qu’il soit nécessaire d’oter au mot utile le sens relatif et
assez arbitraire que I'usage a consacré. Il suffit d’observer que l'utilité su-
préme est autre que celle d’'un individu, d’une famille ou d’une nation,
autre meéme que l'utilité du plus grand nombre et autre surtout que I'utilité
d’un gouvernement quelconque.

Cette utilité supréme a d’autres noms consacrés par 'usage : elle s’appelle
quelquefois le bien ou I'honnéte ; quelquefois le juste et quelquefois éguité.
Essayons de définir exactement le sens de ces mots.

! Utile d” Avristipe.
2 Utile d’Epicure.



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 343

Le bien, c’est I'utilité comprise au point de vue le plus élevé et en méme
temps le plus général. Le bien comprend toutes les actions qui tendent au
développement de la vie du genre humain, quel que soit I'effort moral
quelles exigent. Ainsi le laboureur qui se livre a la culture de son champ
fait le bien de méme que celui qui, pour ne pas faire un acte préjudiciable a
Iintérét de ses semblables, résiste a une tentation violente, de méme que
celui qui sacrifie sa vie pour conserver 'indépendance ou la liberté de son
pays. En effet, ces trois actions sont bonnes et il est utile au genre humain
qu’elles soient faites.

Mais, comme ces actions exigent des efforts tres inégaux de ceux qui les
font, on cherche naturellement a les distinguer. Celle du laboureur est la
plus facile, surtout la ou il est assuré de jouir du produit de son travail : le
plus grand nombre des hommes, presque tous, sont capables de travailler
en vue d’une rémunération pécuniaire. On ne dit donc pas que le laboureur
fait une action vertueuse ou méme honnéte en travaillant son champ, parce
qu’on a I’habitude de désigner par ces mots seulement les actions qui exi-
gent des efforts exceptionnels et dont un plus petit nombre d’hommes
sont capables.

L’honnéte est donc le bien qui exige un certain effort, le bien qui n’est
pas déterminé par Pespérance d’une rémunération définie, immédiate ou
prochaine. On dira bien que le laboureur qui cultive son champ se livre a
une occupation honnéte, mais on ne dira pas qu’il fait une action honnéte
quand il laboure, ni qu’il soit un honnéte homme a cause seulement qu’il a
I’habitude de labourer. Honnéte suppose effort et honnéteté I’habitude de
faire des actes bons qui exigent un effort. Un honnéte homme ne s’ap-
proprie pas le dépot qui lui a été confié. Mais il est honnéte justement
parce qu’en agissant ainsi il fait un effort dont tous les hommes ne sont
pas capables, ou parce qu’il a pris 'habitude d’agir ainsi sans effort, soit
pour conformer sa conduite a I'ordre général, qui est l'utilité supréme, soit
pour mériter 'estime de ses semblables.

Sont honnétes toutes les actions bonnes qui n’ont pas de récompense
immédiate ou prochaine, autre que la conscience d’avoir accompli un de-
voir ou d’avoir mérité I'estime des hommes. I’honnéteté se mesure moins
a I'utilité de I'acte accompli qu’a 'effort nécessaire pour 'accomplir et au
désintéressement de celui qui 'accomplit. '

Ainsi la tempérance est une vertu et il est honnéte de suivre ses
préceptes, de s’abstenir dans des cas ou I'abstention exige un effort aussi
vigoureux que l'action. Mais on ne mettra pas au méme rang ’homme

! Cela est si vrai qu’on réputerait honnéte I’action, méme nuisible, d’un homme dont les intentions seraient
honnétes.



344 APPENDICE — N° 4

simplement tempérant, qui a soin de sa santé, méme lorsqu’il se propose
d’employer ses forces au service de l'intérét collectif, et ’homme dévoué
qui sacrifiera sa vie pour le bien de tous. Pourquoi ? Parce que le premier
jouit personnellement des fruits de sa tempérance et que le second ne jouit
pas des fruits de son sacrifice. On honorera davantage I'action de celui-ci
et 'on dira avec raison qu’elle est d’'un homme meilleur que l'autre, qu’elle
nait d’'un sentiment plus élevé. — Sur ce point il n’y a nul doute. Tous les
moralistes et la conscience publique se trouvent d’accord.

Ils sont aussi a peu pres d’accord dans Pappréciation des actes malhon-
nétes. Seulement les moralistes penseront que le devoir du sacrifice est
beaucoup plus étroit que ne le pense 'opinion publique, laquelle est encore
tres indulgente pour ceux qui y manquent. Elle semble exiger des individus
quiils s’abstiennent seulement de faire des actes mauvais : elle ne leur
commande qu’avec une certaine mollesse de faire des actes honnétes.

Dans les actes mauvais il y a des degrés infinis ; mais ici la classification
n’a pas la méme base que celle des actes honnétes : on mesure plus volon-
tiers la gravité des actes mauvais sur le préjudice appréciable qu’ils causent
a la société. Ainsi les crimes qui menacent visiblement la vie et la sareté de
chacun occupent le premier rang, puis viennent ceux qui attentent a la
bonne foi et enfin les exces par lesquels un individu diminue directement
ses forces, sa santé et se frappe en quelque sorte lui-méme. Cest pourquoi
la paresse, qui suppose pourtant un état moral bien arriéré et qui est tres
nuisible, est a peine considérée comme un vice.

Dans cette classification, en effet, 'opinion ne pouvait s’occuper de
effort, qui n’était pas appréciable. Elle a frappé plus séverement les actes
mauvais qui atteignaient la société sans entrainer pour leurs auteurs des
conséquences immédiates facheuses ; elle a été moins sévere pour les actes
dont les conséquences immédiates étaient un chatiment pour leurs auteurs.

En appréciant de cette maniere les actes bons ou mauvais des individus,
il est clair que opinion publique a cherché instinctivement a suppléer au-
tant que possible a la sanction tirée de I'intérét privé par une sanction
d’estime ou de réprobation. L’individu est assez généralement porté par le
sentiment de son intérét propre a travailler en vue d’une récompense et a
éviter un exces qui lui nuit, méme sans étre encouragé par 'estime ou dé-
tourné par le mépris de ses semblables. Lors, au contraire, qu’il s’agit de
faire un acte de sacrifice, il a besoin d’étre encouragé par la conviction qu’il
se conforme a la loi d’ordre général que nous appelons utilité supréme,
et en outre par I'estime ou 'admiration de ses semblables. S’agit-il au con-
traire d’un acte conforme a ses premiers désirs, mais contraire a l'intérét
collectif supréme, il faut pour qu’il s’en abstienne, qu’il comprenne le ca-
ractere mauvais de cet acte, et qu’il soit éclairé ou tout au moins appuyé
dans cette appréciation par le sentiment conforme de ses semblables.



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 345

Ainsi, entre I'utile absolu et ’honnéte, il n’y a qu’une différence, c’est que
I’honnéte est un cas et une partie de I'utile. Tout ce qui est honnéte est
utile, et tout ce qui est utile est bon, mais non pas jusqua ’honnéteté.
L’honnéte, c’est I'utile, lorsqu’il est difficile a distinguer comme tel, soit
parce quiil faut pour cela considérer une longue suite d’actes, soit méme
parce quil est contraire a l'utilité du sujet auquel I'acte est demandé. Un
marchand qui ne trompe ni sur la quantité ni sur la qualité de la marchan-
dise qu’il vend est réputé honnéte, quoique cette fagon d’agir tourne en
définitive a son profit, parce quil faut une certaine portée d’esprit pour
distinguer ce profit, et parce que le grand nombre croit qu’il y a plus a ga-
gner en trompant 'acheteur qu’en vendant loyalement. Celui qui sacrifie sa
personne ou sa fortune a l'utilité publique fait une action honnéte, parce
qu’il est pénible de sacrifier son utilité privée a I'utilité publique et que cet
acte exige un effort considérable.

On sait qu’en matiere d’honnéteté comme en matiere de travail, quel
qu’il soit, I’habitude diminue effort et y supplée. L’homme habitué a étre
honnéte pratique Phonnéteté sans effort, comme ’homme habitué a un
travail manuel ou intellectuel s’y livre sans effort. La pratique de I’hon-
néteté est le travail propre, et en quelque sorte le métier commun de tous
les hommes, celui auquel tous doivent s’habituer par Papprentissage, et
dans lequel ils doivent sans cesse se confirmer et se perfectionner.

I11.

Le juste se confond le plus souvent avec I'utile absolu ; mais il est autre
chose.

Chaque individu se trouve placé par les arrangements sociaux dans une
fonction qui lui confere certaines attributions propres par lesquelles il se
trouve en relation avec ses semblables. Ces attributions, résultant des ar-
rangements sociaux, constituent en faveur de lindividu certains droits,
C’est-a-dire la faculté de faire certains actes ou de s’en abstenir, d’exiger de
ses semblables qu’ils fassent certains actes ou s’en abstiennent. L’idée de
droit et de juste suppose toujours la mise en présence de deux individus
au moins, et un conflit d’attributions actuel ou possible. Les arrangements
sociaux me conferent la faculté d’user de certaines choses a titre de pro-
priétaire et de les aliéner, si je le veux. J’ai le droit d’user de ces choses et
de les aliéner, a I'exclusion de tout autre. Tous les actes que je puis faire
dans la limite de ce droit sont justes, bien qu’ils puissent n’étre ni honnétes,
ni méme bons. Ainsi, en dissipant mon patrimoine pour satisfaire une
vaine ostentation, je fais un acte certainement mauvais, mais je ne commets
pas une injustice. Au contraire, si, voulant conserver a un prodigue une
partie de son patrimoine, je me I'appropriais, je commettrais un acte in-



346 APPENDICE — N° 4

juste, quelque louable que put étre le motif qui me laurait inspiré et quel-
que utilité immédiate que la société en retirat.

En définitive, est juste tout ce qui est conforme aux prescriptions des
lois ; est injuste tout ce qui y est contraire.

Mais cette définition étroite est peu satisfaisante, et des 'antiquité, on a
songé a s’y soustraire en faisant intervenir 'équité a coté et souvent a la
place du droit. L’équité suppose un arrangement écrit ou non écrit, dans
lequel les individus seraient traités également. C’est la notion primitive de
Iégalité devant la loi. Elle suppose la loi congue de telle sorte que les droits
de tous solent égaux, et que nul ne puisse empiéter sans iniquité sur ceux
d’un de ses semblables. J’ai le droit d’aller et de venir librement : 'équité
exige que tous aient ce droit.

On est allé plus loin encore sous 'empire des opinions philosophiques
qui proclamaient un juste absolu, un droit naturel indépendant de toutes
les prescriptions du législateur et supérieur a ces prescriptions, éternel,
immuable : on est arrivé a la conception d’un droit idéal, supérieur et plus
parfait que le droit écrit. On a considéré comme juste tout ce qui était con-
forme au droit idéal, et comme injuste, tout ce qui y était contraire.

Des lors, on a pu qualifier d’injuste, a tort ou a raison, telle ou telle loi, et
méme un arrangement social tout entier. Ces qualifications, qui seraient
impossibles si 'on adoptait généralement la définition que nous avons
donnée plus haut, pourraient étre inexactes, mais elles ne seraient pas ab-
surdes. On pourrait tout au plus leur reprocher le défaut de clarté, puisque
le droit idéal est toujours et nécessairement un peu indéfini.

Comment jugera-t-on qu’un acte ou un arrangement quelconque est ou
n’est pas conforme a ce droit ? Par le principe d’utilité. On recherchera si
les conséquences de telle ou telle disposition juridique sont ou seraient
conformes ou contraires a I'utilité supréme, a l'utilité du genre humain. On
dira, par exemple : « Il est contraire au droit idéal que la paternité ne puisse
étre recherchée, parce que l'interdiction de la recherche est un encourage-
ment accordé au désordre dans le célibat et dans le mariage. Il est inique,
lorsqu’il est admis en principe que chacun répond de ses actes, que le pere,
auteur de I'acte, ne soit pas responsable, et laisse peser non seulement sur
la meére, qui n’est pas plus coupable que lui, mais sur 'enfant, qui n’existait
pas, la responsabilité de son acte ». C’est en ce sens qu’on dit souvent que
la disposition du Code civil que nous venons d’indiquer est injuste, tandis
qu’en réalité elle est juste, en ce sens qu’elle est loi et a force de loi.

De méme, on pourra dire qu’il est contraire aux principes du droit idéal,
que la faculté de tester soit limitée par la réserve que lorsque le principe de
la liberté des contrats est proclamé, la loi y pose sans raison, et par simple
esprit de routine, une multitude de restrictions, etc.



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 347

Le droit idéal se fonde sur les mémes principes, sur les mémes considéra-
tions que la morale proprement dite. II tend, comme elle, a 'utile absolu ;
mais il n’a pas la méme généralité : il ne s’applique pas aux actes que
Iindividu peut faire dans I'exercice de ses attributions. Il reste le droit,
C’est-a-dire, avant tout, un réglement d’attributions. Il ne porte que sur des
maticres juridiques, c’est-a-dire sur des matieres ou il y a lieu de définir et
de limiter des prétentions et des activités individuelles opposées les unes
aux autres.

Droit, juste, justice, supposent toujours reglement et emploi de la puis-
sance coactive, pour ramener a 'ordre défini les volontés rebelles. Une
partie des dispositions légales établit les arrangements sociaux ; l'autre
partie punit ceux qui auraient enfreint a un certain degré les droits, c’est-a-
dire les facultés, ou si 'on veut les libertés assurées a chacun par ces arran-
gements.

IV.

Si maintenant nous jetons un regard d’ensemble sur une société humaine,
ou plutot sur le genre humain tout entier, nous voyons qu’il tend a un but,
qui est le plus grand développement possible de la vie, soit par la multipli-
cation des individus, soit par I'accroissement de la vie dans chacun d’eux.
Tout acte qui tend a ce but est bon, tout acte qui s’en écarte est mauvais.

Comme il existe une infinie variété d’opinions et de volontés, souvent
contradictoires et luttant volontiers les unes contre les autres, on a établi
dans chaque société des reglements d’autorité qu’on appelle des lois, pour
définir les attributions de chacun. Ces attributions sont trés diversement
réglées, selon les lumicres et les visées particulicres de chaque législateur,
mais partout ce reglement constitue la matiere du droit et du juste positif
comme du droit et du juste idéal. Le réglement, toujours idéal, de I'activité
particuliere, dans les limites ou les lois 'ont laissée libre, constitue la ma-
tiere de la morale.

Ainsi la morale et le droit ont également pour objet un reglement de
activité humaine, afin de la diriger vers un but unique et identique. Mais
la morale ne prétend régler que des actions libres : elle ne s’adresse qu’a
I'intelligence et a la volonté de 'individu, qui peut a son gré observer ou
n’observer pas ses préceptes. Elle n’a de sanction que dans la conscience
de I'individu lui-méme. Le droit, au contraire, parle d’autorité : il ne con-
seille pas ; il ordonne et invoque au besoin a 'appui de ses préceptes la
sanction de la puissance coactive, afin d’assurer l'observation de ses
défenses ou de ses prescriptions.

Le droit et la morale naissent donc d’un principe commun et tendent au
méme but ; mais leur forme et les moyens qu’ils emploient sont différents,



348 APPENDICE — N° 4

méme quand il s’agit simplement de droit idéal et de juste idéal, parce
que le droit idéal est impératif : il tend toujours a se transformer en droit
positif.

Nous savons que le droit et la morale, tels que nous les connaissons,
sont nés d’un sentiment instinctif en quelque sorte de conservation et
d’accroissement plus que d’une doctrine raisonnée. Mais il est inévitable
qu’ils soient controlés et réformés par la doctrine que nos efforts tendent a
découvrir et a définir.

Si nous nous plagons au point de vue de cette doctrine, nous pourrons
dire que le droit et la morale ont également pour but d’éclairer et de régler
Pactivité volontaire des hommes, de maniere qu’elle tende le plus possible
a la conservation et a accroissement de la vie. Mais le droit ne s’applique
quiaux reglements d’autorité, a ceux qui doivent étre observés quand des
volontés individuelles se trouvent en conflit les unes avec les autres et
contre quelques-unes de ces volontés. La morale, au contraire, s’applique a
tous les actes, a toutes les pensées des hommes, quelque intimes et libres
quelles puissent étre, et elle intervient parfois autrement que le droit, dans
les matieres mémes qui ont été réglées par le droit.

Comme cette assertion peut sembler étrange, et peut-étre méme scanda-
leuse, hatons-nous de I'éclaircir par un exemple. La propriété, telle que
nous la connaissons tous, est constituée par le droit. Chacun de nous peut
disposer absolument comme il T'entend des choses dont la loi le rend
propriétaire, avec faculté d’user et d’aliéner. Supposons que le propriétaire
dispose des biens que la loi lui confie de maniére a corrompre les autres et
lui-méme en dirigeant son activité et celle d’autrui vers I'abus de plaisirs
stériles et énervants. Le droit peut-il intervenir ? Y a-t’il lieu de répri-
mer par une loi spéciale, somptuaire, par exemple, certains abus de la pro-
priété ?

Nous le pensons pas, parce qu’il nous semble que les dispositions de
cette loi iraient contre le but et tendraient plutot a restreindre la vie géné-
rale qu’a la développer. En intervenant pour régler les actes du proprié-
taire, le législateur pourrait facilement se tromper, empécher des actes
légitimes ou ne pas empécher les actes méme qu’il défendrait. Mieux vaut
donc, en ce cas, que son autorité n’intervienne pas et laisse venir comme
sanction les conséquences inévitables qu’entraine apres lui tout abus.

Mais la morale peut intervenir utilement la ou le droit ne peut avoir uti-
lement aucun empire. Elle déclarera que tel abus, médité ou commis par le
propriétaire de certains revenus ou capitaux, est contraire a la fin pour la-
quelle la société est constituée, contraire au but que le législateur s’est pro-
posé en établissant le droit de propriété ; que cet abus est nuisible a autrui
et au propriétaire lui-méme. Si les préceptes de la morale a cet égard sont
vivement imprimés dans 'opinion, le propriétaire disposé a abuser sentira



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 349

s’élever contre lui sa propre conviction et au besoin 'opinion publique. La
ou le droit le laissait et devait le laisser libre d’agir, il sera contenu et dirigé
par la morale qui lui dit de s’abstenir.

Quelquefois la morale lui conseillera I'action. Un individu ou une famille
sont atteints par la misere : des accidents imprévus sont venus les frapper.
Ont-ils droit sur les biens du propriétaire ? Pas le moins du monde. Ni le
droit positif, ni le droit idéal ne leur en accorderont la moindre parcelle.
Pourquoi ? Parce qu’une loi qui donnerait aux pauvres un droit positif sur
les biens de ceux qui seraient plus riches confondrait les responsabilités et
ferait cesser les efforts qui naissent de I'espoir de s’enrichir. Une telle loi
aurait inévitablement des conséquences contraires a la fin que le législateur
se propose, des conséquences qui diminueraient la vie dans la société qui
les auraient adoptées. Cependant, le propriétaire qui viendra judicieuse-
ment au secours de I'individu ou de la famille atteints par un accident im-
prévu aura fait une action bonne et méme honnéte, une action qui tend a la
fin générale de la société, a I'accroissement de la vie. Cette action, que le
droit le laisse libre de faire ou de ne pas faire, la morale la lui conseille et la
lui commande.

Abordons maintenant des cas plus difficiles. Autrefois, comme au-
jourd’hui, les lois limitaient, en certains cas, la faculté qu’ont les particuliers
de disposer de leurs biens, notamment en cas de mort. Ceux qui considé-
raient ces prohibitions comme injustes, c’est-a-dire contraires au droit
idéal, imaginerent de disposer de leurs biens en faveur de personnes a qui
la loi leur permettrait de les laisser ; mais ces personnes n’étaient, en réalité,
que des dépositaires chargés de remettre les biens aux personnes aux-
quelles la loi ne permettrait pas au donataire ou testateur de les laisser. Ces
biens, confiés a la foi de certains individus, constituaient des fidéicommis. Par
ce moyen, on ne violait pas positivement la loi, mais on I’éludait. Comment
juger cet acte ?

La morale pouvait le conseiller souvent, car souvent le fidéicommis
tendait plus directement a la fin sociale que I'application stricte de la loi.
Quant a celui qui recevait les biens en dépot, il en était propriétaire selon la
loi, non selon la morale : il devait les rendre a ceux auxquels ils étaient des-
tinés. La chose parut d’une telle évidence qu’a la fin le législateur lui-méme
reconnut les fidéicommis, c’est-a-dire une pratique contraire a la loi. Il au-
rait été plus simple sans doute d’abroger les prohibitions qui avaient donné
lieu aux fidéicommis. On préféra laisser subsister ces prohibitions concur-
remment avec le moyen employé pour les éluder.

Nous avons encore dans notre législation un cas semblable. Il y a des lois
qui interdisent et qualifient méme de délit le prét a intérét au-dessus d’un
certain taux. Nous les considérons comme contraires au droit idéal et pen-
sons qu’elles agissent contre la fin commune du droit et de la morale. Mais



350 APPENDICE — N° 4

ce sont des lois, et notre opinion n’est partagée ni par tout le monde, ni par
la majorité. Que décider en ce cas ?

Pour ceux qui croient au délit d’usure, il n’y a nul doute : on ne doit pas
préter a un taux supérieur a 5 ou 6 p. 100, quel que soit le taux qui résulte
du jeu de Poffre et de la demande. Le droit positif, le droit idéal, la morale,
tout est d’accord.

Pour ceux qui partagent nos doctrines, la question est plus difficile. Ils
devront se conformer a la loi en vertu du précepte général de morale qui
prescrit 'obéissance aux lois, lorsqu’elles ne commandent pas un acte im-
moral ou lorsqu’elles ne défendent pas un acte imposé par la morale. Mais,
en ces termes, on ne doit obéissance qu’a la lettre de la loi, non a son es-
prit, et 'on se préte sans peine a tous les moyens qui, comme le fidéicom-
mis, tendent a ¢luder la loi. C’est ainsi que la jurisprudence a déclaré que
Iescompte d’effets de commerce n’était pas un prét a intérét, qu’elle a ac-
cepté les commissions percues par les banquiers ou notaires et mille autres
pratiques qui éludent les lois limitatives du taux de l'intérét.

Si le droit positif allait plus loin, si, ne se contentant pas de géner notre
liberté en matiere d’intérét privé, il nous imposait des actes contraires a la
morale ou nous défendait des actes qu’elle nous ordonnerait, le précepte
général d’obéissance aux lois cesserait d’étre applicable. Les ordonnances
rendues contre les protestants frangais nous fourniraient au besoin de
nombreux exemples de dispositions de ce genre, dans lesquelles le 1égisla-
teur attentait formellement a la loi morale et ne devait pas étre obéi. On
peut en dire autant des lois, trop nombreuses dans notre histoire, qui ont
été portées contre des catégories de citoyens, en raison de leurs opinions et
de leurs sentiments politiques. Rien ne trouble autant les consciences que
les lois de ce genre.

Essayons de résumer les considérations qui précedent.

L’utile supréme, l'utilité du genre humain, est le principe commun et
souverain de la morale et du droit, la pierre de touche du bien et du mal.
L’honnéte n’est pas autre chose que le bien ; c’est seulement un cas, une
espece du bien a un degré supérieur. De méme il y a des actions mauvaises
et des actions criminelles qui ne different pas en essence, mais seulement
en degré.

Le droit et la morale ont le méme principe et tendent au méme but, qui
est le réglement et la direction des actions humaines. Mais il existe entre
eux cette différence que la morale ne s’adresse qu’a la conviction libre des
individus et de l'opinion publique, tandis que le droit recourt au besoin,
pour se faire obéir, au pouvoir coactif. Le droit n’est donc applicable que la
ou le pouvoir coactif est nécessaire : partout ou I'individu agit librement, il
ne reconnait d’autre regle et d’autre autorité légitime que celle de la morale.



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 351

Comme le pouvoir coactif et législatif nait de I'opinion et de 'assen-
timent des hommes qui fait le droit positif, ce sont encore 'opinion et
I'assentiment des hommes qui font le droit idéal et la morale, constituant
ainsi, a coté de lautorité matérielle, un pouvoir spirituel, qui enfante,
corrige et réforme sans cesse le pouvoir temporel. Ce pouvoir spirituel
supréme, né de I'initiative individuelle, regne seul dans le domaine réservé
aux attributions individuelles.

Les lois positives limitent le champ dans lequel peut se mouvoir libre-
ment lactivité des individus, en méme temps qu’elles prescrivent certains
actes et en défendent d’autres. Le droit idéal qui s’éleve a cOté et au-dessus
d’elles, les critique incessamment pour les confirmer ou les réformer. 1l
tend a réduire le nombre des prescriptions et des défenses et a étendre le
plus possible le champ dans lequel s’exerce le libre arbitre des individus,
C’est-a-dire a diminuer la matiere méme du droit.

II est clair, par conséquent, qu’a mesure que la liberté fait des progres
dans les arrangements sociaux, le domaine du droit diminue et celui de la
morale augmente. A mesure donc que la liberté fait des progrés, la morale
doit s’étendre et étudier avec plus de soin quels sont les devoirs des indivi-
dus dans les nouvelles attributions qu’ils acquicrent, ou, en d’autres termes,
comment ces attributions doivent étre exercées pour que la société marche
le plus directement possible a sa fin légitime. Il est de méme évident que
les progres de la liberté ne peuvent étre utiles et durables qu’autant que
les individus connaitront et observeront davantage les lois morales, ou, en
d’autres termes, sauront mieux se gouverner eux-mémes.

Si la société moderne faisait un mouvement rétrograde, on verrait les lois
se multiplier et empiéter davantage sur le domaine de Iactivité individuelle
libre. On verrait en méme temps diminuer 'autorité morale de la loi.






N°5 1

LA LIBERTE, ’OBLIGATION MORALE ET LE PRINCIPE DE DIGNITE.

Nous avons essay¢ dans quelques articles déja un peu anciens de définir
les principes de la morale et du droit, de dire en quoi précisément consis-
taient, a notre avis, le bien, la justice et 'équité. * Ces articles ayant obtenu
Ihonneur d’une discussion sérieuse dans un recueil trés estimable’, nous
allons tacher de les compléter en insistant sur quelques points qui intéres-
sent plus les philosophes que les économistes et que nous avions, pour ce
motif, un peu négligés. Nous croyons qu’il importe d’écarter les objections
qui peuvent s’élever dans des esprits sinceres et les éloigner d’une voie que
nous croyons celle de la vérité et du progres, sans nous engager dans des
controverses métaphysiques dont I'inutilité serait le moindre inconvénient.

On nous a reproché de méconnaitre, a un certain degré tout au moins, la
liberté et surtout I'obligation morale, puis d’avoir passé sous silence un
principe de morale tiré de I'induction, le principe de la dignité. Ce sont
trois points sur lesquels il nous semble utile de nous expliquer.

La liberté morale de ’homme est a nos yeux un principe de conscience
et d’expérience, aussi peu susceptible de démonstration qu’un axiome de
géométrie. Je me sens libre, chaque fois que je veux agir, de faire ou de
m’abstenir, d’agir d’une facon ou d’une autre facon. Je crois voir d’ailleurs
par expérience que tous les hommes que j’ai connus, dont j’ai oui parler ou
que je puis imaginer, réfléchissent, déliberent et en tous cas choisissent
avant d’agir le mode d’action qui leur convient. Ce sentiment de ma liberté
propre et cette connaissance du sentiment de la liberté chez tous mes sem-
blables me suffisent pour déterminer ma conviction, et si quelque raison-
neur tentait de I'ébranler, je ferais fi de ces raisonnements et passerais
outre. Mais, étant homme et né pour I'action, chaque fois que je veux me
livrer a une activité consciente d’elle-méme, ou m’abstenir, il faut que je

1 J. des Economistes, janvier 1869
2V, les notes 2, 3 et 4 de cet appendice.
% L ’année philosophique de M. V. Pillon.



354 APPENDICE — N° 5

fasse un choix, que je me détermine. J’ai trois mobiles, qui me sont exté-
rieurs, objets de tous les désirs que je peux concevoir : ce sont le monde
matériel, mes semblables et Dieu. Je désire acquérir une grande puissance
sur le monde extérieur, pour satisfaire certains besoins : je désire jouir de la
sympathie de mes semblables et me conformer a 'ordre général par lequel
Dieu se manifeste a moi. Quel qu’il soit, mon désir m’excite a I’action ou
m’en éloigne et je prends le parti d’agir ou de m’abstenir, selon que ce désir
me semble bon ou mauvais. Mais, soit que j’agisse d’une maniere ou d’une
autre maniere, soit que je m’abstienne, je suis déterminé par un sentiment
ou par une considération quelconque, a ce point que je ne puis absolument
concevoir une décision volontaire et consciente qui n’aurait pas de motif.
Lors méme que j’abandonnerais en quelque sorte ma faculté de choisir et
tirerais a pile ou face le parti a prendre, je me serais décidé par un motif, le
plus léger de tous, le résultat du tirage au sort, parce que jaurais cru qu’il
convenait de choisir ainsi.

Peut-étre bien, a I'aspect de cette proposition, nous déclarera-t-on dé-
terministe, convaincu d’avoir sur la liberté morale des idées qui, sans étre
absolument hérétiques, ne sont pas tout a fait orthodoxes. Mais qu’y faire ?
Poursuivons.

Non seulement ’'homme veut parce quil a un motif de vouloir ; mais
cette manicre de vouloir est précisément le signe par lequel il se manifeste
comme un étre raisonnable. A quoi lui servirait lintelligence qui étudie,
compare, apprécie, a quoi lui servirait la raison qui juge, sinon a déterminer
sa volonté ? Que serait cette volonté privée des lumieres de I'intelligence et
de la raison ? Un navire sans gouvernail emporté au hasard par les vents et
les flots, une force sans régle ni loi connue.

Et non seulement notre volonté est déterminée par des motifs raison-
nables, mais elle n’est jamais déterminée que par eux. Que 'on considere
une résolution, quelle qu’elle soit, prise par un homme non malade, quel
qu’il soit, on trouvera toujours que, eu égard aux connaissances qui étaient
présentes a I'esprit de cet homme au moment ou la résolution a été prise,
elle était raisonnable.

Pourquoi donc y a-t-il tant d’actes mauvais, tant de volontés mal dirigées,
tant d’erreurs ? Tout simplement a cause de I'ignorance profonde ou les
hommes se trouvent plongés.

Cette ignorance a deux formes. Quelquefois elle est enti¢re et absolue,
C’est-a-dire que ’homme qui agit ne sait absolument pas agir autrement : il
fait le mal sans le savoir. Un adorateur de Moloch croit obtenir la bienveil-
lance de la divinité en bralant a petit feu son enfant sur I'autel et il agit en
vertu de cette conviction. Quelle horreur, dites-vous ! Sans doute, et pour-
tant qui oserait dire que l'intention de cet homme soit mauvaise et con-
damnable ou méme qu’elle ne soit pas bonne ?



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 355

Il est une autre forme d’ignorance morale : c’est 'ignorance momentanée
que causent les passions. J’ai appris de ceux qui m’ont élevé ou de ma ré-
flexion propre qu’une action est mauvaise et je suis déterminé a ne pas la
faire ; mais bientot la tentation se présente, et j’y cede. Ma volonté a-t-elle
¢été vaincue ? Non, elle a changé. A-t-elle changé sans motif et contre rai-
son ? Nullement. Elle a été déterminée par telle appétence ou telle crainte
dont impression présente et puissante a effacé et fait oublier un moment
a la raison les considérations qui I'avaient déterminée dans un autre temps,
lorsque j’étais de sang-froid.

Ces deux sortes d’ignorance ne sont pas toujours faciles a distinguer
'une de lautre, a Pextérieur. Voici un homme auquel la morale la plus pure
a été enseignée, qui en récitera, s’il le faut, tous les préceptes ; mais cet en-
seignement ne I'a pas convaincu. Il a vu, par exemple, que ceux qui le lui
ont donné n’y conformaient nullement leurs actes et philosophaient pour
obtenir la réputation ou la fortune. Cet homme se fait des principes parti-
culiers, selon ses lumicres propres, et ne tient les principes généraux que
pour des maximes a effet oratoire, sans valeur intrinseque. Eh bien, cet
homme, que nous rencontrons a chaque pas dans la vie de tous les jours,
est souvent dans une ignorance morale profonde, comparable a celle de
I'anthropophage on de 'adorateur de Moloch. Il semble, cependant, a ex-
térieur, que son ignorance soit passagere et tienne a des appétences, a des
passions d’'un moment.

Entre les deux formes d’ignorance il y a lieu d’établir, au moins en théo-
rie, une distinction. Celui qui vit dans I'ignorance absolue ne peut que tres
rarement en sortir par un simple effort de sa volonté. Il convient donc
d’étre indulgent a son égard. Au contraire, celui dont I'ignorance n’est que
passagere peut se défendre contre elle par un effort de la volonté, par une
bonne discipline, par des précautions prises contre les tentations, par une
attention soutenue et vigilante. Comme il peut se défendre, il a tort et est
coupable de succomber : nous le sentons et il le sent lui-méme.

« Mais quoi ! nous dit-on, si ’Thomme est toujours déterminé par un mo-
tif et, qui pis est, par un motif raisonnable, il n’est pas libre du tout et ne
saurait ¢tre astreint a aucune obligation morale. Vous étes un détermi-
niste | » Qu’y puis-je ? Faut-il donc, pour éviter ce reproche, nier la raison
et I’évidence ? Voyons du reste, non les conséquences d’un raisonnement,
presque toujours arbitraires, mais celles de la pratique. Il n’y en a qu’une :
«vous devez faire effort pour apprendre a bien vivre et pour pratiquer la
morale que vous avez apprise ». Cette conséquence ne nous semble pas
d’un quiétisme bien alarmant. En effet, elle conseille a chacun d’apprendre
des hommes les plus éclairés de la société ou il vit les reégles du bien vivre
et de les observer le plus exactement qu’il le peut. S’il est porté a la docilité
et a la soumission, il acceptera les regles de bonne foi et simplement. S’il



356 APPENDICE — N° 5

est curieux, on pourra sans peine lui enseigner que ces regles ont pour fin
lutilité commune et que leur observation ou leur violation sont suivies de
conséquences auxquelles il est absolument impossible de se soustraire. Il
reconnaitra a ce signe que ces regles font partie d’'un ordre général, qui n’a
rien de commun avec les fantaisies des hommes, qu’elles ont une sanction
naturelle ou divine en méme temps qu’une sanction inférieure, appro-
bation ou la réprobation de ses semblables.

1I.

Venons maintenant a 'obligation morale et voyons si, dans les discus-
sions auxquelles elle donne lieu, les mots ne jouent pas un role excessif. 1
nous semble que I'obligation morale ne peut résulter que d’une conviction
et résulte toujours d’une conviction, soit que 'on professe une morale in-
tuitive ou traditionnelle, soit que 'on professe une morale inductive.

Que nous dit le professeur de morale traditionnelle ? Qu’il faut faire telle
action et éviter telle autre action, parce que Dieu 'ordonne ainsi. Pour lui,
le précepte moral est une consigne, qui suppose croyance a 'autorité de qui
la donne et a la sincérité de qui 'interprete. Ceux qui ne acceptent pas sur
parole recherchent le témoignage des Fecritures, pésent et critiquent la va-
leur de ce témoignage et ne se sentent obligés qu’autant qu’ils croient a la
doctrine qu’il leur est proposée. — Ceux qui croient sur parole ont naturel-
lement le sentiment de 'obligation morale par cela seul qu’ils croient a la
doctrine qui exprime cette obligation.

Les choses se passent de méme sous 'empire des doctrines qui fondent
la morale sur I'intuition. On nous dit que les préceptes moraux sont ins-
crits dans notre conscience et que le sentiment de I'obligation morale existe
en nous primitivement. Les apparences confirment cette doctrine, parce
que nous avons tous été élevés des I'enfance dans le respect de certains
préceptes moraux reconnus par la société tout entiere. Nous avons appris a
les respecter avant d’avoir appris a penser, avant de penser effectivement.
Ainsi ces préceptes et le sentiment de I'obligation morale se trouvent, en
effet, inscrits dans notre conscience et liés ensemble deés I'origine. Mais qui
les y a inscrits ? I.’éducation ! Le sentiment de I'obligation morale n’est que
le résultat de la croyance que I’éducation nous a inspirée.

En est-il autrement avec un systeme de morale fondé sur I'induction ?
Pas du tout. Le sentiment de I'obligation ne cesse pas d’étre un résultat
de la croyance. Je crois qu’il existe dans I'univers un certain ordre auquel
mon activité consciente peut se conformer ou dont elle peut s’écarter. Je
comprends que si elle s’en écarte, mes actes produisent du mal, des
souffrances, des désordres de toute sorte et diminuent la vie a laquelle
I’humanité aspire par un sentiment primitif, antérieur a toute croyance



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 357

et irrésistible. Je connais donc et sens qu’en conformant mon activité
consciente a Pordre général, je fais le bien, et que si je m’en écarte, je fais le
mal. Cette croyance m’impose 'obligation morale d’une fagon tout aussi
impérative que les autres. Croyance oblige.

— «Non | croyance n’oblige pas, disent a la fois les défenseurs de la mo-
rale traditionnelle, ceux de la morale d’intuition et aussi, hélas ! les disciples
de Kant, les criticistes, comme ils s’appellent. Vos doctrines sur le principe
de la morale impliquent négation de I'impératif catégorique. (C’est le nom
donné par le philosophe de Keenigsberg a ce qu'on appelait bonnement
avant lui obligation morale.) Vous dites qu’en manquant a la loi morale, je
fais une sottise. Ignorez-vous donc que ce manquement est crime ou faute,
que sottise est une chose et faute ou crime une autre chose, tres différente
de sottise et d’une nature tres différente ? »

Oui, je dois confesser mon ignorance et avouer ma foi : je crois que la
faute et le crime naissent de la sottise et de 'erreur. Il y a des erreurs qui
n’emportent apres elles ni faute ni crime, mais la faute et le crime sont tou-
jours le résultat de I'erreur : dans le nombre si grand des erreurs humaines,
les fautes et les crimes constituent une classe, une espece. Les erreurs de
cette espece ne différent en rien des autres erreurs quant a leur origine et
quant au sujet qui les commet : elles en different seulement quant a la por-
tée, quant aux conséquences nuisibles de I'acte qu’elles inspirent : le mal
moral et I'injuste sont des cas du nuisible, comme le bien et le juste sont
des cas de T'utile.

Ainsi je veux faire et je fais une opération industrielle : je la congois mal ;
je me trompe et perds des richesses au lieu d’en acquérir, comme je I'es-
pérais. J’ai commis une erreur qui n’est ni faute ni crime, parce qu’elle ne
nuit qua moi, sans m’imposer une habitude vicieuse contraire a la vie,
comme un acte d’ivrognerie, par exemple. Au contraire, je me livre a un
acte frauduleux tendant a m’approprier le bien d’autrui : j’atteins mon but
et commets une faute. Est-ce une erreur ? Oui, parce que si javais eu une
raison plus éclairée, jaurais vu qu’il était contraire a 'utilité commune et
méme a mon utilité propre de m’approprier en fraude le bien d’autrui.
Dans le premier cas, je me suis trompé en ce sens que je n’al pas atteint le
but auquel je tendais, lequel était bon ; dans le second cas, je me suis trom-
pé, non dans le choix des moyens destinés a atteindre le but, mais dans le
choix du but lui-méme.

On objecte, il est vrai, que quelque éclairé que je pusse étre, jaurais pu
commettre la faute ou le crime, sans étre obligé par ma croyance, et voila
justement le nceud de la difficulté. Voyons si observation ne nous fourni-
ra pas une solution.

Je sais, comme tous les hommes, que la ligne droite est le plus court
chemin d’un point a un autre. Je sais aussi que, pour atteindre un but quel-



358 APPENDICE — N° 5

conque, il convient de dépenser la moindre somme de travail possible, de
prendre, par conséquent, le chemin le plus court.

Qu’on me place avec un nombre quelconque de mes semblables au bord
d’une plaine ouverte et unie et qu'on nous indique un point ou il s’agit de
se rendre. Quel que soit le nombre des hommes que 'on soumette a cette
épreuve, ils prendront tous la ligne droite et suivront le méme chemin :
pourquoi ? Parce qu’ils seront tous déterminés par cette considération que
ce chemin est le plus court et le moins pénible. On dira qu’ils sont libres
cependant de prendre tout autre chemin, que rien ne les oblige a prendre
celui-la. Je le veux bien ; mais je suis assuré qu’aucun d’eux n’en prendra un
autre, 2 moins qu’il ne cherche un autre but que celui qui lui est proposé.

Il en est exactement de méme dans 'ordre moral, avec cette différence
que le but, n’étant pas matériel, n’apparait pas clairement a tous, comme
un clocher placé a extrémité d’une plaine, et que les moyens de latteindre
ne sont pas aussi faciles a distinguer que la ligne droite sur un terrain uni.
En effet, le but c’est la conservation et P'accroissement de la vie et les
moyens sont 'ensemble de P'activité humaine. Le probleme est infiniment
plus compliqué et plus difficile a résoudre : mais il se résout de la méme
maniere et en vertu des mémes lois. Celui qui voit distinctement le but se
sent obligé a y tendre par sa propre conviction et ne s’égare qu’autant que
des passions ou des préoccupations étrangeres le lui font perdre de vue.
En un mot : croyance oblige.

Kant lui-méme, ce nous semble, ne pense pas autrement. « Agis, nous
dit-il, de telle sorte que les maximes de tes actions puissent étre érigées par
ta volonté en lois universelles ». Voila le fameux impératif catégorique,
lequel ne brille certes ni par la clarté, ni par la modestie et duquel il serait
facile de tirer d’étranges conséquences. Mais pourquoi accepterais-je cet
impératif ? Parce que si une maxime de conduite est susceptible de généra-
lisation, il est probable qu’elle est une des lois de l'ordre universel. Eh
bien ! ceci méme est une considération rationnelle, qui suppose, comme
celles que nous avons présentées, la notion dun ordre universel et
I'obligation acceptée de se conformer a cet ordre. Autant vaudrait dire
comme nous : « — Cherchez a coordonner votre activité a ce que vous
connaissez de 'ordre universel ». Pourquoi ? Par ce sentiment primitif et
instinctif qui m’ordonne de faire ce que je crois bien et me défend de faire
ce que je crois mal, quelle que soit d’ailleurs ma méthode pour distinguer le
bien et le mal, quel que soit en d’autres termes mon principe de morale.

En réalité, Kant, tout comme nous, tire 'obligation morale d’un senti-
ment primitif de conscience et de raison. Il présente son impératif comme
obligatoire pour I'étre raisonnable, a cause précisément qu’il est raison-
nable. Mais qui peut obliger ma raison, qui peut lui commander ? Elle-
méme et nul autre, et c’est justement en ceci que consiste ma liberté. Mais



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 359

C’est ce qui fait aussi que, lorsque je suis animé d’une conviction, il m’est
impossible, absolument impossible de vouloir contre cette conviction, et
C’est ce qui caractérise I'étre libre et raisonnable.

L’histoire nous montre bien comment a pu naitre et comment persiste
Iillusion d’une obligation morale attachée a tel ou tel précepte en dehors
du sentiment primitif dont nous avons parlé. Les hommes ayant toujours
recu d’autorité, jusqu’a ce jour, les régles de la morale, soit comme pré-
ceptes religieux, soit comme vérités d’intuition, ont I'habitude d’associer
I'idée d’obligation avec celle de ses regles. De méme, ils se sont habitués a
discuter toutes les inventions et affirmations qui n’invoquent d’autre auto-
rité que la raison humaine et ne peuvent encore guere concevoir qu’ils
solent obligés par elle. Ils ne prennent pas garde qu’ils sont tout aussi bien
obligés par la connaissance d’une vérité mathématique que par celle d’une
vérité morale. C’est du reste sous 'empire de cette erreur d’habitude qu’on
oppose journellement la raison et la foi, comme §’il était possible de croire
contre la raison, et comme si le mot de saint Augustin : Credo guia absurdum,
n’était pas laffirmation de 'impossible. On peut bien croire ce qu'on ne
peut prouver par le raisonnement et méme ce qui semble contraire aux
raisonnements admis, parce qu'on a des motifs de sentiment qui nous le
font croire, et c’est ce que voulait dire saint Augustin ; mais il est impos-
sible de croire ce que notre esprit juge absurde, c’est-a-dire contraire a ce
que notre raison peut admettre. On me nie le mouvement ou la liberté, ou
Pexistence, par une suite de raisonnements que je ne puis réfuter : je
marche, je choisis, jaffirme I'existence contre tous les raisonnements, sans
que pour cela mes actes de foi soient contraires a la raison, c’est-a-dire
absurdes. Il en est exactement de méme dans le jugement des choses mo-
rales. Ce qui est étrange, c’est de trouver un reste de I'idée d’un impératif
catégorique extérieur en quelque sorte et supérieur a la raison dans une
philosophie aussi généralement exempte de préjugés que celle de Kant.

La loi morale, formulée en chaque temps par les personnes les plus éclai-
rées, est acceptée et proclamée par la raison de presque tous les hommes
qui ne se trouvent pas sous l'influence actuelle des causes d’erreurs tempo-
raires, que nous appelons passions. A Tautorité de la conviction person-
nelle, se joint ainsi celle de I'assentiment universel, fortifié par le sentiment
de l'intérét personnel que chacun trouve a ce que ces lois soient générale-
ment observées. De la, éloge et le blame, la récompense et le chatiment
employés comme motifs d’action, comme moyens d’éclairer et de diriger
les volontés, de 1a, le caractere imparfait et toujours perfectible de tous les
systemes de morale.

Disons maintenant quelques mots de I'obligation extérieure, du jugement
a porter sur la moralité des actes d’autrui.



360 APPENDICE — N° 5

Parce que nous avions dit que la morale variait selon le développement
des connaissances humaines dans les diverses sociétés qui existent ou ont
existé sur la face de la terre, on nous a accusés de porter dans ’histoire un
optimisme indifférent, qui s’étendrait jusqu’aux faits contemporains. Cette
accusation prouve le danger de tirer a la hate des conséquences arbitraires
d’un principe énoncé, selon 'habitude des philosophes de tous les temps et
surtout du notre. Oui la morale varie, et certes celle des Druides n’est pas
la nétre. Que faut-il en conclure ? Que les actes des Druides doivent étre
jugés d’apres la morale de leur temps, et ceux de nos contemporains
d’apres la morale du noétre. S’ était louable aux Druides de faire en cer-
tains cas des sacrifices humains, nous ne les blamerons pas de ces sacti-
fices ; mais si le mensonge, la trahison, le vol, la fraude entre particuliers
¢taient réprouvés par la morale de leur temps, nous les réprouverons chez
ceux qui s’en seraient rendus coupables. Vendre sa patrie a un tyran était
un acte infame au temps de Virgile, et méme bien auparavant. Nous flétri-
rons cet acte et la mémoire de tous ceux qui seront signalés pour l'avoir
commis depuis I’époque ou la régle est connue et proclamée.

« Fort bien, nous diront les tireurs de conséquences ; mais il faut étre lo-
gique et aller jusqu’au bout. Puisque vous absolvez les générations qui ont
ignoré certaines lois morales, d’une ignorance absolue, soyez conséquent et
dites qu’il n’y a pas de coupables. En effet, dans nos sociétés civilisées, il ne
serait pas difficile de trouver des individus et méme des groupes d’hommes
qui ignorent quelques lois morales d’une ignorance absolue : vous devez
les absoudre. Quant a ceux qui se trouvent sous I'empire de I'ignorance
temporaire que produisent les passions, vous devez les absoudre également
puisqu’ils ne sont pas ignorants par leur faute, mais tout au plus par mol-
lesse de volonté ».

Nous reconnaissons volontiers la force de cette objection, fondée sur des
faits constants et sur des analogies réelles ; mais nous n’admettons nulle-
ment qu’elle autorise I'indifférence morale. I’¢loge et le blame, la récom-
pense et le chatiment ne sont et ne peuvent pas ¢tre des moyens de justice
absolue ; ce sont, avant tout, des moyens d’enseignement et de discipline
employés pour l'utilité commune. Lorsqu’une régle de morale est procla-
mée dans une société, on suppose que tous les membres de la société la
connaissent, exactement comme les jurisconsultes disent : « Nul n’est cen-
sé ignorer la loi ». Comment, en effet, ceux qui distribuent I’éloge ou le
blame, la récompense ou le chatiment, peuvent-ils entrer dans la cons-
cience de l'auteur d’un acte pour voir s’il ignore ou non la loi d’une
ignorance absolue ? Ils ne voient et ne peuvent voir que l'acte, louable ou
blamable, et jugent par cet acte la volonté qui I'a produit.

L’opinion et la loi n’admettent point comme une excuse I'ignorance tem-
poraire produite par la passion, parce qu'on estime que chacun peut et doit



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 361

résister a ses passions, les étudier et prendre des précautions contre elles :
on méprise et on hait justement la mollesse de volonté qui laisse faire les
fautes et les crimes, comme Perreur superbe et obstinée qui y pousse : on
estime que ’homme digne de vivre en société doit respecter 'ordre général
par lequel la société vit et croit, qu’il doit s'imposer la discipline nécessaire
au maintien de cet ordre. On blame celui qui y manque comme inutile tout
au moins, et le plus souvent nuisible. Mais encore une fois, en distribuant
I’éloge et le blame, la récompense et le chatiment, on se propose surtout
d’enseigner et de diriger les volontés en leur créant des mobiles d’action
qui tendent a les maintenir dans la bonne voie. On s’efforce de convaincre
par lautorité de l'opinion générale ceux qui ne seraient pas convaincus
directement par leur propre raison. On blame et on loue, on punit et on
récompense afin d’augmenter le nombre des bonnes actions et de diminuer
celui des mauvaises. Les hommes ont senti de tout temps et comprennent
aujourd’hui que cette discipline est indispensable a la conservation et au
développement du genre humain et s’efforcent de la maintenir, sans avoir
besoin d’y étre portés par un autre motif.

I11.

Tout principe de morale consiste dans I'énonciation d’une fin, d’un but
assigné a D'activité humaine. Nous avons proposé et défendu de notre
mieux celui de la vie. I’école criticiste ou kantienne, d’accord sur ce point
avec Proudhon et un certain nombre de nos contemporains, trouve notre
principe mal choisi et nous en présente un autre, celui de la dignité, qu’il
convient de discutet.

« Agis, dit Kant, de telle sorte que tu traites toujours '’humanité, soit dans
ta personne, soit dans la personne d’autrui, comme une fin, et que tu ne
t’en serves jamais comme d’un moyen ». On traduit cette maxime impéra-
tive par cette autre : « Respecte en toi et en autrui la dignité humaine, c’est-
a-dire la dignité de I’étre libre et raisonnable ».

Ces deux préceptes ne nous semblent pas aussi identiques que I'on veut
bien le dire et demandent un examen séparé. Le premier nous assigne pour
fin morale de nos actes ’humanité, ou le genre humain. Mais si nos actions
doivent avoir pour but ’humanité, ne doivent-elles pas tendre a la conser-
vation et a 'accroissement de la vie ? Comment prendre pour fin d’activité
le genre humain, sinon pour y conserver et y augmenter la vie ? Voila ce
que nous ne pouvons absolument comprendre. Aussi considérons-nous
Iimpératif pratique de Kant, ainsi qu’on l'appelle, comme identique au
fond a celui que nous avons proposé.

Toutefois on ajoute, et en s’autorisant des paroles de Kant lui-méme : —
« La raison, en étendant toutes les maximes de la volonté, considérée



362 APPENDICE — N° 5

comme législatrice universelle, a toutes les autres volontés, ainsi qu’a toutes
les actions envers soi-méme, se fonde seulement sur Iidée de la dignité
d’un étre raisonnable qui n’obéit a d’autre loi qu’a celle qu’il se donne lui-
meéme. Les actions qui traduisent les maximes généralisées font de la vo-
lonté qui les accomplit un objet immédiatement digne de notre respect, et
Cest la raison seule qui nous impose ce respect ». '

Si nous comprenons bien cette phraséologie assez obscure, elle signifie
simplement que, par un sentiment primitif, nous nous sentons obligés a
observer les lois morales que nous reconnaissons comme bonnes, et
que ces lois sont elles-mémes la fin. S’il en est ainsi, bien loin d’éclaircir
Pimpératif pratique et de nous faire avancer, ces observations obscurcis-
sent la maxime principale et nous font rétrograder, d’un autre coté, vers la
doctrine que nous professons nous-mémes.

Passons donc au second précepte que les adeptes qui, sans doute, com-
prennent mieux que nous le maitre, nous présentent comme I’équivalent
du premier : « Respecte en toi et en autrui la dignité humaine ». Qu’est-
ce, au juste, que la dignité ? Clest I’état d’'une personne digne de I'estime
des gens raisonnables. Dignité suppose donc estime, estime suppose juge-
ment, jugement suppose un principe en vertu duquel on juge. La dignité
ne saurait donc étre ce principe a moins qu’on ne se jette en plein so-
phisme, comme si I'on disait : « Le principe de la morale est 'honnéte-
té, et ’honnéteté consiste 2 vivre conformément a la loi morale ». En
s’exprimant ainsi, on ne serait guere exposé a la contradiction, mais on
pourrait exciter un sourire. C’est le danger auquel on est exposé lorsqu’on
présente comme principe de la morale le précepte de respecter ce qui est
digne de respect.

Vainement on invoquerait, a appui de ce principe de la dignité, les pas-
sages de maints auteurs plus ou moins philosophes. Nous savons tous que,
lorsqu’un écrivain ou un orateur est a bout de raisons, il se sauve volontiers
par une tautologie, et que c’est souvent pour lui un grand moyen de succes.

Ceux qui veulent poser la dignité humaine comme principe de morale
sont assez mal venus a trouver obscure et arbitraire la doctrine qui propose
pour principe la conservation et I'accroissement de la vie. On comprend
plus clairement la vie, qui est en quelque sorte ’homme lui-méme, que la
dignité, simple condition de son existence. Aussi, dés qu'on veut appliquer
le principe de la dignité, rencontre-t-on des difficultés insurmontables.
Cette dignité existe-t-elle dans '’homme, en tant qu’homme et indépen-
damment de ses actes. Si oui, il faut respecter méme le méchant et tomber
dans l'indifférence morale ; sinon, la dignité de nos semblables dépendra

! Année philosophique, p.202.



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 363

du jugement que nous porterons d’eux, et ou sera la régle d’action vis-a-vis
des indignes ?

Et quand il s’agira de choisir entre des intéréts opposés, comment distin-
guer et reconnaitre la dignité humaine ?

En posant le respect de la dignité humaine, comme principe de morale,
on s’expose a un autre inconvénient, qui est grave : on se sert d'un mot
trés usité dans un sens un peu trop ¢loigné du sens usuel. La plupart des
hommes ne comprennent par la dignité que I'état d’une personne estimée
et respectée avec raison plus que les autres : dignité suppose pour eux une
double comparaison, savoir : comparaison de la vie d’une personne digne,
avec une regle générale de conduite et avec la vie des autres hommes, con-
sidérée quant a cette régle de conduite. Chacun sait, d’ailleurs, que, dans le
langage courant, la dignité accompagne I'estime et le respect dans les cas
mémes ou la raison n’approuve ni 'une ni Pautre ; ainsi, porter tel habit,
aller en voiture ou a pied, avec ou sans domestique, ¢tre richement logé,
étre décoré ou investi de telle fonction, tout cela touche a la dignité. Tuer
quelqu’un ce n’est pas attenter a sa dignité et il faut sortir du langage usuel
pour dire qu’en tuant, le meurtrier attente a sa propre dignité. Si méme on
y regarde de pres, on trouvera que la plupart des hommes voient la dignité
partout ou se manifeste un signe de force ou de supériorité sociale.

Si nous cherchons a comprendre exactement le sens de cette proposition
fréquemment énoncée : « Qu’on ne fera pas tel ou tel acte par respect de
soi-méme ou de sa propre dignité » ; si nous trouvons qu’elle signifie sim-
plement que celui qui la formule juge mauvais P'acte dont il est question, et
estime que faire un acte que I'on juge mauvais, c’est abaisser et dégrader sa
personne, nous devrons reconnaitre qu’elle est exacte et bien formulée.
Elle équivaut a dire : « Il y a des gens dont la raison ne s*¢léve pas a la con-
naissance du bien ou du mal et qui agissent par impulsion étrangere, collec-
tive ou personnelle : je ne suis pas de ces gens-la ; je suis de ceux qui com-
prennent la loi morale et s’y sentent obligés, d’obligation absolue, pour leur
considération propre. Je ne puis faire ce que le juge mauvais et commettre
un acte qui me souillerait en m’imprimant une honteuse habitude ». Voila
ce quon veut dire quand on parle de dignité en matiere morale, quel que
soit d’ailleurs le principe que I'on reconnaisse et auquel on obéisse. Il n’y a
rien dans cette mani¢re de comprendre et de parler qui indique un point
fixe, un but, un principe, puisqu’il ne s’agit que d’un jugement personnel,
qui peut étre bon ou mauvais, correct ou incorrect. Mieux vaut, ce nous
semble, montrer en dehors de notre personne, non pas le jugement que
nous avons porté, mais le principe qui détermine ce jugement.

En somme, lorsqu’on prend la dignité pour principe de morale, on pro-
clame une morale a peu prés arbitraire, dont I'obscurité est impénétrable
pour le plus grand nombre des hommes et qui, méme pour les esprits cul-



364 APPENDICE — N° 5

tivés, ne peut devenir claire qu’a la condition d’étre illuminée par un prin-
cipe plus simple et en méme temps plus compréhensif, le principe de la
vie.

IVv.

Résumons cette étude.

La liberté morale est pour nous un fait primitif, un des points de départ
de la science, contre lesquels le raisonnement ne saurait prévaloir. Mais
cette liberté est toujours réglée et dirigée par une raison plus ou moins
éclairée, selon I’état du sujet que 'on considere.

En d’autres termes, nous croyons que ’homme est une activité cons-
tante, mue par les passions, mais toujours dirigée par une raison plus ou
moins éclairée et dirigée par la raison seulement.

Les opinions des hommes instruits dans la science de vivre, opinions ac-
ceptées par la grande majorité des hommes, qui ne se trouvent jamais tous
a la fois sous 'empire d’'une méme passion, établissent et maintiennent les
lois de la morale ou du bien vivre. Ces lois sont d’obligation absolue pour
ceux qui en ont la complete intelligence et qui la conservent ; elles sont
obligatoires pour tous, comme lois extérieures établies par le consentement
général dans I'intérét de la conservation et du développement de la société.
Elles sont maintenues, a défaut de doctrine et de raisonnement, par le sen-
timent instinctif de cet intérét.

A ce point de vue, la morale d’utilité ressemble a toutes celles qu’on éta-
blirait sur d’autres principes. Elle fonde I'obligation morale sur une convic-
tion d’ordre général, parce que cette obligation ne peut pas étre fondée sur
autre chose, soit qu’on proclame une morale révélée et consignée dans un
livre, soit qu'on prétende qu’elle est révélée dés la naissance et par le seul
fait de la naissance a chacun de nous. Toutes les disputes que I'on éléve a
cet égard nous semblent disputes de mots.

Enfin nous acceptons volontiers, comme principe, le précepte de Kant
qui veut prendre ’humanité pour fin, mais a condition qu’il s’agisse de
’humanité considérée quant a la vie. Nous ne pouvons absolument ad-
mettre comme principe la dignité, chose indéfinie, incertaine, susceptible
d’interprétations diverses et arbitraires.



N°6 !

DU DROIT DE TESTER? ET DE SES LIMITES.

Quelle est Porigine, quel est le caractére du droit de tester ? Quelles sont
ses limites rationnelles ? Telles sont les questions qui, osées a petit bruit
dans quelques livres et dans les débats d’une société savante’, ont été sou-
mises récemment a la discussion dans le Corps législatif et dans la presse
quotidienne. Bien qu’elles aient été traitées sommairement et légerement, il
est probable qu’elles se présenteront de nouveau et resteront longtemps a
lordre du jour. Il convient d’autant plus de les étudier ici que, dans toute
cette discussion, les considérations économiques n’ont guere été invo-
quées, et 'ont été quelquefois un peu hors de propos.

Dans ce débat, quelques jurisconsultes ont trouvé convenable d’accuser
d’usurpation I’économie politique, comme si les questions de législation
¢taient hors de son domaine. IIs n’ont pas pris garde que la législation est
un art, fondé, comme tous les arts, sur diverses sciences et particulicrement
sur Péconomie politique qu’ils tiennent a ignorer. Est-ce que le droit de
tester ne constitue pas un mode d’appropriation des richesses ? Est-ce qu’il
n’a pas une influence directe sur la puissance productive ? Est-ce que tout
ce qui touche a son reglement n’intéresse pas au plus haut degré I'éco-
nomiste ?

Il est bien vrai que dans cette question, comme dans toutes celles
d’application, les économistes peuvent adopter des opinions contraires.
Tout en professant les mémes croyances scientifiques, ils peuvent appré-
cier différemment le point de fait, I’état de 'opinion, par exemple ; ils peu-
vent aussi, dans une question trés complexe, comme celle-ci, étre plus ou
moins touchés de certaines considérations étrangeres a I'économie poli-
tique. Nous comprenons parfaitement la diversité des opinions en cette
mati¢re ; mais il nous semble qu’on peut la réduire par une discussion un
peu large, qui détermine le plus possible les points a débattre et écarte un
peu plus que les discussions auxquelles nous venons d’assister les illusions
qui naissent des passions et de I'esprit de parti.

1 J. des Economistes, Juin 1865.
2 Tester doit s’entendre dans le sens de testamentaire, donc droit de Iéguer. (note de I 'éditeur)
® Cette question a été discutée en 1857 au sein de la Société d’économie politique.



366 APPENDICE — N° 6

L. — Origine et nature du droit de tester. — Limites acceptées.

Quelque étendu et absolu que puisse étre le droit de propriété, il s’éteint
naturellement avec Pexistence du propriétaire. ' A sa mort, les biens quil a
acquis, a quelque titre que ce soit, se trouvent a la disposition du législa-
teur. Celui-ci peut en disposer bien ou mal, c’est-a-dire d’'une manicere plus
ou moins favorable a la conservation et a Iaccroissement de la société ;
mais pourvu quil sauvegarde les espérances légitimes que la loi ou la cou-
tume antérieure avait fait naitre, il ne peut pas en disposer injustement.
Supposez, par exemple, que le législateur abolisse ’hérédité et le droit de
tester pour tous les hommes a naitre a dater de ce jour ; il pourrait avoir
commis une erreur trés grave, préjudiciable a un haut degré a I'intérét pu-
blic et particulicrement a la production industrielle ; mais il n’aurait pu léser
des droits individuels, des droits acquis par des personnes qui n’existent
pas encore.

Comment la proprié¢té individuelle, I'hérédité et le droit de tester ont-
ils été introduits dans le monde ? Chacun sait que ce n’est pas par le bon
plaisir des législateurs, mais contre leur gré. Les législateurs préféraient les
anciens arrangements d’autorité, le communisme, les castes : ils n’y ont
renoncé que par force, parce que la société n’en voulait plus. Dans notre
monde occidental, ils ont accepté et maintenu enticre autant qu’ils 'ont pu
la propriété du clan ou de la tribu, du yévog grec et de la gens romaine.
Sous 'empire de ce régime, une portion de terre, obtenue au sort dans un
partage de conquérants et appelé yAnpog ou sors, était destinée a soutenir
une famille a perpétuité dans une condition toujours égale. En effet, cette
terre n’était ni aliénable, ni divisible, afin qu’elle restat toujours et nécessai-
rement héréditaire. Il y a des traces de cet arrangement dans la Bible,
ainsi que dans les écrits des philosophes et des historiens de lantiquité
grecque ou latine, et il subsiste plus ou moins encore aujourd’hui chez les
Arabes d’Afrique, chez les Cosaques et chez quelques peuplades indigenes
d’Amérique.

Les philosophes grecs revenaient volontiers vers cet idéal. Ils le compre-
naient mieux et étaient disposés a croire que les anciens qui avaient connu
la propriété collective possédaient des lumieres supérieures. Ils croyaient
comprendre sans peine une société dont les arrangements, la richesse et la
population restaient également fixes. Il est bien entendu que sous ce ré-
gime le testament était inconnu, et, si les désirs du pere de famille le récla-

Y 1l est inutile de réfuter I’opinion de Leibnitz qui fonde le droit de tester sur I’immortalité de I’ame. Une
ame séparée du corps ne saurait avoir besoin des biens de la terre, qui sont matériels.



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 367

maient, Platon lui répondait par une prosopopée fort éloquente que 'on
peut lire dans son traité des lois. '

Cependant il fallut accepter le droit de tester. Solon le reconnut a
Athénes, mais seulement pour ceux qui n’auraient pas d’enfants. Les cou-
tumes de 'ancienne Rome sur ce point sont plus obscures. I y a bien un
fragment de la loi des Douze Tables qui proclame ce droit sans limites ;
mais ce n’est qu’un fragment, et qui sait si le reste de la phrase n’établissait
pas des restrictions ? > Pourquoi cette ancienne forme de testament qui
exigeait le concours de 'assemblée du peuple ? N’était-ce pas pour donner
force de loi a une proposition du pere de famille ? Pourquoi le testament
per as et libram, sinon pour éluder par une vente simulée la nécessité du
concours des comices ? Ce qui est certain, c’est que le droit de tester, que
nous tenons des Romains, n’a jamais ¢été considéré par eux comme un
droit privé : « il est de droit public », dit Papinien’, et cette sentence est
écrite au Digeste. En effet, par le droit de tester, le législateur délegue au
pere de famille la faculté de disposer, sous certaines conditions, des biens
qu’il laisse a son déces, sur lesquels la nature ne lui donne aucun pouvoir.

Dans la derniere forme du droit romain que nous avons recueillie et sou-
vent conservée, le droit de tester appartient au pere de famille : il peut lais-
ser ses biens a qui bon lui semble, mais sous la condition de déclarer s’il
entend, oul ou non, exhéréder un ou plusieurs de ses enfants ou tous, et
cette disposition peut étre attaquée comme zzofficiense.

On voit que cette législation conserve encore 'empreinte de I'ancienne
doctrine de la propriété de la tribu. Les idées des jurisconsultes a cet égard
sont d’ailleurs explicites et tres claires. « Pour les héritiers siens, dit Paul, il
y a moins hérédité que continuation de propriété, comme s’ils avaient déja
été maitres, eux qui, du vivant méme du pére, sont considérés en quelque
sorte comme maitres. C’est pourquoi, a la mort du pere, ils semblent
moins hériter qu'acquérir la libre administration de leurs biens. Aussi, bien

! LLa coutume primitive n’admet pas le droit de tester. A peine commence-t-il chez les Grecs, et les philo-
sophes, comme Platon, le voient avec défaveur. Il se développe a Rome, ol mourir sans testament est un
malheur et une honte. Les Germains ignoraient ce droit, mais I’Eglise eut soin de le conserver et d’en tirer
de grands avantages.

On semble avoir a I’origine réduit le droit de tester aux acquéts et on rencontre cette restriction trés naturelle
dans nos anciennes coutumes. « Tout peut laisser par testament quanques il acquesta. Ses hoirs auquel
I’acquest vient n’en peut laissier que le quint ».

Cette distinction est relevée trés fréquemment devant le Conseil d’Etat par les héritiers naturels qui récla-
ment contre des dispositions testamentaires soumises a I’homologation du gouvernement et ce Conseil
admet souvent les réclamations élevées contre les testaments, méme par des parents assez éloignés. C’est un
exemple curieux de la vitalité des vieilles idées.

2 Cela est d’autant plus probable que le texte du fragment de la loi des Douze Tables ne parle que des
legs, qui sont, en droit romain, et méme chez nous, tres distincts de I’hérédité. 1l est vrai que les legs peuvent
faire disparaitre I’héritage, et qu’ils le firent disparaitre si souvent, qu’une réserve fut établie en faveur de
I’héritier.

® Tettamenti factio non privati, sed publici juris est. Digeste, L. XXVIII, lit. I., 1. 3.



368 APPENDICE — N° 6

qu’ils ne soient pas institués héritiers, ils restent maitres ; cependant on
peut les déshériter, comme on pouvait autrefois les mettre 2 mort ». ' Dés-
hériter, c’est porter contre le déshérité une sentence qui doit étre exprimée
et avoir une cause légitime. Si le pere de famille omet ses enfants dans la
rédaction de son testament, ce testament est nul. il peut déshériter celui
qui a déja agi contre la famille, en la déshonorant, par exemple, par une
profession infame, ou celui qu’il croit introduit dans la famille par
Iadultere, son testament peut étre attaqué. Si, tout en les instituant héri-
tiers, il les surcharge de legs, les lois Furia, Voconia et enfin la loi Falcidia
lui interdisent de disposer en cette forme de plus des trois quarts de ses
biens.

Les idées exprimées par Paul, sur lesquelles est fondée la dernicre 1égisla-
tion romaine, se sont conservées d’une maniere extrémement remarquable
jusqu’a notre temps dans les pays de droit écrit, et ont eu une renaissance
dans les pays de droit coutumier apres avoir cessé d’y exister. Mais com-
ment ces idées n’auraient-elles pas pris racine et ne se seraient-elles pas
conservées, méme en dehors des pays de droit écrit, lorsque les juriscon-
sultes déclaraient unanimement que le droit romain de la décadence de
Pempire était la raison écrite, ni plus ni moins ?

Cependant, on le sait, grace a 'ardeur d’imitation gréco-romaine qui était
de mode a la fin du si¢cle dernier, la Révolution poussa la réaction et le
retour aux anciennes idées plus loin que le droit romain lui-méme. Elle
commenca, dans sa premicre ferveur, par aller jusqu’aux lois de Solon ; elle
ota au pére de famille le droit de tester” ; puis, opinion se soulevant, le
législateur recula quelque peu, et le droit de tester, réduit par un compro-
mis d’abord au dixieme en ligne directe et au sixieme en ligne collatérale’, a
repris place dans nos lois civiles dans des conditions a certains égards plus
étroites, et a d’autres plus larges que dans le droit romain.

Voila la tradition : venons aux principes.

Qu’est-ce que I'hérédité dans les sociétés modernes ? Un arrangement
destiné a partager d’une certaine fagon entre les hommes les professions et
les capitaux que laissent les morts. Cet arrangement est fondé sur la notion
de la propriété privée, de la liberté du travail et des échanges, de 'admis-
sibilité de tous les individus et de toutes les familles au concours pour
toutes les fonctions. Dans cet idéal, le pére et la mere de famille répondent
de la satisfaction des besoins de leurs enfants mineuts, et tout adulte étant
libre, répond de la satisfaction de ses besoins propres. La liberté ne va
qu’avec la responsabilité.

! Dig., L. XXV t.I1, 1. 11.
2 Décret du 7 mars 1793.
% Décret du 17 nivose, an |1, art. 16.



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 369

Ainsi le partage des fonctions sociales et le réglement de la population,
au lieu de dépendre d’arrangements fixes, comme dans la cité antique, sont
livrés au concours. Chaque famille peut se conserver et croitre indéfini-
ment sans rencontrer nul obstacle artificiel ; il lui suffit pour cela d’offrir
toujours un travail assez demandé pour obtenir par ’échange les moyens
de conservation et d’agrandissement. La famille, qui ne remplit pas cette
condition, meurt ou ne satisfait ses besoins que par 'assistance d’autrui.
Tel est I'idéal qui se dégage peu a peu des révolutions du passé.

Dans cet idéal, la famille forme une unité, mais une unité dans laquelle
tout adulte est libre et n’est empéché par aucun lien. I’hérédité et ses con-
ditions ont été réglées de la maniere qu’on a jugé la plus équitable par la loi
civile. On a supposé que le meilleur moyen de stimuler le pere de famille
a créer des capitaux par son travail et de les conserver par 'épargne, était
d’assurer la possession des biens qu’il laisserait a son déces a ses descen-
dants. Grace a cette institution, la prévoyance, les désirs, les projets du pere
de famille peuvent s’étendre sans limites : on obtient plus de travail, plus
de développement vital en tous sens que si ’hérédité n’existait pas.

Mais le législateur ne s’est pas borné a déterminer les regles générales de
la transmission des successions ; il a pensé avec raison que les regles géné-
rales les meilleures ne pouvaient, par cela seulement qu’elles étaient géné-
rales, s’appliquer convenablement a tous les cas, et il a admis le droit de
tester. En établissant le droit de tester, le législateur a délégué a tout pro-
priétaire complet, jouissant du droit d’user et d’aliéner, la faculté de dispo-
ser dans certaines conditions des biens qu’il laissera a son déces. Ainsi que
le dit Papinien, le testateur agit en vertu du droit public, comme délégué du
législateur, comme magistrat, dans I'intérét de la société et non, comme on
le croit trop souvent, dans son intérét propre. En faisant cette délégation,
le législateur suppose que celui qui a formé ou conservé les capitaux est le
plus capable d’en faire un bon emploi, d’en disposer de la maniere la plus
conforme a l'intérét public.

Le législateur se trompe-t-il ? Non, assurément. De méme que la proprié-
té privée a été le moyen le plus énergique de conserver et d’accroitre les
capitaux, le droit de tester, qui en est le complément, a rendu le sentiment
de la propriété plus intense. Chacun a désiré acquérir, non seulement pour
satisfaire ses besoins actuels, mais afin de pourvoir a la conservation de sa
famille en disposant de ses biens de la maniére qui lui semble la plus con-
venable : il a pu porter jusque dans I'avenir la faculté de satisfaire méme ses



370 APPENDICE — N° 6

fantaisies et ses caprices. De la un stimulant puissant a produire et a con-
server. '

En admettant que les citoyens, a commencer par les jurisconsultes, com-
prissent bien I'esprit des lois sous 'empire desquelles ils vivent, on peut
dire que le testateur, remplissant une fonction de magistrat, doit disposer
des capitaux qui font 'objet de son testament, de maniere a ce qu’ils soient
le plus utiles qu’il est possible a la société. Il doit, par conséquent, les lais-
ser aux personnes les plus capables de les conserver et de les accroitre, ou
les employer de maniere a créer la plus grande force productive possible,
en portant ses regards d’abord sur les personnes qu’il connait le mieux, sur
les membres de sa famille.

Considéré a ce point de vue, le droit de tester rencontre des limites natu-
relles sur lesquelles nous ne pensons pas qu’il s’éleve une discussion sé-
rieuse :

1° Ne peut tester qui ne peut aliéner, comme le mineur, l'interdit et, si on
admet le conseil judiciaire, celui qui a un conseil judiciaire, puisqu’on le
juge incapable méme d’administrer.

2° Le testateur ne peut attenter au droit de proprié¢té qui, lui aussi, existe
en vertu d’un principe d’utilité publique. C’est ce qui arriverait si le testa-
teur déclarait que tel de ses biens sera inaliénable, a temps ou a perpétuité,
ou a certaines conditions seulement, ou qu’il sera cultivé et administré de
telle fagon, ou transmis par succession de telle ou telle manicere, comme
dans les pays de fidéicommis et de substitutions.

Ce qui importe avant tout a 'ordre public, c’est que chaque chose ait un
propriétaire certain, jouissant du droit de propriété dans toute son étendue,
a ses périls et risques. C’est une grande tolérance d’admettre pour une seule
génération la séparation de la nue-propriété et de 'usufruit. On ne pourrait
pousser cette concession plus loin sans attenter sérieusement a la puissance
productive, et on peut ajouter, sans jeter le désordre dans les familles, sans
y susciter et y alimenter les pires instincts de ’homme.

Si le 1égislateur délegue au testateur la faculté de disposer de ses biens,
C’est parce qu’il suppose qu’il agira avec discernement. Or, pour agir avec
discernement, il faut que I'action de ’homme le plus capable soit limitée a
un temps assez court. Comment disposer avec discernement et en législa-
teur pour un long avenir, lorsque nous voyons nos dispositions les plus
méditées échouer de notre vivant et en notre présence ?

3° Le pere de famille est responsable envers la société de la satisfaction
des besoins de ses enfants mineurs et infirmes et de leur éducation : il doit

! « Les biens se vendent au denier trente, non pas dans toute la généralité de Limoges, mais dans la partie du
Limousin qui est régie par le droit écrit, la facilité de disposer de ces biens par testament les faisant recher-
cher. » Turgot, t. I, p. 552, Avis sur I'imposition de la taille, 1766.



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 371

aussi des aliments a ses ascendants. Qu’il soit tenu de laisser de quoi se
décharger de ces devoirs et ne puisse disposer de ce qui lui reste qu’apres
les avoir remplis.

4° 11 conviendrait de poser une autre limite a la faculté de tester, afin de
conserver au testateur sa qualité de magistrat. Il faudrait empécher ces tes-
taments arrachés par l'obsession, par 'importunité, par les cajoleries et
complaisances de la derni¢re heure a des mourants qui, le plus souvent, ne
jouissent pas de toutes leurs facultés mentales. Il est évident qu’on ne peut
guere poser a ce sujet une regle absolue, mais une régle arbitraire pourrait
étre justifiée par I'observation de la majorité des cas. On pourrait déclarer
nuls, par exemple, hors les cas de mort subite ou accidentelle, tous les tes-
taments faits dans les quinze derniers jours, plus ou moins, de la vie du
défunt. ' Certes, une telle régle présenterait quelques inconvénients, mais
ces inconvénients seraient moindres que ceux de la législation actuelle.
Cette regle porterait au moins les hommes a exercer la magistrature que le
législateur leur confie quand ils jouissent de leur santé et de toutes leurs
facultés. Cela seul serait un trés grand bien qui compenserait largement
quelques abus.

Ces principes posés, nous croyons que le droit de tester devrait étre ab-
solu et illimité ; mais le Code civil décide autrement et 'opinion générale
sur ce point est favorable au Code civil et le dépasse méme. Il faut donc
aborder ce terrain disputé et entrer dans le vif de la discussion.

1. — De Ja réserve.

L’article 913 du Code civil est ainsi congu : « Les libéralités, soit par actes
entre-vifs, soit par testament, ne pourront excéder la moitié des biens du
disposant, s’il ne laisse a son déces qu’un enfant légitime ; le tiers, s’ laisse
deux enfants ; le quart, s’il en laisse trois ou un plus grand nombre ». Cette
disposition est aggravée par les articles 843 et 844 ainsi congus : « Tout
héritier, méme bénéficiaire, venant a une succession, doit rapporter a ses
cohéritiers tout ce qulil a recu du défunt par donation entre-vifs, directe-
ment ou indirectement ; il ne peut retenir les dons ni réclamer les legs a lui
faits par le défunt, a moins que les dons et legs ne lui aient été faite expres-
sément par préciput ou avec dispense de rapport. L’héritier venant a par-
tage ne peut les retenir que jusqu’a concurrence de la quotité disponible :
I'excédent est sujet a rapport ».

! L auteur d’un remarquable discours sur cette matiére & I’Assemblée constituante, Prugnon, proposait
d’établir cette limite et de la fixer a deux mois. Il y aurait un autre motif pour établir la restriction proposée.
Le droit de tester a pour fin de stimuler I’activité du testateur et, quand celui-ci est mourant, le droit de tester
n’a plus de raison d’étre.



372 APPENDICE — N° 6

Examinons rapidement les effets de ces deux principes de la réserve et
du rapport au point de vue de la doctrine. Nous étudierons séparément les
idées et les passions qui les défendent.

Les inconvénients du rapport sont évidents a premiere vue, parce qu’il
attaque la propriété dans son principe. Un bien quelconque, une ferme, par
exemple, a été donnée, soit en dol, par un pere de famille riche a 'un de
ses enfants, qui en devient propriétaire et en jouit comme tel. Au bout de
vingt ans ou plus, le pére de famille meurt, ruiné ou moins riche, peut-étre
apres son fils et apres des partages faits dans la famille de celui-ci. 11 faut
rapporter. Or, sans que I’état de fortune du donateur ait varié, la surve-
nance d’un ou de deux enfants a réduit le montant de la quotité disponible.
Ici encore il faut rapporter. N’est-il pas clair que, dans ces cas, des espé-
rances légitimes et respectables sont troublées ou renversées ? N’est-il pas
certain, lors méme qu’il n’y aurait aucun trouble de ce chef, que les amélio-
rations ou détériorations, les plus-values et les accidents de toute sorte
peuvent susciter des difficultés qui 6tent a la propriété toute certitude et la
font dépendre des décisions des tribunaux ?

Le principe du rapport ne peut étre soutenu que par la nécessité d’assurer
Pexécution de larticle 913 du Code civil, qui établit la réserve. Ainsi, tous
les inconvénients, tous les maux qui naissent du rapport, I'incertitude des
propriétés, les proces, les troubles domestiques qui en résultent, sont im-
putables a la réserve. Voyons maintenant ce qu’elle vaut par elle-méme.

Les dispositions du Code civil qui ont établi la réserve sont évidemment
fondées sur I'idée tres ancienne de la propriété collective du clan ou de la
tribu, de la quasi copropriété des fils dans le droit romain. Cette idée se
rattache a un arrangement économique et politique fixe, dans lequel une
famille ne peut étre déclassée sans désordre. Est-ce l'arrangement social
sous 'empire duquel nous vivons ? Pas du tout. La société moderne est
fondée sur le principe contraire, de la liberté du travail et des échanges,
principe d’apres lequel le classement des personnes et des biens est tou-
jours mobile et se modifie incessamment sous 'impulsion du travail et de
la capacité de chacun. L’individu a tout pouvoir d’'user de ses biens et de
les aliéner ; la famille n’a de fixité et de consistance que par I’éducation
morale et par la volonté libre de ceux qui la composent : elle n’est conte-
nue par nulle autorité ; aussitot majeurs, les enfants deviennent libres et
responsables, le pere de famille est privé de tous les pouvoirs que les ar-
rangements anciens conféraient au pére de famille romain ou féodal, et
certes, personne ne s’en plaint.

Seulement il faudrait étre conséquent. Dés que les enfants sont libres, ils
sont responsables ; le pere de famille a fini de remplir ses devoirs envers
eux ; il ne leur doit rien, absolument rien. Voila la vérité ; la loi elle-méme
la reconnait en laissant au pére de famille le pouvoir d’aliéner, de consom-



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 373

mer, de dissiper. Mais la loi n’est pas conséquente et 'opinion I'est bien
moins encore que la loi et résiste obstinément. Pourquoi ? Parce que nous
vivons encore sous 'empire d’autres idées de I'antiquité, notamment sous
celle-ci : « que la propriété fonciére est tout ; que la propriété mobiliére est
un accident dont on ignore la cause ; que 'une et lautre se transmettent,
mais ne se créent pas par le travail ».

Certainement personne n’ose affirmer de telles propositions et peu de
personnes s’en rendent compte. Mais les idées-mere comme celle-ci se
manifestent bien autrement que par des affirmations positives ; elles se
manifestent par les conséquences quon en tire, et surtout par les actes. Eh
bien ! raisonnez un peu avec les Francais, et surtout voyez-les agir. Ils con-
viendront que la richesse nait du travail, parce qu’il est de mode de le dire
et quiils ne peuvent pas établir le contraire ; mais gardez-vous de penser
qu’ils le croient ; ils croient ce que croyaient les Romains et les Grecs,
parce qu’ils ne savent pas plus d’économie politique que les Romains et les
Grecs.

Mais, pour qui raisonne sérieusement, n’est-il pas clair que la richesse
s’acquiert par le travail ? L’observation ne montre-t-elle pas un nombre
tres grand et toujours croissant de fortunes faites par ceux qui les posse-
dent ? Pourquoi donc considérer plus longtemps comme un accident irré-
parable le malheur d’étre privé de tout ou partie de la succession de ses
parents ? Pourquoi méme compter sur cette succession ?

N’est-il pas plus utile a la société et aux particuliers que les jeunes gens
comptent sur eux-mémes et sur eux seuls, sans attendre d’autrui les
moyens de vivre ou de s’enrichir ? Ne vaut-il pas mieux qu’ils travaillent
que de croupir dans loisiveté en attendant et espérant la mort de leurs
peres ? Sur ce point, ce me semble, il n’y a pas de discussion possible, et il
est indubitable que les dispositions mauvaises, antisociales d’un grand
nombre de fils de familles riches, naissent de la réserve et de ’ensemble
d’idées auxquelles elle se rattache. Un des moyens les plus efficaces de
détruire ces préjugés d’un temps de barbarie serait 'abolition de la réserve.

On a prononcé, dans la discussion du Corps législatif, un mot qui a pro-
duit un tres grand effet, parce qu’il répondait a des sentiments qui ont des
milliers d’années : « Vous parlez de la liberté de tester, s’est écrié un ora-
teur ; ce que vous voulez, c’est la liberté d’exhérédation ». En pronongant
ces paroles qui ont eu tant de succes, Porateur affirmait tout simplement ce
qui était en question ; il affirmait que nous vivions sous 'empire du méme
arrangement que les sociétés antiques. En effet, exhérédation suppose
héritier sien, comme disait le droit romain, c’est-a-dire copropriétaire de
I’héritage. Mais cet héritier n’existe plus, n’a plus aucune raison d’étre dans
Parrangement de la société. ’enfant majeur n’a aucun droit a la succession
de son pere, et, lors méme qu’il n’en recevrait pas un centime, il ne serait ni



374 APPENDICE — N° 6

ne pourrait étre déshérité. Ce grand succes oratoire a été da a une de ces
affirmations sonores par lesquelles on aime tant a conclure en France
toutes les discussions ; en lui-méme il ne signifie absolument rien, puisqu’il
repose sur une idée contradictoire avec arrangement actuel de la société et
sur un mot qui n’a plus de sens.

Personne aujourd’hui ne peut étre déshérité, parce que personne n’est
copropriétaire par droit de naissance des biens que son pére a acquis et
conserve.

On patle assez légerement des droits des enfants et des devoirs du pere
de famille envers eux. D’ou les enfants tireraient-ils des droits légitimes
contre leur pere ? Ne lui doivent-ils pas I'existence, 'éducation ? Ont-ils
contribué pour quelque chose a acquisition et a la conservation des biens
qu’il possede ? Nullement, hors le cas exceptionnel d’une association dans
laquelle les droits réciproques sont généralement réglés par un contrat. —
Le pere est riche, dit-on, il ne doit pas laisser tel de ses enfants ou tous ses
enfants pauvres. — Pourquoi donc, s’il vous plait ? Est-ce que la société
souffrira quelque dommage de la pauvreté de ces enfants ? Est-ce que le
pere, auquel rien autre chose que son travail et sa vigilance n’assurent le
maintien de sa fortune, peut ¢tre tenu de la transmettre a ses enfants ?
N’est-il pas exposé a devenir pauvre lui-méme par le jeu normal des insti-
tutions ? Ou est la loi, ou est la convenance morale qui lui impose de lais-
ser a ses enfants précisément la fonction de conservateurs de capitaux qu’il
remplit lui-méme ? Est-ce que la société n’est plus constituée sur la liberté
du travail, sur le concours de tous a toutes fonctions, sur une distribution
toute personnelle des rémunérations et des chatiments ? Peu importe donc
a la société que les enfants d’'un homme riche remplissent les fonctions
abandonnées aux pauvres ; pourvu quils remplissent une fonction quel-
conque, elle est satisfaite et ne demande rien de plus. Elle voit du méme
ceil le millionnaire, l'artisan et le simple manceuvre qui la servent égale-
ment, quoique dans des fonctions diverses. C’est la ce que signifie, a moins
qu’il n’ait aucun sens, le principe d’égalité.

Ce qui est plaisant, c’est que ce sont précisément ceux qui se donnent
pour apotres spéciaux de I’égalité qui réclament le plus haut pour le main-
tien de la réserve. Ils trouvent que I’hérédité fait aux pauvres une condition
trop dure et prétendent que les enfants des riches doivent faire caste !
Quelle étrange contradiction !

On a attaqué, et les lois nouvelles ont détruit, les droits que les lois an-
ciennes donnaient au pere de famille sur ses enfants ; on a rompu les liens
qui faisaient de la famille un faisceau tout artificiel. On a bien fait sans
doute, mais il fallait aller jusqu’au bout, si 'on était ma par autre chose
que par un sentiment d’insurrection irréfléchi ; il fallait affranchir le pére de
famille et ne pas lui imposer les liens de la réserve.



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 375

Etrange situation que celle du pére de famille dans une multitude de cit-
constances. C’est lui qui a formé sa fortune par son travail, ou, ce qui est la
méme chose aux yeux de la science, c’est lui qui I'a conservée ; il peut
laliéner ou la dissiper, la loi le lui permet ; elle lui permet méme d’en dis-
poser par donation dans une certaine mesure, mais au-dela, elle se méfie de
lui ; elle craint qu’il soit injuste envers les enfants qu’il a élevés avec son
travail, qui lui doivent la vie et '’éducation, et leur donne les droits contre
lui. Ainsi un fils ou une fille auront manqué de la maniere la plus grave a la
loi morale et a leur pere, ils sont indignes de lui succéder ; lui seul le sait ; il
ne peut légalement les priver de la réserve. Un des fils est riche personnel-
lement ; 'autre n’a rien et il est infirme. Le pere de famille ne pourra laisser
a ce dernier la totalité de sa petite fortune. Un des fils est prodigue, inca-
pable de conserver des capitaux, faible de caractere et de meeurs, égoiste ;
le pere de famille qui a souffert pendant des années de ses désordres, qui a
payé vingt fois ses dettes, ne peut cependant laisser la totalité de sa fortune
a un autre fils, économe, laborieux, animé de lesprit de famille, qui pout-
rait au besoin recueillir le prodigue et venir a son secours. Enfin, il n’est
pas impossible qu'un peére de famille riche ait sur les richesses des idées
raisonnables ; qu’en considérant la dilapidation des capitaux et la corrup-
tion qui accompagnent depuis trois mille ans les grandes fortunes acquises
par héritage, il ne juge convenable, pour la conservation de ses enfants et
de sa famille, de leur laisser seulement une petite aisance. Nos lois sur la
réserve ne le lui permettront pas.

Le droit romain, qui admettait la copropriété, autorisait pourtant le pere
de famille a exhéréder. Il prévoyait méme un cas spécial, celui dans lequel
le pere de famille, ne voulant pas dire « mon fils », dans son testament,
déshériterait en écrivant : « le fils de ma femme ». Le droit romain avait
prévu que la fiction qui attribue au mari les enfants de sa femme, introdui-
rait dans la famille des étrangers, en fraude des héritiers du sang, et il lais-
sait en ce cas au pere de famille la ressource de Pexhérédation. Notre Code
civil la lui refuse. Apres avoir imposé, méme contre I’évidence, au mari les
enfants de I'adultere, il leur donne des droits contre lui par la réserve. On a
fait cela, dit-on, pour fomenter I'esprit de famille. Qu’aurait-on fait si on
avait voulu le détruire ? Pouvait-on rendre pire la condition du chef et lui
rendre plus enviable celle de célibataire ?

Quelle discipline veut-on qu’il existe dans les familles, si les lois donnent
des droits aux enfants contre le pére et limitent de toutes parts la puissance
paternelle ? Non seulement cette puissance cesse a la majorité des enfants,
mais il semble qu’a cette époque le pére lui-méme tombe en tutelle ; toute
disposition qu’il fait de ses biens est controlée amerement ; on le censure,
on peut méme, avec une médiocre habileté, le dépouiller en lui faisant
donner un conseil judiciaire ; en tout cas, on I'observe, on lui fait sentir



376 APPENDICE — N° 6

chaque jour I'impatience avec laquelle on attend sa mort. Les lois, a cet
égard, sont mauvaises ; les meeurs sont pires, et ce qu’il y a de plus étrange,
C’est la résignation des peres de famille qui, tout en souffrant et gémissant,
se croient tenus par des devoirs qui, en derniere analyse, sont purement
imaginaires.

Silon veut comprendre la portée morale de la doctrine exposée par Paul,
d’apres laquelle les enfants acquierent par la mort de leur pere la libre dis-
position de leurs biens, il faut se rappeler le témoignage de I’historien qui
constate que les proscrits recurent souvent asile et secours des esclaves,
des affranchis, des clients, jamais de leurs enfants. Le langage courant
fournit un témoignage analogue. Lorsque le pere avait la plénitude de
ses droits, sa mort était une expectative ; depuis le Code civil, elle est une
espérance. La nuance qui existe entre les deux mots est légere, mais signifi-
cative.

Au point de vue économique, la réserve, avec le cortege que lui font les
lois et les meeurs, n’exerce pas une influence moins facheuse. Elle ¢éloigne
le pere de famille du travail, toutes les fois que les dispositions établies par
la loi sont contraires a ses veeux personnels. A quoi bon acquérir une for-
tune plus grande, si, ayant ce qu’on estime nécessaire, on ne peut faire de
ses biens I'usage que 'on voudrait ? Est-on par trop opprimé par la loi ?
On cherche a Iéluder par des combinaisons, telles que la rente viagere, les
ventes fictives, les emprunts simulés ; on dénature ses biens ; toutes choses
préjudiciables a la production et dont la morale souffre presque toujours.

On peut dire, en un mot, que les avantages économiques du droit de tes-
ter, sont diminués de tout ce qui est enlevé a ce droit par les dispositions
qui établissent la réserve.

1. — Olbyjections contre I'abolition de la réserve.

Maintenant que nous avons étudié en principe et en lui-méme le droit de
tester et la limitation qui lui est imposée par la réserve, venons a ce quon
appelle la discussion pratique de la question, a 'examen des passions et des
opinions régnantes sur cette maticre.

Trois objections principales s’élevent contre la proposition d’abolir la
réserve, savoit :

1° La réserve fait partie de I'héritage de la révolution et doit étre défen-
due contre ceux qui veulent restaurer 'ancien régime ; elle favorise le mor-
cellement de la propriété ; d’ailleurs, le Code civil est une arche sainte, a
laquelle il ne faut pas toucher ;

2° Si la réserve était abolie, on verrait aussitot reparaitre le droit d’alnesse
et reconstituer les grandes propriétés ;



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 377

3° Si la réserve était abolie, on profiterait de la liberté de tester pour livrer
des biens immenses au clergé et aux congrégations religieuses.

Voila les trois motifs que I'on invoque ou que 'on sous-entend en faveur
de la réserve. Il est juste d’ajouter que presque tous ceux qui en demandent
'abolition esperent justement ce que craignent les partisans de la réserve.
Ils se proposent de détruire, autant qu’il est en eux, 'ccuvre de la Révolu-
tion, et ne seraient pas fachés de faire quelques pas vers l'ancien régime.
Au fond, par conséquent, les appréciations des partisans et des adversaires
de la réserve, sur les effets probables de son abolition, sont les mémes. Ils
ne different qu’en cela, ce que les uns craignent, les autres le désirent.

Nous croyons, quant a nous, qu’il y a beaucoup d’illusions dans ces espé-
rances et dans ces craintes.

11 est tres vrai que la réserve, bien quelle existat dans plusieurs coutumes
de temps immémorial, est un héritage de la Révolution ; mais tout ce qui
nous vient de la Révolution, est-il sacté et au-dessus de ’examen ? Nous ne
le pensons pas. Quelle que soit notre sympathie pour 'ceuvre de cette
époque héroique, nous devons reconnaitre que de grandes erreurs ont été
commises. En mati¢re de succession, par exemple, ce fut une erreur de
prétendre, aprés avoir généralisé I'égalité des partages, de I'imposer en sup-
primant le droit de tester. Ce fut une erreur plus grande encore de vouloir,
parce qu'un certain nombre de peres de famille avaient puni par leur tes-
tament ceux de leurs enfants qui avaient pris parti pour la Révolution,
donner un effet rétroactif de quatre ans a I'égalité forcée des partages. 11
faut savoir faire, dans la Révolution, la part des coléres et des emporte-
ments de la lutte, et reconnaitre leurs tristes effets. Comment comprendre
autrement que la Révolution, servie avec une enticre abnégation et un dé-
vouement absolu par des millions d’hommes d’une incomparable vaillance,
ait en grande partie échoué, tandis que ’Ancien régime, repoussé par les
malédictions de la France enticre, a été restauré picce a picce et subsiste
encore en quelque sorte ? Ces erreurs, il faut tacher de les reconnaitre et de
les réparer ; il faut continuer 'ceuvre de nos péres en tirant les consé-
quences rationnelles des principes vitaux qu’ils ont proclamés, au lieu de
répéter servilement tout ce qu’ils ont dit.

Eh bien ! le grand principe de la Révolution, c’est sans contredit la liberté
du travail et des échanges, la plénitude de la propriété individuelle, la mise
au concours, sous I'empire de ce principe, de toutes les fonctions entre
tous les hommes. La est la réalisation pratique de la grande devise, dont la
liberté et I’égalité sont les premiers termes. Nous croyons avoir démontré
que la réserve et tout le cortege des idées qui la soutiennent étaient con-
traires a ces principes.

Quant au Code civil, il ne saurait nous inspirer nulle superstition. Il n’a
évidemment nulle valeur doctrinale ; c’est une transaction faite a propos



378 APPENDICE — N° 6

entre des partis fatigués de lutter et incapables de s’entendre. Rien de plus.
Quelle pouvait étre la portée d’esprit de ses rédacteurs, lorsqu’a propos du
droit de tester, ils ont qualifié les dispositions du testateur de libéralités ?
Qu’on leur laisse la réputation de praticiens distingués, soit | mais qu'on se
garde d’avoir pour eux et leur mémoire des prétentions plus élevées !

Ne nous arrétons pas davantage a une opinion plusieurs fois citée de
Napoléon, qui croyait que le Code civil émietterait les fortunes particulieres
au point de ne laisser debout que les fortunes obtenues de la faveur du
gouvernement. En exprimant cette opinion, il a prouvé seulement que ses
idées ne dépassaient pas I’horizon antique. Une courte expérience a suffi
pour montrer que I’égalité des partages ne renversait pas les fortunes
appuyées sur les qualités morales des possesseurs, et que les majorats
méme ne conservaient pas les fortunes obtenues de la faveur, lorsqu’elles
n’étaient pas soutenues par certaines qualités morales.

Les législateurs de la Révolution avaient jugé mauvaises les idées de leurs
contemporains en faveur du droit d’alnesse et voulu empécher que ces
idées prévalussent dans la plupart des testaments. C’est dans ce but qu’ils
supprimerent le droit de tester, et c’est dans ce but qu’il a été limité par
I’établissement de la réserve. Voyons donc un peu la valeur de ce droit
d’ainesse, qui suscite encore tant de craintes et d’espérances.

Ce droit, dont l'origine remonte a I’époque des tribus aryennes et se rat-
tache aux croyances religieuses les plus anciennes, avait reparu sous la féo-
dalité, pour assurer le bon service du fief. Qu’était le fief ? La station d’une
compagnie de soldats commandée par un seul chef. Quel était ce chef ?
I’ainé des agnats du chef précédent. La fonction ne pouvait étre divisée, le
revenu du fief, qui constituait les appointements du fonctionnaire, ne pou-
vait pas Iétre. Rien de plus logique et de plus rationnel ; seulement il ne
s’agissait pas de ce que nous appelons aujourd’hui une propriété, née du
travail et constituée dans un intérét purement économique ; il s’agissait
d’une propriété bénéficiaire, détachée du domaine public, liée a des fonc-
tions et a des charges militaires. Voila pourquoi le droit d’ainesse était le
droit commun des successions nobles.

Lors de la décadence de la société féodale, quand on en vint a confondre
la propriété des fiefs avec la propriété ordinaire, on s’imagina que le droit
d’ainesse était un moyen de « soutenir I'éclat des familles ». On cherchait,
dans chaque famille, a accumuler le plus de richesses que 'on pouvait dans
les mains d’un seul de ses membres, afin d’élever le plus haut possible dans
la société la gloire du nom commun et d’en faire porter le lustre sur tous
les membres de la famille.

Ces réves ambitieux se réalisaient-ils ? Rarement. Grace aux idées étran-
ges qui régnaient et qui régnent encore au sujet de la propriété, I'ainé se
croyait né pour jouir et dépenser ; il s’élevait, vivait et agissait en consé-



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 379

quence, dépensait le plus souvent son patrimoine, de telle manicre
quiau lieu d’élever la gloire de la famille, il la précipitait dans 'oubli, a
moins qu’elle ne fut relevée, comme il arrivait souvent, par les efforts et
I'abnégation des cadets. Ces résultats du droit d’alnesse étaient particulie-
rement sensibles dans les familles roturiéres, 1a ou la coutume I’avait établi.
Les familles nobles se maintenaient un peu mieux, grace a des mariages
d’argent et une habileté trés grande a exploiter la faveur des princes. Ils
s’appuyalent aussi sur une législation compliquée qui les laissait proprié-
taires, lorsqu’ils auraient da cesser de Iétre, et qui a disparu sans retour
dans la Révolution.

Aujourd’hui, avec 'ensemble de nos lois, faire un ainé serait-il le meilleur
moyen de conserver et d’élever une famille ? Nous ne le croyons pas. Ce
serait peut-étre un moyen excellent pour la détruire, au moins quant a
'ainé. Mais si ce moyen était efficace, quel intérét la société aurait-elle a s’y
opposer ?

On a dit que la faculté de faire un ainé préviendrait le morcellement des
patrimoines des paysans propriétaires, et on a proposé ou combattu a ce
point de vue la liberté de tester. Mais qui ne voit que le morcellement ou la
concentration, se reglent a la longue sur la culture plutét que sur la loi de
succession ? Dans les lois relatives aux successions et testaments, ce qu’il
faut considérer, ce sont les personnes et non pas les choses. Les erreurs qui
amenent le morcellement tiennent aux idées fausses que 'on se fait au sujet
de la propriété foncicre et nullement a la législation.

On craint la concentration des fortunes, c’est convenu ; pourquoi ? On
serait bien embarrassé de le dire. Qu’on la craignit chez les anciens et au
Moyen age, lorsque celui qui n’avait pas de terres n’avait rien, et n’était
propre a rien, on le comprend ; mais aujourd’hui tout est changé. LLe com-
merce, 'industrie operent des concentrations qui auraient effrayé tous les
Lycurgue de 'antiquité, et personne n’y prend garde, parce qu’elles ne pré-
sentent nul inconvénient. L.a Bourse opére des concentrations plus
énormes encore et surtout plus facheuses, et c’est a peine si on s’en aper-
coit. C’est que la voie de la fortune n’est pas fermée, comme dans I'an-
tiquité ; elle reste ouverte et libre ; on s’y précipite et on ne prend pas
méme souci des capitaux accumulés par quelques-uns. En fait, la concen-
tration des fortunes n’est quun vain épouvantail, tant que le travail reste
libre et la terre librement aliénable.

Si les familles avaient, comme on le suppose depuis quatre-vingts ans, la
manie de faire un ainé, je ne vois pas au nom de quel droit ou méme de
quel intérét social, on prétendait les empécher de se donner cette satisfac-
tion. Si Pexpérience était faite, on verrait bientot que faire un ainé n’est pas
le moyen d’atteindre le but orgueilleux qu’on se propose.



380 APPENDICE — N° 6

En Angleterre, le droit d’ainesse a été importé avec la coutume de Not-
mandie, ce qui n’empéche pas de dire qu’il existe par Iinclination propre
a la race anglo-saxonne. Quels ont été les effets de ce droit appliqué, non,
comme en France, dans une classe ou dans quelques provinces, mais a peu
pres partout. Les alnés ont-ils mieux perpétué les familles qu’en France ?
Nullement. Le droit d’ainesse a présenté I'avantage signalé par Johnson, de
faire « quil n’y ait quun imbécile par famille ». Ce droit a été utile... aux
cadets, en leur apprenant a ne compter que sur eux-mémes et a n’attendre
leur fortune que du travail, ce qui a été favorable a la production et avanta-
geux a la société.

Au fond, la passion de faire un ainé n’est pas dangereuse au point de
mettre en péril I'ordre social. Mais cette passion existe-t-elle en France ?
Est-elle générale ? On pourrait en juger par 'usage que I'on fait du peu de
liberté de tester qui reste au pere de famille francais. Une enquéte sur ce
point serait curieuse ; elle donnerait probablement des résultats tres diffé-
rents selon les localités ; mais en somme, nous croyons qu’elle montrerait
une disposition générale a I'égalité de partage. Quant aux anciens pays de
droit écrit, il n’y a nul doute, on n’y fait guere de testament que pour
récompenser de vieux serviteurs ou des services notables auxquels la quoti-
té disponible suffit amplement ou bien on établit entre les enfants des
préférences motivées par des causes graves, mais on ne songe que bien
rarement a faire un ainé.

Quelles que fussent, du reste, les dispositions des familles, nous croyons
que I'abolition de la réserve ne pourrait étre quune amélioration de ’état
actuel. On peut se tromper en faisant un ainé ; mais cette erreur méme est
I'exagération d’un noble sentiment, celui de 'ambition de famille qui porte
la pensée de 'homme vers un long avenir et lui impose des obligations
séveres. Un tel sentiment, méme lorsqu’il s’égare, est préférable a I'ab-
jection dont nous sommes témoins, a ces ambitions qui vont a peine 2
quelques années et tendent toutes aux jouissances matérielles immédiates.
En étendant la liberté de tester, on étend les vues du testateur et on éleve
son ame, ce qui est toujours un bien, tandis qu’on le diminue et 'abaisse en
restreignant cette liberté, en obligeant a rétrécir la sphére de ses pensées
et de ses actes. Est-on sir que cet effet moral de la réserve ne cause pas
plus de mal que le bon ordre auquel on prétend arriver par son moyen ne
produit de bien dans 'ordre matériel ?

Il est bien évident qu’un des vices de notre société est I'affaiblissement
de lesprit de famille, le peu de souci que 'on a de conserver et d’agrandir
celle a laquelle on appartient. Comment raviver ce sentiment, si ce n’est en
écartant les passions soulevées par la réserve, en laissant a chacun la faculté
de disposer de ses biens a I’heure ou les passions se calment, ou 'on pense



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 381

a l'avenir, a une époque ou 'on ne peut espérer laisser de soi sur la terre
autre chose que son nom et les biens qu’on a conservés ?

Passons maintenant a l'autre prévision des partisans et des adversaires de
la réserve, a 'exces possible des donations et testaments en faveur du cler-
gé et des congrégations religieuses.

Il nous semble qu’a cet égard il n’y a pas grand-chose a craindre ou a es-
pérer. Observons d’abord avec La Bruyere que ceux qui captent les testa-
ments au nom de la religion s’attaquent rarement, crainte de scandale, a la
ligne directe. Or, on le sait, la ligne collatérale n’est pas protégée contre eux
par la réserve. Qu'ont-ils besoin d’ailleurs de la liberté de tester, lorsqu’ils
savent si bien s’emparer des personnes riches elles-mémes et en obtenir
avec un art admirable a peu pres tout ce qu’ils veulent ? Ils se rendent, bien
avant les derniéres heures, maitres des gens qui ont besoin d’¢tre dominés ;
ils savent leur inspirer le mépris des biens de la terre et surtout celui des
dispositions légales assez bien pour que les translations de propriété aient
lieu en leur faveur par des dons de la main a la main. Ce qu’ils acquicrent
par testament n’est que I'accessoire, et certes, ils ne feraient pas effort pour
acquérir aux dépens des héritiers a réserve, lorsque leurs congrégations se
trouvent absolument sous la main de 'administration publique, et ne peu-
vent acquérir ou méme exister que par sa tolérance.

Mais supposons le pire : supposons qu’un grand nombre de peres de fa-
mille soient assez fanatisés pour vouloir sauver leur ame au prix de leurs
biens et laisser leurs enfants sans fortune. En résulterait-il un grand mal
pour la communauté ? Je ne le crois pas. Quant aux enfants, nous 'avons
déja remarqué, ce serait pour eux un bienfait, peu apprécié sans doute,
mais presque toujours réel, qui leur apprendrait a ne compter que sur leur
travail et leur énergie propre et qui en ferait certainement des citoyens
utiles. Quant a la conservation des capitaux, le mal ne serait pas grand,
puisque les gens d’église conservent assez bien ce qu’ils ont une fois acquis.

Reste donc uniquement la crainte de voir les gens d’église absorber les
fortunes particulieres et acquérir tout le territoire national, en méme temps
quiils réunissent des montagnes de titres au porteur. Cette crainte nous
touche peu, parce que, lors méme que tout ce qui est prévu se réaliserait, le
pays serait médiocrement atteint dans sa fortune et conserverait intactes
ses forces productives. Quant a I'influence politique que les richesses peu-
vent donner au clergé, nous savons qu’elle inspire beaucoup d’espérances a
quelques-uns et beaucoup de craintes a un plus grand nombre. Nous ne
partageons ni les unes ni les autres. Si la possession de grandes richesses
donne au clergé une certaine influence, elle le prive d’une influence bien
plus grande et bien plus redoutable, de Iinfluence morale. D’ailleurs, le
clergé possede déja tout le pouvoir que les richesses peuvent lui donner.
Sans aucun doute il s’efforcera d’acquérir encore et toujours, mais ces ac-



382 APPENDICE — N° 6

quisitions deviennent déja pour lui un danger, et ce ne sont pas les acquisi-
tions qu’il pourrait faire aux dépens de la ligne directe qui augmenteraient
la considération dont il jouit. En derniere analyse, il est évident que les
biens des congrégations religieuses n’ont aucun des caracteres qui rendent
sacrée en quelque sorte la propriété privée, et que le législateur a le droit,
comme le pouvoir, de mettre ordre en les supprimant, s’il le faut, a ce que
leur excroissance ne vienne pas troubler les arrangements sociaux.

Il serait temps, ce nous semble, d’en finir avec cet épouvantail des in-
fluences cléricales que 'on oppose sans cesse a la liberté, soit en matiére de
testaments, soit en matiere d’instruction publique, soit en quelques autres.
La liberté, apres tout, est le principe et le droit ; si des influences illégitimes
se placent entre nous et le droit, il faut les écarter directement, au lieu de
tenir les peuples dans un état de tutelle qui ne leur permet pas de dévelop-
per leurs forces morales. Qu'on s’éleve contre l'inégalité que les lois,
Iopinion, les habitudes et les meeurs établissent entre les congrégations
cléricales et les associations laiques, entre la presse cléricale et la presse
laique, entre la prédication cléricale et la prédication laique ; a la bonne
heure : on ira au but. Qu’on se plaigne de voir les cléricaux en possession
d’une multitude de libertés qui manquent aux laiques, de voir les tracasse-
ries administratives épargnées aux premiers et prodiguées aux seconds, on
aura raison. Mais s’attaquer a la liberté, c’est faire fausse route et tourner le
dos au but méme vers lequel il s’agit de marcher ; car les restrictions impo-
sées a la liberté dans le droit commun n’arrétent pas le moins du monde
les empiétements du clergé et les favorisent au contraire en rendant les
peuples plus apathiques, plus passifs, plus étrangers aux longues pensées.

En ce qui touche a l'influence que les richesses et les moyens matériels
peuvent donner au clergé, nous croyons étre arrivés a ce point de ne ris-
quer plus rien, parce que nous n’avons plus rien a perdre. Mais nous avons
a acquérir de énergie morale et économique, des lumicres, du jugement, et
tout cela ne s’acquiert pas par des restrictions ; cela s’acquiert par le déve-
loppement libre de toutes nos facultés.

Lorsqu’on nous représente les peres de famille frangais comme tout dis-
posés a donner leurs biens a des étrangers aux dépens de leurs enfants ou a
établir le droit d’alnesse, nous croyons que 'on commet une grosse erreur
d’appréciation. Dans le plus grand nombre des cas, les peres de famille
veulent que leurs biens passent a leurs enfants et soient partagés entre eux
par portions égales. S’ils ont une superstition, c’est plutot celle de I’égalité
que toute autre. Mais quoi qu’il en soit, quelles que soient sur ce point les
opinions et dispositions des peres de famille, nous croyons que le législa-
teur doit les respecter, afin de permettre a leurs facultés de se développer
et qu’il ne convient nullement de les mettre en tutelle, au nom d’une sa-



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 383

gesse supérieure dont I'existence est trés contestable. Je me défie d’une loi
qui prétend enseigner et imposer aux péres et meres 'amour paternel.

1V, — Conclusion.

Les considérations qui précedent peuvent se résumer en peu de mots.

En établissant le droit de tester, le législateur a délégué aux propriétaires
le soin de disposer apres leur mort des capitaux qu’ils laisseront. Le droit
de tester investit le testateur d’une véritable magistrature qu’il doit exercer
dans l'intérét public.

Le droit de tester est favorable au bon ordre et a la production en ce sens
surtout qu’il étend et complete le droit de propriété, intéresse davantage le
propriétaire a conserver et a acquérir, en méme temps qu’il étend ses pen-
sées vers un avenir plus long et les éleve dans une région plus haute. Le
législateur a pensé en outre que la meilleure regle de succession ne pouvant
étre bonne dans tous les cas, il y avait avantage a laisser au pere de famille
le soin de la modifier, de la rectifier et de ’annuler au besoin. Il est naturel
de supposer que celui qui fonde et soutient une famille est le plus intéressé
a travailler a sa conservation et a son agrandissement. L’intérét de cette
conservation peut en certains cas exiger le partage inégal, et dans d’autres,
Pexclusion totale ou presque totale des enfants dans la succession du pere.

En tout cas, le droit de tester est constitué pour développer les facultés et
I'énergie du pere de famille et nullement pour conserver la famille dans tel
ou tel état de richesse. Encore moins est-il destiné a faire que les enfants,
quels que soient leur caractere et leur conduite, aient des droits contre leurs
peres. La société n’a aucun intérét a ce que les jeunes gens soient riches
pour s’étre donné la peine de naitre ; elle a plutot un intérét contraire, et si
elle établit et conserve ’hérédité dans les familles riches, c’est plutot en
considération des péeres que des enfants, afin d’encourager les créateurs et
conservateurs de capitaux et nullement pour favoriser d’inutiles consom-
mateurs. Si 'on ne considérait que les enfants, on pourrait invoquer des
arguments bien forts, méme contre ’hérédité.

La société, étant fondée sur la liberté du travail, la responsabilité du ma-
jeur et le concours de tous a toutes fonctions, n’a nul motif de vouloir que
les fils de famille continuent la fonction de leurs peres comme administra-
teurs et conservateurs de capitaux. Il lui suffit que ces enfants soient en
état de vivre sous leur responsabilité propre, en exercant une fonction
quelconque. Elle n’a nul intérét a ce que les fonctions de riche soient attri-
buées, en dehors des conditions ordinaires du concours, a Pierre plutot
qu’a Paul. Elle a intérét a conserver les capitaux et doit croire que celui qui
les a conservés sous I'empire de la concurrence et qui bien souvent ne



384 APPENDICE — N° 6

laisse apres lui sur la terre d’autre souvenir que ces capitaux, saura mieux
que personne pourvoir a leur conservation.

Lors méme que les testateurs se tromperaient dans leurs prévisions et
emploieraient des moyens peu judicieux pour conserver leurs fortunes et
leurs familles, la société n’en souffrirait qu’un faible préjudice, amplement
compensé par le développement des facultés et des efforts du pere de fa-
mille. Il vaut mieux que nos projets embrassent un avenir lointain et s’y
égarent, que de les voir réduits et enfermés par la loi dans un espace trop
étroit.

Les dispositions législatives qui établissent la réserve sont donc mau-
vaises. Elles sont fondées sur cette idée fausse, que les enfants doivent étre
maintenus dans la fonction et la caste de leur pere. Elles détruisent I'au-
torité du pere de famille et limitent son droit de propriété de la maniere la
plus injurieuse ; elles élevent ses enfants contre lui en leur montrant que la
loi se défie de son affection a leur égard ; elle les corrompt en leur assurant
des espérances réalisables au déces de leur pere, en les habituant a compter
pour vivre sur ces espérances et non sur le travail, en les portant a
loisiveté. La réserve rend la position du pere de famille pire que celle du
célibataire ; celui-ci peut disposer librement de ses biens ; personne ne pré-
tend en étre copropriétaire et y avoir un droit quelconque, tandis que le
pere de famille est assujetti en quelque sorte a ses enfants et a ceux que sa
femme peut introduire du dehors et lui imposer. La situation que la réserve
fait au pere de famille peut étre telle qu’il se fasse naturaliser Anglais uni-
quement pour conquérir la liberté de tester. Cela s’est vu et atteste haute-
ment la violence qu’exerce le systeme de la réserve.

Iy a donc des motifs tres sérieux pour abolir la réserve, mais on oppose
a cette abolition I’état de T'opinion et les dangers d’un retour a ’Ancien
régime. I.’état de 'opinion importe beaucoup quand il s’agit d’imposer des
obligations et des restrictions ; il importe moins quand il s’agit d’ajouter a
la liberté. En abolissant la réserve, on ne forcerait personne a s’écarter de
I’hérédité et du partage égal ; les peres de famille qui croiraient aux droits
que l'opinion confére a leurs enfants, pourraient tout a leur aise respecter
ces droits ; nul ne les forcerait a tester, ni a tester de telle maniére. Seule-
ment, s’ils croyaient avoir des motifs sérieux de disposer de leurs biens par
donation ou testament, ils en auraient le pouvoir. Qui en souffrirait ? Quel
droit légitime serait atteint ?

Quant aux craintes et aux espérances d’un retour a ’Ancien régime, nous
voudrions bien que ceux qui les congoivent, sous 'empire d’une antipathie
ou d’'une sympathie assez peu réfléchies, méditassent un instant sur des
considérations fort simples. I’Ancien régime existait dans toute sa force,
avec un cortege de corporations, de privileges et de substitutions que per-
sonne ne songe a rétablir ; il avait la possession, l'autorité d’une tradition



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT 385

dix fois séculaire, de longues habitudes transmises de génération en généra-
tion. Cependant, ’Ancien régime a été renversé en peu de temps, sur la
demande de tout le monde, y compris le roi, la noblesse et le clergé. De-
puis la Révolution, tous les gouvernements qui se sont succédés en France
ont travaillé a le reconstituer avec une ténacité incomparable ; ils ont été
favorisés dans cette tentative par les écrivains, par les préjugés des classes
dominantes, par 'apathie et 'abandon de opinion. Eh bien ! avec le con-
cours de tant d’éléments de succes, apres avoir dirigé vers ce but presque
toutes les forces volontaires de la nation, qu’a-t-on obtenu ? Tout simple-
ment la résurrection de la machine administrative et de lautorité exorbi-
tante du pouvoir central, et ce résultat, toujours mal assuré, a été acheté au
prix de cinq changements violents de pouvoir ! Peut-on croire, lorsqu’on
réfléchit a cela, qu’il soit si facile qu’on le craint et qu’on 'espere de rétablir
I’Ancien régime ? Croit-on qu’il serait rétabli, lors méme que tous les peres
de famille feraient un ainé ou donneraient leurs biens au clergé ? Ce serait
une grande illusion.

Il n’y a du reste qu'un moyen d’en finir avec ces mirages de ’Ancien ré-
gime : C’est de dégager et de mettre en action les principes de la société
moderne, la liberté du travail, la plénitude de la propriété individuelle,
I’égale admission de tous au concours pour toutes les fonctions. Contenir
et enchainer I'action de ces principes, c’est, au contraire, rester autant qu’il
est possible dans un ordre d’idées qui trouble la société moderne, dans les
idées de ’Ancien régime : c’est paralyser les intéréts et les sentiments qui
doivent effacer a jamais ces idées.

Certes, il n’est pas besoin d’étre un grand observateur pour voir que chez
nous la constitution et 'esprit de famille laissent beaucoup a désirer. Nous
ne reconnaissons plus la constitution de la famille de 'Ancien régime, et
nous répugnons a accepter celle qui est une conséquence du régime nou-
veau. En attendant, nous restons a mi-chemin, avec des lois et des idées
contradictoires, un état provisoire douloureux pour tout le monde et qui
ne peut durer. Pourquoi vouloir y persister par une obstination routinicre,
contre I'expérience et le raisonnement ?

Nous croyons la famille moderne appelée a une haute destinée ; nous
croyons qu’elle ne sera ni moins soucieuse de sa conservation, de son
agrandissement et de sa gloire que la famille antique, mais elle marchera au
but par d’autres voies. La famille antique aimait les moyens matériels et se
préparait avec soin des béquilles pour soutenir sa marche et son existence ;
la famille moderne, appelée a vivre dans les luttes de la concurrence,
s’attachera plutdt a préparer ses membres au combat et a I'action ; elle
comprendra que sa prospérité et méme son existence sont attachées a la
condition de déployer constamment, de génération en génération, sans
lacune, 'énergie morale et intellectuelle qui est le seul titre véritable a la



386 APPENDICE — N° 6

grandeur et a la richesse. Elle reconnaitra que, dans une société qui veut
Iégalité dans le concours et la plénitude de la propriété personnelle, sans
suspension du droit d’aliéner, toutes les béquilles de ’Ancien régime sont
inutiles et ne servent qu'a préparer des chutes. Mais la famille moderne
n’aura conscience d’elle-méme, et de ses droits, et de sa force, que lors-
qu'elle sera dégagée de la réserve et des idées antiques de caste, sur les-
quelles la réserve est fondée. Car, la premiére condition de prospérité de la
famille moderne, c’est que ses membres, en se sentant attachés les uns aux
autres par le nom, I'éducation et des intéréts moraux communs, se sentent
en méme temps indépendants les uns des autres, et concourent au but
commun librement, avec toutes les forces de chacun. Comment pour-
raient-ils penser et agir ainsi dans les chaines de solidarité qu’établit la
réserve ?

Il convient donc d’abolir la réserve. Les intéréts de la production, les in-
téréts du bon ordre, de la conservation et de accroissement des familles
Pexigent également. L’abolition de la réserve est aussi la condition indis-
pensable de la propagation d’idées rationnelles sur le role et la situation des
individus dans la société et sur I'usage des richesses.









TABLE DES MATIERES

Préface

LIVRE PREMIER. — DE LA SCIENCE SOCIALE

Introduction
§ 1. Origines
§ 2. Objections de principe
§ 3. Essai de classification
Chapitre I. Objet et matiere de la science sociale
§ 1. Monuments industriels
§ 2. Monuments écrits
§ 3. Faits contemporains
§ 4. La science sociale et I’histoire
Chapitre II. Description sommaire de la science sociale
§ 1. L’homme social
§ 2. Inclinations permanentes. Premiers désirs.
§ 3. Désirs sympathiques et antipathiques
Chapitre III. La société
§ 1. Formation des groupes et des pouvoirs
§ 2. Conjectures historiques
§ 3. Du pouvoir coercitif ou politique
§ 4. Résumé
Chapitre IV. Le progres
Chapitre V. La civilisation
Chapitre VI. Formes diverses de la concurrence vitale
Chapitre VII. Iart social
Chapitre VIII. Conclusion

LIVRE II. — DE I’INEGALITE DES CONDITIONS SOCIALES

Introduction
§ 1. Nécessité de cette étude
§ 2. Idéal de la justice
Chapitre I. La société moderne
§ 1. Lois de la Révolution
§ 2. Mécanisme de la liberté

13
13
15
19
25
25
26
30
31
35
36
37
40
47
47
55
63
65
67
71
75
79
83

91
91
92
95
95
96



390 TABLE DES MATIERES

§ 3. Le gouvernement

§ 4. Les individus hors fonction
Chapitre II. Objections socialistes

§ 1. Arguments des socialistes militants

§ 2. Arguments des socialistes praticiens

§ 3. La rhétorique socialiste

Chapitre III. I’égalité des conditions est-elle naturelle ? Est-elle

désirable ?
Chapitre IV. Moyens imaginés contre I'inégalité des conditions
Chapitre V. Intéréts du gouvernement

Chapitre VI. Pourquoi les plaintes contre I'inégalité des conditions

sont plus aigués qu’autrefois
Chapitre VII. Intérét des pauvres. Conclusion.

LIVRE I1I. — DU DROIT ET DE LA MORALE

Chapitre I. Considérations générales
§ 1. Point de départ
§ 2. Gouvernement, droit et morale
§ 3. Du droit chez les Jurisconsultes romains. Du droit
naturel
§ 4. Divisions du droit
Chapitre II. Du droit public en général
§ 1. Les déclarations des droits de ’homme et du citoyen
§ 2. Principes du droit public en général
Chapitre III. Principes du droit public francais
§ 1. De la souveraineté
§ 2. Du droit de suffrage
§ 3. De la fonction d’électeur
§ 4. Des divers modes d’élection
§ 5. De la Constitution
Chapitre IV. Des pouvoirs constitués
§ 1. Pouvoir législatif
§ 2. Du Conseil d’Etat
Chapitre V. Du droit international
Chapitre VI. Du droit pénal
Chapitre VII. Du droit civil
Chapitre VIII. Du droit administratif
Chapitre IX. La propriété
§ 1. Propriété privée
§ 2. Propriétés administratives
§ 3. Propriété des établissements catholiques

102
105
109
109
115
120

131
135
145

149
159

171
171
172

174
179
181
181
182
187
187
189
193
198
201
207
207
209
211
213
217
221
227
227
230
234



PREPARATION A 1’ ETUDE DU DROIT

§ 4. Associations et congrégations
§ 5. Résumé
Chapitre X. De la confection et de I'interprétation des lois

Chapitre XI. De la morale et plus particulicrement de la morale

civique
§ 1. Introduction
§ 2. Morale et religion
§ 3. De la morale civique. Devoirs économiques
§ 4. Du patriotisme
§ 5. Des devoirs souverains généraux
§ 6. Des devoirs souverains spéciaux
§ 7. République et monarchie
§ 8. Des institutions républicaines
§ 9. Des fonctions de gouvernement
§ 10. Des fonctions spéciales de 'exécutif
§ 11. La paix et la guerre

APPENDICE

N° 1. — De la méthode applicable a I'économie politique
I. De la méthode en général
II. Exemples d’application de la méthode

IT1. Nécessité de séparer I’étude de la science pure des

¢tudes d’application

IV. Des résistances que rencontre ’économie politique

V. Conclusions
N° 2. — De I'utilité considérée comme principe de morale
N° 3. — Des principes du droit
N° 4. — utile, 'honnéte et le juste

N° 5. — La liberté, Pobligation morale et le principe de dignité

N° 6. — Du droit de tester et de ses limites

I. Origine et nature du droit de tester. Limites acceptées

I1. De la réserve
IT1. Objections contre I’abolition de la réserve
IV. Conclusion

Table des matiéres

391

237
240
243

253
253
254
257
260
263
266
269
271
274
275
277

285
285
287

293
295
297
303
321
339
353
365
366
371
376
383

389












