Le Groupe de Coppet. Mythe et réalité. Staél,
Constant, Sismondi

Alain Laurent

avril 11, 2013

Articles, Tradition francaise

“Extrait de Histoire du libéralisme

en Europe

Vous pouvez acheter cet ouvrage sur Amazon.
Le Groupe de Coppet. Mythe et réalité. Staél, Constant, Sismondi.
Par Alain Laurent*

Lieu des « états généraux de 1’opinion européenne » avec lequel « aucune autre académie
n’aurait pu rivaliser » selon Stendhal (Rome, Naples et Florence, 1817), « maison mére du
libéralisme » et « lieu ou souffle I’esprit libéral européen » pour Albert Thibaudet (Les idées
politiques de la France, 1932) et « creuset de I’esprit libéral » si I’on en croit le titre d’un
ouvrage récent publié sous la direction de L. Jaume [1] : quelle exceptionnelle institution a donc
pu s’attirer et mériter un aussi flatteur concert d’¢éloges échappant au passage du temps ?
L’étonnant est qu’il ne s’agit justement pas d’une institution au sens académique du terme,
mais... d’une simple petite localité suisse — Coppet — sise sur les bords du Léman.

Autre étonnement : s’y sont retrouvés seulement quelques-uns des meilleurs esprits libéraux de
I’époque, et cela pendant peu d’années au bout du compte — et, de plus, de manicre pour le
moins intermittente. Pourquoi, dans ces conditions, accorder tant d’importance a ces rencontres
privées en petit comité ? Est-on vraiment fond¢ a leur attribuer un réle si décisif et exclusif dans
I’éclosion du libéralisme européen ? Est-il 1égitime de faire état, comme c’est souvent le cas,
d’un « groupe de Coppet », ce qui impliquerait une continuité¢ et une cohésion idéologiques
relativement compactes, au risque de minorer la singularité de chacun des participants et les
¢ventuelles dissonances entre eux ? Notre propos sera en conséquence de chercher dans quelle
mesure la réalité historique correspond a ces évocations et s’il n’y aurait pas 1a une sorte de
mythe. Et a entreprendre de restituer a chacun des principaux protagonistes ce qui lui revient
en propre dans I’histoire des idées libérales.


https://web.archive.org/web/20251210173336/https:/www.institutcoppet.org/author/alaurent/
https://web.archive.org/web/20251210173336/https:/www.institutcoppet.org/category/articles/
https://web.archive.org/web/20251210173336/https:/www.institutcoppet.org/category/tradition-francaise/
https://web.archive.org/web/20251210173336/https:/www.amazon.fr/Histoire-du-lib%C3%A9ralisme-en-Europe/dp/2130552994
https://web.archive.org/web/20251210173336/https:/www.institutcoppet.org/wp-content/uploads/2013/04/coppet.jpg

I — Germaine de Staél, « ’ame du Groupe de Coppet »

Dongc, il était une fois... « Minette » (alias « Biondetta »), Benjamin, Sismonde et August-
Wilhelm, c’est-a-dire Germaine de Staél (ci-avant désignée par les charmants petits noms dont
Benjamin, son amant a temps partiel, usait a son endroit dans Dintimité et
son Journal), Benjamin Constant, Sismonde de Sismondi et August-Wilhelm Schlegel. De ce
dernier, a ne pas confondre avec son frere Friedrich, on ne reparlera plus ici s’agissant de
I’histoire des idées libérales. Venu d’Allemagne avec Mme de Staél en 1804 pour étre
précepteur de ses enfants, cet écrivain et poete n’y a joué aucun role notable.

Entre 1805 et 1807, Constant et Sismondi aiment a se trouver en compagnie de Germaine de
Sta€l dans les salons du chateau de Coppet, d’abord propriété de Necker, pere de Germaine
devenue, en 1786, 1’épouse du baron de Sta€l-Holstein, ambassadeur de Sue¢de en France.
Auparavant et jusqu’en 1804, année de la mort de son pere, Mme de Staél ne réside que tres
épisodiquement a Coppet prés de Necker. Elle s’y rend en fonction des aléas de la situation
politique francaise, comme réfugiée ou exilée. En fait, la préhistoire de « Coppet » remonte aux
années 1786-1792, lorsque Germaine fait son « apprentissage » dans le salon de sa mere et
commence déja a ouvrir le sien, rue du Bac a Paris, y recevant des figures de 1’intelligentsia
(c’est 1a qu’en aolit 1798, elle recoit Humboldt...). En septembre 1792, apres s’étre d’abord
réfugiée en Suede, elle s’établit pour la premiére fois un temps a Coppet. De retour a Paris en
1794, elle fait la connaissance de Benjamin Constant, avec lequel va bient6t commencer une
célebre et tumultueuse liaison sentimentale et qui devient des lors un familier du salon itinérant
de Germaine. C’est seulement en 1800 que Sismondi vient a son tour se joindre aux réunions,
et ce n’est qu’a partir de ce moment-la qu’on peut voir poindre quelque chose qui, plus tard,
prendra a certains égards 1’allure d’un « groupe ». Ce sera vers 1803, lorsque G. de Staél
s’exilera plus longtemps a Coppet apres avoir été expulsée de France par Napoléon. Encore
faut-il noter que ce séjour, comme le plus long qui lui succédera apres 1804-1805, s’entrecoupe
de fréquents voyages dans le reste de I’Europe : « Coppet » ne se trouve pas si souvent que cela
a... Coppet.

C’est donc a compter de 1804 et surtout de 1805 que se déroulent les beaux jours du cercle de
Coppet, dont Germaine de Staél est la fougueuse animatrice et inspiratrice. Constant, Sismondi
et elle-méme deviennent alors le noyau dur d’une nébuleuse intellectuelle volontiers nomade,
ou surgissent jusqu’aux noms de Chateaubriand, Byron, Goethe — sans oublier Mme Récamier.
Ce qui rapproche tant ces esprits ouverts et cosmopolites (du moins ceux du « noyau dur ») et
signe I’ « esprit de Coppet », c’est, outre et d’abord un intérét prononcé pour la littérature (G.
de Staél et B. Constant sont, I’un et I’autre, auteurs de romans), un commun ancrage dans une
sensibilité religieuse protestante qui a une importance primordiale dans la maturation de la
pensée libérale, une filiation hautement revendiquée avec les Lumicres, et, sur un plan plus
directement politique, une critique farouche des dérives tyranniques de 1’épisode
révolutionnaire francais de 1792-1794 puis une franche opposition au despotisme de Bonaparte-
Napoléon (bien plus déterminée d’ailleurs chez Staél que chez Constant, ou elle a finalement
¢été sujette a fluctuations...). Mais c’est peut-&tre plus encore, dans 1’ordre de la philosophie
politique, un intense souci de promouvoir simultanément le développement de la libre
individualit¢ humaine et [D’édification, pour protéger celle-ci, de fortes garanties
constitutionnelles — le tout sur fond d’un viscéral rejet philosophique de la conception
utilitariste de I’individu.

Pour autant et du point de vue de I’histoire des idées libérales, les trois figures dominantes des
¢échanges de « Coppet » se révelent intellectuellement peu réductibles les unes aux autres. Et
leurs apports respectifs au libéralisme sont de tonalité, d’importance et méme, a certains égards,



d’orientation si distinctes qu’il convient maintenant d’en préciser la teneur de maniere
personnalisée. En commengant par celle en qui on a vu la « mére de la doctrine » (Thibaudet)
ou « I’ame du groupe de Coppet » (L. Jaume) : Germaine de Staél.

Ni ses fréquentes transhumances obligées de Paris a Coppet (et vice versa) ni ses non moins
nombreuses escapades européennes, ni non plus les mondanités de son salon itinérant, n’ont
empéché Mme de Staél (1766-1817) de trouver le temps et la disponibilité d’esprit pour
déployer une fort remarquable activité d’écrivain. Auteur de
romans (Delphine, 1802 ; Corinne, 1807), elle I’est également — surtout? — d’essais
consacrés a la compréhension de la nature humaine (De [’influence des passions, 1798), a la
chose littéraire (De la littérature considérée dans ses rapports avec les institutions
sociales, 1800) ou a I’analyse comparée de I’évolution philosophico-politique récente des
nations européennes (De [’Allemagne, 1813 ; Considérations sur les principaux événements de
la Révolution frangaise, 1814-1818, parues a titre posthume comme Des circonstances
actuelles qui peuvent terminer la Révolution et des principes qui doivent fonder la République
en France, rédigé en 1798...).

Mais il faut bien observer que, pourtant tot placée a bonne école (paternelle), la fille de Necker
ne se distingue pas par des contributions théoriques puissantes et originales a la philosophie ou
a I’économie politiques libérales de son temps. Si, dans De la littérature, se profile le théme de
I’opposition entre les Anciens et les Modernes, ce n’est qu’allusivement, et la réflexion de Mme
de Staél sur ce théme est loin d’avoir la profondeur principielle et la vigueur discriminante
qu’aura plus tard celle de Constant. Quand ses Considérations invoquent I’exemple des libertés
constitutionnelles anglaises en modéle a opposer a la dérive despotique de la Révolution
frangaise, Staél s’en tient a d’éparses et cursives remarques :

« Le gouvernement ne se méle jamais de ce que les particuliers peuvent faire aussi bien que
lui : le respect pour la liberté individuelle s étend a [’exercice des facultés de chacun »,

« La premiere base de toute liberté, c’est la garantie individuelle »,

« (Il convient que) les institutions sociales soient combinées de maniere que les intéréts
particuliers et les vertus publiques soient d’accord. »

Elle ignore d’ailleurs pratiquement tout ce qui reléve peu ou prou de I’économie, a la différence
de Constant. C’est bien plutdt, d’une part, dans une réflexion sur ce qui doit philosophiquement
fonder et inspirer une pensée politique de la liberté, et, d’autre part, dans un permanent et
courageux engagement dans le combat politique, que 1’on doit pointer I’essentiel de son apport
au développement (mais certes pas a I’éclosion !) du libéralisme européen. Dans le premier
ordre d’idées, sa farouche opposition a I’utilitarisme anglo-saxon et au primat de 1’intérét
(renforcée par sa découverte émerveillée de la philosophie kantienne en 1800, avec pour
conséquence sa prise de distance croissante avec les Idéologues) et, partant, sa pétition en faveur
du libre arbitre et de I’indépendance intérieure, métaphysique, de I’ame, I’amenent a placer la
libre individualité et sa protection au coeur de ce que doivent étre les préoccupations en vue de
définir de justes institutions. Quant au second, il s’exprime avant tout dans son autre farouche
opposition : aux désastreuses séquelles léguées en France par le jacobinisme puis le
bonapartisme.

Ne se pourrait-il finalement pas que 1’exceptionnelle personnalité de Germaine de Staél et donc
son talent a faire émerger puis passer les idées, a mettre en relation les meilleurs esprits et a les



stimuler, représente I’essentiel de I’incontestable part qu’elle a prise dans la maturation du
libéralisme dans I’Europe a I’orée du XIX- siécle [2] ?

Il — Benjamin Constant : figure canonique de ’individualisme libéral

N¢é en 1767 a Lausanne (non loin de... Coppet !) et issu d’une famille protestante de petite
noblesse aux ancétres expulsés de France lors des persécutions religieuses du XVII: siecle,
Benjamin Constant de Rebecque ne deviendra Frangais qu’en 1798. Ses années de formation
se passent a I’Université d’Erlingen en Allemagne, puis a celle d’Edimbourg (1783-1785). Ce
nomadisme précoce et le contact des Lumicres écossaises impriment en lui un cosmopolitisme
et donc une distance fonciére a I’Etat, un scepticisme et une ouverture au libre marché orientant
sa trajectoire de penseur dans le sens d’un libéralisme « en tout ».

C’est en 1794 qu’il fait la connaissance (décisive) de Germaine-Minette-Biondetta avec
laquelle il entretiendra une relation amoureuse animée et... intermittente jusqu’en 1807 (peu
apres leur rupture, il épouse Charlotte de Hardenberg, qu’il vient de retrouver). Et c’est donc
en étroite connivence intellectuelle avec Mme de Staél — qu’il influence lorsqu’elle écrit Des
circonstances actuelles —qu’il €élabore ses premiers ouvrages : De la forme du gouvernement
actuel de la France (1796) et Des réactions politiqgues (1797). Un peu plus tard, en 1806, c’est
a Coppet qu’il acheve de rédiger la premiere version (et la plus riche) de sa grande ceuvre de
philosophie politique, les Principes de politique applicables a tous les gouvernements — non
publiée alors. Incontestablement, le libre commerce des idées et la disponibilit¢ d’esprit
dispensés par le séjour a Coppet ont été une condition de possibilité de la formulation de cette
matrice de la pensée de Constant. Mais c’est sa pensée propre qu’il y expose, et non le résultat
d’une alchimie intellectuelle groupale...

Méme si la maturation de ses autres grands textes philosophico-politiques s’ébauche alors,
ceux-ci ne prennent leur véritable sens et leur forme achevée que dans 1’apres « Coppet »,
période également ponctuée par la publication de ses quelques ceuvres de fiction littéraire : Le
cahier rouge et Cécile en 1811, et surtout Adolphe en 1814 (adapté au cinéma fin... 2002).
L’approfondissement de son indéfectible engagement libéral s’exprimera ainsi successivement
en 1814 (décidément année faste et féconde !) avec la publication de De [’esprit de conquéte et
de I'usurpation — ou il est le premier en date a stigmatiser 1’esprit de ce que Spencer nommera
ultérieurement les « sociétés militaires », et des Réflexions sur les constitutions et les
garanties ; puis, en 1815, de la version remaniée, et seule alors divulguée, des Principes de
politique, et, en 1819, du texte de sa célébrissime conférence prononcée a 1’ Athénée royal de
Paris sous le titre De la liberté des Anciens comparée a celle des Modernes. Les années 1822-
1824 verront paraitre d’abord le Commentaire sur [’ouvrage de Filangieri, celui des livres de
Constant qui reste paradoxalement le plus méconnu, au point de n’avoir €té réédité que tout
récemment [3] ; or c’est la que le libéralisme intégral de I’auteur prend sa tournure la plus
explicite, puisqu’il y prone une totale libert¢ de 1’économie. Dans les mémes années parait
aussi De la religion, son autre grand ceuvre, commencée depuis longtemps, ou sa prédilection
pour la religion intérieure s’accompagne d’un tres libéral anticléricalisme. Enfin, presque a titre
de testament intellectuel, puisque Constant disparait 1’année suivante, les Mélanges de
littérature et de politique de 1829, qui rassemblent des textes vari€s, introduits par une éclatante
profession de foi libérale :

« J'ai défendu quarante ans le méme principe, liberté en tout, en religion, en philosophie, en
littérature, en industrie, en politique : et par liberté, j’entends le triomphe de l’individualité,
tant sur [’autorité qui voudrait gouverner par le despotisme, que sur les masses qui reclament

le droit d’asservir la minorité a la majorité. »



On retiendra aussi que cette forte production théorique est allée de pair (sauf empéchement
majeur pour cause d’exil...) avec un golit prononcé pour une active participation a la vie
politique, sinon aux jouissances du pouvoir : Constant est membre du Tribunat de 1799 a 1802,
il se rallie briévement a Napoléon pendant les « Cent-Jours » en 1815 apres avoir recherché les
faveurs de... Metternich, et devient plusieurs fois parlementaire d’opposition sous la
Restauration.

Depuis qu’a partir de 1980 (date des premiceres rééditions d’importance et récentes de son
ceuvre) il est heureusement devenu I’objet d’un intérét intellectuel significatif, Constant a été
malencontreusement décrit comme le penseur inspiré de I’ « autonomisation du social » (M.
Gauchet) ou réduit a I’état de pére fondateur de la démocratie (T. Todorov). Contre ces lectures
biaisées ou réductrices qui minorent ou ignorent et son approche foncierement individualiste et
son role capital de penseur du libéralisme, il convient maintenant de pointer ce qui, sur le plan
théorique, fait de lui le plus parfait, précoce et original interpréte de 1’individualisme libéral
qu’on puisse imaginer. Celui qui a su intégrer « libéralisme politique » et « libéralisme
¢conomique » (si tant est qu’on puisse valablement les séparer !), jouissance privée et esprit
public.

S’il est un concept cardinal qui ordonne toute sa pensée et lui donne son sens fort, ¢’est bien
celui d’ « indépendance individuelle », qui renvoie a la fois a un fait nouveau et a la valeur
supréme de la modernité : une expression récurrente qui scande aussi bien De la liberté des
Anciens que de nombreux passages de De [’esprit de conquéte et des Principes de politique
— ou surgit méme dans son Journal en tant qu’idéal personnel. Ce primat s’inscrit au cceur de
I’antithése paradigmatique qui lui fait opposer 1’individualiste liberté¢ des Modernes a celle des
Anciens (mod¢le Sparte), fondée sur la participation obligatoire au collectif de la Cité, et que
les révolutionnaires jacobins (héritiers de Rousseau) ont artificiellement tenté de restaurer et
d’imposer par la violence en la baptisant « souveraineté du peuple ».

En la jouissance privée comme politique de cette indépendance individuelle s’exprime de
maniere privilégiée le droit naturel de I’individu. Benjamin Constant se situe en effet dans la
tradition du jusnaturalisme moderne ouverte par Locke puis précisée par Turgot et Paine. La
protection de ce droit naturel décliné en droits individuels égaux implique une priorité absolue
du juste sur I'utile. Commentant un ouvrage de Charles Dunoyer, Constant réaffirme avec force
(écho de Coppet...) que la recherche d’utilit¢ ou la poursuite pure de I'intérét particulier ne
sauraient en aucune facon constituer des principes régulateurs pour une société de liberté. Seul,
leur encadrement par le respect du droit naturel d’autrui peut leur conférer de la légitimité.

Assez étrangement, cependant, il place le droit de propriété hors du champ des droits naturels,
pour n’y voir que le fruit d’une « convention utile ». Cette exclusion assez peu compréhensible
et qui frole ’incohérence est, d’un point de vue libéral, compensée par une remarquable
clairvoyance au sujet des menaces qui peuvent peser sur les vrais droits individuels. Car 1’auteur
des Principes de politique et du Commentaire sur ['ouvrage de Filangieri est sans doute
historiquement le premier penseur (forcément libéral...) a avoir anticipé la future perversion de
ces droits en certains « droits sociaux » qui les contredisent totalement par leur caractere
redistributeur/spoliateur. Une dérive provoquée par l’intrusion croissante d’une étatiste
législation omnipotente visant, au nom d’un soi-disant « intérét général », a étroitement
controler et réglementer [’activité économique des individus. Ainsi dénonce-t-il, dans
les Principes,



« ces droits sociaux, opposés aux droits individuels, ces axiomes de souveraineté illimitée, ce
despotisme de la volonté prétendument générale, enfin ce pouvoir populaire sans borne... »
(XVII, chap. 2),

tandis que, dans le Commentaire, il souligne qu’

« étendre sur tous les objets la compétence de la loi, c’est organiser la tyrannie [...]. Si c’est
la législation qui fixe les droits de chaque individu, les individus n’ont plus que les droits que
la législation veut bien leur laisser... ».

Contre la définition despotique de I'intérét général qui s’est ultérieurement imposée en France,
Constant en propose une autre, lumineuse et éminemment libérale :

« Qu’est-ce que l’intérét genéral, sinon la transaction qui s’opere entre tous les intéréts
particuliers ? [...] L'intérét général est distinct sans doute des intéréts particuliers, mais il ne
leur est pas contraire » (Principes, XV).

L’actuelle vulgate tendant a présenter B. Constant exclusivement en libéral « politique » reléve
en conséquence d’une pure et simple falsification de sa pensée et de la fable mystificatrice.
Dans tous ses ouvrages théoriques, il se prononce explicitement, fréquemment et
vigoureusement en faveur de « la liberté de 1I’économie », « la liberté du commerce » ou « la
liberté de I’industrie », ¢’est-a-dire du libre marché. Et il n’hésite pas a se rallier au principe du
« laissez-faire ». Insistons-y :

« 1l suffit de laisser chaque individu parfaitement libre dans l’'usage de ses capitaux et de son
travail. Il distinguera mieux qu’aucun gouvernement le meilleur emploi qu’il peut en faire. [...]
Laisser faire est tout ce qu’il faut pour porter le commerce au plus haut point de prospérite.
[...] 1l existe une cause éternelle d’équilibre entre le prix et la valeur du travail, une cause qui
agit sans contrainte, de maniere a ce que tous les calculs soient raisonnables, et les intéréts
contents. Cette cause est la concurrence. Mais on la repousse. On met obstacle a la concurrence
par des reglements injustes... »,

écrit-il dans les Principes ; tandis que, dans le Commentaire, il soutient que

« lorsqu’il n’y a pas, de la part du gouvernement, d’action vicieuse, les productions sont
toujours dans une proportion parfaite avec les demandes. [...] Les richesses se distribuent et
se répartissent d’elles-mémes dans un parfait équilibre quand la division des propriétés n’est
pas génée et que [’exercice de l'industrie ne connait pas d’entraves. [...] Toutes les fois qu’il
n’y a pas nécessité absolue, que la législation ne peut pas intervenir sans que la société soit
bouleversée... il faut que la loi s abstienne, laisse faire et se taise ».

On trouverait bien d’autres occurrences allant dans le méme sens — y compris dans De [’esprit
de conquéte et les Mélanges...

Constant pourrait paraitre ne pas proposer la d’analyse originale. Ecrivain et certes pas
« économiste », il se limiterait a faire écho aux théses de son contemporain J.-B. Say en
condensant ses theses et en les énongant avec plus de limpidité. Mais a y bien regarder, on
s’apercoit qu’il y a dans ses propos économiques une réelle innovation théorique, a laquelle il
a été déja fait allusion plus haut : un précoce (bien avant Bastiat !) et prémonitoire repérage de
la menace destructrice que fait (et fera) peser sur la prospérité toute intervention de 1’Etat
tendant a soumettre la liberté d’entreprendre, d’échanger et de concurrencer a un carcan de
réglementations et de taxations (une préoccupation bien étrangere a 1’ « esprit de Coppet » !).



Libéral pleinement acquis au libre-échange et au laissez-faire économique ainsi qu’a la
légitimité des « jouissances privées », Constant n’en dénie pas pour autant I’importance capitale
de la participation des libres individus & la vie publique ni la nécessité politique d’un Etat
exclusivement voué a protéger la liberté individuelle. Que ce soit dans les Principes :

« En éducation comme en tout, que le gouvernement veille et qu’il préserve. Qu’il écarte les
obstacles, qu’il aplanisse les chemins »

ou dans La liberté des Anciens... :

« Le danger de la liberté moderne, c’est qu’absorbés dans les jouissances de notre
indépendance privée, et dans la poursuite de nos intéréts particuliers, nous ne renoncions trop
facilement a notre droit de partage dans le pouvoir politique. [...] Pourrions-nous étre
[heureux] par des jouissances, si ces jouissances étaient séparées des garanties ? Ou
trouverions-nous ces garanties si nous renoncions a la liberté politique ? »,

il précise clairement que le primat de 1’indépendance individuelle ne relégue pas mais, au
contraire, appelle un intérét actif pour la chose publique (le choix du gouvernement
représentatif, expression méme de la démocratie) et la liberté politique constitutionnellement
garantie. Bonheur privé et prospérité économique exigent, pour étre assurés, des individus-
citoyens qui soient en méme temps attentifs a ne pas se laisser passivement absorber dans la
jouissance de leurs droits (anticipation de Tocqueville, cette fois-ci!), donc a préserver,
controler et vivifier les instances politiques qui peuvent seules en régler 1’usage responsable.

Benjamin Constant s’aveére bien ainsi étre un libéral «en tout», un libéral
¢conomique et politique, conscient que tout passe d’abord par le respect et le développement
des droits de la libre individualité responsable d’elle-méme. Il est sans doute I’homme qui, dés
le début du XIX:- siecle, a le plus contribué a fonder les soubassements et I’armature théorique
de I’édifice du libéralisme classique [4].

IIT — Le « cas » Sismondi

Derniére des grandes figures intellectuelles des familiers de « Coppet », Jean-Charles Sismonde
de Sismondi (1773-1842) pose un épineux probléme aux historiens du libéralisme. N¢é a
Geneve, réfugié en Angleterre puis en Italie en raison de I’occupation de 1a Suisse par les armées
révolutionnaires frangaises, il arrive en France et commence a fréquenter les salons de Mme de
Sta€l en 1800 : comme Schlegel, il en sera un fidele jusqu’a la fin. Peu de temps apres son
irruption, il publie deux ouvrages d’économie (Tableaux de I’agriculture toscane, 1801 ; De la
richesse commerciale ou principes d’économie politique appliqués a la législation du
commerce, 1803) d’inspiration « smithienne » — donc libérale — expressément revendiquée,
qui lui assurent d’emblée une certaine renommeée. Il ne cessera d’ailleurs jamais d’invoquer le
patronage d’Adam Smith (qu’il admire) — méme lorsqu’il fera paraitre, en 1819, ses Nouveaux
principes d’Economie politique (« Les principes d’A. Smith m’ont constamment servi de
guides », €crit-il dans I’ Avertissement de la premiére édition...).

Le probléme de I’inclusion de Sismondi dans le panthéon libéral ne se pose qu’a compter de
cette publication décisive, postérieure a « Coppet ». Dans cet ouvrage, en effet, il développe
des théses qui sont en franche rupture avec plusieurs des postulats définissant I’orthodoxie des
libéraux « économiques », soit I’ « Economie politique » d’orientation laissez-fairiste (Turgot,
Say, Constant...). Non content d’y contester 1’idée d’une harmonie naturelle émergeant
spontanément du libre jeu des intéréts particuliers (pour lui, ce n’est 1a qu’un conte de fées qui



transfigure abusivement une réalité beaucoup plus complexe et ambigué, voire tragique), il
constate et déplore qu’en fait, sous le régne du laissez-faire, il n’y a pas vraiment de liberté
¢conomique pour tous. Le libre marché n’harmonise nullement des intéréts qui s’y révelent au
contraire en conflit, dans un contexte d’asymeétrie des forces en présence. Selon lui, le jeu de la
concurrence illimitée se fait au détriment des salariés, qui sont réduits, méme en dehors des
crises (celle dont il est le contemporain joue pour lui le role d’un véritable révélateur qui le tire
de son « sommeil dogmatique »), a survivre dans 1’insécurité et a se résigner a des salaires
spoliateurs. Cette atteinte a la liberté économique des « prolétaires » (il est le premier a utiliser
ce terme dans son sens moderne), il I’attribue aux motivations de nature chrématistique qui se
donnent libre cours chez les plus riches et les plus forts économiquement (rien d’étonnant, du
coup, a ce que Marx, qui qualifie Sismondi de... « socialiste petit-bourgeois », se soit volontiers
inspiré et recommandé de lui!). Dans I’avant-propos de la seconde édition des Nouveaux
Principes, il se refuse donc a « réduire 1’Economie politique & la maxime la plus simple et en
apparence la plus libérale du “laissez-faire, laissez-passer” » — ce qui peut suggérer qu’il pense
défendre une autre conception de ce qui est « libéral »...

Mais il ne s’agit pas pour lui de résoudre cette question sociale, pour la premiere fois formulée
avec autant d’acuité, en renoncant aux principes du libre-échange et du droit de propriété privée.
Et il écarte toute intervention directe de ’Etat dans I’économie. Son propos est d’assurer
concretement la liberté et la prospérité de fous en étendant 1’idée libérale de garantie au-dela du
seul champ politique : aux conditions sociales de vie des plus modestes. Cela par le biais d’une
législation garantissant a tous 1’accés a la meilleure éducation possible et favorisant la
participation des salariés aux résultats des entreprises (avec, a la cl¢, de meilleurs salaires), tout
en leur permettant de pouvoir devenir plus facilement, a leur tour, des entrepreneurs. Dans cette
perspective, écrit-il,

« nous regardons le gouvernement comme le protecteur du faible contre le fort, le défenseur de
celui qui ne peut se défendre lui-méme et le représentant de l’intérét permanent, mais calme,
de tous contre l’intérét temporaire mais passionné de chacun ».

Cette volonté de faire intervenir la puissance publique pour réduire une trop criante inégale
distribution des richesses et garantir les bénéfices du progres a tous expulse-t-elle Sismondi
hors de la tradition libérale ? Assurément oui, si I’on identifie totalement le libéralisme au pur
laissez-faire économique. Mais, malgré la lourde responsabilité qu’il a prise d’ouvrir la porte a
des interventions étatiques en expansion continue (ce que précisément redoutait et dénongait
son ami Benjamin...), ce n’est pas complétement vrai, si I’on tient compte du fait que Sismondi,
al’inverse des socialistes, préconise le maintien du libre-échange et du droit de propriété privée,
et si ’on se souvient que, dans ses Recherches sur la constitution des peuples libres (1836), il
récuse la tyrannie des majorités au nom du respect du pluralisme. Pour lui comme pour Staél et
Constant, les garanties constitutionnelles de la liberté individuelle sont autant d’impératifs
politiques catégoriques : il demeure une dose certaine de libéralisme chez un tel homme...

Depuis 1804, et surtout de 1805 a 1807 (année de la rupture entre Germaine et Benjamin),
pendant donc trois années au grand maximum, entrecoupées, de plus, d’escapades individuelles
ou collectives, Mme de Sta€l, Benjamin Constant et Sismonde de Sismondi ont, a Coppet et
dans le souvenir trés vivant des enseignements de Necker, dialogué, débattu et échangé des
idées — muant ce lieu inspiré en un « bouillon de culture » libérale. Mais chacun avec une forte
originalité qui les a engagés dans des trajectoires intellectuelles assez dissemblables. Des trois,
c’est Constant qui s’impose de loin comme ayant été celui qui a le plus contribué a faire prendre
sa consistance idéologique au libéralisme en fin de gestation. Cette disparité rend difficile de
parler d’un « groupe », ici tellement a géométrie variable et a cohésion floue. Comme, par



ailleurs, d’autres non moins éminents esprits européens et contemporains ayant beaucoup
compté dans I’histoire du libéralisme — J.-B. Say, Daunou, Destutt de Tracy, Humboldt... —
n’ont pas pris part aux réunions de Coppet, il est non moins difficile d’y voir /a matrice de toute
la pensée libérale européenne. Celle-ci avait en outre largement commencé sa montée en
puissance théorique a la fin du siécle précédent avec Smith, Turgot, Dupont de Nemours, Paine,
etc.

Le cercle de Coppet aura donc plutdt été, un temps, I’un des multiples foyers et relais par le
biais desquels la philosophie libérale s’est affirmée comme une force intellectuelle de premier
plan. Ainsi relativisé et démythifié, on lui reconnaitra d’avoir exercé une féconde influence
dans la diffusion de certaines idées libérales (avant tout le constitutionnalisme). Et 1’on retiendra
que c’est probablement a I’ « esprit de Coppet » que B. Constant doit pour une bonne part d’étre
devenu ce qu’il a été.

* Extrait de Histoire du libéralisme en Europe édité par Philippe Nemo et Jean Petitot aux
¢ditions des Presses Universitaires de France. L’ouvrage recueille les travaux d’un séminaire
co-organisé par le Centre de recherche en Philosophie économique (CREPHE) de ’ESCP-EAP
et le Centre de recherche en Epistémologie appliquée (CREA) de I’Ecole Polytechnique, auquel
ont participé plusieurs dizaines de chercheurs venant de huit pays. Philippe Nemo est professeur
a ’ESCP-EAP et directeur du CREPHE, Jean Petitot est directeur d’études a I’Ecole des Hautes
Etudes en Sciences Sociales et directeur du CREA.

[1] Sur le « Groupe de Coppet », on lira avec profit Coppet, creuset de [’esprit libéral, sous la
dir. de L. Jaume, Economica, 2000.

[2] Sur la contribution théorique de Mme de Staél en relation avec le « groupe de Coppet »,
voir de L. Jaume, L ’individu effacé, Paris, Fayard, 1997.

[3] Paris, Les Belles Lettres, 2004.

[4] Le meilleur ouvrage paru au sujet du libéralisme de B. Constant est sans conteste celui de
Stephen Holmes, Benjamin Constant et la genese du libéralisme moderne, Paris, PUF, 1994,



	Le Groupe de Coppet. Mythe et réalité. Staël, Constant, Sismondi

