
Le Groupe de Coppet. Mythe et réalité. Staël, 
Constant, Sismondi 
 Alain Laurent 
  
 avril 11, 2013 
  
  Articles,  Tradition française  

Extrait de Histoire du libéralisme 

en Europe 

Vous pouvez acheter cet ouvrage sur Amazon. 

Le Groupe de Coppet. Mythe et réalité. Staël, Constant, Sismondi.  

Par Alain Laurent* 

Lieu des « états généraux de l’opinion européenne » avec lequel « aucune autre académie 

n’aurait pu rivaliser » selon Stendhal (Rome, Naples et Florence, 1817), « maison mère du 

libéralisme » et « lieu où souffle l’esprit libéral européen » pour Albert Thibaudet (Les idées 

politiques de la France, 1932) et « creuset de l’esprit libéral » si l’on en croit le titre d’un 

ouvrage récent publié sous la direction de L. Jaume [1] : quelle exceptionnelle institution a donc 

pu s’attirer et mériter un aussi flatteur concert d’éloges échappant au passage du temps ? 

L’étonnant est qu’il ne s’agit justement pas d’une institution au sens académique du terme, 

mais… d’une simple petite localité suisse — Coppet — sise sur les bords du Léman. 

Autre étonnement : s’y sont retrouvés seulement quelques-uns des meilleurs esprits libéraux de 

l’époque, et cela pendant peu d’années au bout du compte — et, de plus, de manière pour le 

moins intermittente. Pourquoi, dans ces conditions, accorder tant d’importance à ces rencontres 

privées en petit comité ? Est-on vraiment fondé à leur attribuer un rôle si décisif et exclusif dans 

l’éclosion du libéralisme européen ? Est-il légitime de faire état, comme c’est souvent le cas, 

d’un « groupe de Coppet », ce qui impliquerait une continuité et une cohésion idéologiques 

relativement compactes, au risque de minorer la singularité de chacun des participants et les 

éventuelles dissonances entre eux ? Notre propos sera en conséquence de chercher dans quelle 

mesure la réalité historique correspond à ces évocations et s’il n’y aurait pas là une sorte de 

mythe. Et à entreprendre de restituer à chacun des principaux protagonistes ce qui lui revient 

en propre dans l’histoire des idées libérales. 

https://web.archive.org/web/20251210173336/https:/www.institutcoppet.org/author/alaurent/
https://web.archive.org/web/20251210173336/https:/www.institutcoppet.org/category/articles/
https://web.archive.org/web/20251210173336/https:/www.institutcoppet.org/category/tradition-francaise/
https://web.archive.org/web/20251210173336/https:/www.amazon.fr/Histoire-du-lib%C3%A9ralisme-en-Europe/dp/2130552994
https://web.archive.org/web/20251210173336/https:/www.institutcoppet.org/wp-content/uploads/2013/04/coppet.jpg


I — Germaine de Staël, « l’âme du Groupe de Coppet » 

Donc, il était une fois… « Minette » (alias « Biondetta »), Benjamin, Sismonde et August-

Wilhelm, c’est-à-dire Germaine de Staël (ci-avant désignée par les charmants petits noms dont 

Benjamin, son amant à temps partiel, usait à son endroit dans l’intimité et 

son Journal), Benjamin Constant, Sismonde de Sismondi et August-Wilhelm Schlegel. De ce 

dernier, à ne pas confondre avec son frère Friedrich, on ne reparlera plus ici s’agissant de 

l’histoire des idées libérales. Venu d’Allemagne avec Mme de Staël en 1804 pour être 

précepteur de ses enfants, cet écrivain et poète n’y a joué aucun rôle notable. 

Entre 1805 et 1807, Constant et Sismondi aiment à se trouver en compagnie de Germaine de 

Staël dans les salons du château de Coppet, d’abord propriété de Necker, père de Germaine 

devenue, en 1786, l’épouse du baron de Staël-Holstein, ambassadeur de Suède en France. 

Auparavant et jusqu’en 1804, année de la mort de son père, Mme de Staël ne réside que très 

épisodiquement à Coppet près de Necker. Elle s’y rend en fonction des aléas de la situation 

politique française, comme réfugiée ou exilée. En fait, la préhistoire de « Coppet » remonte aux 

années 1786-1792, lorsque Germaine fait son « apprentissage » dans le salon de sa mère et 

commence déjà à ouvrir le sien, rue du Bac à Paris, y recevant des figures de l’intelligentsia 

(c’est là qu’en août 1798, elle reçoit Humboldt…). En septembre 1792, après s’être d’abord 

réfugiée en Suède, elle s’établit pour la première fois un temps à Coppet. De retour à Paris en 

1794, elle fait la connaissance de Benjamin Constant, avec lequel va bientôt commencer une 

célèbre et tumultueuse liaison sentimentale et qui devient dès lors un familier du salon itinérant 

de Germaine. C’est seulement en 1800 que Sismondi vient à son tour se joindre aux réunions, 

et ce n’est qu’à partir de ce moment-là qu’on peut voir poindre quelque chose qui, plus tard, 

prendra à certains égards l’allure d’un « groupe ». Ce sera vers 1803, lorsque G. de Staël 

s’exilera plus longtemps à Coppet après avoir été expulsée de France par Napoléon. Encore 

faut-il noter que ce séjour, comme le plus long qui lui succédera après 1804-1805, s’entrecoupe 

de fréquents voyages dans le reste de l’Europe : « Coppet » ne se trouve pas si souvent que cela 

à… Coppet. 

C’est donc à compter de 1804 et surtout de 1805 que se déroulent les beaux jours du cercle de 

Coppet, dont Germaine de Staël est la fougueuse animatrice et inspiratrice. Constant, Sismondi 

et elle-même deviennent alors le noyau dur d’une nébuleuse intellectuelle volontiers nomade, 

où surgissent jusqu’aux noms de Chateaubriand, Byron, Goethe — sans oublier Mme Récamier. 

Ce qui rapproche tant ces esprits ouverts et cosmopolites (du moins ceux du « noyau dur ») et 

signe l’ « esprit de Coppet », c’est, outre et d’abord un intérêt prononcé pour la littérature (G. 

de Staël et B. Constant sont, l’un et l’autre, auteurs de romans), un commun ancrage dans une 

sensibilité religieuse protestante qui a une importance primordiale dans la maturation de la 

pensée libérale, une filiation hautement revendiquée avec les Lumières, et, sur un plan plus 

directement politique, une critique farouche des dérives tyranniques de l’épisode 

révolutionnaire français de 1792-1794 puis une franche opposition au despotisme de Bonaparte-

Napoléon (bien plus déterminée d’ailleurs chez Staël que chez Constant, où elle a finalement 

été sujette à fluctuations…). Mais c’est peut-être plus encore, dans l’ordre de la philosophie 

politique, un intense souci de promouvoir simultanément le développement de la libre 

individualité humaine et l’édification, pour protéger celle-ci, de fortes garanties 

constitutionnelles — le tout sur fond d’un viscéral rejet philosophique de la conception 

utilitariste de l’individu. 

Pour autant et du point de vue de l’histoire des idées libérales, les trois figures dominantes des 

échanges de « Coppet » se révèlent intellectuellement peu réductibles les unes aux autres. Et 

leurs apports respectifs au libéralisme sont de tonalité, d’importance et même, à certains égards, 



d’orientation si distinctes qu’il convient maintenant d’en préciser la teneur de manière 

personnalisée. En commençant par celle en qui on a vu la « mère de la doctrine » (Thibaudet) 

ou « l’âme du groupe de Coppet » (L. Jaume) : Germaine de Staël. 

Ni ses fréquentes transhumances obligées de Paris à Coppet (et vice versa) ni ses non moins 

nombreuses escapades européennes, ni non plus les mondanités de son salon itinérant, n’ont 

empêché Mme de Staël (1766-1817) de trouver le temps et la disponibilité d’esprit pour 

déployer une fort remarquable activité d’écrivain. Auteur de 

romans (Delphine, 1802 ; Corinne, 1807), elle l’est également — surtout ? — d’essais 

consacrés à la compréhension de la nature humaine (De l’influence des passions, 1798), à la 

chose littéraire (De la littérature considérée dans ses rapports avec les institutions 

sociales, 1800) ou à l’analyse comparée de l’évolution philosophico-politique récente des 

nations européennes (De l’Allemagne, 1813 ; Considérations sur les principaux événements de 

la Révolution française, 1814-1818, parues à titre posthume comme Des circonstances 

actuelles qui peuvent terminer la Révolution et des principes qui doivent fonder la République 

en France, rédigé en 1798…). 

Mais il faut bien observer que, pourtant tôt placée à bonne école (paternelle), la fille de Necker 

ne se distingue pas par des contributions théoriques puissantes et originales à la philosophie ou 

à l’économie politiques libérales de son temps. Si, dans De la littérature, se profile le thème de 

l’opposition entre les Anciens et les Modernes, ce n’est qu’allusivement, et la réflexion de Mme 

de Staël sur ce thème est loin d’avoir la profondeur principielle et la vigueur discriminante 

qu’aura plus tard celle de Constant. Quand ses Considérations invoquent l’exemple des libertés 

constitutionnelles anglaises en modèle à opposer à la dérive despotique de la Révolution 

française, Staël s’en tient à d’éparses et cursives remarques : 

« Le gouvernement ne se mêle jamais de ce que les particuliers peuvent faire aussi bien que 

lui : le respect pour la liberté individuelle s’étend à l’exercice des facultés de chacun », 

« La première base de toute liberté, c’est la garantie individuelle », 

« (Il convient que) les institutions sociales soient combinées de manière que les intérêts 

particuliers et les vertus publiques soient d’accord. » 

Elle ignore d’ailleurs pratiquement tout ce qui relève peu ou prou de l’économie, à la différence 

de Constant. C’est bien plutôt, d’une part, dans une réflexion sur ce qui doit philosophiquement 

fonder et inspirer une pensée politique de la liberté, et, d’autre part, dans un permanent et 

courageux engagement dans le combat politique, que l’on doit pointer l’essentiel de son apport 

au développement (mais certes pas à l’éclosion !) du libéralisme européen. Dans le premier 

ordre d’idées, sa farouche opposition à l’utilitarisme anglo-saxon et au primat de l’intérêt 

(renforcée par sa découverte émerveillée de la philosophie kantienne en 1800, avec pour 

conséquence sa prise de distance croissante avec les Idéologues) et, partant, sa pétition en faveur 

du libre arbitre et de l’indépendance intérieure, métaphysique, de l’âme, l’amènent à placer la 

libre individualité et sa protection au cœur de ce que doivent être les préoccupations en vue de 

définir de justes institutions. Quant au second, il s’exprime avant tout dans son autre farouche 

opposition : aux désastreuses séquelles léguées en France par le jacobinisme puis le 

bonapartisme. 

Ne se pourrait-il finalement pas que l’exceptionnelle personnalité de Germaine de Staël et donc 

son talent à faire émerger puis passer les idées, à mettre en relation les meilleurs esprits et à les 



stimuler, représente l’essentiel de l’incontestable part qu’elle a prise dans la maturation du 

libéralisme dans l’Europe à l’orée du XIXe siècle [2] ? 

Il — Benjamin Constant : figure canonique de l’individualisme libéral 

Né en 1767 à Lausanne (non loin de… Coppet !) et issu d’une famille protestante de petite 

noblesse aux ancêtres expulsés de France lors des persécutions religieuses du XVIIe siècle, 

Benjamin Constant de Rebecque ne deviendra Français qu’en 1798. Ses années de formation 

se passent à l’Université d’Erlingen en Allemagne, puis à celle d’Édimbourg (1783-1785). Ce 

nomadisme précoce et le contact des Lumières écossaises impriment en lui un cosmopolitisme 

et donc une distance foncière à l’État, un scepticisme et une ouverture au libre marché orientant 

sa trajectoire de penseur dans le sens d’un libéralisme « en tout ». 

C’est en 1794 qu’il fait la connaissance (décisive) de Germaine-Minette-Biondetta avec 

laquelle il entretiendra une relation amoureuse animée et… intermittente jusqu’en 1807 (peu 

après leur rupture, il épouse Charlotte de Hardenberg, qu’il vient de retrouver). Et c’est donc 

en étroite connivence intellectuelle avec Mme de Staël — qu’il influence lorsqu’elle écrit Des 

circonstances actuelles —qu’il élabore ses premiers ouvrages : De la forme du gouvernement 

actuel de la France (1796) et Des réactions politiques (1797). Un peu plus tard, en 1806, c’est 

à Coppet qu’il achève de rédiger la première version (et la plus riche) de sa grande œuvre de 

philosophie politique, les Principes de politique applicables à tous les gouvernements — non 

publiée alors. Incontestablement, le libre commerce des idées et la disponibilité d’esprit 

dispensés par le séjour à Coppet ont été une condition de possibilité de la formulation de cette 

matrice de la pensée de Constant. Mais c’est sa pensée propre qu’il y expose, et non le résultat 

d’une alchimie intellectuelle groupale… 

Même si la maturation de ses autres grands textes philosophico-politiques s’ébauche alors, 

ceux-ci ne prennent leur véritable sens et leur forme achevée que dans l’après « Coppet », 

période également ponctuée par la publication de ses quelques œuvres de fiction littéraire : Le 

cahier rouge et Cécile en 1811, et surtout Adolphe en 1814 (adapté au cinéma fin… 2002). 

L’approfondissement de son indéfectible engagement libéral s’exprimera ainsi successivement 

en 1814 (décidément année faste et féconde !) avec la publication de De l’esprit de conquête et 

de l’usurpation — où il est le premier en date à stigmatiser l’esprit de ce que Spencer nommera 

ultérieurement les « sociétés militaires », et des Réflexions sur les constitutions et les 

garanties ; puis, en 1815, de la version remaniée, et seule alors divulguée, des Principes de 

politique, et, en 1819, du texte de sa célébrissime conférence prononcée à l’Athénée royal de 

Paris sous le titre De la liberté des Anciens comparée à celle des Modernes. Les années 1822-

1824 verront paraître d’abord le Commentaire sur l’ouvrage de Filangieri, celui des livres de 

Constant qui reste paradoxalement le plus méconnu, au point de n’avoir été réédité que tout 

récemment [3] ; or c’est là que le libéralisme intégral de l’auteur prend sa tournure la plus 

explicite, puisqu’il y prône une totale liberté de l’économie. Dans les mêmes années paraît 

aussi De la religion, son autre grand œuvre, commencée depuis longtemps, où sa prédilection 

pour la religion intérieure s’accompagne d’un très libéral anticléricalisme. Enfin, presque à titre 

de testament intellectuel, puisque Constant disparaît l’année suivante, les Mélanges de 

littérature et de politique de 1829, qui rassemblent des textes variés, introduits par une éclatante 

profession de foi libérale : 

« J’ai défendu quarante ans le même principe, liberté en tout, en religion, en philosophie, en 

littérature, en industrie, en politique : et par liberté, j’entends le triomphe de l’individualité, 

tant sur l’autorité qui voudrait gouverner par le despotisme, que sur les masses qui réclament 

le droit d’asservir la minorité à la majorité. » 



On retiendra aussi que cette forte production théorique est allée de pair (sauf empêchement 

majeur pour cause d’exil…) avec un goût prononcé pour une active participation à la vie 

politique, sinon aux jouissances du pouvoir : Constant est membre du Tribunat de 1799 à 1802, 

il se rallie brièvement à Napoléon pendant les « Cent-Jours » en 1815 après avoir recherché les 

faveurs de… Metternich, et devient plusieurs fois parlementaire d’opposition sous la 

Restauration. 

Depuis qu’à partir de 1980 (date des premières rééditions d’importance et récentes de son 

œuvre) il est heureusement devenu l’objet d’un intérêt intellectuel significatif, Constant a été 

malencontreusement décrit comme le penseur inspiré de l’ « autonomisation du social » (M. 

Gauchet) ou réduit à l’état de père fondateur de la démocratie (T. Todorov). Contre ces lectures 

biaisées ou réductrices qui minorent ou ignorent et son approche foncièrement individualiste et 

son rôle capital de penseur du libéralisme, il convient maintenant de pointer ce qui, sur le plan 

théorique, fait de lui le plus parfait, précoce et original interprète de l’individualisme libéral 

qu’on puisse imaginer. Celui qui a su intégrer « libéralisme politique » et « libéralisme 

économique » (si tant est qu’on puisse valablement les séparer !), jouissance privée et esprit 

public. 

S’il est un concept cardinal qui ordonne toute sa pensée et lui donne son sens fort, c’est bien 

celui d’ « indépendance individuelle », qui renvoie à la fois à un fait nouveau et à la valeur 

suprême de la modernité : une expression récurrente qui scande aussi bien De la liberté des 

Anciens que de nombreux passages de De l’esprit de conquête et des Principes de politique 

— ou surgit même dans son Journal en tant qu’idéal personnel. Ce primat s’inscrit au cœur de 

l’antithèse paradigmatique qui lui fait opposer l’individualiste liberté des Modernes à celle des 

Anciens (modèle Sparte), fondée sur la participation obligatoire au collectif de la Cité, et que 

les révolutionnaires jacobins (héritiers de Rousseau) ont artificiellement tenté de restaurer et 

d’imposer par la violence en la baptisant « souveraineté du peuple ». 

En la jouissance privée comme politique de cette indépendance individuelle s’exprime de 

manière privilégiée le droit naturel de l’individu. Benjamin Constant se situe en effet dans la 

tradition du jusnaturalisme moderne ouverte par Locke puis précisée par Turgot et Paine. La 

protection de ce droit naturel décliné en droits individuels égaux implique une priorité absolue 

du juste sur l’utile. Commentant un ouvrage de Charles Dunoyer, Constant réaffirme avec force 

(écho de Coppet…) que la recherche d’utilité ou la poursuite pure de l’intérêt particulier ne 

sauraient en aucune façon constituer des principes régulateurs pour une société de liberté. Seul, 

leur encadrement par le respect du droit naturel d’autrui peut leur conférer de la légitimité. 

Assez étrangement, cependant, il place le droit de propriété hors du champ des droits naturels, 

pour n’y voir que le fruit d’une « convention utile ». Cette exclusion assez peu compréhensible 

et qui frôle l’incohérence est, d’un point de vue libéral, compensée par une remarquable 

clairvoyance au sujet des menaces qui peuvent peser sur les vrais droits individuels. Car l’auteur 

des Principes de politique et du Commentaire sur l’ouvrage de Filangieri est sans doute 

historiquement le premier penseur (forcément libéral…) à avoir anticipé la future perversion de 

ces droits en certains « droits sociaux » qui les contredisent totalement par leur caractère 

redistributeur/spoliateur. Une dérive provoquée par l’intrusion croissante d’une étatiste 

législation omnipotente visant, au nom d’un soi-disant « intérêt général », à étroitement 

contrôler et réglementer l’activité économique des individus. Ainsi dénonce-t-il, dans 

les Principes, 



« ces droits sociaux, opposés aux droits individuels, ces axiomes de souveraineté illimitée, ce 

despotisme de la volonté prétendument générale, enfin ce pouvoir populaire sans borne… » 

(XVII, chap. 2), 

tandis que, dans le Commentaire, il souligne qu’ 

« étendre sur tous les objets la compétence de la loi, c’est organiser la tyrannie […]. Si c’est 

la législation qui fixe les droits de chaque individu, les individus n’ont plus que les droits que 

la législation veut bien leur laisser… ». 

Contre la définition despotique de l’intérêt général qui s’est ultérieurement imposée en France, 

Constant en propose une autre, lumineuse et éminemment libérale : 

« Qu’est-ce que l’intérêt général, sinon la transaction qui s’opère entre tous les intérêts 

particuliers ? […] L’intérêt général est distinct sans doute des intérêts particuliers, mais il ne 

leur est pas contraire » (Principes, XV). 

L’actuelle vulgate tendant à présenter B. Constant exclusivement en libéral « politique » relève 

en conséquence d’une pure et simple falsification de sa pensée et de la fable mystificatrice. 

Dans tous ses ouvrages théoriques, il se prononce explicitement, fréquemment et 

vigoureusement en faveur de « la liberté de l’économie », « la liberté du commerce » ou « la 

liberté de l’industrie », c’est-à-dire du libre marché. Et il n’hésite pas à se rallier au principe du 

« laissez-faire ». Insistons-y : 

« Il suffit de laisser chaque individu parfaitement libre dans l’usage de ses capitaux et de son 

travail. Il distinguera mieux qu’aucun gouvernement le meilleur emploi qu’il peut en faire. […] 

Laisser faire est tout ce qu’il faut pour porter le commerce au plus haut point de prospérité. 

[…] Il existe une cause éternelle d’équilibre entre le prix et la valeur du travail, une cause qui 

agit sans contrainte, de manière à ce que tous les calculs soient raisonnables, et les intérêts 

contents. Cette cause est la concurrence. Mais on la repousse. On met obstacle à la concurrence 

par des règlements injustes… », 

écrit-il dans les Principes ; tandis que, dans le Commentaire, il soutient que 

« lorsqu’il n’y a pas, de la part du gouvernement, d’action vicieuse, les productions sont 

toujours dans une proportion parfaite avec les demandes. […] Les richesses se distribuent et 

se répartissent d’elles-mêmes dans un parfait équilibre quand la division des propriétés n’est 

pas gênée et que l’exercice de l’industrie ne connaît pas d’entraves. […] Toutes les fois qu’il 

n’y a pas nécessité absolue, que la législation ne peut pas intervenir sans que la société soit 

bouleversée… il faut que la loi s’abstienne, laisse faire et se taise ». 

On trouverait bien d’autres occurrences allant dans le même sens — y compris dans De l’esprit 

de conquête et les Mélanges… 

Constant pourrait paraître ne pas proposer là d’analyse originale. Écrivain et certes pas 

« économiste », il se limiterait à faire écho aux thèses de son contemporain J.-B. Say en 

condensant ses thèses et en les énonçant avec plus de limpidité. Mais à y bien regarder, on 

s’aperçoit qu’il y a dans ses propos économiques une réelle innovation théorique, à laquelle il 

a été déjà fait allusion plus haut : un précoce (bien avant Bastiat !) et prémonitoire repérage de 

la menace destructrice que fait (et fera) peser sur la prospérité toute intervention de l’État 

tendant à soumettre la liberté d’entreprendre, d’échanger et de concurrencer à un carcan de 

réglementations et de taxations (une préoccupation bien étrangère à l’ « esprit de Coppet » !). 



Libéral pleinement acquis au libre-échange et au laissez-faire économique ainsi qu’à la 

légitimité des « jouissances privées », Constant n’en dénie pas pour autant l’importance capitale 

de la participation des libres individus à la vie publique ni la nécessité politique d’un État 

exclusivement voué à protéger la liberté individuelle. Que ce soit dans les Principes : 

« En éducation comme en tout, que le gouvernement veille et qu’il préserve. Qu’il écarte les 

obstacles, qu’il aplanisse les chemins » 

ou dans La liberté des Anciens… : 

« Le danger de la liberté moderne, c’est qu’absorbés dans les jouissances de notre 

indépendance privée, et dans la poursuite de nos intérêts particuliers, nous ne renoncions trop 

facilement à notre droit de partage dans le pouvoir politique. […] Pourrions-nous être 

[heureux] par des jouissances, si ces jouissances étaient séparées des garanties ? Où 

trouverions-nous ces garanties si nous renoncions à la liberté politique ? », 

il précise clairement que le primat de l’indépendance individuelle ne relègue pas mais, au 

contraire, appelle un intérêt actif pour la chose publique (le choix du gouvernement 

représentatif, expression même de la démocratie) et la liberté politique constitutionnellement 

garantie. Bonheur privé et prospérité économique exigent, pour être assurés, des individus-

citoyens qui soient en même temps attentifs à ne pas se laisser passivement absorber dans la 

jouissance de leurs droits (anticipation de Tocqueville, cette fois-ci !), donc à préserver, 

contrôler et vivifier les instances politiques qui peuvent seules en régler l’usage responsable. 

Benjamin Constant s’avère bien ainsi être un libéral « en tout », un libéral 

économique et politique, conscient que tout passe d’abord par le respect et le développement 

des droits de la libre individualité responsable d’elle-même. Il est sans doute l’homme qui, dès 

le début du XIXe siècle, a le plus contribué à fonder les soubassements et l’armature théorique 

de l’édifice du libéralisme classique [4]. 

III — Le « cas » Sismondi 

Dernière des grandes figures intellectuelles des familiers de « Coppet », Jean-Charles Sismonde 

de Sismondi (1773-1842) pose un épineux problème aux historiens du libéralisme. Né à 

Genève, réfugié en Angleterre puis en Italie en raison de l’occupation de la Suisse par les armées 

révolutionnaires françaises, il arrive en France et commence à fréquenter les salons de Mme de 

Staël en 1800 : comme Schlegel, il en sera un fidèle jusqu’à la fin. Peu de temps après son 

irruption, il publie deux ouvrages d’économie (Tableaux de l’agriculture toscane, 1801 ; De la 

richesse commerciale ou principes d’économie politique appliqués à la législation du 

commerce, 1803) d’inspiration « smithienne » — donc libérale — expressément revendiquée, 

qui lui assurent d’emblée une certaine renommée. Il ne cessera d’ailleurs jamais d’invoquer le 

patronage d’Adam Smith (qu’il admire) — même lorsqu’il fera paraître, en 1819, ses Nouveaux 

principes d’Économie politique (« Les principes d’A. Smith m’ont constamment servi de 

guides », écrit-il dans l’Avertissement de la première édition…). 

Le problème de l’inclusion de Sismondi dans le panthéon libéral ne se pose qu’à compter de 

cette publication décisive, postérieure à « Coppet ». Dans cet ouvrage, en effet, il développe 

des thèses qui sont en franche rupture avec plusieurs des postulats définissant l’orthodoxie des 

libéraux « économiques », soit l’ « Économie politique » d’orientation laissez-fairiste (Turgot, 

Say, Constant…). Non content d’y contester l’idée d’une harmonie naturelle émergeant 

spontanément du libre jeu des intérêts particuliers (pour lui, ce n’est là qu’un conte de fées qui 



transfigure abusivement une réalité beaucoup plus complexe et ambiguë, voire tragique), il 

constate et déplore qu’en fait, sous le règne du laissez-faire, il n’y a pas vraiment de liberté 

économique pour tous. Le libre marché n’harmonise nullement des intérêts qui s’y révèlent au 

contraire en conflit, dans un contexte d’asymétrie des forces en présence. Selon lui, le jeu de la 

concurrence illimitée se fait au détriment des salariés, qui sont réduits, même en dehors des 

crises (celle dont il est le contemporain joue pour lui le rôle d’un véritable révélateur qui le tire 

de son « sommeil dogmatique »), à survivre dans l’insécurité et à se résigner à des salaires 

spoliateurs. Cette atteinte à la liberté économique des « prolétaires » (il est le premier à utiliser 

ce terme dans son sens moderne), il l’attribue aux motivations de nature chrématistique qui se 

donnent libre cours chez les plus riches et les plus forts économiquement (rien d’étonnant, du 

coup, à ce que Marx, qui qualifie Sismondi de… « socialiste petit-bourgeois », se soit volontiers 

inspiré et recommandé de lui !). Dans l’avant-propos de la seconde édition des Nouveaux 

Principes, il se refuse donc à « réduire l’Économie politique à la maxime la plus simple et en 

apparence la plus libérale du “laissez-faire, laissez-passer” » — ce qui peut suggérer qu’il pense 

défendre une autre conception de ce qui est « libéral »… 

Mais il ne s’agit pas pour lui de résoudre cette question sociale, pour la première fois formulée 

avec autant d’acuité, en renonçant aux principes du libre-échange et du droit de propriété privée. 

Et il écarte toute intervention directe de l’État dans l’économie. Son propos est d’assurer 

concrètement la liberté et la prospérité de tous en étendant l’idée libérale de garantie au-delà du 

seul champ politique : aux conditions sociales de vie des plus modestes. Cela par le biais d’une 

législation garantissant à tous l’accès à la meilleure éducation possible et favorisant la 

participation des salariés aux résultats des entreprises (avec, à la clé, de meilleurs salaires), tout 

en leur permettant de pouvoir devenir plus facilement, à leur tour, des entrepreneurs. Dans cette 

perspective, écrit-il, 

« nous regardons le gouvernement comme le protecteur du faible contre le fort, le défenseur de 

celui qui ne peut se défendre lui-même et le représentant de l’intérêt permanent, mais calme, 

de tous contre l’intérêt temporaire mais passionné de chacun ». 

Cette volonté de faire intervenir la puissance publique pour réduire une trop criante inégale 

distribution des richesses et garantir les bénéfices du progrès à tous expulse-t-elle Sismondi 

hors de la tradition libérale ? Assurément oui, si l’on identifie totalement le libéralisme au pur 

laissez-faire économique. Mais, malgré la lourde responsabilité qu’il a prise d’ouvrir la porte à 

des interventions étatiques en expansion continue (ce que précisément redoutait et dénonçait 

son ami Benjamin…), ce n’est pas complètement vrai, si l’on tient compte du fait que Sismondi, 

à l’inverse des socialistes, préconise le maintien du libre-échange et du droit de propriété privée, 

et si l’on se souvient que, dans ses Recherches sur la constitution des peuples libres (1836), il 

récuse la tyrannie des majorités au nom du respect du pluralisme. Pour lui comme pour Staël et 

Constant, les garanties constitutionnelles de la liberté individuelle sont autant d’impératifs 

politiques catégoriques : il demeure une dose certaine de libéralisme chez un tel homme… 

Depuis 1804, et surtout de 1805 à 1807 (année de la rupture entre Germaine et Benjamin), 

pendant donc trois années au grand maximum, entrecoupées, de plus, d’escapades individuelles 

ou collectives, Mme de Staël, Benjamin Constant et Sismonde de Sismondi ont, à Coppet et 

dans le souvenir très vivant des enseignements de Necker, dialogué, débattu et échangé des 

idées — muant ce lieu inspiré en un « bouillon de culture » libérale. Mais chacun avec une forte 

originalité qui les a engagés dans des trajectoires intellectuelles assez dissemblables. Des trois, 

c’est Constant qui s’impose de loin comme ayant été celui qui a le plus contribué à faire prendre 

sa consistance idéologique au libéralisme en fin de gestation. Cette disparité rend difficile de 

parler d’un « groupe », ici tellement à géométrie variable et à cohésion floue. Comme, par 



ailleurs, d’autres non moins éminents esprits européens et contemporains ayant beaucoup 

compté dans l’histoire du libéralisme — J.-B. Say, Daunou, Destutt de Tracy, Humboldt… — 

n’ont pas pris part aux réunions de Coppet, il est non moins difficile d’y voir la matrice de toute 

la pensée libérale européenne. Celle-ci avait en outre largement commencé sa montée en 

puissance théorique à la fin du siècle précédent avec Smith, Turgot, Dupont de Nemours, Paine, 

etc. 

Le cercle de Coppet aura donc plutôt été, un temps, l’un des multiples foyers et relais par le 

biais desquels la philosophie libérale s’est affirmée comme une force intellectuelle de premier 

plan. Ainsi relativisé et démythifié, on lui reconnaîtra d’avoir exercé une féconde influence 

dans la diffusion de certaines idées libérales (avant tout le constitutionnalisme). Et l’on retiendra 

que c’est probablement à l’ « esprit de Coppet » que B. Constant doit pour une bonne part d’être 

devenu ce qu’il a été. 

 
* Extrait de Histoire du libéralisme en Europe édité par Philippe Nemo et Jean Petitot aux 

éditions des Presses Universitaires de France. L’ouvrage recueille les travaux d’un séminaire 

co-organisé par le Centre de recherche en Philosophie économique (CREPHE) de l’ESCP-EAP 

et le Centre de recherche en Épistémologie appliquée (CREA) de l’École Polytechnique, auquel 

ont participé plusieurs dizaines de chercheurs venant de huit pays. Philippe Nemo est professeur 

à l’ESCP-EAP et directeur du CREPHE, Jean Petitot est directeur d’études à l’École des Hautes 

Études en Sciences Sociales et directeur du CREA. 

[1] Sur le « Groupe de Coppet », on lira avec profit Coppet, creuset de l’esprit libéral, sous la 

dir. de L. Jaume, Economica, 2000. 

[2] Sur la contribution théorique de Mme de Staël en relation avec le « groupe de Coppet », 

voir de L. Jaume, L’individu effacé, Paris, Fayard, 1997. 

[3] Paris, Les Belles Lettres, 2004. 

[4] Le meilleur ouvrage paru au sujet du libéralisme de B. Constant est sans conteste celui de 

Stephen Holmes, Benjamin Constant et la genèse du libéralisme moderne, Paris, PUF, 1994. 

 


	Le Groupe de Coppet. Mythe et réalité. Staël, Constant, Sismondi

