
Benjamin Constant. Par Ralph Raico 
Marc Lassort 

23 novembre 2010 

 

Tous ceux qui cherchent une philosophie politique solide doivent étudier Constant. Par Ralph 

Raico. 

Traduit par l’Institut Coppet 

« Il aima la liberté comme les autres hommes aimèrent le pouvoir » tel fut le jugement porté 

sur Benjamin Constant par l’un de ses contemporains. En effet la préoccupation permanente de 

ce penseur, à la fois comme écrivain et comme homme politique, a été la réalisation en France 

et dans d’autres pays d’une société libre. A une époque où le modèle classique du libéralisme 

se répand largement en Europe (dans la deuxième et troisième décennie du 19ème siècle), 

Constant partage avec Jeremy Bentham l’honneur d’être le principal défenseur d’une nouvelle 

philosophie économique. Mais ce n’est pas seulement pour son amour désintéressé de la liberté, 

ni pour son importance historique que Constant mérite d’être reconnu : en effet son œuvre 

gagnerait à être étudiée par tous ceux qui cherchent une philosophie politique permettant 

d’éviter les erreurs à la fois de certains libéraux du 18e siècle et du conservatisme du 19e siècle 

en général. 

Bien qu’à son époque, il était l’orateur libéral le plus célèbre sur le continent, Constant n’a 

jamais été très reconnu dans le monde anglo-saxon, et ce, encore aujourd’hui. Aussi faudrait-il 

rappeler les faits marquants de sa carrière. 

Biographie 

Il est né près de Lausanne, en Suisse, en 1767, de descendant de huguenots qui avaient fui la 

France après la révocation de l’Édit de Nantes. Peu de choses sont à noter sur son éducation, à 

l’exception du fait qu’il reçut une éducation cosmopolite, fit des études à l’université 

d’Erlangen et d’Edimbourg, cette dernière étant alors un bastion du parti Whig, il eut des 

professeurs comme Adam Smith et Adam Ferguson. Constant est très tôt attiré par la vie 

parisienne, et entre dans le monde des salons peu avant le début de la Révolution. Il s’abrite en 

Allemagne jusqu’à la chute des Jacobins, et fait son retour en 1795, et dès lors étroitement 

associé à Mme de Staël, il commence une vie de pamphlétaire politique. Un bref passage en 

tant que membre du Tribunat sous Napoléon prend vite fin lorsque cet organisme émit une 

demande un peu trop pressée concernant la participation de l’assemblée législative dans 

l’élaboration des lois. Constant et ses amis sont purgés, Napoléon se plaignant de la tendance 

des «métaphysiciens» de l’assemblée de lui mettre systématiquement des bâtons dans les roues. 

Il s’en est suivi une période de forte opposition à Bonaparte. A cette époque, Constant a 

composé son De l’esprit de conquête et de confiscation, [2] qui démontre à quel point les 

objectifs et les méthodes de Napoléon allaient à l’encontre de l’esprit du nouveau monde 

bourgeois. Cependant lors des Cent-Jours (1815), Constant rallia Napoléon supposant que le 

grand général serait désormais contraint de se présenter comme un monarque constitutionnel. 

C’est à ce moment que Constant a rédigé la constitution en vertu de laquelle Napoléon a 

gouverné. Après Waterloo et la restauration des Bourbons, Constant rejoint l’opposition 



libérale, siège à la Chambre des Députés et se montre un brillant porte-parole. Ce fut au cours 

de cette période que ses idées eurent la plus grande influence. Dans le même temps il jouissait 

d’une grande popularité en Europe. Il meurt en 1830, peu après l’avènement de la Monarchie 

de Juillet. 

Deux faits importants concernant Constant méritent d’être ici mentionnés. Tout d’abord il 

occupe une place honorable dans l’histoire de la littérature française, principalement grâce à 

son court roman, Adolphe. D’autre part, tout comme le héros de son œuvre, son intelligence 

était douloureusement introspective. Ses problèmes psychologiques et émotionnels ont fourni 

le contenu de la plupart des études sur Constant qui ont paru jusqu’à présent. Bien qu’il soit 

probable que ces aspects de sa personnalité aient eu une certaine influence sur sa pensée 

politique et sociale, cette dernière est en fait trop complexe pour s’expliquer ainsi. 

« La France avec l’Angleterre et l’Écosse, a contribué plus que toute autre nation à la 

théorisation, si ce n’est à la pratique, de la liberté. » 

Dans cette génération de grands libéraux français, qui voit le jour au deuxième tiers du 18ème 

siècle avec Montesquieu, Constant s’impose comme un penseur majeur. Cette circonstance 

temporelle est importante pour comprendre le développement de ses idées politiques, Constant 

ayant tendance à prendre des positions politiques différentes de celles de ses prédécesseurs 

libéraux. Ce constat est limpide notamment dans son attitude envers le pouvoir exécutif 

centralisé. 

Turgot et les physiocrates, par exemple, avaient défendu l’extension du pouvoir de l’Etat dans 

l’intérêt de la «réforme». Ces libéraux ont constaté que la vie économique de la France était 

paralysée par les corporations et par un règlement trop changeant des activités marchandes ; par 

l’acquisition de noblesse par naissance, par une vie intellectuelle pauvre et sujette à censure, en 

effet les élites (Sorbonne, noblesse de cour…) détenaient un pouvoir de censure sur les livres. 

Les libéraux pensaient alors nécessaire l’action d’un pouvoir organisateur et puissant qui 

mettrait un terme aux influences néfastes et partisanes de tous ceux ayant intérêt à la servitude. 

Pour cette raison, les philosophes (libéraux, et de sensibilité libérale) se sont passionnés pour 

le concept de « despotisme éclairé » en vogue même chez certains dirigeants de l’époque. C’est 

aussi la raison qui a mené presque tout le parti philosophique à soutenir sans réserve Louis XV 

dans sa suppression des Parlements, puisque ces juridictions constituaient un frein au pouvoir 

du roi. Une telle faveur accordée par des philosophes à cette action arbitraire serait difficile à 

comprendre autrement. [3] 

Cependant, avec les bouleversements de la Révolution, la plupart des institutions de l’Ancien 

Régime qui bénéficiaient (avec l’accord du gouvernement) de privilèges, ont été balayées. La 

liberté d’entreprendre est dès lors accordée à tous ; les protestants et les francs-maçons n’ont 

plus à craindre l’emprisonnement pour leurs convictions. Le garant de toutes les libertés 

individuelles est devenu le gouvernement lui-même. La noblesse, l’Église, les guildes et les 

autres privilégiés qui contrariaient le fonctionnement libre de la société quittent la scène, et avec 

ce vide créé par leurs disparitions, l’individu et l’Etat se retrouvent seuls face à face pour la 

première fois. 

A partir de ce moment là, l’attitude des libéraux envers l’Etat se modifie. Alors que les libéraux 

français du passé y avaient vu un moyen pour l’établissement de la liberté, moyen sans danger 

pour la réalisation de certaines valeurs « philosophiques », Constant commence à pointer du 

doigt une série de menaces contre la liberté individuelle. Le gouvernement est dénoncé comme 

« l’ennemi naturel de la liberté » ; les ministres, quels que soient leurs partis, sont par nature, 



« les adversaires éternels de la liberté de la presse », enfin les gouvernements sont soupçonnés 

de se servir de la guerre comme d’ un « moyen d’accroître leur autorité ». Nous assistons là 

aux débuts du libéralisme classique qui se manifeste notamment par une hostilité à l’étatisme, 

position qui tranche avec l’attitude ambiguë du 18ème siècle, et qui sera le trait principal de 

cette école de pensée jusqu’à nos jours [4]. 

L’éthique sociale 

Un autre point d’achoppement entre les libéraux de l’Ancien Régime et ceux de l’époque de 

Constant réside dans l’éthique de l’organisation sociale. À cet égard, les philosophes du 18ème 

siècle avaient anticipé l’idée centrale de Bentham, un quasi-contemporain de Constant. Alors 

que des auteurs libéraux comme Mercier de la Rivière et Du Pont de Nemours, se fondaient 

exclusivement sur une éthique utilitariste (tout comme Bentham), Constant s’appuie sur des 

conceptions plus élevées. Cela doit être souligné, puisque beaucoup d’historiens du libéralisme 

– à la fois les conservateurs et les libéraux de gauche modernes – ont souvent raisonné comme 

si l’utilitarisme avait été historiquement la seule base philosophique du libéralisme. Ce n’était 

pas le cas avec certains libéraux des plus éminents, dont Constant, qui a catégoriquement rejeté 

l’utilitarisme : 

« Est-ce si vrai que le bonheur – quel qu’il soit – soit la fin unique cherchée par l’homme? Si 

oui, alors notre route serait étroite, et notre destinée pas très élevée. Il n’y a pas un de nous qui 

serait heureux, s’il voulait bien restreindre ses facultés morales, rabaisser ses désirs, cesser 

son activité et toute émotion généreuse, devenant ainsi une brute,… Ce n’est pas pour le 

bonheur seul que la destinée nous appelle, c’est pour l’auto-perfectionnement. [5] » 

Ainsi, Constant énonce que les finalités éthiques de la réalisation d’un système de liberté ne 

résident pas dans la maximisation du bonheur, mais dans le développement et l’enrichissement 

de la personnalité. Ce point de vue rejoint l’humanisme en vogue alors en Allemagne, et était 

peut-être, dans le cas de Constant, explicable par son goût pour la philosophie kantienne, et par 

l’influence de ses nombreux amis allemands, dont Schiller Wilhelm von Humboldt . 

Permettre la plus large sphère possible de développement individuel signifie, pour Constant, de 

restreindre l’action gouvernementale aux plus étroites limites possibles : 

« Lorsqu’il n’y a pas de nécessité absolue de légiférer et que la société n’est pas menacée d’être 

renversée, et à chaque fois, que la législation n’apporte qu’ une amélioration hypothétique, elle 

doit alors s’abstenir, laisser faire, et garder le silence [6]. » 

On parvient à la même conclusion via une autre ligne de raisonnement. Pour que l’activité 

individuelle subisse une atteinte, il faut que le jugement individuel cède la place à l’avis du 

gouvernement. Or, peu importe avec quelle ténacité les partisans de l’action de l’État 

s’accrochent à des termes abstraits, en dernière analyse, leur programme appelle au 

remplacement du jugement individuel par l’avis de représentants du gouvernement, et cet aspect 

du problème peut être résumé par la question suivante: y a-t-il de bonnes raisons de supposer 

que les fonctionnaires du gouvernement prendront en règle générale des décisions plus 

intelligentes en matière de législation, que les personnes concernées ? Constant croit que la 

réponse est négative, et développe une analyse intéressante des inconvénients de la prise de 

décision par le gouvernement [7]. 

En premier lieu, les représentants du gouvernement sont vraisemblablement choisis, 

directement ou indirectement, par les personnes mêmes qu’ils sont censés diriger, il est donc 



peu probable que leurs actions avantageront la société dans son ensemble. En fait, les 

fonctionnaires vont probablement partager les préjugés et les points de vue restreints d’une 

majorité relativement peu éclairée, plutôt que les valeurs et la pensée de la minorité progressiste 

et innovante. 

En outre, Constant a fait la liste de certains autres éléments indésirables : 

1. Les erreurs dans la législation ont des effets qui se propagent dans toute la société, tandis que 

les erreurs des individus sont limitées dans leurs conséquences à un cercle beaucoup plus 

restreint; 

2. Les effets de lois erronées ne tomberont pas sur le législateur, qui a donc moins d’intérêt à 

les corriger (peu d’intérêt en proportion de leurs mauvais effets) qu’un citoyen qui en subira les 

conséquences ; 

3. Le fait que le législateur soit éloigné des effets de son action augmente le temps nécessaire 

pour la modifier si elle s’avère néfaste, bien plus que dans un cas restreint à la seule initiative 

individuelle ; 

4. Etant donné que les législateurs sont en permanence jugés par des observateurs hostiles, la 

modification des erreurs implique une perte de prestige, et s’avère ainsi difficile ; 

5. Enfin, légiférer systématiquement a le défaut de toutes les décisions collectives: c’est un « 

compromis entre les préjugés et la vérité, entre les intérêts et le principe », alors que les 

décisions prises par les individus ont davantage de chance d’être plus « pures » à cet égard. 

Ainsi, conclut Constant, bien que dans un régime de laissez-faire, nous devions renoncer à de 

nombreuses actions providentielles de la part de l’Etat, les coûts des erreurs dans la législation 

sont si grands que, au final, le sacrifice vaut la peine. 

Le domaine de la liberté individuelle est ainsi délimité par un système de droits comprenant les 

critères chers aux libéraux classiques: la liberté personnelle (y compris l’abolition de 

l’esclavage des Noirs et de toutes les autres formes de servitude involontaire), la liberté de 

religion, la liberté de la presse, la liberté d’entreprendre, etc. 

Constant s’occupait peu des questions économiques. Dans ce domaine, il a été un disciple 

d’Adam Smith et JB Say, tout en affirmant le principe de non-intervention économique dans 

des termes encore plus absolus [8]. 

La philosophie politique 

L’aspect le plus intéressant de la pensée de Constant est sa philosophie politique, et c’est ce que 

nous allons évoquer ici. 

En un sens, sa théorie politique peut être considérée comme une réplique à celle de Jean-Jacques 

Rousseau, dont les idées dans ce domaine avaient une influence croissante à la fin du 18e siècle, 

jusqu’à constituer l’idéologie officielle jacobine et démocratique. Comme Locke, Rousseau 

défendait l’idée de contrat social avec cependant une différence : alors que le philosophe anglais 

se servait de cette notion comme d’une fondation pour les droits civiques, Rousseau préconisait 

l’effacement total de l’individu au profit de la communauté. 



Sans faire de simplification excessive, on peut affirmer que les idées de Rousseau rejoignent le 

système de Hobbes, dans lequel le despote est remplacé par la société et tient lieu de grand 

Léviathan. En effet Rousseau a reconnu les dangers liés au modèle de société qu’il 

recommande, et a estimé que, pour contrebalancer la perte de ses droits, l’individu prendrait 

une part strictement égale aux autres individus dans la détermination et l’exercice de la «volonté 

générale». 

En énonçant l’idée que la vie en société entraîne nécessairement l’aliénation totale des libertés 

individuelles, Rousseau a été l’initiateur de la notion de liberté comme état de soumission égale 

des individus à l’intérêt de la communauté et de participation égale dans l’exercice du pouvoir 

politique. 

Constant était convaincu que cette course à la souveraineté populaire initiée par Rousseau ne 

représentait pas du tout une rupture avec le modèle historique. Car en réalité, les penseurs 

comme Rousseau dénonçaient l’exercice du pouvoir par un homme ou un petit nombre 

d’hommes, mais leur colère était dirigée contre les détenteurs du pouvoir, et non contre le 

pouvoir lui-même. Au lieu de l’abolir, ils ne rêvaient de le déplacer. Ainsi ce qui constituait un 

réel fléau a été considéré comme une conquête [9]. 

Constant admet l’idée de souveraineté du peuple, dans le sens ou l’autorité conférée par le 

peuple est légitime. Mais cette conception de la souveraineté n’implique pas que ceux qui sont 

investis de la souveraineté puissent régner en maître sur les individus. Au contraire, l’auteur dit 

qu’il subsiste dans l’existence humaine une part nécessairement individuelle et indépendante, 

et dont les droits doivent échapper à toute compétence sociale [10]. 

En analysant la conception rousseauiste de la liberté, Constant a saisi l’occasion d’entamer une 

intéressante explication historique de la pensée rousseauiste. Il distingue deux acceptions de la 

liberté : la liberté des anciens et celle des modernes, et affirme que Rousseau, ainsi que les 

Jacobins pendant la Révolution, ont tenté de réintroduire le type de liberté qui existait dans les 

républiques de Antiquité, mais qui pour des raisons historiques, était désormais dépassé. Cette 

analyse peut exiger quelques explications. 

Au 18e siècle, l’engouement pour les penseurs antiques atteint de telles proportions que l’on 

peut parler d’un véritable « culte ». L’image communément admise du citoyen antique 

naturellement austère et vertueux a conduit à se demander si les institutions produites par ces 

anciens pourraient être reproduites en France avec la même réussite. Ce culte atteint son pic 

lors de la Révolution, et en particulier avec le triomphe des Jacobins. 

Or, dans les faits des dizaines de milliers d’innocents ont été envoyés à la mort, des villes ont 

été rasées et des guerres à répétition ont eu lieu, le tout justifié par l’invocation de la notion 

vague, mais surévaluée de la « liberté des Anciens ». Cette acceptation des pires formes de 

tyrannie – allant d’arrestations arbitraires aux procès iniques en passant par la conscription, cet 

« impôt du sang » – aux cris sans doute sincères de « liberté! », a entraîné une grande confusion 

dans les esprits. Les conservateurs en sont souvent arrivés à la conclusion que les excès 

tyranniques étaient en quelque sorte liés à un « excès de liberté », et que dans le futur, la tyrannie 

jacobine pourrait être évitée par une répression impitoyable de toutes les tendances libérales. 

Les deux sens du mot liberté 

Mais, explique Constant, le point crucial dans cette affaire résidait dans les deux sens du mot « 

liberté » : l’acception antique – consistant en la soumission égale des citoyens devant l’État et 



en leur égalité dans les affaires publiques – était parfaitement compatible avec toutes les 

mesures détruisant la seconde espèce de liberté, la liberté moderne. Cette acception dernière 

concernait surtout la vie privée, dans laquelle l’activité politique joue un rôle très subordonné : 

« Informez-vous, tout d’abord, messieurs, sur ce que de nos jours, un Anglais, un Français, un 

habitant des États-Unis d’Amérique, entend par le mot « liberté ». Cela signifie pour les 

citoyens de ne se soumettre à rien d’autre que la loi, celle-ci garantissant qu’on ne puisse pas 

être arrêté, détenu ou mis à mort, ni maltraité d’aucune façon par conséquence de la volonté 

arbitraire d’un ou plusieurs individus. Cela signifie pour tout le monde le droit d’exprimer son 

opinion, de choisir et d’exercer sa profession; de disposer de ses biens et même d’en abuser; 

d’aller et venir sans avoir à obtenir d’autorisation, et sans avoir à en rendre de comptes. Cela 

signifie pour chaque homme, le droit de s’affilier avec d’autres individus, soit par communauté 

d’intérêts, soit pour consacrer son temps d’une manière plus conforme à ses inclinations et ses 

fantasmes. Enfin, c’est le droit pour chacun d’influencer le gouvernement, soit par la 

nomination de tous ou de certains fonctionnaires, soit par des représentations, des pétitions et 

des demandes[11]. » 

Constant fait quelques observations pour expliquer que la liberté politique ne peut pas 

l’emporter sur les libertés individuelles : 

« Le citoyen le plus obscur de Rome ou de Sparte constituait un pouvoir. Ce n’est plus le cas 

chez le simple citoyen de la Grande-Bretagne ou des États-Unis. Son influence personnelle est 

un élément imperceptible de la volonté générale qui imprime au gouvernement sa direction 

[12]. » 

Même si un tel mode de vie pouvait être désirable, l’homme ne peut se contenter d’être un 

simple animal politique dans le sens proposé par les anciens. Ainsi, la préservation de la liberté 

au sens moderne devient primordiale. 

Rousseau avait fait valoir que, dans un système de peuple souverain, il n’y avait plus besoin de 

garanties contre le pouvoir d’État : puisque le souverain c’est l’ensemble des citoyens, on ne 

saurait imaginer qu’il agirait contre les citoyens. Les failles de ce raisonnement assez simpliste 

en ont été mises en lumière par Constant : 

« Dès que le souverain fait usage de la force dont il dispose, c’est à dire, dès qu’il est nécessaire 

de procéder à une intervention pratique de l’autorité, on constate que le souverain ne pouvant 

pas exercer le pouvoir lui-même, il délègue celui-ci …. L’emploi de la force est alors 

nécessairement à la disposition d’un individu ou de quelques individus, qui agissent dans le 

nom de tous [13]. » 

A une époque ou la démocratie moderne en était à ses balbutiements, Constant a insisté sur une 

vérité que les démocrates doctrinaire de l’école rousseauiste avaient tendance à négliger : «Les 

gens qui peuvent faire tout ce qu’ils souhaitent sont aussi dangereux, voire plus dangereux 

qu’un tyran, car il est certain qu’une tentation tyrannique plane sur ces droits accordés au 

peuple. »[14] 

Les pires outrances de la Terreur peuvent être considérés comme une application logique des 

principes de Rousseau, et « le contrat social, si souvent associé à la liberté, s’avère l’auxiliaire 

le plus terrible de toute forme de despotisme. » 



Après avoir établi la nécessité de poser des limites au pouvoir de l’État, Constant a dû chercher 

un système de garanties efficaces pour maintenir ces limites. 

Le constitutionnalisme 

Après la Révolution et la période napoléonienne, il est devenu évident que la simple 

proclamation d’une liste des droits ne constitue en aucune façon une garantie suffisante de la 

liberté : 

Toutes les constitutions qui ont été données à la France ont toutes accordé la liberté 

individuelle, et sous l’empire de ces constitutions, la liberté individuelle a été systématiquement 

violée. Une simple déclaration ne suffit pas. Il faut des organismes assez puissants pour 

employer en faveur des opprimés les moyens de défendre leurs droits[15]. 

C’est-à-dire que, pour que les droits individuels ne restent pas lettre morte, certaines 

dispositions institutionnelles doivent être développées et encouragées pour entretenir les 

garanties constitutionnelles. En un sens, tous les critères chers à Constant – du bicamérisme, à 

la liberté de la presse en passant par la propriété privée et la liberté religieuse – peuvent être 

résumés par la nécessité d’édifier des garanties. En général, ces garanties sont de deux sortes : 

il y a celles qui établies par action de l’Etat, et qui ont à voir avec la forme du gouvernement 

lui-même, et il y a celles qui émanent de forces extra gouvernementales qui ainsi limitent 

l’action du gouvernement à une sphère définie. 

En ce qui concerne la première catégorie, la pensée de Constant ne représente pas une 

innovation majeure. Son mérite est d’avoir théorisé une structure performante de l’État libéral, 

à tel point qu’un éminent historien de la philosophie française pourra dire de lui qu’il a « inventé 

le libéralisme. » [16] 

La méthode de limitation du pouvoir central jugée efficace par les libéraux, depuis l’époque de 

Montesquieu, consistait à transformer l’État contre lui-même, par un système de partage des 

pouvoirs. L’auteur de L’Esprit des lois a fait observer que « c’est une expérience éternelle de 

constater que tous ceux qui possèdent le pouvoir tendent à en abuser… Afin que le pouvoir ne 

soit point exercé avec abus, il est nécessaire de faire contrôler le pouvoir par le pouvoir. » 

Si l’augmentation de pouvoir d’un organe de l’État est empêché par la résistance des autres 

organes de l’État, alors on garantit le bien être social des hommes. Car ainsi, la volonté de 

puissance des fonctionnaires de l’État serait dirigée non pas contre les droits du peuple mais 

contre le pouvoir des autres fonctionnaires. 

Par conséquent, le système de freins et de contrepoids ainsi que la répartition des compétences 

ne sont pas ce qu’un auteur social-démocrate a appelé des «artifices, si chers aux libéraux 

[classiques], pour se prémunir contre la possibilité que les gouvernements puissent gouverner 

»; [17], ils sont plutôt des protections contre l’omnipotence de l’État. 

Le système de freins et de contrepoids prôné par Constant, doit intervenir à de nombreux points 

de la structure du gouvernement, à la façon de la Constitution américaine. Dans ce système, 

l’on a un parlement bicaméral, avec une Chambre des pairs sélectionnée indépendamment de 

l’opinion démocratique. Cette institution avait été demandée par le parti libéral modéré dès la 

première année de la Révolution, et un certain nombre d’historiens, y compris Acton, ont vu 

dans le rejet de cette proposition les premiers signes inquiétants des dangers du rousseauisme 

qui devait par la suite aboutir à la Convention. 



Ensuite, Constant recommande de séparer les pouvoirs entre le législatif et les ministères 

(l’exécutif), et entre ces deux branches d’intercaler le pouvoir judiciaire, devant se composer 

de juges inamovibles. Une autre limite au pouvoir du gouvernement central consiste à 

décentraliser aux municipalités et départements certains aspects du pouvoir, mais cette idée n’a 

jamais reçu bon accueil en France, par l’habitude d’un pouvoir monarchique centralisateur [18]. 

Outre la répartition des compétences, une autre garantie politique des droits se trouve dans une 

certaine conception de la représentation populaire au sein du gouvernement. Mais Constant a 

insisté sur la restriction du droit de vote aux seuls détenteurs de droits de propriété. L’efficacité 

de la démocratie à maintenir la liberté devait, pensait-il, s’appuyer sur un droit de vote limité, 

et il s’est montré sceptique quant aux avantages d’un système démocratique plus permissif. Il 

avait vu Napoléon devenir consul à vie et plus tard empereur, sur la base du suffrage universel, 

et il a constaté sous la Restauration, que ce sont surtout les classes prospères et instruites qui 

portaient les idées libérales. Les masses des travailleurs se battaient moins pour l’avènement 

d’un État libéral que pour la préservation de l’ancienne organisation à laquelle ils étaient 

habitués – en fait, c’est la raison pour laquelle le seul groupe important qui avait intérêt au 

suffrage universel à cette époque était une aile du parti réactionnaire [19]. 

Une des principales raisons de la répugnance de Constant à étendre le suffrage s’explique par 

la question de la propriété : 

Si, vous donnez des droits politiques à ceux qui travaillent dans les industries mais ne les 

possèdent pas, alors ces droits, serviront immanquablement pour ce grand nombre à envahir 

les propriétés. Ils entendraient alors l’acquérir par une voie malhonnête, au lieu de suivre la 

bonne voie, celle du travail … [20]. 

Bien que la tentative de limiter le droit de vote semble avoir été peu réaliste, Constant a au 

moins le mérite – comme en témoigne ce passage – d’avoir prévu une des principales 

caractéristiques de la démocratie moderne. 

En plus de la garantie des droits individuels, Constant tenait à certaines garanties 

supplémentaires. L’une des plus importantes était la liberté de la presse : sa fonction étant de 

donner une tribune pour ceux dont les droits ont été violés : 

Tout le monde sait maintenant que la liberté de la presse n’est rien d’autre qu’une garantie 

pour que les actes du gouvernement soient portés à la connaissance du public, et que, sans elle, 

les autorités sont libres d’accomplir leur volonté quitte à entraver la liberté et à placer la vie 

et les biens de tous les Français dans les mains de quelques ministres [21]. 

Il considérait les ministres, quelle que soit leur couleur politique comme les « adversaires 

éternels de la liberté de la presse. » Au cours de sa carrière de député sous la Restauration, 

Constant a inlassablement combattu tous les expédients qu’un gouvernement ingénieux et 

soucieux concevait pour interférer avec cette liberté. Il était considéré comme l’expert 

parlementaire de ce sujet. 

Une idée que semble avoir initié Constant est de se prémunir du despotisme par certaines 

institutions extra gouvernementales permettant de solidariser les citoyens contre l’État dans le 

cas ou, comme au temps de Robespierre, ce dernier deviendrait totalitaire. C’est pour cette 

raison qu’il a sévèrement critiqué l’esprit d’uniformité et la passion insensée pour une 

mathématique « symétrie » qui a inspiré bon nombre de mesures révolutionnaires – dont par 



exemple, selon la suggestion de Sieyès que les régions, ayant remplacé les provinces 

traditionnelles, devraient être désignées par un numéro plutôt que par un nom. 

« Il est à noter », observe Constant, « que l’unité absolue d’action politique n’a jamais trouvé 

plus de faveur que dans une révolution faite au nom des droits de l’homme. » Chaque institution 

se basant sur la loyauté des hommes constituait un ennemi potentiel pour un État visant à un 

contrôle total; cela était particulièrement vrai pour l’option du régionalisme: 

Les intérêts et les souvenirs qui sont nés des coutumes locales contiennent un germe de 

résistance que l’autorité s’empresse d’éradiquer. [22]. 

La religion 

C’est dans cette optique que nous devrions également comprendre l’attitude de Constant envers 

la religion, à laquelle il a consacré de nombreuses années d’études. Ses travaux sur ce sujet ne 

sont plus lus, mais ils ont contribué à forger l’attitude du dix-neuvième siècle, selon laquelle la 

religion n’est plus considérée comme une invention des prêtres(« lorsque le premier valet a 

rencontré le premier imbécile »), mais comme une réponse à un besoin profondément enraciné 

de l’être humain. Les écrivains du siècle des Lumières avaient, à quelques exceptions près, été 

violemment hostiles à la religion organisée en général, et en particulier à l’Église catholique. 

Des penseurs comme Voltaire et Diderot ont explicitement défendu le contrôle de l’Église par 

l’État, croyant que c’était la seule alternative à un contrôle inverse [23]. 

Constant, a toutefois estimé que, dans un contexte de tolérance religieuse, la religion pourrait, 

d’un point de vue strictement politique, remplir le même genre de rôle que le régionalisme. 

C’est pourquoi il met en garde les philosophes contre la tentation de cumuler pouvoir spirituel 

et temporel : 

Quel est le gain si les prétentions spirituelles cèdent la place à l’autorité politique, mais que ce 

pouvoir se sert de la religion comme d’un instrument, et agit donc contre la liberté avec une 

force double? [24] 

Constant rompt avec les Lumières et la Révolution, ainsi il était favorable aux idées avancées 

par les conservateurs comme de Maistre et de Bonald, favorables pour intégrer la notion 

chrétienne du péché originel dans la base théorique d’un système étatique qui maintiendrait un 

contrôle ferme sur la nature humaine. Constant n’a pas jugé pertinente « cette notion bizarre 

selon laquelle il est admis que parce que les hommes sont corrompus, il faut donner à certains 

d’entre eux beaucoup de pouvoir … au contraire, il faut leur donner moins de pouvoir, en 

combinant habilement des institutions se faisant contrepoids pour échapper aux vices et 

faiblesses des hommes » [25]. 

En outre, son respect des aspects traditionnels de la société ne signifie pas, contrairement aux 

écrivains conservateurs de son époque, qu’il en était un défenseur. La pierre de touche était 

pour lui l’emploi de la force dans le cadre du dispositif traditionnel. Il a rejeté à la fois le 

programme de certains révolutionnaires empressés d’utiliser la force pour détruire les traditions 

qui ne remplissent pas leurs critères «philosophiques» de valeurs, et le programme des 

conservateurs, qui généralement recommande l’utilisation du pouvoir d’État pour des emplois 

diamétralement opposés. 

« Si je rejette les améliorations violentes et forcées, je condamne également le maintien, par la 

force, de ce que le progrès des idées tend à améliorer et à réformer »[26]. 



En dernière analyse, Constant a été autant l’adversaire du conservatisme que du système 

jacobin, et ce pour les mêmes raisons : le rejet d’une ingérence étatique sur le jugement privé 

de l’individu. Il est intéressant de noter, à cet égard, que lorsqu’il sera confronté avec les débuts 

du mouvement socialiste, sous la forme du saint-simonisme, Constant les considérera comme 

des réminiscences des sociétés fermées du passé : ils voulaient, dira-t-il, tout simplement être 

papes de l’organisation économique de la société, et prêtres de Memphis et de Thèbes sur la 

vie intellectuelle [27]. 

Benjamin Constant est enfin une réfutation personnifiée du stéréotype du libéral classique 

antireligieux, utilitaire, et fanatiquement démocratique – un stéréotype qui est souvent employé 

par les conservateurs contemporains qui amalgament le libéralisme classique avec le 

radicalisme philosophique. Et pour tous les lecteurs sincèrement intéressés par la découverte du 

libéralisme, les œuvres Constant peuvent être une bonne entrée en matière. 

— 

Source : New Individualist Review, 1961 – //mises.org/daily/4740 

Traduit par l’Institut Coppet 

[1] La biographie la plus complète de Constant en anglais est celle d’Elisabeth 

Schermerhorn,Benjamin Constant: His Private Life and His Contribution to the Cause of 

Liberal Government in France (New York: Houghton Mifflin, 1924). 

[2] Publié à Hanovre, en 1813. Reproduit dans Edouard Laboulaye, éd;. Cours de Politique 

Constitutionnelle (Paris: Guillaumin, 1872), vol. II, p. 129-282. Il y a eu plusieurs traductions 

en anglais de L’Esprit de conquête, ce livre donne un bon exemple de la pensée politique de 

Constant. 

[3] La difficulté de beaucoup de libéraux français à adhérer à un ordre social spontané et non 

orienté a été soulignée par FA Hayek, cf. son essai, « Vrai et faux individualisme », dans 

Individualisme et ordre économique (Chicago: University of Chicago Press, 1948). 

[4] Cf. Michel Henri, L’Idée de l’Etat. 

[5] Cours de Politique Constitutionnelle, vol. ii, p. 559. 

[6] Commentaire sur l’ouvrage de Filangleri (Paris: Dufard, 1824), p. 70. 

[7] Ibid., p. 55-70. 

[8] Ibid., p. 14. 

[9] Cours, vol. i, p. 9. 

[10] Ibid. 

[11] Ibid., vol. ii, p. 541. 

[12] Ibid., p. 545. 

[13] Ibid., vol. i, p. 10-11. 

[14] Ibid., p. 280. 

[15] Ibid., p. 146. 

[16] Emile Faguet, Politiques et moralistes du Dix-Neuvième Siècle (Paris: Société Française 

d’Imprimerie, 1891), p. 255. 

[17] Harry K. Girvetz, L’évolution du libéralisme (New York, Collier, 1963), p. 105. Dans ce 

passage, le professeur Girvetz va jusqu’à inclure la « déclaration des droits ». Comme il 

préfère se considérer comme un « libéral », son livre se révèle être une bonne illustration de 

sa propre thématique. 

[18]Les idées constitutionnelles de Constant sont développées dans ses Principes de 

Politiques et de Réflexions sur les Constitutions et les Garanties, reproduits dans le Cours, 

vol. i, p. 1-381. 

[19] Georges Weill, La France sous la Monarchie Constitutionnelle (Paris: Alcan, 1912), p. 5. 

https://web.archive.org/web/20251114180333/https:/mises.org/daily/4740


En règle générale, les conservateurs ont rejeté la démocratie au 19ème siècle en raison de son 

lien avec la Révolution française, et parce qu’ils la considéraient comme faisant partie 

intégrante du système libéral. Mais le courant de pensée conservateur, qui s’est penché sur la 

démocratie par calcul, dans le but de priver les classes moyennes libérales de leur 

prédominance dans les assemblées législatives, était suffisamment important pour mériter plus 

d’attention. Sa principale conséquence a été la mise en place du suffrage universel dans la 

Constitution de la Confédération allemande du Nord, en 1867, par Bismarck, constitution qui 

était explicitement guidée par l’examen vient d’être cité (cf. Gustav Mayer, Bismarck und 

Lassalle[Berlin: Dietz , 1928], p. 33-39). Si les masses sont antilibérales, la démocratie peut 

être autant un péril pour la liberté que tout autre système. Ce fait s’est même imposé à 

l’attention de ses propre panégyristes, car cette hypothèse reflète la controverse sur les libertés 

civiles aux États-Unis; et ce problème est parfois résumé par cette question: « Si on le 

soumettait à un référendum, le Bill of Rights pourrait-il obtenir la majorité dans l’Amérique 

d’aujourd’hui ? » 

[20] Cours, vol. I, p. 55. 

[21] Ibid., p. IX. 

[22] Ibid., vol. II, p. 170-171. 

[23] Martin Kingsley, French Liberal Thought in the Eighteenth Century (Paris, Tourniquet, 

1954), p. 136-37. 

[24] Filangieri, p. 27. 

[25] Cité dans Georges de Lauris, Benjamin Constant et les Idées Libérales (Paris, Plon, 

1904), p. 6. 

[26] Cours, vol. II, p. 172. 

[27] Sébastien Charléty, Histoire du Saint-Simonisme (Paris: Hachette, 1896), p. 54. 

 


	Benjamin Constant. Par Ralph Raico

