Benjamin Constant. Par Ralph Raico

Marc Lassort

23 novembre 2010

Tous ceux qui cherchent une philosophie politique solide doivent étudier Constant. Par Ralph
Raico.

Traduit par [’Institut Coppet

« Il aima la liberté comme les autres hommes aimerent le pouvoir » tel fut le jugement porté
sur Benjamin Constant par I’un de ses contemporains. En effet 1a préoccupation permanente de
ce penseur, a la fois comme écrivain et comme homme politique, a ét¢ la réalisation en France
et dans d’autres pays d’une société libre. A une époque ou le modele classique du libéralisme
se répand largement en Europe (dans la deuxieéme et troisieme décennie du 19¢éme siccle),
Constant partage avec Jeremy Bentham 1’honneur d’étre le principal défenseur d’une nouvelle
philosophie économique. Mais ce n’est pas seulement pour son amour désintéressé de la liberté,
ni pour son importance historique que Constant mérite d’étre reconnu : en effet son ceuvre
gagnerait a étre étudiée par tous ceux qui cherchent une philosophie politique permettant
d’éviter les erreurs a la fois de certains libéraux du 18e siecle et du conservatisme du 19e siecle
en général.

Bien qu’a son époque, il était I’orateur libéral le plus célebre sur le continent, Constant n’a
jamais €té tres reconnu dans le monde anglo-saxon, et ce, encore aujourd’hui. Aussi faudrait-il
rappeler les faits marquants de sa carriére.

Biographie

Il est né pres de Lausanne, en Suisse, en 1767, de descendant de huguenots qui avaient fui la
France aprés la révocation de 1’Edit de Nantes. Peu de choses sont a noter sur son éducation, &
I’exception du fait qu’il recut une éducation cosmopolite, fit des études a I'université
d’Erlangen et d’Edimbourg, cette derni¢re étant alors un bastion du parti Whig, il eut des
professeurs comme Adam Smith et Adam Ferguson. Constant est trés tot attiré par la vie
parisienne, et entre dans le monde des salons peu avant le début de la Révolution. Il s’abrite en
Allemagne jusqu’a la chute des Jacobins, et fait son retour en 1795, et dés lors étroitement
associ¢ a Mme de Staél, il commence une vie de pamphlétaire politique. Un bref passage en
tant que membre du Tribunat sous Napoléon prend vite fin lorsque cet organisme émit une
demande un peu trop pressée concernant la participation de 1’assemblée législative dans
I’¢laboration des lois. Constant et ses amis sont purgés, Napoléon se plaignant de la tendance
des «métaphysiciens» de 1I’assemblée de lui mettre systématiquement des batons dans les roues.

Il s’en est suivi une période de forte opposition a Bonaparte. A cette époque, Constant a
compos€ son De [’esprit de conquéte et de confiscation, [2] qui démontre a quel point les
objectifs et les méthodes de Napoléon allaient a 1’encontre de 1’esprit du nouveau monde
bourgeois. Cependant lors des Cent-Jours (1815), Constant rallia Napoléon supposant que le
grand général serait désormais contraint de se présenter comme un monarque constitutionnel.
C’est a ce moment que Constant a rédigé la constitution en vertu de laquelle Napoléon a
gouverné. Apres Waterloo et la restauration des Bourbons, Constant rejoint I’opposition



libérale, siege a la Chambre des Députés et se montre un brillant porte-parole. Ce fut au cours
de cette période que ses idées eurent la plus grande influence. Dans le méme temps il jouissait
d’une grande popularit¢ en Europe. Il meurt en 1830, peu apres 1’avénement de la Monarchie
de Juillet.

Deux faits importants concernant Constant méritent d’étre ici mentionnés. Tout d’abord il
occupe une place honorable dans I’histoire de la littérature francaise, principalement grace a
son court roman, Adolphe. D’autre part, tout comme le héros de son ceuvre, son intelligence
¢tait douloureusement introspective. Ses problémes psychologiques et émotionnels ont fourni
le contenu de la plupart des études sur Constant qui ont paru jusqu’a présent. Bien qu’il soit
probable que ces aspects de sa personnalité aient eu une certaine influence sur sa pensée
politique et sociale, cette derniere est en fait trop complexe pour s’expliquer ainsi.

« La France avec I’Angleterre et 1’Ecosse, a contribué plus que toute autre nation a la
théorisation, si ce n’est a la pratique, de la liberté. »

Dans cette génération de grands libéraux francais, qui voit le jour au deuxieme tiers du 18&me
siecle avec Montesquieu, Constant s’impose comme un penseur majeur. Cette circonstance
temporelle est importante pour comprendre le développement de ses idées politiques, Constant
ayant tendance a prendre des positions politiques différentes de celles de ses prédécesseurs
libéraux. Ce constat est limpide notamment dans son attitude envers le pouvoir exécutif
centralisé.

Turgot et les physiocrates, par exemple, avaient défendu 1’extension du pouvoir de 1’Etat dans
I’intérét de la «réformey». Ces libéraux ont constaté que la vie économique de la France était
paralysée par les corporations et par un réglement trop changeant des activités marchandes ; par
’acquisition de noblesse par naissance, par une vie intellectuelle pauvre et sujette a censure, en
effet les élites (Sorbonne, noblesse de cour...) détenaient un pouvoir de censure sur les livres.
Les libéraux pensaient alors nécessaire 1’action d’un pouvoir organisateur et puissant qui
mettrait un terme aux influences néfastes et partisanes de tous ceux ayant intérét a la servitude.
Pour cette raison, les philosophes (libéraux, et de sensibilité libérale) se sont passionnés pour
le concept de « despotisme €clairé » en vogue méme chez certains dirigeants de 1’époque. C’est
aussi la raison qui a men¢ presque tout le parti philosophique a soutenir sans réserve Louis XV
dans sa suppression des Parlements, puisque ces juridictions constituaient un frein au pouvoir
du roi. Une telle faveur accordée par des philosophes a cette action arbitraire serait difficile a
comprendre autrement. [3]

Cependant, avec les bouleversements de la Révolution, la plupart des institutions de 1’Ancien
Régime qui bénéficiaient (avec I’accord du gouvernement) de priviléges, ont été balayées. La
liberté d’entreprendre est des lors accordée a tous ; les protestants et les francs-magons n’ont
plus a craindre I’emprisonnement pour leurs convictions. Le garant de toutes les libertés
individuelles est devenu le gouvernement lui-méme. La noblesse, 1’Eglise, les guildes et les
autres privilégiés qui contrariaient le fonctionnement libre de la société quittent la scéne, et avec
ce vide créé par leurs disparitions, I’individu et I’Etat se retrouvent seuls face a face pour la
premiere fois.

A partir de ce moment 13, 1’attitude des libéraux envers I’Etat se modifie. Alors que les libéraux
frangais du passé y avaient vu un moyen pour I’établissement de la liberté, moyen sans danger
pour la réalisation de certaines valeurs « philosophiques », Constant commence a pointer du
doigt une série de menaces contre la liberté individuelle. Le gouvernement est dénoncé comme
« ’ennemi naturel de la liberté » ; les ministres, quels que soient leurs partis, sont par nature,



« les adversaires éternels de la liberté de la presse », enfin les gouvernements sont soupconnés
de se servir de la guerre comme d’ un « moyen d’accroitre leur autorité ». Nous assistons la
aux débuts du libéralisme classique qui se manifeste notamment par une hostilité a 1’étatisme,
position qui tranche avec I’attitude ambigué du 18¢me siccle, et qui sera le trait principal de
cette école de pensée jusqu’a nos jours [4].

L’éthique sociale

Un autre point d’achoppement entre les libéraux de I’Ancien Régime et ceux de 1’époque de
Constant réside dans 1’éthique de I’organisation sociale. A cet égard, les philosophes du 18¢me
siecle avaient anticipé 1’idée centrale de Bentham, un quasi-contemporain de Constant. Alors
que des auteurs libéraux comme Mercier de la Riviére et Du Pont de Nemours, se fondaient
exclusivement sur une éthique utilitariste (tout comme Bentham), Constant s’appuie sur des
conceptions plus €levées. Cela doit étre souligné, puisque beaucoup d’historiens du libéralisme
— a la fois les conservateurs et les libéraux de gauche modernes — ont souvent raisonné comme
si I’utilitarisme avait été historiquement la seule base philosophique du libéralisme. Ce n’était
pas le cas avec certains libéraux des plus éminents, dont Constant, qui a catégoriquement rejeté
I’utilitarisme :

« Est-ce si vrai que le bonheur — quel qu’il soit — soit la fin unique cherchée par [’homme? Si
oui, alors notre route serait étroite, et notre destinée pas tres élevée. Il n’y a pas un de nous qui
serait heureux, s’il voulait bien restreindre ses facultés morales, rabaisser ses désirs, cesser
son activité et toute émotion généreuse, devenant ainsi une brute,... Ce n’est pas pour le
bonheur seul que la destinée nous appelle, c’est pour I’auto-perfectionnement. [5] »

Ainsi, Constant énonce que les finalités éthiques de la réalisation d’un systeme de liberté ne
résident pas dans la maximisation du bonheur, mais dans le développement et I’enrichissement
de la personnalité. Ce point de vue rejoint ’humanisme en vogue alors en Allemagne, et était
peut-€tre, dans le cas de Constant, explicable par son gott pour la philosophie kantienne, et par
I’influence de ses nombreux amis allemands, dont Schiller Wilhelm von Humboldt .

Permettre la plus large sphére possible de développement individuel signifie, pour Constant, de
restreindre 1’action gouvernementale aux plus étroites limites possibles :

« Lorsqu’il n’y a pas de nécessité absolue de légiférer et que la société n’est pas menacée d’étre
renversee, et a chaque fois, que la législation n’apporte qu’ une amélioration hypothétique, elle
doit alors s’abstenir, laisser faire, et garder le silence [6]. »

On parvient a la méme conclusion via une autre ligne de raisonnement. Pour que 1’activité
individuelle subisse une atteinte, il faut que le jugement individuel ceéde la place a I’avis du
gouvernement. Or, peu importe avec quelle ténacité les partisans de I’action de I’Etat
s’accrochent a des termes abstraits, en derniére analyse, leur programme appelle au
remplacement du jugement individuel par I’avis de représentants du gouvernement, et cet aspect
du probléme peut étre résumé par la question suivante: y a-t-il de bonnes raisons de supposer
que les fonctionnaires du gouvernement prendront en regle générale des décisions plus
intelligentes en matiere de législation, que les personnes concernées ? Constant croit que la
réponse est négative, et développe une analyse intéressante des inconvénients de la prise de
décision par le gouvernement [7].

En premier lieu, les représentants du gouvernement sont vraisemblablement choisis,
directement ou indirectement, par les personnes mémes qu’ils sont censés diriger, il est donc



peu probable que leurs actions avantageront la société dans son ensemble. En fait, les
fonctionnaires vont probablement partager les préjugés et les points de vue restreints d’une
majorité relativement peu éclairée, plutdt que les valeurs et la pensée de 1a minorité progressiste
et innovante.

En outre, Constant a fait la liste de certains autres éléments indésirables :

1. Les erreurs dans la législation ont des effets qui se propagent dans toute la société, tandis que
les erreurs des individus sont limitées dans leurs conséquences a un cercle beaucoup plus
restreint;

2. Les effets de lois erronées ne tomberont pas sur le 1égislateur, qui a donc moins d’intérét a
les corriger (peu d’intérét en proportion de leurs mauvais effets) qu’un citoyen qui en subira les
conséquences ;

3. Le fait que le 1égislateur soit ¢loigné des effets de son action augmente le temps nécessaire
pour la modifier si elle s’avere néfaste, bien plus que dans un cas restreint a la seule initiative
individuelle ;

4. Etant donné que les 1égislateurs sont en permanence jugés par des observateurs hostiles, la
modification des erreurs implique une perte de prestige, et s’avere ainsi difficile ;

5. Enfin, légiférer systématiquement a le défaut de toutes les décisions collectives: c’est un «
compromis entre les préjugés et la vérité, entre les intéréts et le principe », alors que les
décisions prises par les individus ont davantage de chance d’étre plus « pures » a cet égard.

Ainsi, conclut Constant, bien que dans un régime de laissez-faire, nous devions renoncer a de
nombreuses actions providentielles de la part de I’Etat, les cotits des erreurs dans la Iégislation
sont si grands que, au final, le sacrifice vaut la peine.

Le domaine de la liberté individuelle est ainsi délimité par un systéme de droits comprenant les
crittres chers aux libéraux classiques: la liberté personnelle (y compris 1’abolition de
I’esclavage des Noirs et de toutes les autres formes de servitude involontaire), la liberté¢ de
religion, la liberté de la presse, la liberté d’entreprendre, etc.

Constant s’occupait peu des questions économiques. Dans ce domaine, il a été¢ un disciple
d’Adam Smith et JB Say, tout en affirmant le principe de non-intervention économique dans
des termes encore plus absolus [8].

La philosophie politique

L’aspect le plus intéressant de la pensée de Constant est sa philosophie politique, et c’est ce que
nous allons évoquer ici.

En un sens, sa théorie politique peut étre considérée comme une réplique a celle de Jean-Jacques
Rousseau, dont les idées dans ce domaine avaient une influence croissante a la fin du 18e siécle,
jusqu’a constituer I’idéologie officielle jacobine et démocratique. Comme Locke, Rousseau
défendait I’idée de contrat social avec cependant une différence : alors que le philosophe anglais
se servait de cette notion comme d’une fondation pour les droits civiques, Rousseau préconisait
I’effacement total de 1’individu au profit de la communauté.



Sans faire de simplification excessive, on peut affirmer que les idées de Rousseau rejoignent le
systéme de Hobbes, dans lequel le despote est remplacé par la société et tient lieu de grand
Léviathan. En effet Rousseau a reconnu les dangers liés au modéle de société qu’il
recommande, et a estimé que, pour contrebalancer la perte de ses droits, 1’individu prendrait
une part strictement égale aux autres individus dans la détermination et I’exercice de la «volonté
généraley.

En énongant I’idée que la vie en société entraine nécessairement 1’aliénation totale des libertés
individuelles, Rousseau a ét¢ I’initiateur de la notion de liberté comme état de soumission égale
des individus a I’intérét de la communauté et de participation égale dans 1’exercice du pouvoir
politique.

Constant était convaincu que cette course a la souveraineté populaire initiée par Rousseau ne
représentait pas du tout une rupture avec le modele historique. Car en réalité, les penseurs
comme Rousseau dénongaient 1’exercice du pouvoir par un homme ou un petit nombre
d’hommes, mais leur colére était dirigée contre les détenteurs du pouvoir, et non contre le
pouvoir lui-méme. Au lieu de I’abolir, ils ne révaient de le déplacer. Ainsi ce qui constituait un
réel fléau a été considéré comme une conquéte [9].

Constant admet 1’idée de souveraineté¢ du peuple, dans le sens ou 1’autorité conférée par le
peuple est 1égitime. Mais cette conception de la souveraineté n’implique pas que ceux qui sont
investis de la souveraineté puissent régner en maitre sur les individus. Au contraire, I’auteur dit
qu’il subsiste dans I’existence humaine une part nécessairement individuelle et indépendante,
et dont les droits doivent échapper a toute compétence sociale [10].

En analysant la conception rousseauiste de la liberté, Constant a saisi 1’occasion d’entamer une
intéressante explication historique de la pensée rousseauiste. 11 distingue deux acceptions de la
liberté : la liberté des anciens et celle des modernes, et affirme que Rousseau, ainsi que les
Jacobins pendant la Révolution, ont tenté de réintroduire le type de liberté qui existait dans les
républiques de Antiquité, mais qui pour des raisons historiques, était désormais dépassé. Cette
analyse peut exiger quelques explications.

Au 18e siecle, ’engouement pour les penseurs antiques atteint de telles proportions que I’on
peut parler d’un véritable « culte ». L’image communément admise du citoyen antique
naturellement austére et vertueux a conduit a se demander si les institutions produites par ces
anciens pourraient étre reproduites en France avec la méme réussite. Ce culte atteint son pic
lors de la Révolution, et en particulier avec le triomphe des Jacobins.

Or, dans les faits des dizaines de milliers d’innocents ont été envoyés a la mort, des villes ont
¢été rasées et des guerres a répétition ont eu lieu, le tout justifié par ’invocation de la notion
vague, mais surévaluée de la « liberte des Anciens ». Cette acceptation des pires formes de
tyrannie — allant d’arrestations arbitraires aux proces iniques en passant par la conscription, cet
« impdt du sang » — aux cris sans doute sinceres de « liberté! », a entrainé une grande confusion
dans les esprits. Les conservateurs en sont souvent arrivés a la conclusion que les exces
tyranniques étaient en quelque sorte liés a un « exces de liberté », et que dans le futur, la tyrannie
jacobine pourrait étre évitée par une répression impitoyable de toutes les tendances libérales.

Les deux sens du mot liberté

Mais, explique Constant, le point crucial dans cette affaire résidait dans les deux sens du mot «
liberté » : I’acception antique — consistant en la soumission égale des citoyens devant 1’Etat et



en leur égalité¢ dans les affaires publiques — était parfaitement compatible avec toutes les
mesures détruisant la seconde espece de liberté, la liberté moderne. Cette acception derniere
concernait surtout la vie privée, dans laquelle ’activité politique joue un réle trés subordonné :

« Informez-vous, tout d’abord, messieurs, sur ce que de nos jours, un Anglais, un Frangais, un
habitant des Etats-Unis d’Amérique, entend par le mot « liberté ». Cela signifie pour les
citoyens de ne se soumettre a rien d’autre que la loi, celle-ci garantissant qu’on ne puisse pas
étre arrété, détenu ou mis a mort, ni maltraité d’aucune fagcon par conséquence de la volonté
arbitraire d’un ou plusieurs individus. Cela signifie pour tout le monde le droit d’exprimer son
opinion, de choisir et d’exercer sa profession; de disposer de ses biens et méme d’en abuser;
d’aller et venir sans avoir a obtenir d’autorisation, et sans avoir a en rendre de comptes. Cela
signifie pour chaque homme, le droit de s affilier avec d’autres individus, soit par communauté
d’intéréts, soit pour consacrer son temps d 'une maniere plus conforme a ses inclinations et ses
fantasmes. Enfin, c’est le droit pour chacun d’influencer le gouvernement, soit par la
nomination de tous ou de certains fonctionnaires, soit par des représentations, des pétitions et
des demandes[11]. »

Constant fait quelques observations pour expliquer que la liberté politique ne peut pas
I’emporter sur les libertés individuelles :

« Le citoyen le plus obscur de Rome ou de Sparte constituait un pouvoir. Ce n’est plus le cas
chez le simple citoyen de la Grande-Bretagne ou des Etats-Unis. Son influence personnelle est
un elément imperceptible de la volonté générale qui imprime au gouvernement sa direction

[12]. »

Méme si un tel mode de vie pouvait étre désirable, ’lhomme ne peut se contenter d’étre un
simple animal politique dans le sens proposé par les anciens. Ainsi, la préservation de la liberté
au sens moderne devient primordiale.

Rousseau avait fait valoir que, dans un systéme de peuple souverain, il n’y avait plus besoin de
garanties contre le pouvoir d’Etat : puisque le souverain c’est I’ensemble des citoyens, on ne
saurait imaginer qu’il agirait contre les citoyens. Les failles de ce raisonnement assez simpliste
en ont ¢té mises en lumiere par Constant :

« Des que le souverain fait usage de la force dont il dispose, c’est a dire, des qu’il est nécessaire
de procéder a une intervention pratique de I’autorité, on constate que le souverain ne pouvant
pas exercer le pouvoir lui-méme, il délegue celui-ci .... L’emploi de la force est alors
nécessairement a la disposition d’un individu ou de quelques individus, qui agissent dans le
nom de tous [13]. »

A une époque ou la démocratie moderne en était a ses balbutiements, Constant a insisté sur une
vérité que les démocrates doctrinaire de 1’école rousseauiste avaient tendance a négliger : «Les
gens qui peuvent faire tout ce qu’ils souhaitent sont aussi dangereux, voire plus dangereux
qu’un tyran, car il est certain qu’une tentation tyrannique plane sur ces droits accordés au
peuple. »[14]

Les pires outrances de la Terreur peuvent étre considérés comme une application logique des
principes de Rousseau, et « le contrat social, si souvent associé a la liberté, s avere I’auxiliaire
le plus terrible de toute forme de despotisme. »



Apres avoir établi la nécessité de poser des limites au pouvoir de I’Etat, Constant a dii chercher
un systéme de garanties efficaces pour maintenir ces limites.

Le constitutionnalisme

Aprés la Révolution et la période napoléonienne, il est devenu évident que la simple
proclamation d’une liste des droits ne constitue en aucune fagcon une garantie suffisante de la
liberté :

Toutes les constitutions qui ont été données a la France ont toutes accordé la liberté
individuelle, et sous [’empire de ces constitutions, la liberté individuelle a été systematiquement
violée. Une simple déclaration ne suffit pas. Il faut des organismes assez puissants pour
employer en faveur des opprimés les moyens de défendre leurs droits[15].

C’est-a-dire que, pour que les droits individuels ne restent pas lettre morte, certaines
dispositions institutionnelles doivent étre développées et encouragées pour entretenir les
garanties constitutionnelles. En un sens, tous les critéres chers a Constant — du bicamérisme, a
la liberté de la presse en passant par la propriété privée et la liberté religieuse — peuvent étre
résumeés par la nécessité d’édifier des garanties. En général, ces garanties sont de deux sortes :
il y a celles qui établies par action de I’Etat, et qui ont a voir avec la forme du gouvernement
lui-méme, et il y a celles qui émanent de forces extra gouvernementales qui ainsi limitent
’action du gouvernement a une sphere définie.

En ce qui concerne la premiere catégorie, la pensée de Constant ne représente pas une
innovation majeure. Son mérite est d’avoir théorisé une structure performante de I’Etat libéral,
a tel point qu'un éminent historien de la philosophie frangaise pourra dire de lui qu’il a « inventé
le libéralisme. » [16]

La méthode de limitation du pouvoir central jugée efficace par les libéraux, depuis 1’époque de
Montesquieu, consistait & transformer 1’Etat contre lui-méme, par un systéme de partage des
pouvoirs. L’auteur de L’Esprit des lois a fait observer que « ¢ ’est une expérience éternelle de
constater que tous ceux qui possédent le pouvoir tendent a en abuser ... Afin que le pouvoir ne
soit point exercé avec abus, il est nécessaire de faire controler le pouvoir par le pouvoir. »

Si ’augmentation de pouvoir d’un organe de I’Etat est empéché par la résistance des autres
organes de I’Etat, alors on garantit le bien étre social des hommes. Car ainsi, la volonté de
puissance des fonctionnaires de I’Etat serait dirigée non pas contre les droits du peuple mais
contre le pouvoir des autres fonctionnaires.

Par conséquent, le systéme de freins et de contrepoids ainsi que la répartition des compétences
ne sont pas ce qu’un auteur social-démocrate a appelé des «artifices, si chers aux libéraux
[classiques], pour se prémunir contre la possibilité que les gouvernements puissent gouverner
»; [17], ils sont plutdt des protections contre I’omnipotence de 1’Etat.

Le systéme de freins et de contrepoids proné par Constant, doit intervenir a de nombreux points
de la structure du gouvernement, a la facon de la Constitution américaine. Dans ce systeme,
I’on a un parlement bicaméral, avec une Chambre des pairs sélectionnée indépendamment de
I’opinion démocratique. Cette institution avait ét¢ demandée par le parti libéral modéré des la
premiere année de la Révolution, et un certain nombre d’historiens, y compris Acton, ont vu
dans le rejet de cette proposition les premiers signes inquiétants des dangers du rousseauisme
qui devait par la suite aboutir a la Convention.



Ensuite, Constant recommande de séparer les pouvoirs entre le législatif et les ministéres
(I’exécutif), et entre ces deux branches d’intercaler le pouvoir judiciaire, devant se composer
de juges inamovibles. Une autre limite au pouvoir du gouvernement central consiste a
décentraliser aux municipalités et départements certains aspects du pouvoir, mais cette idée n’a
jamais recu bon accueil en France, par I’habitude d’un pouvoir monarchique centralisateur [18].

Outre la répartition des compétences, une autre garantie politique des droits se trouve dans une
certaine conception de la représentation populaire au sein du gouvernement. Mais Constant a
insisté sur la restriction du droit de vote aux seuls détenteurs de droits de propriété. L’efficacité
de la démocratie a maintenir la liberté devait, pensait-il, s’appuyer sur un droit de vote limite,
et il s’est montré sceptique quant aux avantages d’un systeme démocratique plus permissif. Il
avait vu Napoléon devenir consul a vie et plus tard empereur, sur la base du suffrage universel,
et il a constaté sous la Restauration, que ce sont surtout les classes prospéres et instruites qui
portaient les idées libérales. Les masses des travailleurs se battaient moins pour 1’avénement
d’un FEtat libéral que pour la préservation de I’ancienne organisation a laquelle ils étaient
habitués — en fait, c’est la raison pour laquelle le seul groupe important qui avait intérét au
suffrage universel a cette époque était une aile du parti réactionnaire [19].

Une des principales raisons de la répugnance de Constant a étendre le suffrage s’explique par
la question de la propriété :

i, 74 J it 1 J I I i I

Si, vous donnez des droits politiques a ceux qui travaillent dans les industries mais ne les
possédent pas, alors ces droits, serviront immanquablement pour ce grand nombre a envahir
les propriétés. lls entendraient alors I’acquérir par une voie malhonnéte, au lieu de suivre la
bonne voie, celle du travail ... [20].

Bien que la tentative de limiter le droit de vote semble avoir été peu réaliste, Constant a au
moins le mérite — comme en témoigne ce passage — d’avoir prévu une des principales
caractéristiques de la démocratie moderne.

En plus de la garantie des droits individuels, Constant tenait a certaines garanties
supplémentaires. L’une des plus importantes était la liberté de la presse : sa fonction étant de
donner une tribune pour ceux dont les droits ont été violés :

Tout le monde sait maintenant que la liberté de la presse n’est rien d’autre qu’'une garantie
pour que les actes du gouvernement soient portés a la connaissance du public, et que, sans elle,
les autorités sont libres d’accomplir leur volonté quitte a entraver la liberté et a placer la vie
et les biens de tous les Francais dans les mains de quelques ministres [21].

Il considérait les ministres, quelle que soit leur couleur politique comme les « adversaires
¢ternels de la liberté de la presse. » Au cours de sa carriere de député sous la Restauration,
Constant a inlassablement combattu tous les expédients qu’un gouvernement ingénieux et
soucieux concevait pour interférer avec cette liberté. Il était considéré comme I’expert
parlementaire de ce sujet.

Une idée que semble avoir initié Constant est de se prémunir du despotisme par certaines
institutions extra gouvernementales permettant de solidariser les citoyens contre ’Etat dans le
cas ou, comme au temps de Robespierre, ce dernier deviendrait totalitaire. C’est pour cette
raison qu’il a séverement critiqué 1’esprit d’uniformité et la passion insensée pour une
mathématique « symétrie » qui a inspiré bon nombre de mesures révolutionnaires — dont par



exemple, selon la suggestion de Sieyés que les régions, ayant remplacé les provinces
traditionnelles, devraient étre désignées par un numéro plutdt que par un nom.

« 1l est a noter », observe Constant, « que ['unité absolue d’action politique n’a jamais trouvé
plus de faveur que dans une révolution faite au nom des droits de I’homme. » Chaque institution
se basant sur la loyauté des hommes constituait un ennemi potentiel pour un Etat visant a un
controle total; cela était particulierement vrai pour 1’option du régionalisme:

Les intéréts et les souvenirs qui sont nés des coutumes locales contiennent un germe de
résistance que [’autorité s 'empresse d’éradiquer. [22].

La religion

C’est dans cette optique que nous devrions également comprendre 1’attitude de Constant envers
la religion, a laquelle il a consacré de nombreuses années d’études. Ses travaux sur ce sujet ne
sont plus lus, mais ils ont contribu¢ a forger I’attitude du dix-neuvieme siecle, selon laquelle la
religion n’est plus considérée comme une invention des prétres(« lorsque le premier valet a
rencontré le premier imbécile »), mais comme une réponse a un besoin profondément enraciné
de I’étre humain. Les écrivains du siecle des Lumicres avaient, a quelques exceptions pres, été
violemment hostiles a la religion organisée en général, et en particulier a 1’Eglise catholique.
Des penseurs comme Voltaire et Diderot ont explicitement défendu le controle de I’Eglise par
I’Etat, croyant que ¢’était la seule alternative a un contrdle inverse [23].

Constant, a toutefois estimé que, dans un contexte de tolérance religieuse, la religion pourrait,
d’un point de vue strictement politique, remplir le méme genre de rdle que le régionalisme.
C’est pourquoi il met en garde les philosophes contre la tentation de cumuler pouvoir spirituel
et temporel :

Quel est le gain si les prétentions spirituelles cedent la place a I’autorité politique, mais que ce
pouvoir se sert de la religion comme d’un instrument, et agit donc contre la liberté avec une
force double? [24]

Constant rompt avec les Lumieres et la Révolution, ainsi il était favorable aux idées avancées
par les conservateurs comme de Maistre et de Bonald, favorables pour intégrer la notion
chrétienne du péché originel dans la base théorique d’un systéme étatique qui maintiendrait un
controle ferme sur la nature humaine. Constant n’a pas jugé pertinente « cette notion bizarre
selon laquelle il est admis que parce que les hommes sont corrompus, il faut donner a certains
d’entre eux beaucoup de pouvoir ... au contraire, il faut leur donner moins de pouvoir, en
combinant habilement des institutions se faisant contrepoids pour échapper aux vices et
faiblesses des hommes » [25].

En outre, son respect des aspects traditionnels de la société ne signifie pas, contrairement aux
écrivains conservateurs de son époque, qu’il en était un défenseur. La pierre de touche était
pour lui ’emploi de la force dans le cadre du dispositif traditionnel. Il a rejeté a la fois le
programme de certains révolutionnaires empressés d utiliser la force pour détruire les traditions
qui ne remplissent pas leurs critéres «philosophiques» de valeurs, et le programme des
conservateurs, qui généralement recommande I’utilisation du pouvoir d’Etat pour des emplois
diamétralement opposés.

« Si je rejette les améliorations violentes et forcées, je condamne également le maintien, par la
force, de ce que le progres des idées tend a améliorer et a réformer »[26].



En derniére analyse, Constant a été autant 1’adversaire du conservatisme que du systéme
jacobin, et ce pour les mémes raisons : le rejet d’une ingérence étatique sur le jugement privé
de I’individu. I1 est intéressant de noter, a cet égard, que lorsqu’il sera confronté avec les débuts
du mouvement socialiste, sous la forme du saint-simonisme, Constant les considérera comme
des réminiscences des sociétés fermées du passé : ils voulaient, dira-t-il, tout simplement étre
papes de [’organisation économique de la société, et prétres de Memphis et de Thebes sur la
vie intellectuelle [27].

Benjamin Constant est enfin une réfutation personnifiée du stéréotype du libéral classique
antireligieux, utilitaire, et fanatiquement démocratique — un stéréotype qui est souvent employé
par les conservateurs contemporains qui amalgament le libéralisme classique avec le
radicalisme philosophique. Et pour tous les lecteurs sincérement intéressés par la découverte du
libéralisme, les ceuvres Constant peuvent €tre une bonne entrée en matiere.

Source : New Individualist Review, 1961 — //mises.org/daily/4740

Traduit par [’Institut Coppet

[1] La biographie la plus compléte de Constant en anglais est celle d’Elisabeth
Schermerhorn,Benjamin Constant: His Private Life and His Contribution to the Cause of
Liberal Government in France (New York: Houghton Mifflin, 1924).

[2] Publié¢ a Hanovre, en 1813. Reproduit dans Edouard Laboulaye, éd;. Cours de Politique
Constitutionnelle (Paris: Guillaumin, 1872), vol. I, p. 129-282. Il y a eu plusieurs traductions
en anglais de L Esprit de conquéte, ce livre donne un bon exemple de la pensée politique de
Constant.

[3] La difficulté de beaucoup de libéraux francais a adhérer a un ordre social spontané et non
orienté a été soulignée par FA Hayek, cf. son essai, « Vrai et faux individualisme », dans
Individualisme et ordre économique (Chicago: University of Chicago Press, 1948).

[4] Cf. Michel Henri, L’Idée de [’Etat.

[5] Cours de Politique Constitutionnelle, vol. i, p. 559.

[6] Commentaire sur ['ouvrage de Filangleri (Paris: Dufard, 1824), p. 70.

[7] Ibid., p. 55-70.

[8] Ibid., p. 14.

[9] Cours, vol. i, p. 9.

[10] Ibid.

[11] Ibid., vol. ii, p. 541.

[12] Ibid., p. 545.

[13] Ibid., vol. i, p. 10-11.

[14] Ibid., p. 280.

[15] Ibid., p. 146.

[16] Emile Faguet, Politiques et moralistes du Dix-Neuvieme Siecle (Paris: Société Francaise
d’Imprimerie, 1891), p. 255.

[17] Harry K. Girvetz, L évolution du libéralisme (New York, Collier, 1963), p. 105. Dans ce
passage, le professeur Girvetz va jusqu’a inclure la « déclaration des droits ». Comme il
préfeére se considérer comme un « libéral », son livre se révele étre une bonne illustration de
sa propre thématique.

[18]Les idées constitutionnelles de Constant sont développées dans ses Principes de
Politiques et de Réflexions sur les Constitutions et les Garanties, reproduits dans le Cours,
vol. 1, p. 1-381.

[19] Georges Weill, La France sous la Monarchie Constitutionnelle (Paris: Alcan, 1912), p. 5.


https://web.archive.org/web/20251114180333/https:/mises.org/daily/4740

En regle générale, les conservateurs ont rejeté la démocratie au 19¢éme siecle en raison de son
lien avec la Révolution frangaise, et parce qu’ils la considéraient comme faisant partie
intégrante du systéme libéral. Mais le courant de pensée conservateur, qui s’est penché sur la
démocratie par calcul, dans le but de priver les classes moyennes libérales de leur
prédominance dans les assemblées 1égislatives, était suffisamment important pour mériter plus
d’attention. Sa principale conséquence a été la mise en place du suffrage universel dans la
Constitution de la Confédération allemande du Nord, en 1867, par Bismarck, constitution qui
était explicitement guidée par I’examen vient d’étre cité (cf. Gustav Mayer, Bismarck und
Lassalle[Berlin: Dietz , 1928], p. 33-39). Si les masses sont antilibérales, la démocratie peut
étre autant un péril pour la liberté que tout autre systéme. Ce fait s’est méme imposé a
I’attention de ses propre panégyristes, car cette hypothése refléte la controverse sur les libertés
civiles aux Etats-Unis; et ce probléme est parfois résumé par cette question: « Si on le
soumettait a un référendum, le Bill of Rights pourrait-il obtenir la majorité dans 1I’Amérique
d’aujourd’hui ? »

[20] Cours, vol. I, p. 55.

[21] Ibid., p. IX.

[22] Ibid., vol. I, p. 170-171.

[23] Martin Kingsley, French Liberal Thought in the Eighteenth Century (Paris, Tourniquet,
1954), p. 136-37.

[24] Filangieri, p. 27.

[25] Cité dans Georges de Lauris, Benjamin Constant et les ldées Libérales (Paris, Plon,
1904), p. 6.

[26] Cours, vol. II, p. 172.

[27] Sébastien Charléty, Histoire du Saint-Simonisme (Paris: Hachette, 1896), p. 54.



	Benjamin Constant. Par Ralph Raico

