
Charles Comte, compte-rendu des Principes de politique applicables à tous 

les gouvernements représentatifs et particulièrement à la constitution 

actuelle de la France par Benjamin Constant, Le Censeur, volume 7, p.78-115 

 

PRINCIPES DE POLITIQUE 

applicables à tous les gouvernement représentatifs  

et particulièrement à la constitution actuelle de la France ; 

Par M. Benjamin Constant, conseiller d'État1. 

En publiant cet ouvrage, M. Benjamin Constant paraît s'être particulièrement 

proposé de prouver qu'en acceptant de Napoléon une place de conseiller d'État, il 

n'a pas déserté la cause de la liberté. Pour arriver à ce but, il s'attache à démontrer 

que l’acte additionnel, qui a sanctionné plusieurs des opinions qu'il a constamment 

professées, est moins vicieux que la charte qui nous fut octroyée par Louis XVIII. 

Il reproduit ensuite un grand nombre d'idées qu'il avait déjà publiées, mais qui, 

dans les circonstances actuelles, peuvent servir au perfectionnement de nos 

institutions. 

Les personnes qui n'aiment la liberté qu'en théorie, trouveront, dans l'ouvrage de 

M. Benjamin Constant, de quoi se convaincre que l'auteur n'a pas trahi leur cause. 

Quant à ceux qui veulent être réellement libres, et qui jugent les hommes moins 

par leurs discours que par leurs actions, ils attendront, pour prononcer sur la 

conversion un peu subite de l'auteur, que M. le conseiller d'État ait fait, en faveur 

de la liberté, autre chose qu'une brochure. Ils penseront que la haine de l'arbitraire 

ne doit pas se manifester chez un homme qui siège au conseil du prince, de la 

même manière que chez un simple particulier ; que si celui-ci ne peut que 

consigner ses opinions dans ses discours ou dans ses écrits, celui-là doit produire 

les siennes dans des actes plus immédiatement utiles au public. 

Les détracteurs de M. Benjamin Constant peuvent l'accuser de précipitation dans 

son jugement ; mais un jugement n'est pas faux par la raison qu'il est précipité. 

Ainsi, avant de se prononcer, on doit attendre que l'avenir nous ait appris si le 

conseil d'État continuera d'être l'atelier où se forgeront les armes de la tyrannie ; 

ou si, au contraire, on y préparera les lois qui doivent établir ou consolider notre 

liberté. Si ce corps est incorrigible, et, si les Boulay (de la Meurthe), qui en seront 

les organes, viennent de nouveau proclamer à la face de l'Europe, que Napoléon 

est la loi suprême et toujours vivante, et que toutes les lois doivent se taire quand 

il a parlé, il n'est pas douteux que M. Benjamin Constant se hâtera d'en sortir, et 

 
1 Un vol. in-8°. de 320 pages. 



qu'il n'y sera pas retenu même par l'espoir de modérer la violence ou l'injustice 

des mesures qui pourraient y être prises. À cet égard, nous pouvons nous en 

rapporter à ses principes. 

« On nous alléguait à une époque affreuse, dit-il, qu'on ne se faisait l'agent des 

lois injustes, que pour en affaiblir la rigueur ; que le pouvoir dont on consentait à 

se rendre le dépositaire, aurait fait plus de mal encore s'il eût été remis à des mains 

pures. Transaction mensongère qui ouvrait à tous les crimes une carrière sans 

bornes ! Chacun marchandait avec sa conscience, et chaque degré d'injustice 

trouvait de dignes exécuteurs. Je ne vois pas pourquoi, dans ce système, on ne se 

rendrait pas le bourreau de l'innocence, sous prétexte qu'où l'étranglerait plus 

doucement. » 2 

L'ouvrage de M. B. Constant ne forme pas un système de politique ; il se compose 

d'une série de chapitres qui, souvent, n'ont qu'un rapport très éloigné les uns avec 

les autres, et qui pourraient, sans rien perdre, être publiés séparément. 

L'auteur s'occupe d'abord de la souveraineté, et il la place, avec tous les bons 

publicistes, dans le corps entier de la nation. Il s'attache principalement à 

démontrer qu'elle n'est point illimitée ; il fait remarquer les dangers qui résultent 

des systèmes qui ne lui donnent point de bornes ; il combat Hobbes, qui a voulu 

établir un pareil système, et Rousseau qui, suivant lui, a également prétendu que 

la souveraineté n'avait point de limites. Il pose en principe qu'elle s'arrête aux 

droits individuels que les hommes possèdent indépendamment de toute autorité 

sociale ou politique. Ces droits sont la liberté individuelle, la liberté religieuse, la 

liberté d'opinion, dans laquelle est comprise sa publicité, la jouissance de la 

propriété, la garantie contre tout arbitraire. 

Comme un système, quelque ingénieux qu'il soit, ne change rien à la nature des 

choses, et qu'il s'agit moins de chercher ce qui devrait être que de voir ce qui est 

effectivement, l'auteur se voit obligé de convenir que les limites qu'il donne à la 

souveraineté, ne peuvent exister que par l'opinion publique. C'est donc en formant 

cette opinion que l'on peut maintenir le souverain dans de sages limites. « S'il est 

reconnu, dit-il, que la souveraineté n'est pas sans bornes, c'est-à-dire, qu'il n'existe 

sur la terre aucune puissance illimitée, nul, dans aucun temps, n'osera réclamer 

une semblable puissance ; l'expérience même le prouve déjà. L'on n'attribue plus, 

par exemple, à la société entière le droit de vie et de mort sans jugement : aussi 

nul gouvernement moderne ne prétend exercer un pareil droit. Si les tyrans des 

anciennes républiques nous paraissent bien plus effrénés que les gouvernements 

de l'histoire moderne, c'est en partie à cette cause qu'il faut l'attribuer. » 

 
2 On ne voit pas clairement si l'auteur entend parler ici de l'ancien gouvernement impérial ou du règne 

de la terreur. 



La question faite par M. B. Constant sur la souveraineté, me paraît mal posée ; un 

souverain, c'est-à-dire une nation considérée en masse ne peut agir que sur des 

corps étrangers ou sur elle-même : aussitôt qu'elle veut agir contre un ou contre 

plusieurs de ses membres, elle se divise ; et l'on ne peut voir le souverain ni dans 

la fraction qui opprime, ni dans la fraction qui est opprimée. Le souverain ne peut 

disposer que sur lui-même et d'une manière générale ; aussitôt qu'il agit sur des 

individus, il est dissous, il n'est plus. C'est ce qui a fait dire à Rousseau que le 

souverain ne peut faire que des lois ; et que les lois ne doivent être que l'expression 

de la volonté générale. En la considérant sous ce rapport, le seul sous lequel on 

puisse la voir, il est clair que la souveraineté a des limites ; mais ces limites sont 

de la même nature que celles qui sont posées à la puissance de l'homme sur lui-

même. 

Si les tyrans des anciennes républiques se sont portés à des excès inconnus de nos 

jours, ce n'est pas, comme le croit M. B. Constant, parce que l'opinion de la 

souveraineté illimitée était généralement admise ; c'est parce qu'on n'avait pas des 

idées bien exactes sur la distinction des pouvoirs. Un peuple exerçait souvent le 

pouvoir législatif et le pouvoir judiciaire : et si un individu s'emparait de l'autorité 

publique, il l'exerçait comme on l'avait exercée avant lui. Si donc il envoyait à la 

mort quelqu'un de ses concitoyens, c'est parce qu'il réunissait des pouvoirs qui 

n'avaient jamais été bien séparés, et non parce qu'il était reçu que la souveraineté 

étant illimitée, le souverain pouvait envoyer des hommes à la mort sans les juger ; 

mais dans ces cas, les ordres du prince étaient de véritables jugements3. Sans 

doute, il est des droits auxquels le législateur ne doit point porter atteinte. Et quels 

sont ces droits ? Ce sont ceux dont la destruction évidemment nuisible à l'ordre 

social, ne peut, dans aucun cas, produire qu'un bien équivoque. Le nombre de ces 

droits s'augmentera sans doute à mesure que les hommes continueront à s'éclairer 

sur leurs intérêts. 

Après avoir parlé des limites de la souveraineté, M. B. Constant traite 

successivement de la nature du pouvoir royal dans une monarchie 

constitutionnelle, du droit de dissoudre les assemblées représentatives, de 

l'assemblée héréditaire, de l'élection des assemblées représentatives, des 

conditions de propriété, de la discussion, de l'initiative, de la responsabilité des 

ministres, de la déclaration que les ministres ont perdu la confiance publique, de 

la responsabilité des agents inférieurs, du droit de paix et de guerre, de 

l'organisation de la force armée dans un état constitutionnel, de l'universalité des 

propriétés, de la liberté de la presse, de la liberté religieuse, de la liberté 

individuelle, et des garanties judiciaires. Il termine son ouvrage par quelques 

considérations sur les circonstances actuelles, et sur quelques reproches qu'on 

paraît lui avoir adressés au sujet de son acceptation de la place de conseiller d'État. 

 
3 Voyez, sur la distinction des pouvoirs, le tom. 5 du Censeur, pag. 61. 



M. B. Constant distingue le pouvoir royal, du pouvoir exécutif exercé par les 

ministres ; le premier est un pouvoir neutre, le second est un pouvoir actif. Pour 

faire sentir la différence qui existe entre l'un et l'autre, il rappelle la distinction des 

pouvoirs politiques déjà connus. « Le pouvoir exécutif, le pouvoir législatif, et le 

pouvoir judiciaire, dit-il, sont trois ressorts qui doivent coopérer, chacun dans sa 

partie, au mouvement général : mais quand ces ressorts dérangés se croisent, 

s'entrechoquent et s'entravent, il faut une force qui les remette à leur place. Cette 

force ne peut pas être dans l'un des ressorts, car elle lui servirait à détruire les 

autres. Il faut qu'elle soit en dehors, qu'elle soit neutre, en quelque sorte, pour que 

son action s'applique nécessairement partout où il est nécessaire qu'elle soit 

appliquée, et pour qu'elle soit préservatrice, réparatrice, sans être hostile ». 

Le pouvoir royal ainsi défini, l'auteur suit les conséquences de sa définition ; il 

fait sentir la nécessité d'établir un pouvoir neutre, en rappelant les efforts inutiles 

et continuels que firent les anciennes républiques pour donner des limites à 

l'autorité de leurs magistrats. Il établit que le pouvoir royal doit être héréditaire, 

et que la personne du monarque doit être inviolable ; enfin il compare le 

gouvernement parlementaire au gouvernement républicain, et il prouve que, sous 

le premier, les citoyens jouissent d'une plus grande somme de liberté civile que 

sous le second. Cette différence provient principalement de ce que, dans l'un, les 

hommes investis du pouvoir exécutif peuvent aisément être rendu responsables, 

tandis que, dans l'autre, l'exercice de la responsabilité doit ébranler l'État ou 

compromettre la liberté publique. Ces idées, que M. B. Constant avait déjà 

exposées sous le règne de Louis XVIII, dans ses Réflexions sur les constitutions, 

ayant été développées dans le tome 5 du Censeur (page 24 et suiv.), nous nous 

abstiendrons d'entrer dans de plus longs développements à cet égard. 

Une disposition de l'acte additionnel aux constitutions de l'Empire, donne au chef 

de l'État le droit de dissoudre la chambre des représentants. Ce droit a excité le 

mécontentement de quelques personnes, qui l'ont considéré comme un outrage 

fait à la nation ; et M. B. Constant, dans le troisième chapitre de son ouvrage, 

cherche à en démontrer la nécessité. Il observe que toute organisation politique 

qui ne consacrerait pas ce droit, deviendrait une démagogie effrénée et turbulente, 

à moins que le despotisme, suppléant par des coups d'autorité aux prérogatives 

légales, ne réduisît les assemblées au rôle d'instruments passifs, muets et aveugles. 

Il ajoute, que la faculté de dissoudre les chambres est le seul moyen, soit d'arrêter 

la tendance qu'ont toutes les assemblées à faire des lois, soit de détruire les partis 

qui pourraient se former dans leur sein, pour entraver la marche du gouvernement, 

ou pour lui donner une direction contraire à l'intérêt public. 

Je pense, avec M. B. Constant, que le droit de dissoudre les chambres est une 

prérogative essentielle à l'existence d'un gouvernement parlementaire ; mais je 

crois aussi que cette prérogative peut amener l'anéantissement de la liberté, si la 



constitution ne met pas le prince dans la nécessité de convoquer une nouvelle 

assemblée aussitôt qu'il a dissous celle qu'il a trouvée contraire au bien général. 

Dans l'état actuel de notre législation, par exemple, il est évident que si le prince 

voulait gouverner sans le secours de la représentation nationale, la constitution lui 

en fournirait tous les moyens. Il n'aurait qu'à rendre des décrets pour la perception 

des impôts ou pour la levée des hommes dont il aurait besoin, et il trouverait dans 

ses administrateurs la force nécessaire pour les mettre à exécution. Les citoyens 

ne pourraient pas s'opposer à la perception des contributions par des oppositions 

judiciaires, parce que ces oppositions seraient jugées par ses agents. Ils ne 

pourraient pas non plus s'y opposer par la force, parce que les tribunaux spéciaux 

seraient juges de la légitimité de leur résistance. Pour que la prérogative de 

dissoudre la chambre des représentants ne soit pas destructive de la liberté, il est 

donc nécessaire que toutes les contestations relatives à la perception des impôts, 

aux levées d'hommes, et à la résistance à l'arbitraire, soient jugées par des 

tribunaux indépendants. 

Deux questions ont encore été agitées au sujet de la nouvelle constitution ; l'une 

est relative à l'hérédité de la dignité de pair, l'autre à la limitation du nombre de 

membres dont la chambre des pairs doit se composer. M. B. Constant a 

succinctement examiné ces deux questions, ou plutôt il a rapporté les opinions 

qu'il avait émises, à cet égard, dans un de ses précédents ouvrages. Il a pensé que 

la pairie devait être héréditaire ; et il a motivé son opinion sur les raisons que nous 

avons développées dans le tome 5 du Censeur, page 11. Il a cru que le nombre des 

pairs devait être illimité. Dans le même volume, pag. 15, et dans le tome 6, pag. 

268, nous avons réfuté les motifs sur lesquels il a fondé cette opinion. Il en est un 

cependant auquel nous n'avons pas fait de réponse satisfaisante M. B. Constant 

prétend que si le roi n'a pas la faculté d'augmenter indéfiniment le nombre des 

pairs, la pairie deviendra une aristocratie terrible, dont rien ne pourra vaincre la 

résistance si elle veut soumettre à son opinion les deux autres branches de 

l'autorité législative. Cette objection contre la limitation du nombre des pairs, ne 

prouverait-elle pas qu'on doit avoir le droit de créer un nombre illimité de rois, 

pour vaincre leur résistance aux résolutions des assemblées législatives ? Il ne 

serait pas difficile de trouver des exemples de faiblesse dans une assemblée telle 

qu'une chambre de pairs ; mais il serait impossible d'en trouver un seul d'une 

résistance contraire à l'intérêt national ; et cette seule observation détruit un 

système uniquement fondé sur une hypothèse qui ne s'est jamais réalisée. 

M. B. Constant, après avoir fait quelques réflexions sur la chambre des pairs, traite 

successivement de l'élection des assemblées représentatives, des conditions de 

propriété, de la discussion, de l'initiative, de la responsabilité des ministres, de la 

déclaration que les ministres ont perdu la confiance publique, et de la 

responsabilité des agents inférieurs. Ce qu'il dit sur ces trois derniers objets n'est 

que la répétition de ce qu'il avait déjà dit dans une brochure dont il a été rendu 



compte dans le tome 5 du Censeur4. Il a seulement étendu la sphère de la 

responsabilité, aux actes illégaux des ministres qui portent atteinte à l'intérêt 

général. 

Ses réflexions sur la représentation nationale ne présentent aucune idée nouvelle. 

L'auteur critique le mode d'élection établi par les constitutions de l'Empire ; il 

pense que le mode proposé par M. Necker serait préférable sous tous les rapports. 

Ce mode, que nous avons fait connaître dans le tome 6 5, consisterait à faire 

présenter par les principaux propriétaires de chaque arrondissement, un certain 

nombre de candidats parmi lesquels les citoyens choisiraient leurs représentants. 

M. B. Constant donnerait cependant la préférence aux élections faites directement 

par le peuple. Il pense que s'il peut résulter du mode d'élections quelques légères 

agitations, bien loin d'être nuisibles à l'État, elles doivent au contraire lui être 

utiles, en formant un esprit public. 

« Si nous voulons jouir une fois complètement en France, dit-il, des bienfaits du 

gouvernement représentatif, il faut adopter l'élection directe. C'est elle qui, depuis 

1788, porte dans la chambre des communes britanniques tous les hommes 

éclairés. L'on aurait peine à citer un Anglais distingué par ses talents politiques, 

que l'élection n'ait pas honoré, s'il l'a briguée. 

« Ce mode d'élection peut seul investir la représentation nationale d'une force 

véritable, et lui donner dans l'opinion, des racines profondes. Le représentant 

nommé par tout autre mode, ne trouve nulle part une voix qui reconnaisse la 

sienne. Aucune fraction du peuple ne lui tient compte de son courage, parce que 

toutes sont découragées par la longue filière dans les détours de laquelle leur 

suffrage s'est dénaturé ou a disparu. 

« Si l'on redoute le caractère français, impétueux et impatient du joug de la loi, je 

dirai que nous ne sommes tels, que parce que nous n'avons pas contracté l'habitude 

de nous réprimer nous-mêmes. Il en est des élections comme de tout ce qui tient 

au bon ordre. Par des précautions inutiles, on cause le désordre ou bien on 

l'accroît. En France, nos spectacles, nos fêtes sont hérissés de gardes et de 

baïonnettes. On croirait que trois citoyens ne peuvent se rencontrer sans avoir 

besoin de deux soldats pour les séparer. En Angleterre, vingt mille hommes se 

rassemblent, pas un soldat ne paraît au milieu d'eux6 : la sûreté de chacun est 

confiée à la raison et à l'intérêt de chacun, et cette multitude se sentant dépositaire 

de la tranquillité publique et particulière, veille avec scrupule sur ce dépôt. Il est 

possible d'ailleurs, par une organisation plus compliquée que celle des élections 

 
4 Page 182 et suivantes. 
5 Page 264. 
6 En France, on réunit 30 000 gardes nationaux et l'on ne craint pas qu'ils s'égorgent entre eux : 
serait-il plus dangereux de réunir des citoyens sans armes que des citoyens armés de baïonnettes ? 



britanniques, d'apporter un plus grand calme dans l'exercice de ce droit du 

peuple… 

« Témoin des désordres apparents qui agitent en Angleterre les élections 

contestées, ajoute l'auteur, j'ai vu combien le tableau de ces désordres est exagéré. 

J'ai vu sans doute des élections accompagnées de rixes, de clameurs, de disputes 

violentes ; mais le choix n'en portait pas moins sur des hommes distingués ou par 

leurs talents ou par leur fortune ; et l'élection finie, on rentrait dans la règle 

accoutumée. Les électeurs de la classe inférieure, naguères obstinés et turbulents, 

redevenaient laborieux, dociles, respectueux même. Satisfaits d'avoir exercé leurs 

droits, ils se pliaient d'autant plus facilement aux supériorités et aux conventions 

sociales, qu'ils avaient, en agissant de la sorte, la conscience de n'obéir qu'au 

calcul raisonnable de leur intérêt éclairé. Le lendemain d'une élection, il ne restait 

plus la moindre trace de l'agitation de la veille. Le peuple avait repris ses travaux ; 

mais l'esprit public avait reçu l'ébranlement salutaire, nécessaire pour le 

ranimer ». 

Ayant ainsi défendu le système des élections directes, M. B. Constant réfute les 

objections du mode consacré par la constitution de l'an 8 ; il observe que les 

intérêts individuels sont les éléments dont se compose l'intérêt général ; que 

l'assemblée qui a une connaissance parfaite de ceux-là, doit connaître 

nécessairement celui-ci ; que si l'on place le collège électoral au sommet de 

l'édifice, ceux qu'il nomme se trouvent appelés à prononcer sur un intérêt public 

dont ils ne connaissent pas les éléments ; que l'élection directe nécessite de la part 

des classes puissantes, des ménagements soutenus envers les classes inférieures ; 

qu'elle force la richesse à dissimuler son arrogance, le pouvoir à modérer son 

action, en plaçant, dans le suffrage de la partie la moins opulente des propriétaires, 

une récompense pour la justice et pour la bonté, un châtiment contre l'oppression ; 

que ce motif de bienfaisance peut d'abord n'être qu'un objet de calcul, mais que 

bientôt il devient une vertu d'habitude. 

L'élection directe attribuée au peuple, fournit à M. B. Constant l'occasion 

d'examiner si l'on doit imposer aux éligibles des conditions de propriété. Ces 

conditions lui paraissent inutiles lorsque le droit d'élection est exclusivement 

placé dans les mains des grands propriétaires ; mais il les croit nécessaires lorsque 

tous les citoyens sont appelés à donner leurs voix. Dans son système, toute espèce 

de propriété ne doit pas donner droit à l'élection ; la propriété foncière est la seule 

à laquelle il attribue cet avantage. Il se fonde principalement sur les habitudes 

d'ordre et d'économie que contractent les propriétaires de terres, et sur les 

sentiments qu'ils reçoivent de l'éducation. 

« La propriété foncière, dit-il, influe sur le caractère et la destinée de l'homme, par 

la nature même des soins qu'elle exige Le cultivateur se livre à des occupations 

constantes et progressives. Il contracte ainsi la régularité dans ses habitudes. Le 



hasard qui, en morale, est une grande source de désordre, n'est jamais de rien dans 

la vie de l'agriculteur. Toute interruption lui est nuisible, toute imprudence lui est 

une perte assurée. Ses succès sont lents ; il ne peut les acheter que par le travail ; 

il ne peut les hâter ni les accroître par d'heureuses témérités. Il est dans la 

dépendance de la nature et dans l'indépendance des hommes. Toutes ces choses 

lui donnent une disposition calme, un sentiment de sécurité, un esprit d'ordre, qui 

l'attachent à la vocation à laquelle il doit son repos autant que sa subsistance. 

« La propriété industrielle n'influe sur l'homme que par le gain positif qu'elle lui 

procure ou lui promet ; elle met dans sa vie moins de régularité ; elle est plus 

factice et moins immuable que la propriété foncière. Les opérations dont elle se 

compose consistent souvent en transactions fortuites ; ses succès sont plus 

rapides, mais le hasard y entre pour beaucoup. Elle n'a pas pour élément nécessaire 

cette progression lente et sûre qui crée l'habitude et bientôt le besoin de 

l'uniformité. Elle ne rend pas l'homme indépendant des autres hommes, elle le 

place au contraire dans leur dépendance. La vanité, ce germe fécond d'agitations 

politiques, est fréquemment blessée dans le propriétaire industriel ; elle ne l'est 

presque jamais dans l'agriculteur. Ce dernier calcule en paix l'ordre des saisons, 

la nature du sol, le caractère du climat ; l'autre calcule les fantaisies, l'orgueil, le 

luxe des riches. Une ferme est une patrie en diminutif. L'on y naît, l’on y est élevé, 

l'on y grandit avec les arbres qui l'entourent. Dans la propriété industrielle rien ne 

parle à l'imagination, rien aux souvenirs, rien à la partie morale de l'homme. On 

n'a jamais dit la boutique ou l'atelier de mes pères. Les améliorations à la propriété 

territoriale ne peuvent se séparer du sol qui les reçoit et dont elles deviennent 

partie. La propriété industrielle n'est pas susceptible d'amélioration, mais 

d'accroissement, et cet accroissement peut se transporter. » 

L'auteur, en accordant à la propriété foncière la préférence sur la propriété 

industrielle ou manufacturière, avoue cependant que le refus des droits politiques 

à ces commerçants dont l'activité et l'opulence doublent la prospérité du pays 

qu'ils habitent, serait une injustice et de plus une imprudence, puisque ce serait 

mettre la richesse en opposition avec le pouvoir ; mais il observe que l'exclusion 

n'atteint point ceux des propriétaires industriels qu'il serait fâcheux d'exclure, 

parce qu'ils sont tous en même temps propriétaires fonciers. Il est une troisième 

espèce de propriété à laquelle M. Benjamin Constant ne pense pas qu'on doive 

attacher le droit d'élection aux assemblées nationales ; c'est la propriété 

intellectuelle. Un médecin, par exemple, peut retirer de sa profession des profits 

aussi réels et aussi considérables que ceux qu'un riche propriétaire retire de ses 

terres ; mais comme il est impossible d'avoir une mesure exacte des talents, et que 

les prétentions des hommes à cet égard sont très souvent sans bornes, l'auteur 

trouve qu'il est plus sage de ne pas les faire entrer en balance. 



La charte royale, qui nous fut octroyée, au nom de la grâce de Dieu, par Louis 

XVIII, a anéanti en grande partie la publicité des discussions ; l'acte additionnel 

que Napoléon nous a imposé, au nom de la souveraineté du peuple, a rétabli cette 

publicité. M. B. Constant pense qu'en effet des mandataires ne doivent pas être 

autorisés, sauf quelques exceptions rares et courtes, à disputer à leurs commettants 

le droit de savoir comment ils traitent leurs intérêts. Mais n'est-ce pas détruire la 

discussion que d'en bannir les discours écrits ? Bien loin de là, ce n'est que lorsque 

les orateurs commencent à parler d'abondance, qu'une véritable discussion 

s'engage. « Quand les orateurs se bornent à lire ce qu'ils ont écrit dans le silence 

de leur cabinet, ils ne discutent pas, ils amplifient ; ils n'écoutent point, car ce 

qu'ils entendraient ne doit rien changer à ce qu'ils vont dire ; ils attendent que celui 

qu'ils doivent remplacer ait fini ; ils n'examinent pas l'opinion qu'il défend ; ils 

comptent le temps qu'il emploie et qui leur paraît un retard. Alors il n'y a plus de 

discussion, chacun reproduit des objections déjà réfutées ; chacun laisse de côté 

tout ce qu'il n'a pas prévu, tout ce qui dérangerait son plaidoyer terminé d'avance. 

Les orateurs se succèdent sans se rencontrer ; s'ils se réfutent, c'est par hasard : ils 

ressemblent à deux armées qui défileraient, en sens opposé, l'une à côté de l'autre, 

s'apercevant à peine, évitant même de se regarder de peur de sortir de la route 

irrévocablement tracée. » Le besoin de faire effet est une nouvelle raison de bannir 

des discussions tous les discours écrits. L'auteur affirme avoir vu, aux époques 

déplorables de notre Révolution, des représentants chercher des sujets de discours 

pour que leur nom ne fût pas étranger aux grands mouvements qui avaient lieu : 

le sujet trouvé, le discours écrit, le résultat leur était indifférent. « En bannissant 

les discours écrits, ajoute-t-il, nous créerons cette majorité silencieuse, qui, 

disciplinée, pour ainsi dire, par la supériorité des hommes de talent, est réduite à 

les écouter faute de pouvoir parler à leur place ; qui s'éclaire parce qu'elle est 

obligée d'être modeste, et qui devient raisonnable en se taisant. » 

M. Benjamin Constant a souvent rapporté textuellement les opinions qu'il avait 

émises dans ses précédents écrits, lorsqu'elles se sont trouvées en harmonie avec 

les dispositions de l'acte additionnel. Pourquoi n'a-t-il pas agi de la même manière, 

lorsqu'il a traité de l'initiative des lois ? C'est sans doute parce que les 

raisonnements qu'il avait faits en 1814, dans ses Réflexions sur les Constitutions, 

auraient été une censure trop juste et trop amère de l'acte additionnel, et qu'il était 

en quelque sorte intéressé à justifier cet acte, pour prouver qu'il n'avait pas 

abandonné la cause de la liberté. L'initiative placée exclusivement dans le sein des 

assemblées représentatives, est à nos yeux une des principales bases d'une 

monarchie constitutionnelle, ou d'un gouvernement parlementaire ; cependant M. 

B. Constant passe sur cet article avec une légèreté qui semblerait prouver qu'il a 

craint d'approfondir la question. 

Les administrations communales ou départementales ont une grande analogie 

avec la représentation nationale ; elles doivent être aux communes ou aux 



départements, ce qu'une assemblée représentative doit être à la nation. M. 

Benjamin Constant, dans le douzième chapitre de son ouvrage, fait sentir une 

partie des avantages qui peuvent en résulter. Il observe que le seul moyen 

d'inspirer aux citoyens de l'attachement pour leur patrie, c'est de leur en inspirer 

pour le lieu de leur naissance. Le moyen d'arriver à ce résultat, est de leur accorder, 

dans leurs domiciles, au sein de leurs communes, dans leurs arrondissements, 

autant d'importance politique qu'on peut le faire sans blesser le lien général. 

« Les magistrats des plus petites communes, dit-il, se plaisent à les embellir. Ils 

en entretiennent avec soin les monuments antiques. Il y a presque dans chaque 

village un érudit qui aime à raconter ses rustiques annales, et qu'on écoute avec 

respect. Les habitants trouvent du plaisir à tout ce qui leur donne l'apparence, 

même trompeuse, d'être constitués en corps de nation et réunis par des liens 

particuliers. On sent que, s'ils n'étaient arrêtés dans le développement de cette 

inclination innocente et bienfaisante, il se formerait bientôt en eux une sorte 

d'honneur communal, pour ainsi dire, d'honneur de ville, d'honneur de province, 

qui serait à la fois une jouissance et une vertu. L'attachement aux coutumes locales 

tient à tous les sentiments désintéressés, nobles et pieux. C'est une politique 

déplorable que celle qui en fait de la rébellion. Qu'arrive-t-il aussi ? Que dans les 

États où l'on détruit ainsi toute vie partielle, un petit État se forme au centre ; dans 

la capitale s'agglomèrent tous les intérêts ; là vont s'agiter toutes les ambitions. Le 

reste est immobile. Les individus, perdus dans un isolement contre nature, 

étrangers au lieu de leur naissance, sans contact avec le passé, ne vivant que dans 

un présent rapide, et jetés comme des atomes sur une plaine immense et nivelée, 

se détachent d'une patrie qu'ils n'aperçoivent nulle part, et dont l'ensemble leur 

devient indifférent, parce que leur affection ne peut se reposer sur aucune de ses 

parties. » 

Ces observations de M. B. Constant nous paraissent pleines de justesse. Mais nous 

ne sommes pas de son avis, lorsque, traitant du droit de paix et de guerre, 

immédiatement après avoir parlé du pouvoir municipal, il s'efforce de prouver que 

l'exercice de ce droit doit être exclusivement abandonné au pouvoir exécutif. Les 

raisons sur lesquelles il se fonde, sont qu'on ne peut pas refuser au chef du 

gouvernement le droit de défendre l'État lorsqu'il est attaqué, et qu'il lui est facile, 

par des insultes, des menaces, des préparatifs hostiles, de réduire son voisin à 

l'attaquer. Le prince ne peut agir que par ses ministres ; or les agressions que ceux-

ci pourraient se permettre contre des puissances étrangères, pouvant donner lieu 

à la responsabilité, les raisons de M. B. Constant sont chimériques ; elles le sont 

d'autant plus qu'il est impossible que ces agressions restent cachées. Nous savons 

par expérience que le terrible droit de guerre déposé dans les mains d'un individu, 

peut amener les plus grands désastres ; mais nous ne sommes pas également 

convaincus que la privation de ce droit, imposée au chef de l'État, puisse être 

funeste à une nation. 



L'examen de cette question a porté M. B. Constant à faire quelques réflexions sur 

l'organisation de la force armée dans un État constitutionnel. Il observe que la 

force armée a trois objets ; le premier, de repousser les étrangers ; le second, de 

réprimer les délits commis privés dans l'intérieur ; le troisième, de comprimer les 

troubles, les séditions. Pour repousser les ennemis, il faut placer l'armée de ligne 

sur les frontières ; on n'a nul besoin de défense contre l'ennemi là où l'ennemi n'est 

pas. La force destinée à réprimer les délits doit être absolument différente de 

l'armée de ligne. En Amérique tout citoyen doit assistance au magistrat dans 

l'exercice de ses fonctions. En France, cette obligation aurait l'inconvénient 

d'imposer aux citoyens des devoirs qui leur paraîtraient odieux ; il faut donc 

qu'une classe d'hommes soit spécialement destinée à la répression des délits. Une 

garde nationale, composée de citoyens et de propriétaires, doit réprimer les 

séditions. M. B. Constant ne donne aucun développement à ces idées : on sent 

cependant que l'organisation de ces diverses classes de la force armée ne peut pas 

être indifférente7. 

Dans le chapitre de l'inviolabilité des propriétés, l'auteur s'occupe spécialement 

des spoliations indirectes que les gouvernements se permettent très souvent envers 

les particuliers. Il divise ces spoliations en deux classes. Dans la première, il met 

les banqueroutes partielles ou totales, la réduction des dettes nationales, soit en 

capitaux, soit en intérêts ; le paiement de ces dettes en effets d'une valeur 

inférieure à leur valeur nominale ; l'altération des monnaies, les retenues, etc. 

Dans la seconde, il comprend les actes d'autorité contre les hommes qui ont traité 

avec le gouvernement, les lois ou mesures rétroactives contre les enrichis, les 

chambres ardentes, l'annulation des contrats, etc. 

Les gouvernements qui font des banqueroutes totales ou partielles se fondent 

ordinairement sur ce que les revenus publics sont insuffisants pour payer les dettes 

de l'État. Ce motif n'est jamais qu'un mauvais prétexte ; car si la masse entière de 

la nation ne peut pas acquitter une dette, il est absurde de prétendre qu'une partie 

de cette nation pourra l'acquitter en sacrifiant tout ou partie de ce qui lui est dû. 

N'est-ce pas en effet un étrange moyen d'alléger les charges publiques, que de 

réduire le nombre de ceux qui doivent les supporter ? Les banqueroutes publiques 

reposent sur le même principe que les confiscations dans les gouvernements 

despotiques ; lorsque les gouvernements ont dilapidé les fonds de l'État, ils 

trouvent qu'il y a moins de danger pour eux à ruiner des créanciers dont ils peuvent 

impunément braver le mécontentement, qu'à faire payer au peuple des dettes qui 

lui sont étrangères. Toute banqueroute de cette nature étant une preuve irrécusable 

des vices ou de l'incapacité des gouvernants, devrait toujours emporter leur 

déchéance. 

 
7 Voyez le tome 5, pag. 90. 



M. Benjamin Constant développe avec beaucoup de précision et de sagacité tous 

les effets qui résultent des manquements de foi de la part des gouvernants ; il fait 

remarquer que la réduction arbitraire d'une dette, bien loin d'augmenter le crédit 

public, ne sert au contraire qu'à le détruire. « Tel est, dit-il, l'aveuglement qui suit 

l'abandon de la justice, qu'on a quelquefois imaginé qu'en réduisant les dettes par 

un acte d'autorité, on ranimerait le crédit qui semblait déchoir. On est parti d'un 

principe qu'on avait mal compris et qu'on a mal appliqué. L'on a pensé que moins 

on devrait plus on inspirerait de confiance, parce qu'on serait plus en état de payer 

ses dettes : mais on a confondu l'effet d'une libération légitime et celui d'une 

banqueroute. Il ne suffit pas qu'un débiteur puisse satisfaire à ses engagements, il 

faut encore qu'il le veuille, ou qu'on ait les moyens de l'y forcer. Or, un 

gouvernement qui profite de son autorité pour annuler une partie de sa dette, 

prouve qu'il n'a pas la volonté de payer. Ses créanciers n'ont pas la faculté de l'y 

contraindre, qu'importe donc ses ressources ? » 

Le chapitre dans lequel M. Benjamin Constant traite de la liberté religieuse, est 

un de ceux qui renferment le plus d'idées justes, et qu'il paraît avoir traités avec le 

plus de prédilection. Pour faire connaître tout ce que ce chapitre renferme d'utile, 

il faudrait entrer dans des détails beaucoup plus étendus que ne peut le comporter 

la nature de notre travail. Nous nous bornerons à citer ce que dit M. B. Constant, 

pour réfuter les raisonnements de ceux qui prétendent que la religion n'est utile 

qu'à la dernière classe du peuple. 

« Cet axiome, dit-il, est faux par lui-même, en tant qu'il implique que la religion 

est plus nécessaire aux classes laborieuses de la société qu'aux classes oisives et 

opulentes. Si la religion est nécessaire, elle l'est également à toutes les classes et 

à tous les degrés d'instruction. Les crimes des classes pauvres et peu éclairées ont 

des caractères plus violents, plus terribles, mais plus faciles en même-temps à 

découvrir et à réprimer. La loi les entoure, elle les saisit, elle les comprime 

aisément, parce que ces crimes la heurtent d'une manière directe. La corruption 

des classes supérieures se nuance, se diversifie, se dérobe aux lois positives, se 

joue de leur esprit en éludant leurs formes, leur oppose d'ailleurs le crédit, 

l'influence, le pouvoir. 

« Raisonnement bizarre ! Le pauvre ne peut rien ; il est environné d'entraves ; il 

est garrotté par des liens de toute espèce ; il n'a ni protecteurs, ni soutiens ; il peut 

commettre un crime isolé, mais tout s'arme contre lui dès qu'il est coupable ; il ne 

trouve dans ses juges, tirés toujours d'une classe ennemie, aucun ménagement ; 

dans ses relations impuissantes comme lui, aucune chance d'impunité ; sa 

conduite n'influe jamais sur le sort général de la société dont il fait partie, et c'est 

contre lui seul que vous voulez la garantie mystérieuse de la religion ! Le riche au 

contraire est jugé par ses pairs, par ses alliés, par des hommes sur qui rejaillissent 

toujours plus ou moins les peines qu'ils lui infligent. La société lui prodigue ses 



secours : toutes les chances matérielles et morales sont pour lui, par l'effet seul de 

la richesse ; il peut influer au loin ; il peut bouleverser ou corrompre ; et c'est cet 

être puissant ou favorisé que vous voulez affranchir du joug qu'il vous semble 

indispensable de faire peser sur un être faible et désarmé. » 

M. Benjamin Constant veut que chacun puisse raisonner librement sur la religion ; 

car, suivant lui, empêcher qu'on réfléchisse sur sa religion, c'est empêcher qu'on 

s'en occupe, c'est la réduire à des symboles, à des pratiques. « Je ne sais, dit-il, 

quels peuples mogols, instruits par leur culte à des prières fréquentes, se sont 

persuadés que ce qu'il y avait d'agréable aux dieux, dans les prières, c'était que 

l'air, frappé par le mouvement des lèvres, leur prouvât sans cesse que l'homme 

s'occupait d'eux. En conséquence ces peuples ont inventé de petits moulins à 

prières, qui, en agitant l'air d'une certaine façon, entretiennent perpétuellement le 

mouvement désiré ; et pendant que ces moulins tournent, chacun, persuadé que 

les dieux sont satisfaits, vaque sans inquiétude à ses affaires ou à ses plaisirs. » 

Ces Mogols sont, comme on voit, des hommes de beaucoup de sens ; si jamais la 

raison fait en Europe les mêmes progrès que chez eux, il faut espérer que les 

peuples qui professent une religion toute de mystères, dans une langue qu'ils 

n'entendent pas, finiront par adopter les petits moulins. 

Les considérations qui terminent l'ouvrage, sont une apologie de la conduite que 

l'auteur a tenue dans les derniers jours du règne des Bourbons, et dans ceux qui 

ont suivi l'occupation du trône par Napoléon. M. Benjamin Constant rappelle 

qu'après être demeuré dix mois sans communication avec le gouvernement des 

premiers, après avoir été sans cesse en opposition avec ses mesures sur la liberté 

de la presse, sur la responsabilité des ministres, sur l'obéissance passive, il se 

rapprocha de ses alentours, parce qu'il pensait que sous un règne faible la liberté 

s'établirait plus aisément que sous la force immense dont Napoléon se trouvait 

entouré. Il ajoute ensuite qu'il n'a pas voulu se réunir à nos ennemis et mendier le 

carnage des Français pour relever une seconde fois ce qui tomberait de nouveau. 

« S'efforcer de défendre un gouvernement qui s'abandonne lui-même, dit-il, ce 

n'est pas promettre de s'expatrier avec lui : donner une preuve de dévouement à la 

faiblesse sans espoir et sans ressources, ce n'est pas abjurer le sol de ses pères : 

affronter des périls pour une cause qu'on espère rendre bonne après l'avoir sauvée, 

ce n'est pas se vouer à cette cause, quand, toute pervertie et toute changée, elle 

prend l'étranger pour auxiliaire et pour moyen le massacre et l'incendie. Ne pas 

fuir enfin ce n'est pas être transfuge. » 

Nous sommes assurément bien loin de blâmer M. Benjamin Constant de n'être pas 

allé à Gand solliciter auprès des Anglais, des Russes et des Prussiens 

l'envahissement de la France ; mais il nous semble qu'il était possible de s'abstenir 

d'aller à Gand sans entrer dans le conseil d'État. Au reste, s'il a eu tort d'accepter 

des fonctions publiques de Napoléon, c'est un crime qui lui est commun avec tant 



de personnes, qu'il faudrait en avoir refusé pour avoir le droit de s'en plaindre. 

Sans doute il est des hommes qui se trouvent dans ce dernier cas ; mais ceux-là 

sont un peu moins sévères que les intrigants dont les espérances ont été déçues ; 

ils oublieront le tort que M. B. Constant peut avoir eu dans cette circonstance, 

pour se souvenir qu'il a toujours défendu la liberté avec autant de talent que de 

zèle. 

 


