
 sur 1 36

La société moderne, qui est agricole, industrielle et commerciale, 
et qui ne doit par conséquent pas vivre par la guerre, les conquêtes 
et les rapines, doit appeler aux fonctions gouvernementales des 
hommes qui ont un intérêt direct à conserver et à protéger les 
propriétés qui mettent en valeur l’industrie, le commerce et 
l’agriculture. Celui qui s’est enrichi par la spoliation privée ou 
publique, n’y pourrait prétendre, car ce serait «  mal prouver 
qu’on respectera et qu’on fera respecter les propriétés d’autrui, 
que de produire des biens qui attestent qu’on les a constamment 
violées ». 

Charles Comte, «  De l’organisation sociale considérée dans ses 
rapports avec les moyens de subsistance des peuples  » (Le Censeur 
européen, tome 2, [Mars] 1817, p. 1-66.) 

De l’organisation sociale considérée dans ses rapports avec les 
moyens de subsistance des peuples 

Le premier besoin de l’homme est de pourvoir à sa subsistance, et il 
ne peut y pourvoir, ainsi que nous l’avons vu précédemment, qu’au 
moyen des produits spontanés de la nature, au moyen de ce qu’il ravit 
à ses semblables, ou au moyen des produits de son industrie.  Le 1

premier de ces moyens, qui est celui des peuples sauvages, est peu 
favorable au bien-être et à la propagation de l’espèce humaine, parce 
que la terre abandonnée à elle-même ne montre aucune prédilection 
pour l’homme dans les choses qu’elle produit. Le second, qui 

 L’industrie de l’homme ne crée pas les choses ; mais elle en crée presque toute la valeur. (Voy. 1

tom. Ier, pages 186 et 187).



 sur 2 36

appartient aux peuples barbares, lui est également peu favorable, parce 
qu’il tient les hommes dans un état continuel de guerre, et qu’il 
corrompt tout à la fois l’individu qui opprime pour ravir, et celui qui 
est opprimé et qui produit. Le troisième est celui qui convient le plus à 
l’homme, parce qu’il fournit abondamment à ses besoins, et qu’il est 
le seul qui puisse le maintenir dans un état permanent de paix, et 
donner à ses facultés tout le développement dont elles sont 
susceptibles. 

À aucune époque, aucun de ces moyens n’est exclusivement 
employé à la conservation de l’homme. Le sauvage se fait une hutte 
pour se mettre à l’abri de l’intempérie des airs ; il dépouille l’animal 
qu’il a tué, pour se couvrir de sa peau ; il fait un arc et des flèches 
pour atteindre sa proie : il exerce donc un certain genre d’industrie. Le 
barbare qui vit de proie ne fait pas dépendre son existence uniquement 
du succès de ses guerres : il s’empare, comme le sauvage, des produits 
spontanés de la nature ; il cultive grossièrement la terre, et la force à 
lui donner ce qu’il n’est pas toujours assuré d’acquérir par les armes ; 
il exerce aussi une industrie plus ou moins grossière, puisqu’il 
fabrique ses armes et qu’il cultive son champ. Enfin, l’homme civilisé 
emploie à sa conservation, outre les produits de son industrie, qui en 
sont le principal fondement, les choses qui lui sont fournies 
gratuitement par la nature, et celles qu’il ravit à ses semblables, 
lorsqu’accidentellement il se trouve en état de guerre avec eux. À 
toutes les époques, l’homme emploie donc les mêmes moyens pour 
conserver son existence ; ce qu’il faut seulement remarquer, c’est qu’il 
y a toujours un de ces moyens qui fournit à ses besoins dans une 
proportion plus ou moins grande, selon que la civilisation est plus ou 
moins avancée. 

C’est donc le degré de civilisation d’un peuple, qui détermine le 
moyen principal à l’aide duquel ce peuple doit se conserver ; c’est la 
nécessité d’employer ce moyen et de lui donner toute l’extension dont 
il est susceptible, qui détermine ensuite la forme de son 
gouvernement, et le choix des hommes qu’il lui importe d’y faire 
entrer. 



 sur 3 36

Lorsqu’une tribu de sauvages se met en campagne contre ses 
ennemis, dit Robertson, le guerrier dont le courage est le plus éprouvé 
mène la jeunesse au combat. S’ils vont en troupe à la chasse, le 
chasseur le plus expérimenté marche à leur tête et dirige leurs 
mouvements. Mais dans les temps de tranquillité et d’inaction, 
lorsqu’aucune occasion de déployer ces talents ne se présente, toute 
prééminence cesse, et il n’est rien qui n’indique que tous les membres 
de la communauté sont égaux. 

Lorsque les hommes d’une tribu, continue le même auteur, sont 
appelés au combat, soit pour envahir le territoire de leurs ennemis, soit 
pour repousser leurs attaques ; lorsqu’ils sont engagés ensemble dans 
les fatigues et les dangers de la chasse, ils s’aperçoivent qu’ils font 
partie d’un corps politique. Ils sentent qu’ils sont liés aux hommes 
avec lesquels ils agissent, et ils suivent et révèrent ceux qui excellent 
parmi eux en sagesse et en valeur. Mais durant les intervalles qui 
séparent ces efforts communs, ils paraissent sentir à peine les liens 
d’une union politique. Aucune forme visible de gouvernement n’est 
établie. Les noms de magistrat et de sujet sont hors d’usage. Chacun 
semble jouir de son indépendance naturelle presque toute entière. Si 
un projet d’utilité publique est proposé, les membres de la 
communauté sont libres de choisir s’ils veulent aider ou non à le 
mettre à exécution. Aucun service ne leur est imposé comme un 
devoir, nulle loi ne les obligerait à le remplir.  2

Quoique nos idées aient, pour la plupart, pris naissance dans des 
temps de barbarie, nous ne rechercherons point en détail quelle est la 
manière dont s’organisent les peuples sauvages ou barbares : il suffit 
que nous ayons fait remarquer d’une manière générale que les moyens 
que ces peuples sont capables d’employer pour se procurer les choses 
nécessaires à leur existence, déterminent la forme de leur organisation 
sociale et le choix des hommes qui doivent les diriger ; que du 
moment qu’il ne s’agit plus de mettre ces moyens en usage, toute 
apparence de gouvernement cesse parmi eux, et que chacun reste libre 
de disposer de ses actions comme bon lui semble. Des recherches plus 

 History of America, book 4.2



 sur 4 36

approfondies sur ce sujet seraient difficiles à faire, et auraient peu 
d’utilité ; ce qu’il importe d’observer avec soin, c’est la manière dont 
se sont organisés les peuples, dont les idées ou les habitudes ont 
exercé et exercent encore sur nous quelque influence. On voit déjà 
qu’il s’agit des Romains et des Francs, peuples essentiellement 
pillards ou guerriers. 

Si l’histoire du peuple romain ne nous apprenait pas que cette nation 
avait placé la source de ses revenus dans le pillage de ses voisins, son 
organisation sociale suffirait pour nous l’apprendre. Le peuple est 
d’abord divisé en tribus, les tribus en curies, les curies en décuries. On 
met à la tête de ces sections, des chefs qui prennent un nom analogue 
à la section qu’ils commandent : ainsi les tribus sont commandées par 
des tribuns, les curies par des curions, les décuries par des décurions. 
Cette division générale, dans laquelle on fait entrer les femmes, les 
enfants et les vieillards, est néanmoins toute militaire, et chaque 
fraction du peuple est commandée par le soldat le plus courageux.  3

Cette première division opérée, on en fait une seconde. On choisit 
les hommes les plus distingués par leur expérience, par leur fortune et 
surtout par leurs talents militaires, et l’on en forme un corps auquel on 
donne le nom de sénat. Pour être admis dans ce corps, il faut avoir 
occupé divers emplois civils, et nul ne peut parvenir à un emploi de ce 
genre, sans avoir servi dix ans au moins comme militaire. Le choix 
des sénateurs est fait par les chefs des armées, par les consuls, par les 
tribuns militaires ou par des censeurs qui ont eux-mêmes rempli des 
fonctions du même genre. Enfin, le sénat est un corps si 
essentiellement militaire, que lorsque les armées éprouvent quelque 
grande défaite, c’est parmi les sénateurs que les pertes se font 
principalement remarquer.  4

Cette seconde division du peuple, ou, pour mieux dire, de l’armée, 
qui met d’un côté les chefs principaux, et de l’autre les officiers 

 Suivant Denys d’Halicarnasse, Rome eut des tribuns dès son origine ; ce ne fut cependant que 3

la 260e année de la fondation de cette ville que les tribuns du peuple furent créés. Les grades de 
centurion, de curion, de dédécurion, ont toujours été des grades militaires, sous les empereurs 
comme du temps da la république.

 Tit-Liv., lib. 23, § 23.4



 sur 5 36

subalternes et les soldats, est suivie d’une troisième. On choisit les 
jeunes gens les plus robustes et les plus riches, et on en forme la 
cavalerie : les hommes qui composent cette classe prennent le titre de 
cavaliers (equites), et forment ensuite l’ordre équestre, c’est-à-dire, 
l’ordre des gens à cheval. Ce corps est divisé en centuries, chaque 
centurie étant composée de cent hommes. 

La dernière classe de la nation se compose des hommes qui 
cultivent les campagnes, et de ceux qui exercent les arts ou le 
commerce dans l’intérieur de la ville. Ceux-ci sont les plus méprisés. 

Dans l’État romain, chacun jouissait donc d’un rang et d’une 
autorité proportionnée à son importance militaire. Le sénat, tout 
composé de généraux, avait la direction du trésor public ; il fixait les 
appointements des officiers ; il pourvoyait aux approvisionnements et 
à l’habillement des armées ; il déterminait les provinces qui devaient 
être assignées aux consuls et aux prêteurs  ; il recevait les 
ambassadeurs étrangers et nommait les ambassadeurs de la 
république  ; il décrétait des actions de grâces pour les victoires 
remportées sur les ennemis, et décernait les honneurs de l’ovation ou 
du triomphe aux vainqueurs ; il reconnaissait pour roi ou déclarait 
ennemi tel prince que bon lui semblait ; il prononçait sur les disputes 
qui s’élevaient entre les alliés et les sujets de Rome ; enfin, il jugeait 
les crimes publics. 

Les consuls, qui, en leur qualité de généraux, étaient, à proprement 
parler, les chefs de la république, faisaient la levée des troupes ; ils 
pourvoyaient à ce qui leur était nécessaire ; ils nommaient une partie 
des officiers de l’armée ; ils avaient, hors de Rome, droit de vie et de 
mort sur tous leurs subordonnés ; ils avaient le gouvernement des 
provinces ; ils appelaient à Rome, sous l’autorisation du sénat, les 
personnes qu’ils jugeaient à propos d’y appeler ; ils recevaient les 
lettres des gouverneurs des provinces, des rois et des nations ; ils 
avaient sous leurs ordres tous les magistrats de la république, à 
l’exception des tribuns du peuple ; ils assemblaient le peuple, ils 



 sur 6 36

convoquaient le sénat, ils proposaient des lois ; enfin, ils rendaient la 
justice aux citoyens.  5

Les censeurs qui étaient chargés de faire le recensement des 
citoyens, d’évaluer leur fortune et de veiller à tout ce qui intéressait la 
morale publique, et qui avaient le droit d’élire les sénateurs, d’exclure 
du sénat les membres qu’ils jugeaient indignes de s’y trouver, de 
priver de leur cheval les cavaliers dont la conduite était répréhensible, 
enfin, d’enlever aux citoyens tous leurs droits, à l’exception de la 
liberté, n’étaient eux-mêmes que d’anciens généraux qui avaient passé 
par tous les grades militaires, et la censure qu’ils exerçaient devait être 
naturellement dans l’intérêt de l’esprit guerrier. 

Les hommes qui composaient l’ordre équestre, et qui n’étaient que 
l’élite de la cavalerie romaine, n’avaient eu d’abord d’autres fonctions 
que de servir dans l’armée ; mais, dans la suite, ils furent chargés de 
remplir les fonctions de juges ou de jurés, et ils prirent la ferme des 
revenus publics. Leur qualité de fermiers leur acquérait une telle 
considération, que notre langue manque de termes pour rendre les 
qualifications qu’on leur donnait. Cicéron les appelait : homines 
amplissimi, honestissimi et ornatissimi , flos equitum romanorum, 6

ornamentum civitatis, firmamentum reipublicae.  Ce respect pour les 7

hommes qui affermaient les revenus publics, était commun aux 
officiers qui suivaient les consuls à l’armée, et qui étaient chargés de 
percevoir les tributs levés sur les peuples vaincus : il suffisait d’avoir 
rempli un tel office pour avoir droit d’être élu sénateur. 

On voit, par ce qui précède, que les Romains étant portés à faire de 
la guerre, c’est-à-dire du pillage, la principale source de leurs revenus, 
se sont organisés de manière à donner à ce moyen d’existence toute 
l’énergie dont il a été susceptible. Le degré de considération et 
d’autorité qu’ils ont donné à chacun de leurs concitoyens, a toujours 
été en raison de sa capacité militaire. Pour être admis à remplir une 

 Lorsque la guerre retint trop longtemps les consuls hors de Rome pour qu’ils pussent rendre la 5

justice, on leur substitua des prêteurs.

 Pro lega Manil, 7.6

 Pro plancio, 9.7



 sur 7 36

fonction civile, il a fallu avoir servi pendant dix ans dans les armées, 
et s’être ainsi longtemps exercé au pillage   ; pour être admis dans le 8

sénat, il a fallu au moins avoir été questeur et s’être exercé auprès 
d’un consul à percevoir les tributs mis sur les peuples vaincus ; pour 
être nommé consul, il a fallu avoir fait preuve, dans un grade inférieur, 
qu’on savait vaincre les peuples et en faire des esclaves ; pour obtenir 
les honneurs du triomphe, il a fallu avoir battu et dépouillé l’ennemi ; 
et plus le peuple vaincu a été riche, ou plus la quantité des dépouilles 
exposées aux yeux du public a été considérable, plus aussi le général a 
été jugé grand. 

L’organisation du peuple romain n’a pas seulement donné une 
grande énergie au moyen que ce peuple a été obligé d’employer pour 
se conserver ; il a en outre établi entre les citoyens une hiérarchie 
tellement naturelle, qu’elle a maintenu l’ordre parmi eux tant qu’elle a 
continué d’exister. Toutes les fois que les hommes ne peuvent 
satisfaire leurs besoins que par des efforts communs, il s’établit 
naturellement entre eux un ordre qui les met dans une dépendance 
mutuelle, et qui permet à chacun de faire de ses moyens le meilleur 
emploi possible. Si des sauvages, par exemple, veulent attaquer une 
peuplade d’autres sauvages, ils ne choisissent pas leur chef au hasard ; 
ils prennent celui d’entre eux auquel ils reconnaissent le plus de 
courage et d’expérience, et ils se subordonnent ensuite les uns aux 
autres, de manière que les plus faibles et les moins expérimentés se 
trouvent naturellement les derniers. Cette subordination doit être 
d’autant plus durable qu’elle est plus naturelle, et que chacun occupe 
la place qui lui est assignée par ses propres moyens. Ceux qui se 
trouvent dans les derniers rangs doivent être peu tentés de se plaindre, 
parce qu’ils doivent se sentir bien moins sous la dépendance de leurs 
chefs que sous la dépendance de leurs propres besoins, dépendance à 
laquelle les hommes les plus indociles se soumettent sans murmurer. 
Or, ce que l’instinct dicte à des sauvages, les Romains l’ont exécuté 
jusqu’à la chute de leur république. Jusque-là on les a toujours vu 
choisir pour chefs ceux qui ont été les plus capables de les conduire. 

 Les Romains, en ravissant les richesses des peuples vaincus, mettaient dans leurs rapines le 8

même ordre et la même régularité que mettent de riches agriculteurs dans leurs moissons, ou de 
riches négociants dans leur commerce.



 sur 8 36

Des écrivains qui n’avaient pas assez réfléchi sur les rapports qui 
existaient entre l’organisation sociale de ce peuple, et les moyens qu’il 
employait pour satisfaire ses besoins, ont paru surpris que les 
agitations auxquelles il avait été livré, n’eussent jamais ébranlé son 
gouvernement, ni produit d’effusions de sang. Ne pouvant pas 
expliquer ce phénomène par des causes naturelles, ils l’ont attribué à 
la sagesse des hommes de ce temps. Les hommes de ce temps 
n’étaient pas plus sages que ceux d’aujourd’hui, seulement ils avaient 
des institutions plus appropriées à leurs besoins et à leurs goûts. À 
aucune époque les hommes ne se révoltent contre la nécessité, et ne 
cherchent à sortir d’une subordination qui est dans la nature même des 
choses. Le peuple romain avait à souffrir de la dureté de ses chefs ; 
mais il aurait eu à souffrir bien davantage si ces chefs lui avaient 
manqué. Conçoit-on qu’une armée qui se voit commandée par ce 
qu’elle a de plus habile et de plus sage, et qui ne peut exister qu’au 
moyen de la guerre, se débarrasse de tous ses chefs en même temps 
pour se soumettre à des incapables ou à des inconnus ? Et le peuple 
romain avec ses consuls, son sénat, ses chevaliers, ses tribuns même, 
était-il autre chose qu’une armée ainsi commandée ? 

Mais cette subordination établie par le besoin de la guerre, devait 
cesser aussitôt que le peuple ou une partie du peuple vivrait dans un 
état de paix, ou lorsqu’un chef commanderait assez longtemps les 
armées pour les habituer à ne voir que lui en état de bien les conduire. 
C’est en effet ce qui arriva vers la fin de la république et sous les 
empereurs. La prolongation du commandement militaire sur la tête de 
quelques généraux, et les habitudes pacifiques que contractèrent la 
plus grande partie des hommes qui se trouvaient à la tête de l’État, 
détruisirent tous les rapports de subordination ; sous les empereurs, le 
sénat ne fut plus qu’un conseil dont les membres n’avaient aucune 
influence, parce que leur existence n’importait plus à la sûreté ou à la 
richesse des citoyens. 

Tant que les Romains avaient eu des ennemis extérieurs à 
dépouiller, leurs généraux et leurs soldats, qui étaient des brigands 
pour le reste du monde, étaient pour eux de véritables producteurs ; et 
c’est avec raison qu’on donnait à chacun d’eux un rang proportionné à 



 sur 9 36

la quantité de richesses qu’il apportait à la république ; mais aussitôt 
que le monde eut été soumis et pacifié, les armées romaines ne furent 
plus pour leur propre pays que des troupes oisives et dévorantes, 
toujours disposées à exercer sur leurs concitoyens les cruautés qu’elles 
avaient exercées jusque-là contre les étrangers, et elles les 
dépouillèrent de la même manière qu’elles avaient dépouillé leurs 
ennemis. Alors, si l’on avait voulu rétablir l’ordre et la liberté, il aurait 
fallu détruire l’esprit militaire, chercher les rapports que le nouvel 
ordre des choses avait établis, et placer les hommes dans une 
subordination naturelle. Mais cela était incompatible avec les préjugés 
du peuple romain, avec la domination qu’il voulait exercer sur tous les 
autres peuples, et peut-être même avec l’état dans lequel ces peuples 
se trouvaient. 

Le gouvernement féodal, établi en Europe après l’invasion des 
barbares du nord, était moins régulier que celui du peuple romain ; il 
n’avait pas pour objet, comme celui de ce peuple, le pillage successif 
de toutes les nations connues ; il ne tendait qu’à faire exister les 
vainqueurs au moyen de ce que produisaient les hommes déjà vaincus. 

Les Germains ne pouvaient souffrir le séjour des villes ; ils les 
regardaient comme des buissons enveloppés des filets. Après qu’ils 
eurent envahi le midi de l’Europe, ils se dispersèrent dans les 
campagnes ; ils y établirent des châteaux forts, et de là ils infestèrent 
les campagnes voisines. Pour se soustraire aux incursions de ces 
nobles seigneurs, que l’abbé du Bos appelle des brigands nichés dans 
des forteresses, les habitants cherchèrent un appui parmi eux, et 
consentirent à devenir leurs tributaires et à les suivre à la guerre, sous 
la condition d’être protégés par eux. Chaque seigneur se fit ainsi une 
clientèle qui lui paya un tribut, et qui lui aida à ravager les terres de 
ses voisins non tributaires. Divers autres genres de clientèles 
s’établirent en même temps, et concoururent à former ce qu’on appela 
le gouvernement féodal. De tous les écrivains qui ont parlé de 
l’établissement de ce gouvernement, M. de Montlosier nous paraissant 
être celui qui en a donné l’explication la plus naturelle, nous 
prendrons dans le système qu’il a exposé ce qui se rapporte le plus à 
notre sujet. 



 sur 10 36

La nation française s’est formée de trois nations : des Gaulois, des 
Romains et des Germains. Chacune de ces nations eut ses clientèles. 

À Rome, les particuliers, les familles, les villes, les provinces, les 
nations même, se choisirent des patrons ou des appuis dans le sénat. 
Le devoir des patrons était d’aider leurs  clients de leurs lumières, de 
les diriger dans leurs affaires, de les protéger contre les vexations, de 
prendre leur défense devant les tribunaux. Les clients, à leur tour, 
devaient assister leurs patrons dans leurs entreprises, leur donner leur 
suffrage dans les élections, leur fournir les moyens de donner une dot 
à leurs filles, les racheter, lorsqu’ils étaient faits prisonniers. Les 
devoirs et les obligations qui résultaient de ce patronage ne 
constituaient, comme on voit, que des rapports purement civils. 

Les Gaulois comptaient trois espèces de clientèles. L’homme faible 
mettait sa terre sous la protection de l’homme puissant, et s’engageait 
à lui payer un tribut, en retour de la protection qui lui était accordée. 
D’un autre côté, des hommes armés s’attachaient aux grands, et ne les 
abandonnaient ni en paix ni en guerre. Enfin, il se formait des 
confédérations particulières qui étaient de véritables dévouements. La 
condition des dévoués était de partager en tout le sort de l’ami qu’ils 
avaient choisi ; ils jouissaient avec lui des avantages de la vie, quand il 
était heureux ; ils souffraient avec lui, quand il était dans l’infortune, 
et après avoir vécu ensemble, leur condition était de mourir avec lui. 

« Le caractère de ces trois clientèles une fois connu, dit M. de 
Montlosier, il est à remarquer que, comme les Francs, en s’établissant, 
n’abolirent ni ce qui avait pu s’introduire de la clientèle civile des 
Romains, ni ce qui avait pu se conserver de la clientèle servile des 
Gaules, la clientèle militaire qu’ils tenaient de leurs ancêtres, et dont 
ils introduisirent l’usage, dut changer en beaucoup de points l’ordre 
social. On peut suivre les traces et les progrès de ce changement. 

« Chez les Germains, on ne pouvait donner ses terres, comme chez 
les Gaulois ; les terres ne formaient point de propriété. Dans les 
Gaules, où les terres se trouvèrent pour les Francs des propriétés, les 
terres suivirent la condition de leurs maîtres. Les hommes 
recherchaient la protection des hommes  ; les domaines recherchaient 



 sur 11 36

la protection des domaines. Les hommes étaient enrégimentés, les 
domaines s’armèrent et s’enrégimentèrent. Les hommes et les 
domaines se virent ainsi associés aux mêmes devoirs et aux mêmes 
services. L’ancienne clientèle gauloise, où on donnait servilement sa 
terre, s’annoblit en s’unissant à la clientèle germaine, où on donnait 
son courage. La clientèle civile des Romains reçut, à son tour, un 
lustre qu’elle n’avait pas.  9

«  Cependant les nouveaux actes, qui semblaient se rapporter en 
quelque sorte aux actes anciens, pouvaient occasionner ainsi des 
méprises. On déclara solennellement que les actes de ce genre ne 
portaient aucun préjudice à l’ingénuité. Il fut stipulé qu’un homme 
libre pouvait désormais prendre un patron sans s’avilir, remettre ses 
biens sans s’asservir. Ces dispositions sont consignées dans les 
formules de Marculfe et dans les Capitulaires. 

« Un changement dans les dénominations s’ajouta à ces précautions. 
Le mot modeste, senior, dont nous avons fait depuis seigneur, fut 
substitué à celui de patron. Le mot noble vassus, dont nous avons fait 
depuis vassal, fut substitué au mot abaissé de client. On adopta dans le 
même sens miles, dont nous avons fait depuis chevalier, et qui ne 
signifia pendant longtemps qu’un militaire. Les nouveaux actes eux-
mêmes, qui auparavant s’étaient rendus généralement par le mot 
tradere, commencèrent à s’exprimer par le mot adouci commendare. 

 Dans les mœurs des sauvages ou des barbares, la rapine et le pillage étant le 9

seul moyen honorable de vivre, il était naturel que les clientèles civiles des Gaulois 
ou des Romains s’annoblissent en s’alliant à la clientèle des Francs. Voici en effet 
en quoi consistait cette dernière ; c’est M. de Montlosier lui-même qui nous en 
donne l’explication d’après un passage de Tacite : « Parmi les grands, c’est à qui 
aura un plus grand nombre de compagnons. C’est une décoration pendant la paix, 
un appui à la guerre. Défendre son prince, le préserver, lui  attribuer ses hauts faits, 
c’est le devoir de tout compagnon. Le prince combat pour la victoire, le 
compagnon pour le prince. Ce cheval belliqueux ou ces armes sanglantes et 
victorieuses, voilà les récompenses ; d’abondants et grossiers festins forment la 
solde. La guerre et le pillage pourvoient à la munificence. » (De la Monarchie 
française, tom. I, pag. 34.)

Dans le système féodal, un militaire, un homme qui vit de brigandage, un noble, 
sont toujours des termes synonymes. On voit ainsi ce que c’est que s’annoblir, et 
comment Bonaparte devait créer une noblesse.



 sur 12 36

«  Des signes précis furent créés pour consacrer et distinguer ces 
divers engagements. Un homme venait, soit avec son escorte 
guerrière, si c’était un grand de l’État, soit avec les premiers de sa 
nation, si c’était un prince, mettre solennellement sa main dans la 
main de l’homme puissant auquel il se vouait. C’était, dans ce cas, sa 
foi et son courage qu’il lui remettait. Cette espèce de recommandation, 
la plus illustre de toutes, est rappelée constamment dans les chartes 
comme d’origine franque, more Francorurum, more francico. » 

« Dans d’autres circonstances, on voyait un homme se présenter 
avec un morceau de gazon, une fleur ou une branche d’arbre. C’était, 
dans ce cas, ses affaires, son alleu, tous ses biens, qu’on mettait sous 
la protection de l’homme auquel on se recommandait. Cette seconde 
espèce du recommandation était noble, car elle avait communément 
pour condition le vasselage, ou le service militaire. 

« Enfin, il y avait une troisième espèce de recommandés ; c’étaient 
ceux qui, après s’être coupé les cheveux du devant de la tête, se 
présentaient dans la cour d’un homme puissant pour les lui offrir. Ce 
signe, qui exprimait la remise entière de la personne (et des biens), 
entraînait ce qu’on appelait alors bondage, c’est-à-dire la perte de 
l’ingénuité : cette espèce de recommandation était vile.   » 10

Les Francs, habitués à vivre de pillage, ayant continué à se livrer à 
ce noble métier, lorsqu’ils eurent envahi les provinces qui avaient été 
déjà subjuguées par les Romains, les habitants, pour trouver auprès de 
certains d’entre eux quelque protection, consentirent à leur payer un 
tribut et à devenir les complices de leurs brigandages dans les guerres 
qu’ils se firent mutuellement. Il résulta de là une espèce de 
subordination qui soumit les hommes laborieux aux hommes oisifs et 
dévorants, et qui donna à ceux-ci les moyens d’exister sans rien 
produire, ou de vivre noblement. 

Comme le gouvernement, connu sous le nom de féodal, était 
essentiellement militaire, on avait établi ou conservé divers grades qui 
donnaient à ceux qui en étaient revêtus des noms analogues à leurs 

 De la Monarchie française, depuis son établissement jusqu’à nos jours, par M. le comte de 10

Montlosier, tom. Ier, pag. 35.



 sur 13 36

fonctions. Le gouverneur d’une province, qui avait tout à la fois le 
commandement de l’armée et l’administration de la justice, se 
nommait duc, du mot latin dux, qui signifie chef. Les lieutenants du 
duc ou du chef, qui lui aidaient à rendre la justice et qui 
commandaient les troupes en son absence, se nommaient comtes, du 
mot latin comités, qui signifie compagnons. Les gouverneurs des 
frontières appelées marches, se nommaient marchis, dont nous avons 
fait marquis. Les capitaines qui commandaient les places fortes, 
moindres que les villes où résidaient les comtes, se nommaient 
châtelains. Ces diverses dénominations n’étaient que des titres 
d’office, et ne se donnaient que pour un temps ; ceux qui en étaient 
revêtus étaient de simples administrateurs, comme sont aujourd’hui 
nos gouverneurs militaires, nos préfets ou nos sous-préfets. Par suite 
des progrès que fit le gouvernement féodal, le commandement des 
provinces, des frontières, des villes, des places fortes fut donné en 
propriété aux titulaires, sous la condition de rendre foi et hommage à 
leur chef, c’est-à-dire, sous la condition du service militaire ; enfin ces 
titres devinrent héréditaires, et ceux qui en étaient revêtus furent les 
grands vassaux de la couronne. 

Dans la suite on érigea des terres en duchés, en marquisats, en 
comtés, en baronnies, en châtellenies. Suivant les édits de Charles IX 
et de Henri III, la terre d’un duché devait produire huit mille écus de 
rente ; le marquisat devait être composé de trois baronnies et de six 
châtellenies unies, et tenues du Roi seul à hommage ; le comté, de 
deux baronnies et de trois châtellenies, ou d’une baronnie et de six 
châtellenies, et la châtellenie devait avoir haute, moyenne et basse 
justice, et autres droits honorifiques ou prééminences. 

Il était naturel que les Francs qui étaient incapables d’exister 
autrement qu’en dépouillant les hommes industrieux qu’ils avaient 
asservis, avilissent ceux d’entre eux qui se livreraient à des entreprises 
industrielles. Celui qui abandonnait le métier de pillard pour devenir 
un homme industrieux, renonçait à l’état de barbarie, et passait dans 
l’état de civilisation ; il abdiquait son titre de vainqueur pour se ranger 
dans la classe des vaincus ; cela s’appelait déroger. On disait au 
contraire qu’un homme s’annoblissait, lorsqu’il sortait de la classe des 



 sur 14 36

hommes industrieux ou civilisés pour passer dans la classe des 
hommes oisifs et dévorants, dans la classe des barbares.  11

Une organisation sociale aussi vicieuse portait en elle-même le 
germe de sa destruction. Aussitôt que les hommes qui n’appartenaient 
pas à la caste dominante eurent trouvé le secret de créer des richesses 
par leur industrie, et que les nobles eurent perdu la puissance de s’en 
emparer autrement qu’en leur donnant en échange une valeur égale, 
les premiers habitués à l’ordre, au travail et à l’économie, s’accrurent 
continuellement, tandis que les seconds, ne sachant rien produire, et 
faisant consister leur gloire à beaucoup dévorer, tombèrent en peu de 
temps dans une décadence complète. Sous Louis XIII, la noblesse 
marchait escortée d’une multitude de pages, de serviteurs, de gens 
armés ; l’industrie se montra sous le règne de Louis XIV, et tout ce 
cortège disparut. 

« Je venais de rechercher récemment l’histoire et les détails des états 
de 1614, dit M. Montlosier, lorsque je vis ouvrir ceux de 1789. Dans 
tous les deux figure un ordre de noblesse. Grand dieu quelle 
différence  ! Quel lustre d’un côté et quelle pompe  ! De l’autre côté 
quel dénuement, quel délabrement  ! Là, tous les vestibules de la 
noblesse sont remplis de pages, de serviteurs, de gens de livrée armés. 
Un simple seigneur se trouve avoir un grand nombre de 
gentilshommes à cheval et à sa suite. Ici, le plus grand seigneur est 
sans pages, sans écuyer, sans gentilhomme de suite, sans un seul 
homme à cheval. Le plus grand seigneur a pour escorte un misérable 

 Les enfants nés d’un homme qui avait dérogé en exerçant une industrie, ne succédaient pas à 11

la noblesse de leurs ancêtres ; mais ceux d’un homme qui n’avait dérogé qu’en commettant des 
crimes, étaient nobles comme leurs aïeux.



 sur 15 36

laquais sans armes, tout honteux des couleurs ou des habits de son 
maître. »  12

En 1789, le gouvernement féodal était donc anéanti en France. On y 
trouvait encore des ducs, des comtes, des marquis ; mais ces ducs 
n’avaient aucun commandement, ces comtes n’étaient les compagnons 
ou les suppléants de personne, ces marquis n’avaient aucun pouvoir 
militaire ou civil ; en un mot, la hiérarchie féodale était détruite, il 
n’en restait plus que les dénominations et quelques redevances qui se 
réduisaient à fort peu de chose. L’assemblée constituante, par ses 
décrets, effaça ces derniers restes d’un système que les progrès de la 
civilisation avaient insensiblement aboli. Le besoin de trouver auprès 
des grands une protection contre leurs propres brigandages avait rendu 
le peuple leur tributaire ; ce besoin ayant cessé, le peuple s’affranchit 
du tribut. 

Une nation ne peut plus fonder son existence sur l’asservissement et 
le pillage des autres nations ; cette manière de vivre n’est pas dans les 
mœurs des peuples qui ont déjà fait quelques progrès dans la 

 De la Monarchie française, liv. 3, sect. II, t. Ier, p. 297. — À côté du tableau de la décadence de 12

la noblesse, on pourrait placer le tableau des progrès de la partie industrieuse de la nation.

Si l’on compare, pourrait-on dire, les hommes industrieux de 1614 à ceux de 
1789, grand Dieu quelle différence ! Quelle misère et quel avilissement d’un 
côté ! De l’autre, quelle richesse et quelle magnificence ! Là, on ne trouve que 
quelques pauvres artisans qui peuvent à peine gagner de quoi vivre ; le plus 
riche fabricant se voit méprisé, et ne compte qu’un petit nombre de misérables 
ouvriers tout humiliés du métier qu’ils exercent. Ici, le plus simple 
manufacturier possède de riches ateliers, et est environné de la considération 
publique ; des villes entières se peuplent, des chantiers se forment, les mers se 
couvrent de vaisseaux ; les ports reçoivent les richesses des deux mondes ; les 
campagnes sont mieux cultivées et plus peuplées, parce que les cultivateurs 
trouvent à en échanger les produits contre les produits que crée l’industrie, ou 
que leur apporte le commerce ; un peuple nouveau plus laborieux, plus riche, 
plus puissant, plus éclairé et plus heureux que l’ancien, s’élève ainsi sur les 
débris du régime féodal. Tout cela peut bien nous consoler de la perte des 
pages, des varlets, des gens de livrée et de la ruine de quelques misérables 
gentilhommières. — Ce qui est arrivé en France, arrivera infailliblement dans 
tous les pays soumis au régime féodal ; les seigneurs de ces pays n’ont pas 
d’autre moyen d’éviter leur ruine, que d’abandonner la vie oisive des sauvages 
ou des barbares, et de s’élever à la dignité d’hommes laborieux.



 sur 16 36

civilisation, et si quelqu’un tentait de l’embrasser, sa tentative pourrait 
lui devenir funeste. Le monde, d’ailleurs, a des bornes, et s’il était 
possible de le soumettre, il faudrait bien rester en paix après l’avoir 
subjugué. Le gouvernement militaire des Romains ne peut donc plus 
être mis en usage. Dans les temps modernes, les soldats consomment 
beaucoup, et ne produisent rien, même pour le peuple qui les emploie : 
ce n’est donc point par leur influence qu’on peut accroître les moyens 
d’existence d’un peuple. 

Si une nation ne peut point placer la source de ses revenus dans le 
pillage, elle ne peut pas la placer non plus, au moins d’une manière 
durable, dans l’oppression d’une classe de serfs ou de tributaires : les 
hommes laborieux de la plupart des nations d’Europe sont trop 
éclairés et trop forts pour être asservis par une caste particulière. La 
noblesse française s’est mal trouvée d’avoir voulu conserver une 
prééminence qui n’était plus dans la nature des choses  ; son exemple 13

doit effrayer ceux qui seraient tentés de l’imiter. La hiérarchie féodale 
ne peut donc plus se rétablir ou se soutenir ; la classe oisive et 
dévorante n’est ni assez éclairée, ni assez forte pour asservir la classe 
industrieuse ; ce n’est plus elle qui peut se dire exclusivement le 
peuple. 

Mais si aucun des peuples européens ne peut placer la principale 
source de ses revenus, ni dans le pillage des autres peuples, ni dans le 
travail d’une classe de tributaires, comment peuvent-ils pourvoir à leur 
existence ? Comment peuvent-ils donner aux moyens qu’ils sont 
obligés d’employer toute l’énergie dont ils sont susceptibles ? Les 
peuples pourvoient à leur existence par le travail de chaque individu 
sur les choses que la nature a placées sous sa main : l’industrie 
agricole, l’industrie manufacturière et l’industrie commerciale sont 
donc les principales sources dans lesquelles ils puisent tous la 
satisfaction de leurs besoins les plus pressants. Ainsi, si l’on veut avoir 
une organisation sociale bienfaisante et durable, il faut la former de 

 Il est contre la nature des choses que le faible commande au fort, que le pauvre précède le 13

riche, que le savant obéisse à l’ignorant, etc.



 sur 17 36

manière qu’elle donne à ces moyens d’existence toute l’énergie 
possible, et qu’elle protège tous les intérêts qui s’y rattachent.  14

Ce qu’il ne faut jamais perdre de vue, c’est qu’un fonctionnaire 
public, en sa qualité de fonctionnaire, ne produit absolument rien ; 
qu’il n’existe au contraire que sur les produits de la classe 
industrieuse, et qu’il ne peut rien consommer qui n’ait été enlevé aux 
producteurs. Cette vérité reconnue, il en résulte qu’un État dans lequel 
chacun tendrait à s’emparer des emplois publics, dans une autre vue 
que celle de favoriser la production en protégeant les propriétés, ou en 
garantissant aux personnes l’exercice et le produit innocents de leurs 
facultés, serait un État essentiellement vicieux : un tel État tomberait 
promptement dans la misère, puisqu’il est impossible qu’on ne 
devienne pas misérable, lorsque tout le monde tend à consommer et à 
ne rien produire. La première condition à remplir quand on veut faire 
prospérer un peuple, c’est donc de faire qu’il y ait plus de profit et 
plus d’honneur à créer soi-même des richesses, qu’à défendre celles 
qui ont été produites par d’autres ; c’est de constituer les fonctions 
publiques de manière qu’on se trouve plus heureux d’être citoyen que 
d’être magistrat, d’être protégé que d’être protecteur. 

L’homme qui cultive son champ ou qui travaille dans ses ateliers est 
plus estimable que le gendarme qui en écarte les voleurs, parce qu’il 
est beaucoup plus nécessaire. On conçoit en effet qu’un peuple 
pourrait exister sans gendarmes ; mais on ne conçoit pas comment il 
pourrait exister sans agriculteurs, sans hommes industrieux. Ce que 
nous disons d’un gendarme, on peut le dire d’un soldat et d’un 
général, d’un commis et d’un préfet, d’un douanier et d’un directeur, 
d’un huissier et d’un président ; en un mot, de tous les hommes qui 

 Les hommes n’ont pas seulement des besoins physiques à contenter, ils ont aussi des 14

jouissances morales à satisfaire, et celles-ci sont sans contredit les plus douces, les plus pures, 
les plus durables. Mais quoiqu’elles tiennent le premier rang dans ce qui constitue le bonheur de 
l’homme, elles ne tiennent que le second dans ce qui perpétue son existence : on verra d’ailleurs 
que le travail le plus propre à satisfaire les besoins physiques de tous les hommes en général, est 
aussi le plus propre à leur procurer des jouissances morales.



 sur 18 36

sont chargés de veiller à la sûreté de ceux qui fournissent aux besoins 
de tous, et sans lesquels aucun peuple ne saurait exister.  15

Dans tous les États de l’Europe, on estime et l’on honore cependant 
beaucoup plus les hommes qui sont ou qui se disent chargés de veiller 
à la sûreté des membres de la société, que ceux aux moyens desquels 
la société existe ; partout la considération attachée à chaque état ou à 
chaque profession y est presque toujours en raison inverse de son 
utilité. Tel homme croirait se dégrader s’il se livrait à une entreprise 
industrielle, qui croit s’élever beaucoup en acquérant le droit de 
diriger les mouvements de trente ou quarante machines qu’on appelle 
des soldats, et en devenant lui-même une machine semblable dans les 
mains d’un autre chef ; tel autre se croirait déshonoré pour la vie, si 
pour faire sa fortune il était obligé de passer deux heures par jour dans 
une boutique ou dans un magasin, qui se morfond dans une 
antichambre pour y attendre un emploi qui lui donnera à peine de quoi 
vivre, et qui peut-être n’arrivera jamais. Croit-on que ce mépris pour 
les occupations utiles, et cette soif ardente de grades militaires ou 
d’emplois civils soient produits par le désir de protéger les hommes 
industrieux contre les attaques de l’extérieur ou de l’intérieur ? Non, 
certes, personne n’a cette pensée. Lorsqu’on se jette ainsi vers de 
fausses routes, on n’a nulle idée de bien public : on se conduit comme 
des esclaves qui obéissent encore aux préjugés qui leur furent dictés 
par leurs anciens maîtres, ou l’on cherche à exister aux dépens du 
peuple, sans s’inquiéter si on lui rend par ses services l’équivalent de 
ce qu’on reçoit de lui. 

Les barbares qui avaient envahi le midi de l’Europe, étant 
incapables de se livrer à aucun travail utile, ne virent rien de plus 
noble que le pillage, ni de plus vil que les travaux industriels. Ce 
jugement, qui était une conséquence de leur ignorance et de leurs 
habitudes barbares, devint un préjugé pour les hommes mêmes qu’il 
avilissait ; car tel est l’effet de la force et de l’habitude, quand elles 
sont longtemps soutenues, qu’elles nous font recevoir comme des 

 On conçoit qu’il y a ici des proportions à garder, et qu’un fonctionnaire, dans une circonstance 15

donnée, peut être plus utile à la prospérité nationale, qu’un homme qui s’applique immédiatement 
à la production.



 sur 19 36

vérités incontestables, les erreurs qui nous sont les plus funestes. Le 
système féodal ayant été détruit, et les descendants des barbares ne 
pouvant plus exister du produit de leurs rapines ou des tributs levés 
sur les vaincus, ils conservèrent le monopole des places ; et ils 
levèrent sur le public, sous le nom d’impôt, un nouveau tribut qu’ils se 
partagèrent. 

Lorsque la Révolution française est arrivée, les travaux industriels 
étaient encore considérés comme avilissants, non seulement par la 
caste nobiliaire, mais encore par la classe bourgeoise, et par les 
hommes mêmes qui se livraient à l’industrie. Les emplois 
improductifs étaient les plus recherchés ; et la France présentait le 
spectacle bizarre d’un peuple que ses besoins poussaient vers la 
civilisation, et que ses préjugés reportaient sans cesse vers la barbarie. 

L’enfant dont le père avait créé une fortune par d’utiles travaux, se 
hâtait de rétrograder, et s’enrégimentait dans la classe des hommes 
oisifs et dévorants ; et s’il venait à se ruiner ses descendants se 
faisaient moines pour ne pas déroger.  Alors, comme sous le régime 16

féodal, il existait deux peuples en France ; un peuple de dominateurs 
et un peuple de tributaires, ou un peuple d’employés et un peuple 
d’industrieux qu’on exploitait. Après que ceux-ci ont eu le dessus, ils 
n’ont songé qu’à prendre part à l’exploitation ; au lieu de réduire les 
emplois de manière qu’ils ne fussent plus qu’une charge exercée au 
profit des hommes utiles, ils en ont fait un métier auquel ils ont voulu 
que chacun eût le droit d’aspirer. La constitution de 1791 a considéré, 
en effet, comme un droit naturel et civil, l’admissibilité aux places et 
aux emplois. C’est sous le même point de vue qu’elle a été considérée 
depuis ; et l’on peut dire que la Révolution française n’a été qu’une 
guerre dont le but a été de savoir par qui les places seraient occupées, 
ou pour mieux dire de savoir si la nation serait exploitée par des 
hommes de la caste nobiliaire, ou par des hommes sortis de la classe 

 Les professions de médecin, d’avocat, d’homme de lettres, n’ayant pas pu être soumises à un 16

tribut par les seigneurs féodaux, n’ont point participé à la dégradation de toutes les autres ; 
d’ailleurs, comme ces professions ne créent rien qui soit propre à être pillé, et que ceux qui les 
exercent paraissent vivre sans rien produire, elles rapprochent de la noblesse ceux qui les 
exercent ; c’est ce qui fait qu’il y a encore une foule de gens qui jettent leurs enfants dans une 
carrière qui ne leur offre aucune ressource, mais qui doit les faire vivre noblement.



 sur 20 36

industrieuse. Les mêmes causes ont produit ou produiront les mêmes 
effets chez toutes les autres nations. 

Puisque ce n’est point par les choses que produisent les militaires ou 
les fonctionnaires publics que les peuples existent, les uns ni les autres 
ne produisant rien, mais bien au contraire par les produits de 
l’agriculture, de l’industrie manufacturière et du commerce, le 
gouvernement doit être institué de manière à donner à ces moyens 
d’existence toute l’énergie qu’ils sont capables d’acquérir. Les hordes 
de sauvages qui s’organisent pour des expéditions de chasse, ou pour 
faire des excursions sur les terres de leurs voisins, se mettent sous la 
direction du chasseur le plus habile ou du guerrier le plus courageux. 
Les peuples barbares qui ne peuvent vivre que de pillages ou des 
tributs qu’ils imposent aux vaincus, s’organisent de la même manière : 
ils choisissent pour chef l’homme qu’ils croient le plus capable de les 
conduire à la guerre, se subordonnent ensuite les uns aux autres, de 
manière que chacun ait une importance et un rang proportionné à sa 
valeur militaire, et à la quantité de butin qu’il apporte à la 
communauté. Nous autres peuples prétendus civilisés nous ne sommes 
pas si habiles ; nous ne pouvons exister que par l’agriculture, les arts, 
le commerce, en un mot par les produits de nos travaux, et c’est aux 
qualités estimées par les barbares que nous donnons la prééminence. 
Nous ne savons honorer que ce qui tend au pillage ou à la destruction 
de nos richesses ; les vertus guerrières et monachales, l’esprit de 
rapine et d’oisiveté. 

Qu’aurait-on dit des Romains, si, ne pouvant subsister que par la 
guerre, ils avaient pris pour chef des hommes industrieux et 
naturellement pacifiques ; s’ils avaient formé un sénat d’agriculteurs, 
de manufacturiers, de commerçants ; s’ils avaient exalté la gloire de 
l’industrie et du commerce, et avili l’esprit militaire ? On aurait dit 
qu’ils étaient atteints de folie, ou qu’ils avaient résolu de mourir de 
faim. Mais que ne devrait-on pas dire de peuples qui, n’ayant pas 
d’autres moyens d’existence que leurs travaux agricoles ou industriels, 
prendraient pour chefs des généraux ; qui exalteraient continuellement 
les habitudes militaires, et ne donneraient à leurs enfants que des 
hochets, des costumes et des livres propres à former l’esprit guerrier, 



 sur 21 36

ou à leur faire mépriser les travaux utiles ; qui abandonneraient eux-
mêmes leurs occupations habituelles pour s’exercer à faire des demi-
tours à droite et à gauche, et qui se croiraient des hommes fort 
importants, lorsqu’affublés d’un bonnet de crin ou de peau d’ours, et 
ornés d’une moustache postiche, ils auraient perdu leur journée dans 
un corps de garde, ou à faire des processions militaires sur les places 
ou dans les rues ? 

La faim n’est pas toujours une mauvaise conseillère ; si elle pousse 
quelquefois les individus à commettre des crimes, elle les oblige plus 
souvent encore à réfléchir sur leur conduite passée, et détruit des 
préjugés que les raisonnements les plus solides n’auraient pu atteindre. 
La misère, qui assiège déjà tous les peuples d’Europe, leur inspirera 
de la méfiance pour les systèmes qu’ils ont suivis ; elle les engagera à 
les examiner avec plus de soin, et leur apprendra que s’ils veulent 
sortir de l’état de détresse où ils se trouvent, ils doivent, à l’exemple 
des peuples les plus ignorants et les plus grossiers, avoir une 
organisation sociale qui donne à leurs moyens d’existence, c’est-à-
dire, à l’agriculture, aux arts, au commerce, toute la perfection dont ils 
sont susceptibles. Il y a peu d’années que cette idée eût été 
généralement repoussée, parce que la nécessité de la mettre en 
pratique eût été peu sentie, et qu’elle eût attaqué une multitude de 
préjugés ; aujourd’hui elle ne déplaira peut-être qu’à ceux qui, devant 
naturellement occuper les derniers rangs dans l’ordre social, veulent 
néanmoins se trouver aux premiers. 

Lorsque les Romains voulaient choisir des sénateurs, ils les 
cherchaient parmi les hommes qui, dans leurs guerres, avaient apporté 
le plus de richesses à la république. De même, les peuples modernes 
qui veulent former un sénat, doivent en choisir les membres parmi les 
hommes qui augmentent le plus la richesse nationale ; ils doivent les 
choisir parmi les agriculteurs qui ont les terres les plus considérables 
et les mieux cultivées ; parmi les fabricants qui ont les ateliers les plus 
nombreux et les plus florissants ; parmi les négociants qui ont les 
magasins les plus vastes, les mieux fournis ; parmi les banquiers qui 
disposent des plus grands capitaux ; enfin parmi ceux qui exercent le 
plus d’influence sur la prospérité publique. S’il s’agit de choisir un 



 sur 22 36

conseil inférieur, une chambre de représentants, par exemple, il faut 
suivre la même règle ; il faut même la suivre pour tous les emplois 
publics, depuis le sénateur jusqu’au juge de paix ou au maire de 
village. Il faut que, dans l’ordre social, les hommes les plus inutiles, 
ceux qui produisent le moins ou qui ne vivent que sur les produits 
d’autrui, soient rejetés dans les derniers rangs, fussent-ils tous des 
barons ou des marquis. 

Mais quoi  ! suffira-t-il qu’un homme se présente avec une grande 
fortune pour avoir droit de remplir les fonctions les plus éminentes ? 
Dans un État bien constitué, celui qui remplit des fonctions publiques 
n’exerce pas un droit, il remplit un devoir ou une obligation, il protège 
les personnes et les propriétés. La question est donc mal posée : il faut 
demander s’il doit suffire de posséder des propriétés considérables 
pour être chargé de remplir des fonctions publiques élevées ; la 
réponse devient facile. Ce n’est pas seulement à cause des propriétés 
qu’on possède qu’on doit exercer des magistratures ; c’est aussi à 
cause des qualités ou des vertus que cette possession suppose. Celui 
qui cultive bien ses terres, qui économise une partie de ses revenus 
pour les rendre plus productives, prouve par cela même qu’il honore 
l’agriculture, qu’il saura la faire respecter, et qu’il concourt de tout son 
pouvoir à augmenter la fortune publique. Celui qui, par son travail, 
crée des richesses et les emploie à des entreprises industrielles, prouve 
également qu’il estime l’industrie, et qu’il saura la protéger. On peut 
en dire autant de celui qui se livre au commerce. Le travail et 
l’économie supposent d’ailleurs beaucoup d’autres vertus, et l’absence 
des vices que l’oisiveté enfante. 

Si donc un homme se présentait pour être élu à des fonctions 
publiques, et qu’il donnât pour preuve de son aptitude, des biens qu’il 
aurait usurpés soit dans les pillages de la guerre, soit en remplissant 
des emplois déshonorants, soit en malversant dans des fonctions 
précédemment remplies, on lui répondrait avec raison que ses 
richesses, bien loin d’être un titre d’admission, doivent être au 
contraire une cause d’exclusion ; qu’il ne les a pas créées, mais 
déplacées ; et que c’est mal prouver qu’on respectera et qu’on fera 
respecter les propriétés d’autrui, que de produire des biens qui 



 sur 23 36

attestent qu’on les a constamment violées. Les richesses qu’on aurait 
gagnées au jeu seraient aussi une cause d’exclusion, plutôt qu’un titre 
d’admission ; car le jeu déplace les richesses et ne les crée pas. Ces 
richesses d’ailleurs ne peuvent jamais rien prouver pour celui qui les 
possède, tandis qu’elles prouvent presque toujours contre lui. Enfin il 
ne faudrait pas même admettre celui qui, possédant des terres 
considérables, les abandonnerait à des fermiers pour vivre oisif dans 
les grandes villes ; dans ce cas, il faudrait plutôt admettre le fermier 
que le propriétaire, le premier étant un homme fort utile, et le second 
n’étant plus bon à rien qu’à être courtisan. 

Et les vertus  ! Et les talents  ! On les dédaignera donc s’ils ne 
marchent escortés de la fortune ? À Dieu ne plaise ! On doit au 
contraire les récompenser avec beaucoup de générosité ; mais on doit 
s’abstenir de leur faire supporter aucune charge : or, nous avons dit 
que les fonctions publiques ne devaient être que des charges imposées 
aux hommes les plus capables de les soutenir. Si les emplois publics 
pouvaient être considérés comme des récompenses, ceux qui les 
exerceraient seraient fondés à les exercer à leur profit ; il faudrait donc 
qu’une nation se donnât à exploiter pour récompenser quelques 
hommes de talent ou de vertu : autant vaudrait n’en point avoir. 

Quelles sont d’ailleurs les vertus dont on entend parler ? Sont-ce les 
vertus domestiques ? Mais quand un citoyen en a de semblables, c’est 
à sa femme et à ses enfants à l’en récompenser, et point du tout au 
public. Veut-on parler des vertus publiques ? Les peuples ne doivent 
en reconnaître de telles que celles qui les font prospérer. Quand 
Scipion apportait à Rome les dépouilles de Carthage, les Romains le 
jugeaient un homme très vertueux. Les hommes qui enrichissent les 
nations modernes sont vertueux d’une manière moins désastreuse : ils 
créent les richesses, et ne les ravissent pas. Le travail et l’économie, le 
respect des propriétés d’autrui et de leur personne, voilà les vertus les 
plus utiles, celles qu’il importe d’encourager. Mais les premières 
portent avec elles leur récompense, et les secondes ne peuvent pas être 
récompensées, parce qu’elles doivent être celles de tout le monde. Il 
ne reste donc que les faits militaires et les découvertes des savants : 



 sur 24 36

les uns doivent trouver leur récompense aux Invalides, les autres dans 
des académies.  17

Mais toutes les précautions qu’on pourrait prendre pour n’appeler 
aux fonctions publiques que les hommes qui concourent le plus à la 
prospérité nationale, et qui par conséquent y sont les plus intéressés, 
seraient vaines, si dès l’instant qu’un individu serait parvenu à un 
emploi, l’intérêt de l’homme en place était supérieur à l’intérêt du 
citoyen. Il faut donc que chacun mette moins de prix aux fonctions 
publiques qu’il remplit, qu’aux qualités qui l’y ont appelé ; il faut que 
la place soit toujours au-dessous de l’homme, et qu’on puisse à tout 
instant l’abandonner sans descendre. Alors on ne fera pas de bassesses 
pour l’acquérir ou pour la conserver ; on ne se rendra point le docile 
instrument du despotisme ; les peuples y gagneront de la sécurité et du 
repos, et les gouvernements seront débarrassés de cette foule 
d’intrigants qui les assiègent sans cesse, qui leur dissimulent la vérité 
quand ils sont parvenus, et qui tôt ou tard finissent par amener leur 
ruine. C’est pour avoir suivi un système contraire que la France a été 
presque toujours opprimée depuis le commencement de la 
Révolution ; des emplois qui n’auraient dû fournir qu’une occupation 
secondaire et momentanée, absorbaient tous les instants de la vie, ou 
du moins ne permettaient pas qu’on s’occupât d’autre chose. On était 
préfet, conseiller, député, sénateur par métier ; et c’était à la 
conservation du métier que le public était constamment sacrifié. Si 
l’on veut obtenir un résultat contraire, il faut suivre une marche 
contraire ; il faut faire marcher l’intérêt de l’agriculture, des arts, du 
commerce, avant l’intérêt de la place qu’on occupe ; il faut qu’en 
réunissant la qualité d’homme industrieux et d’homme public, on ait 

 L’art. 5 de la déclaration des droits, faite en 1793, portait : « Les peuples libres ne connaissent 17

d’autres motifs de préférence dans leurs élections, que les vertus et les talents. » On sait ce que 
valurent à la France les vertueux de cette époque. Lorsque Bonaparte institua sa noblesse, il 
voulait, disait-il, créer de grandes récompenses pour les grands services ; c’était le signal de la 
dévastation de l’Europe.



 sur 25 36

plus à gagner dans la première que dans la seconde, et que par 
conséquent on donne moins de temps à celle-ci qu’à celle-là.  18

Les emplois publics ne devraient donc jamais être un moyen de faire 
fortune ; ceux qui sont appelés à les remplir ne devraient y trouver 
qu’une indemnité précisément égale à la valeur du temps qu’il sont 
obligés d’y consacrer ; et ce temps devrait avoir le moins de durée 
possible. On ne doit pas craindre au reste que l’impossibilité de 
s’enrichir dans les emplois publics soit un motif d’éloignement pour 
les hommes dignes d’y être appelés. Lorsqu’on a un grand intérêt au 
maintien de l’ordre, et au respect des propriétés, on n’abandonne pas 
volontairement le soin des affaires publiques à ceux qui peuvent avoir 
un intérêt contraire, surtout quand on peut s’en charger soi-même sans 
faire aucune perte, et en méritant la reconnaissance et l’estime de ses 
concitoyens. 

Ce qu’on pourrait avoir à craindre, ce serait que des hommes 
continuellement occupés d’agriculture, de manufactures, de 
commerce, n’eussent pas les connaissances nécessaires pour traiter 
convenablement des affaires publiques. Mais qu’est-ce donc que les 
affaires publiques, si ce ne sont les affaires des particuliers 
considérées sous un point de vue général ? Qui saura mieux que les 
agriculteurs, que les négociants, que les manufacturiers et que les 
banquiers, ce qui est favorable ou nuisible à l’agriculture, au 
commerce, aux manufactures, au crédit public ? Ce ne sont pas ceux 
qu’on appelle des ignorants que nous devons craindre, ce sont bien 
plutôt les faux savants ; ce sont les hommes qui ne savent voir que ce 
qui est dans les livres ; qui ne font pas une sottise qu’ils ne l’appuient 
de l’autorité de Montesquieu, de Platon ou d’Aristote, et qui nous 
exilent ou nous emprisonnent en vertu du caveant consules du sénat 
romain. Les vrais savants ne sont pas les hommes qui, ne connaissant 
que des opinions ou de faux systèmes, sont aussi incapables 

 En France, où tout le monde a la manie de vouloir gouverner ou de se faire gouverner, on ne 18

concevra rien à ceci : on ne pourra pas s’imaginer qu’en Amérique, par exemple, le président des 
États-Unis abandonne les rênes du gouvernement pour aller faire sa récolte ; que le président du 
sénat est logé dans un hôtel garni pendant la tenue du congrès ; qu’il va vaquer à ses affaires 
quand la session est terminée ; qu’on n’y est fonctionnaire public qu’accidentellement, tandis 
qu’on y est homme industrieux à tous les instants de la vie.



 sur 26 36

d’apprécier les temps présents que les temps passés ; ce sont ceux qui 
voient les choses telles qu’elles sont, et qui connaissent la manière 
dont elles doivent être traitées. En résumé, pour que tout aille bien, il 
faut que chacun se mêle de ses affaires ; que les hommes qui se disent 
savants fassent des livres, si bon leur semble ; mais qu’ils laissent 
traiter les affaires de l’État par ceux qui y sont les plus intéressés, et 
qui influent le plus sur sa prospérité. 

Si les sociétés étaient organisées de manière que chacun eût dans 
l’État une influence et un rang proportionnés à son utilité ou à sa 
valeur absolue, les peuples en obtiendraient des résultats 
incalculables.   Les entraves qui gênent l’agriculture, l’industrie, le 19

commerce, disparaîtraient, et la prospérité publique s’accroîtrait dans 
tous les pays avec rapidité, parce que les gouvernements ne seraient à 
craindre que pour les hommes oisifs ou dangereux, et que toute 
personne laborieuse serait assurée de trouver protection auprès d’eux. 
Supposons en effet une chambre de pairs ou un sénat composé des 
hommes que des richesses créées par leurs talents, des travaux 
agricoles considérables ou de grandes entreprises commerciales 
auraient rendu les plus remarquables dans l’État, chacun des membres 
qui le composeraient ne serait-il pas en réalité tout ce qu’il devrait être 
au jugement d’un écrivain célèbre ? 

« Ayant la conscience de son importance et de sa dignité, sa 
conduite dans le parlement ne serait dirigée que par le devoir 
constitutionnel d’un sénateur. Il se considérerait comme 
personnellement chargé de la garde des lois. Voulant soutenir les 
justes mesures du gouvernement, mais déterminé à surveiller la 
conduite du ministère, il saurait s’opposer à la violence des factions 
avec autant de fermeté qu’aux empiétements de la prérogative. Il 
serait aussi incapable de trafiquer des places avec les ministres, pour 

 Un homme n’a qu’une utilité relative, lorsqu’il ne fait du bien à une personne, à une famille ou à 19

un peuple, qu’aux dépens d’une autre personne, d’une autre famille ou d’un autre peuple. Les 
conquérants, les despotes, les voleurs de grand chemin, ont tous une utilité relative ; les uns à 
leurs soldats, les autres à leurs satellites, les autres à leurs complices ; ils donnent aux uns une 
partie de ce qu’ils ont enlevé aux autres. Un homme a une utilité absolue, lorsque le bien qu’il fait 
d’un côté, n’est pas détruit ou compensé par le mal qu’il fait de l’autre. Ce n’est que lorsque les 
hommes qui n’ont qu’une utilité relative seront tous considérés comme des brigands qu’on pourra 
dire que le monde est civilisé.



 sur 27 36

lui ou pour les autres, que de descendre et de se mêler aux intrigues de 
l’opposition. Toutes les fois qu’il serait appelé par une question 
importante à émettre son opinion dans le parlement, il serait écouté, 
même par le plus indigne ministre, avec déférence et avec respect ; 
son autorité suffirait pour rendre respectable ou pour discréditer les 
mesures du gouvernement. Le peuple tournerait ses regards vers lui, 
comme vers son protecteur, et le prince aurait dans son royaume un 
homme à l’intégrité et au jugement duquel il pourrait se confier avec 
sûreté. »  20

Si la chambre des députés ou des représentants était composée de la 
même manière, et que, dans toutes les places de l’administration ou de 
l’ordre judiciaire, on trouvât des hommes d’un caractère semblable, on 
ne voit pas non seulement comment les citoyens pourraient n’être pas 
protégés, mais même comment ils pourraient être opprimés. Cette 
manie de gouverner qui se trouve jusque dans les hommes des 
dernières classes, quand ils ont en main leur petite part d’autorité, et 
qui de toutes les tyrannies est incontestablement la plus insupportable, 
parce qu’elle est la plus humiliante et la plus inutile, ferait place à des 
habitudes plus raisonnables. Si l’estime et la considération n’étaient 
attachées qu’aux travaux utiles, on ne perdrait pas son temps à faire 
perdre celui des autres par des vexations sans objet   ; on serait plus 21

riche de tout le temps qu’on donne à des inutilités, et l’on n’aurait pas 
à payer des milliards à son gouvernement. 

Déjà nous avons eu occasion de faire remarquer que l’indépendance 
que chaque personne avait acquise en cherchant dans l’exercice de ses 
facultés des moyens d’existence, avait détruit les liaisons intimes qui 
formaient le patriotisme des anciens ; et nous avons dit que 
l’isolément des individus était une des principales causes de 
l’oppression des peuples. Il ne faudrait pas tirer de cette observation la 
conséquence qu’il n’existe plus de liens entre les hommes, et qu’il est 
impossible de les rattacher à un intérêt commun. Si la hiérarchie 
militaire des peuples sauvages ou barbares n’existe plus, il s’en est 

 Letters of Junius, letter 23.20

 Pour avoir une idée de ceci, il faudrait être de la garde dite nationale de la ville de Paris.21



 sur 28 36

formé une autre qui, pour être moins apparente, n’en est pas moins 
réelle. À mesure que les hommes de guerre qui environnaient jadis les 
seigneurs féodaux se sont éteints, les hommes adonnés à l’industrie se 
sont entourés d’un nombre d’ouvriers encore plus considérable. Un 
barbare qui voulait produire des richesses pour son pays, avait besoin 
d’une certaine capacité militaire, de ses armes et de quelques soldats 
bien déterminés ; un homme civilisé qui veut enrichir le sien, a besoin 
aussi d’une certaine capacité industrielle, de quelques capitaux et d’un 
grand nombre d’ouvriers laborieux. Tous les genres d’industrie 
produisent, comme l’industrie guerrière, une subordination entre les 
hommes qui y participent ; dans tous, il faut la réunion des efforts de 
plusieurs, pour obtenir de grands résultats ; et celui qui possède la plus 
grande capacité et les capitaux les plus considérables, est 
naturellement le chef de tous les autres, celui qui les fait exister.  22

En réunissant ainsi en un seul conseil les nommes qui se trouvent à 
la tête d’une multitude d’interêts, et qui peuvent disposer de la force 
d’un grand nombre de personnes, on ne se borne pas à donner une 
grande énergie aux moyens d’existence des peuples ; on détruit en 
outre l’isolement dont nous avons précédemment parlé, et l’on fait 
cesser la faiblesse qui en est la suite, faiblesse qui amène toujours 
l’oppression. Si tous les intérêts se trouvaient en effet réunis en un 
faisceau, on ne voit pas comment on pourrait blesser les droits d’un 
homme utile, sans que la vibration que le coup occasionnerait 
n’arrivât sur-le-champ jusqu’à la tête du corps social ; tandis que, dans 
l’état d’isolement où se trouvent tous les hommes, il n’en est aucun 

 Cette différence dans la manière d’obtenir des richesses, a produit dans les mœurs des 22

peuples des changements très considérables. Il faut à des hommes qui vivent de pillage ou de 
rapine, des qualités qui seraient inutiles à des hommes qui vivent du produit de leur travail. Les 
premiers ont besoin d’un grand courage militaire ; les seconds ont besoin de patience et de 
sagacité. Les uns doivent toujours être disposés à sacrifier leur vie pour le salut de leurs 
concitoyens ; les autres n’ont nul besoin de ce dévouement ; ils enrichissent leur patrie à moins 
de frais, et sans lui faire des ennemis. Le chef d’une troupe de guerriers est pour eux un homme 
très précieux, parce que leur vie peut tenir à la sienne ; le chef d’un certain nombre d’hommes 
industrieux leur est moins nécessaire, parce qu’il peut mourir sans que ses ateliers en souffrent. 
Celui-ci doit donc trouver des compagnons moins dévoués à sa personne que celui-là. Enfin les 
hommes qui vivent de proie n’étant pas toujours assurés d’en trouver, sont obligés de s’habituer 
aux privations les plus dures ; il n’en est pas de même de ceux qui vivent d’un travail dont la 
production est constante et régulière. C’est pour n’avoir pas aperçu la cause de ces différences 
qu’on a fait tant de divagations sur la forme des gouvernements. On a dit que dans les uns il 
fallait de la vertu, que dans les autres il n’en fallait point ; qu’il fallait des préjugés dans ceux-ci, de 
la crainte dans ceux-là, et mille autres sottises pareilles qu’on répète encore tous les jours.



 sur 29 36

qu’on ne puisse impunément opprimer, parce qu’il n’en est pas un qui 
puisse trouver quelque part une voix qui reconnaisse la sienne. 

Enfin, si les États européens étaient ainsi constitués, si les hommes 
qui ne veulent pas obtenir d’autres richesses que celles qui sont le 
produit de leurs travaux, avaient seuls voix délibérative dans les 
conseils publics, on verrait disparaître d’Europe un des fléaux les plus 
funestes pour les peuples civilisés : les armées permanentes. Dans tous 
les pays, les soldats seraient traités comme les moines ont été déjà 
traités en France ; les casernes, comme les couvents, deviendraient des 
ateliers propres à l’industrie, et la substance des peuples ne servirait 
pas à alimenter les hommes qui les oppriment. 

Les princes qui gouverneraient des États ainsi constitués, n’y 
trouveraient pas moins leur avantage que les peuples ; et le temps 
n’est pas loin où ils auront peut-être besoin de recourir à une 
organisation de cette nature, pour se mettre à l’abri des factions ou des 
mouvements populaires. Les gouvernements ne peuvent en effet se 
maintenir et avoir de la durée, qu’en mettant de leur côté la force, la 
richesse et les lumières, c’est-à-dire, en attachant à leur existence les 
hommes qui exercent sur la classe nombreuse la plus grande 
influence, qui ont à leur disposition les capitaux les plus 
considérables, et qui voient le mieux comment les choses doivent être 
pour que le peuple soit content et que le gouvernement n’ait rien à 
craindre de lui. Or, où trouvera-t-on ces hommes, si ce n’est dans les 
classes que nous avons indiquées ; et comment les attachera-t-on au 
gouvernement, si on les exclut de toute participation aux affaires de 
l’État, et si on leur fait voir que les personnes les moins intéressées à 
la chose publique, sont précisément celles à qui l’on en confie la 
direction ? 

Pour sentir de quelle importance il est pour un gouvernement de 
s’environner des hommes qui ont le plus de part à la formation de la 
richesse nationale, il suffit de jeter un coup-d’œil sur ce qui s’est passé 
en France depuis le commencement de la Révolution. L’assemblée 
constituante, composée d’avocats, de prêtres, de littérateurs, de 
gentilshommes, ayant besoin d’un appui contre les intrigues des 



 sur 30 36

courtisans, est obligée de le chercher dans l’opinion de la multitude. 
Le premier mouvement donné, les hommes qui possèdent l’art de 
flatter les passions populaires, s’emparent de la puissance tour à tour, 
sans qu’il soit possible au gouvernement ou à la majorité des 
assemblées de la ressaisir. Le prince est attaqué dans son palais au 10 
août ; il se réfugie dans le sein de l’assemblée législative ; et cette 
assemblée qui paraissait toute puissante, ne voit pas d’autre moyen de 
le sauver que de l’enfermer dans une maison de force. La convention 
nationale arrive ; des démagogues s’emparent encore de la multitude ; 
et après avoir inspiré la terreur à la majorité de l’assemblée, ils font 
périr sur l’échafaud le prince et sa famille. Ils ne s’arrêtent pas là : ils 
attaquent successivement tous les hommes qu’ils supposent contraires 
à leurs desseins, et envoient au supplice tous ceux de leurs collègues 
qui leur déplaisent, sans que la populace y daigne seulement prendre 
garde. Plus tard, le directoire croit qu’il existe dans le sein des 
assemblées une conspiration qui tend à rétablir la royauté : il ordonne 
à la force armée de s’emparer des députés suspects, et les fait déporter 
sans le moindre obstacle. Bonaparte, simple général, arrive d’Égypte, 
vient demander compte aux représentants du peuple de leur conduite, 
les chasse du lieu de leurs séances, et reste maître du gouvernement. 
Les assemblées prennent alors une autre direction ; jusque-là elles 
avaient été l’instrument de la démagogie, dès ce moment elles 
deviennent l’instrument du despotisme militaire ; elles accordent à 
Bonaparte tout ce qu’il demande. Il est battu par les armées de la 
coalition : les mêmes assemblées prononcent sa déchéance et 
proclament les Bourbons. Bonaparte reparaît ; les députés et les pairs 
qui l’avaient déchu après l’avoir si longtemps soutenu, veulent qu’on 
le repousse, mais personne ne reconnaît leur voix : le gouvernement 
est encore renversé. Comment ne pas reconnaître, après tant 
d’événements, que ce n’est pas dans les hommes qu’on a choisis que 
réside la puissance, et qu’il faut suivre un autre système si l’on veut 
que le gouvernement se soutienne ? 

Lorsque la hiérarchie féodale a été détruite et qu’on a senti le besoin 
de reconstituer le gouvernement, il fallait rechercher quels étaient les 
intermédiaires naturels entre lui et les habitants des campagnes ; entre 



 sur 31 36

lui et les ouvriers ou les artisans dont se compose la population des 
grandes villes. Si l’on avait fait cette recherche on n’aurait pas appelé 
aux assemblées des hommes de lettres, des avocats, des médecins, des 
prêtres, gens fort utiles sans doute, mais dont les peuples se passent le 
plus qu’ils peuvent, et qu’ils voient disparaître sans beaucoup de 
regret. Si les assemblées eussent été autrement composées, si l’on n’y 
avait vu que de riches cultivateurs, des manufacturiers considérables, 
des banquiers ou des négociants dont les relations auraient été fort 
étendues, le jacobinisme y aurait joué un assez mauvais rôle, et ne se 
serait pas répandu sur toute la surface de la France ; l’insurrection du 
10 août n’eut pas été facile à opérer ; les ouvriers des faubourgs ne 
seraient pas venus intimer des ordres à la convention nationale ; 
Robespierre, s’il avait eu quelque pouvoir, y aurait regardé à plus 
d’une fois avant d’envoyer ses collègues à l’échafaud ; le directoire 
n’eut pas fait déporter une partie des représentants du peuple ; 
Bonaparte, déserteur, ne serait pas venu demander compte aux 
assemblées nationales de leur conduite, et les chasser du lieu de leurs 
séances ; il n’aurait pas ensuite, à l’aide d’un sénat et d’un corps 
législatif sans consistance, opprimé la France et ravagé la plus grande 
partie de l’Europe ; enfin en 1815, il n’eût pas osé paraître sur le 
territoire français, parce que les craintes qui ont précipité vers lui une 
partie de la population, n’auraient point existé, et que le langage à 
l’aide duquel il a séduit une foule de gens sans lumières, eût été 
absurde. 

On a dit qu’une monarchie ne pouvait se soutenir, s’il n’existait pas 
entre le prince et le peuple une classe d’hommes intermédiaire : cette 
observation est juste ; on a tort seulement de l’appliquer 
exclusivement au gouvernement monarchique. Dans toute société, les 
hommes sont subordonnés les uns aux autres, bien moins par leurs 
institutions que par leurs besoins : partout on voit les faibles 
rechercher la protection des forts ; les timides la protection des 
courageux, les inexpérimentés les lumières des sages, les pauvres les 
secours des riches. Tant que les lois ne dérangent pas la subordination 
qui résulte de la nature même des hommes ou des choses, l’ordre se 
maintient sans effort ; mais si l’on veut substituer une subordination 



 sur 32 36

arbitraire à celle que la nature a établie ; si l’on veut soumettre un 
peuple guerrier à des hommes laborieux et pacifiques ; un peuple 
industrieux à des militaires ou à des hommes qui méprisent le travail ; 
des philosophes à des prêtres, ou des prêtres à des philosophes, tout 
tombe dans le désordre, ou l’on ne maintient la tranquillité qu’à l’aide 
de la violence. Toute la difficulté consiste donc à savoir choisir les 
hommes qui, dans l’état où se trouve la civilisation, sont appelés à 
diriger les autres. Un peuple est-il obligé de chercher dans le pillage 
ses moyens d’existence ? il se forme naturellement chez lui une 
aristocratie de talents militaires ; son sénat n’est qu’une assemblée de 
généraux. Ne peut-il exister qu’au moyeu d’une classe de tributaires ? 
ceux qui comptent le plus grand nombre de serfs dans leurs domaines 
doivent former l’aristocratie ; son sénat ne doit admettre que des 
seigneurs féodaux. Enfin ne peut-il exister qu’au moyen de son 
agriculture, de ses manufactures, de son commerce ? il doit 
reconnaître seulement une aristocratie d’agriculteurs, de 
manufacturiers, de commerçants. 

En France, nous avons commis à cet égard d’étranges bévues ; 
persuadés qu’il fallait une classe intermédiaire, nous nous sommes 
imaginé qu’il dépendait de nous d’en créer les éléments ; nous avons 
pris au hasard quelques hommes qui n’avaient presqu’aucun rapport 
avec la masse de la population, des médecins, des avocats, des gens de 
lettres, des mathématiciens, des militaires ; nous leur avons donné de 
fortes pensions sur l’État, et puis nous avons dit, voilà une aristocratie. 
Il fallait dire, voilà des pensionnaires. C’est en effet la seule qualité 
qu’on a remarquée en eux ; la seule à laquelle ils ont eux-mêmes 
attaché quelque prix, celle pour laquelle ils ont tout sacrifié. Un sénat 
de gens pensionnés ne peut jamais être qu’un instrument dans les 
mains de celui qui le paie, favorable au despotisme, sous un despote, 
et à la démagogie sous un gouvernement démocratique. Il importe fort 
peu au peuple que les membres d’un tel sénat soient ou non opprimés ; 
il sait bien que, quand même on les ferait disparaître tous, on ne 
manquerait jamais d’hommes pour en former un nouveau sur le même 
plan. Une assemblée de pensionnaires est aussi faible pour protéger le 
peuple que pour soutenir le prince ; ce n’est pas à elle qu’on est 



 sur 33 36

subordonné, c’est elle-même, au contraire, qui est subordonnée à ceux 
qui la paient. Nul ne se sent intéressé à la soutenir, si elle est attaquée ; 
ni à obéir à ses ordres, si elle veut secourir le gouvernement. En un 
mot il n’existe entre elle et le peuple aucun lien naturel : elle n’a à sa 
disposition ni hommes, ni argent. 

L’objet qu’on se proposait, au moins en apparence, en prenant pour 
sénateurs des hommes qui n’avaient qu’une fortune médiocre, et en 
leur assurant un salaire annuel, était, d’une part, d’appeler au sénat les 
hommes les plus éclairés, et d’assurer, d’une autre part, leur 
indépendance. Le premier objet n’était point rempli, parce qu’en 
général les savants ou les érudits sont les gens les moins propres à 
bien gouverner, leurs idées et leurs intérêts étant dirigés vers un genre 
de spéculations étrangères aux affaires de l’État. Le second objet était 
encore moins rempli que le premier, par la raison que les besoins d’un 
homme sont essentiellement variables, et que la richesse d’un individu 
consiste bien moins dans une quantité donnée de biens, que dans la 
proportion qui se trouve entre ses revenus et ses besoins. D’ailleurs, 
un grand corps politique, destiné à contenir en même temps le peuple 
dans la subordination, et le pouvoir dans les limites qui lui sont tracées 
par les lois constitutionnelles, n’a pas seulement besoin 
d’indépendance, il a aussi besoin de force, et l’on ne voit pas d’où 
pourraient tirer la leur des hommes qui ne peuvent disposer d’aucune 
richesse, et auxquels personne ne se trouve subordonné. 

Lorsqu’un gouvernement n’a pas pour appui une aristocratie 
puissante par ses richesses et par de nombreuses clientèles, il est 
obligé de chercher sa sécurité dans la force militaire, et d’obtenir par 
la crainte une soumission qui devrait être le résultat d’une 
subordination naturelle. Pour avoir une force militaire, il faut enlever à 
l’industrie les hommes qui lui sont le plus utiles, et lui ravir ensuite 
une grande partie de ses produits, pour faire vivre les hommes qu’on 
lui a enlevés. Il faut donc inspirer la terreur aux citoyens, diminuer la 
quantité des produits nationaux, et accroître les consommations ; et 
tout cela, afin de soutenir un système qui laisse le peuple et le 
gouvernement dans un état continuel de faiblesse et de crainte. 



 sur 34 36

On peut agiter ici la question de savoir s’il est de l’intérêt public 
qu’il y ait dans l’État des fonctions qui se transmettent héréditairement 
de père en fils.  23

Cette question revient à celle de savoir si les qualités nécessaires 
pour remplir des fonctions publiques, peuvent se transmettre de père 
en fils par voie héréditaire : or il est évident non seulement qu’elles ne 
peuvent pas ainsi se transmettre, mais même qu’elles s’éteignent 
souvent, avant que la personne qui les possède ait cessé d’exister. Pour 
avoir une aristocratie qui ne soit pas purement nominale, et qui puisse 
toujours prêter de la force au gouvernement et préserver par 
conséquent le peuple de l’oppression, il faut que les lois ramènent sans 
cesse dans son sein les éléments qui la constituent et qui tendent à s’en 
écarter, et qu’elles repoussent les éléments qui peuvent la détruire. Ce 
n’est que par ce moyen que les Romains conservèrent dans leur sénat 
une aristocratie militaire, depuis le commencement jusqu’à la fin de la 
république. Les sénateurs qui formaient cette aristocratie étaient 
nommés à vie ; mais, toutes les cinq années, les censeurs faisaient la 
revue du sénat, et en expulsaient ou y appelaient les hommes qu’ils 
jugeaient incapables ou dignes d’en faire partie. Si l’aristocratie 
féodale s’est éteinte, c’est parce qu’elle n’a pas pu ainsi se recruter. 
Les qualités propres à former une aristocratie d’agriculteurs, de 
manufacturiers, de négociants, de banquiers, sont peut-être encore 
moins stables que les qualités propres à former une aristocratie 
militaire : pour la rendre perpétuelle, il faut donc ne pas la rendre 
héréditaire, et employer des moyens analogues à ceux qu’employaient 
les Romains pour conserver la leur. 

Nous avons dit ailleurs , en parlant de la chambre des pairs, qu’il 24

était bon que les fonctions de la pairie fussent héréditairement 
transmissibles de père en fils. Il nous semble qu’à cet égard nous 
sommes tombés dans l’erreur, parce que nous n’avons pas eu des idées 
complètes de ce que doit être une aristocratie. Deux raisons nous ont 
déterminés à embrasser cette opinion : la nécessité d’assurer 

 Cette question n’est point applicable à la royauté. Nous avons examiné la question relative à 23

l’hérédité du pouvoir royal, dans le Censeur, tom. 5, pag. 24 et suivantes.

 Censeur, tom. 5, pag. 11.24



 sur 35 36

l’indépendance de la pairie, et le besoin de former dans son sein un 
esprit de corps propre à prévenir les révolutions. Nous avons cru 
qu’on assurerait son indépendance et qu’on formerait cet esprit de 
corps, si l’on exigeait que chacun des membres possédât une certaine 
quantité de biens immeubles inaliénables, et si l’autorité de la pairie se 
transmettait de père en fils, avec les biens qui y seraient attachés. 

Ces raisons nous paraissent aujourd’hui peu concluantes. Ce qui 
rend une aristocratie nécessaire , c’est bien moins l’indépendance 25

dont elle jouit que la force dont elle dispose. Épictète et Philoxène 
étaient des hommes indépendants par caractère ; mais était-il au 
pouvoir de l’un ou de l’autre de résister à la tyrannie de Néron ou de 
Denis, et de s’opposer aux fureurs de la populace de Rome ou de 
Syracuse ? La précaution d’assurer aux pairs ou aux sénateurs un 
revenu fixe serait vaine, si on ne trouvait en même temps l’art de 
mettre des bornes à leurs besoins ; celui qui jouit de 30 000 fr. de 
rente, et qui par ses besoins est porté à en dépenser 50 000, est bien 
plus sous la dépendance du gouvernement, que celui qui n’en possède 
que la dixième partie, et qui n’a pas besoin d’en dépenser davantage. 
D’ailleurs, c’est le revenu et non la terre qui constitue la richesse ; ce 
n’est donc rien que d’empêcher l’aliénation du fonds, si l’on ne 
prévient pas les anticipations de revenu. Pour avoir un sénat 
héréditaire toujours riche, il faudrait donc en mettre tous les membres 
en tutelle. L’esprit de corps serait bien moins utile que nuisible, s’il 
n’avait pas pour objet de prêter de la force au gouvernement, de 
préserver les citoyens de l’arbitraire, et de favoriser, autant qu’il est 
possible, les moyens qu’un peuple est obligé d’employer pour 
conserver son existence : or, on ne voit pas dans quel sens l’hérédité 
du pouvoir sénatorial pourrait être propre à l’un de ces objets. 

Après avoir montré quelle doit être l’organisation sociale des 
peuples modernes, il resterait à examiner quels sont les moyens par 
lesquels on peut appeler aux emplois publics les hommes les plus 
propres à favoriser la prospérité nationale ; mais cette recherche nous 
mènerait trop loin, et nous la réserverons pour un autre article. 

 Par le mot aristocratie, nous n’entendons que la subordination établie entre les hommes par 25

leurs besoins mutuels : cette aristocratie est naturelle, puisqu’elle dérive de la nature de l’homme.



 sur 36 36

Dans ces dernières considérations sur l’organisation sociale, nous 
n’avons tenu aucun compte des titres ou des dénominations qui nous 
restent de la féodalité. C’est qu’en effet ces titres et ces dénominations 
sont étrangers à la question. Vouloir exclure aujourd’hui un homme de 
toute participation aux affaires publiques, par la seule raison que ses 
ancêtres auraient appartenu à un ordre de choses qui n’existe plus, 
serait une extravagance digne de 1793. Vouloir l’y appeler pour cette 
seule raison, serait une folie qui ne serait pas moindre. L’essentiel est 
d’examiner ce que les hommes sont au temps où l’on doit s’en servir ; 
et, si l’on a des choix à faire, de porter ses regards sur ceux qui 
n’ayant point une fortune à acquérir, ont une réputation à conserver. 


