
L’économie politique et le socialisme, par Michel Chevalier (1849) 

 

 

Dans l’introduction de son cours au Collège de France, Michel 

Chevalier examine les reproches adressés par les diverses sectes 

socialistes de l’époque aux principes de l’économie politique. Il justifie 

l’importance que les économistes accordent au mobile de l’intérêt 

personnel, défend le rôle économique et social du capital et du 

capitaliste, précise les bienfaits de la concurrence, et examine les 

propositions que font les économistes en faveur du progrès social. 

 

 

 

 

L’ÉCONOMIE POLITIQUE ET LE SOCIALISME. 

Discours prononcé au Collège de France, le 28 février 1849, pour la 

réouverture du Cours d’économie politique. 

 

par MICHEL CHEVALIER.  

 

PARIS.  

CAPELLE, LIBRAIRE-ÉDITEUR,  

 

1849.  

 

 

 



L’ÉCONOMIE POLITIQUE ET LE SOCIALISME 

 

 

 

Messieurs, 

Depuis la dernière fois que nous nous sommes trouvés ensemble, il y 

aura bientôt un an, l’économie politique a été l’objet d’accusations 

multipliées ; pendant un certain temps même, elle a été vaincue et 

proscrite ; mais la réparation ne s’est pas faite attendre, et 

l’indépendance des professeurs, qui avait reçu une grave atteinte, a 

obtenu une sanction nouvelle. En ce qui me concerne, c’est un devoir 

qu’il m’est doux de remplir d’en exprimer publiquement ma 

reconnaissance envers les pouvoirs de l’État. La réhabilitation de 

l’économie politique n’a pas été sans quelque éclats ; elle s’est vue 

officiellement appelée, de concert avec les autres sciences morales et 

politiques, par l’autorité justement émue, à la défense de la société 

menacée, et, dans cette œuvre importante, elle a dignement rempli son 

rôle. 

Je pourrais donc me dispenser de présenter aujourd’hui la justification 

de l’économie politique. Cependant, j’estime qu’il n’est pas superflu de 

montrer en quoi les attaques qui ont été dirigées contre elle sont injustes, 

et c’est ce que je vais essayer. 

Ces accusations attestent une confusion d’idées qu’il est utile de 

débrouiller. C’est une bonne occasion de faire voir ce que c’est que 

l’économie politique, quel est le but qu’elle s’assigne à elle-même, 

quelle est la nature de l’action qu’elle prétend exercer. Et peut-être n’en 

faudrait-il pas davantage, si un exposé pareil était bien fait, pour lui 

concilier une partie de ses adversaires eux-mêmes, car ces adversaires, 

je n’en doute point, ne recherchent que la vérité. 

L’économie politique, s’écrient ceux qui se sont portés ses antagonistes, 

prend sous sa protection l’égoïsme, puisqu’elle reconnaît l’intérêt 

personnel comme un mobile légitime, et lui accorde un rôle important. 

Elle est sans cœur ni entrailles ; elle ferait volontiers l’apothéose de la 

cupidité la plus insatiable et la plus barbare, car est-ce que la 

concurrence est autre chose ? Elle classe parmi ses autorités Malthus, 



dont la doctrine repose sur un principe cruel, car il a dit à une partie des 

membres de la famille humaine qu’ils étaient de trop au banquet de la 

vie. L’économie politique, poursuivent-ils, est hostile au pauvre et 

courtise le riche. Toutes les tendresses qu’elle peut avoir, elle les 

réserve pour le capital, qui est l’agent de l’exploitation de l’homme par 

l’homme. Non seulement elle est impuissante à donner du soulagement 

au grand nombre qui souffre, mais elle insulte à la misère du 

malheureux ; quand on la presse de s’expliquer sur les procédés qu’elle 

recommanderait pour l’avancement de la société, dans le nombre et 

avant tout c’est l’épargne et la tempérance qu’elle indique, l’épargne à 

ceux qui n’ont rien, la tempérance à des gens qui meurent de faim ! 

S’il y a dans cet auditoire, ce qui est possible, des personnes qui 

n’aiment pas l’économie politique, elles trouveront, je m’en flatte, que 

je viens de reproduire les reproches qu’ils lui font, sans tempérer en rien 

la rigueur de leur langage. 

Examinons donc si ces plaintes véhémentes sont fondées ; cherchons si 

l’économie politique a les mauvais penchants qu’on lui suppose, et si 

c’est bien à elle qu’il faut s’en prendre de tout ce dont on l’accuse. 

Procédons à cet examen tranquillement, sans acception de personnes, 

en nous plaçant au-dessus des passions politiques, qu’on doit toujours 

laisser à la porte des enceintes consacrées à la science. 

Ce qui a servi de prétexte à l’accusation intentée contre l’économie 

politique de favoriser l’égoïsme, c’est qu’elle reconnaît l’intérêt 

personnel pour le principal mobile de l’industrie humaine, et qu’elle 

approuve qu’on mette ce ressort en jeu par l’énergique moyen de la 

concurrence. L’intérêt personnel, dit-on, est l’égoïsme même, et les 

excès auxquels la concurrence donne lieu peuvent être qualifiés de 

saturnales de l’égoïsme. 

Que penseriez-vous, messieurs, d’une personne qui reprocherait aux 

astronomes de baser leurs calculs sur la loi de l’attraction universelle 

découverte par Newton, ou qui s’élèverait contre les constructeurs de 

machines à vapeur, parce que leur point de départ est cette proposition, 

que l’eau vaporisée a une grande force d’expansion ? Vous jugeriez, 

n’est-il pas vrai, que la réprimande est fort malavisée. Ceux qui, de nos 

jours, font un crime à l’économie politique du rôle qu’elle accorde, dans 

ses raisonnements, à l’intérêt personnel, tombent dans une méprise à 



peu près semblable. Il est aussi impossible de concevoir la production 

de la richesse sans l’action permanente et intense de l’intérêt personnel 

que le mécanisme planétaire sans la gravitation, ou que la machine de 

Watt et de Stephenson sans la force élastique des liquides vaporisés. 

L’homme est porté à produire la richesse par la force des appétits et des 

besoins qu’il ressent dans sa fibre même. Ce sont ses propres sensations 

individuelles, ou celles des personnes dont la vie est étroitement liée à 

la sienne, et dont il est le protecteur naturel, qui le provoquent au travail 

dont la richesse, ou l’aisance, ou le simple maintien de l’existence est 

le fruit. Il faut qu’il se défende, lui et sa famille, contre la faim, contre 

le froid, contre toutes les intempéries des saisons. Il veut non seulement 

conserver, mais orner sa personne et celle de ses enfants ; il veut rendre 

commode sa demeure. Tout cela est essentiellement personnel, c’est le 

cri du moi, qui lutte pour s’approprier des objets extérieurs. Voilà 

pourquoi l’acte de produire de la richesse a toujours été et sera toujours, 

en vertu de la nature humaine, par l’ordre suprême du Créateur qui a 

composé cette nature, un acte personnel, relatif à l’individu ou au petit 

monde de la famille. Les besoins de l’homme sont tellement pressants, 

il y faut une satisfaction tellement immédiate, tellement incessante, 

qu’il n’y aurait pas moyen d’y subvenir si chacun n’en faisait son affaire 

personnelle. 

On en a fait la remarque avec beaucoup d’à-propos dernièrement : plus 

la société s’est perfectionnée, plus la propriété y est devenue 

individuelle, ce que nos adversaires appellent égoïste, en se dégageant 

successivement des liens de la communauté où, dans les imparfaites 

sociétés des temps primitifs, elle était plus ou moins asservie1. 

Il s’est passé là un double phénomène d’action et de réaction : d’une 

part, à mesure que le progrès de la société, développant la liberté, 

investissait la personnalité humaine de nouvelles garanties, la propriété 

de la terre et des capitaux en général tendait à être de plus en plus 

individuelle. D’autre part, à mesure que la personnalité humaine était 

plus encouragée à posséder la richesse, et par conséquent à la produire, 

une circonstance favorable au progrès général de la société se 

manifestait de plus en plus. C’est un des aspects du progrès social que 

la masse de produits de toute sorte, aliments, vêtements et tout le reste, 
 

1 Cette proposition a été fortement motivée par M. Franck, membre de l’Institut, dans son écrit 

du Communisme jugé par l’histoire. 



qui est sans cesse crée et recréée par l’activité de la société, pour se 

répartir entre les hommes et subvenir à leurs besoins, soit de plus en 

plus grande ; car si le progrès social consiste en ce que la société soit 

plus éclairée et possède une notion plus élevée et plus étendue de la 

morale, c’est un autre aspect nécessaire de ce progrès, qu’en masse la 

société ait plus de bien-être, et par conséquent, à chaque instant, la 

jouissance d’une plus grande quantité de produits. Or, c’est un fait 

constant, la grandeur de la production de la richesse est en proportion 

de l’excitation donnée à l’effort de chacun par l’intérêt personnel. Voilà 

comment le ressort de la personnalité a dû, pour le progrès même du 

genre humain, être appliqué de plus en plus à la production de la 

richesse. Et ceci vous explique, d’un mot, comment la législation de 

l’Europe s’est conformée à l’esprit du progrès, quand elle a livré 

l’industrie au principe de la concurrence, appel énergique au sentiment 

individuel. 

Mais, reprennent nos adversaires, l’intérêt personnel est le proche 

parent de l’égoïsme ; mais il peut devenir cupide ; mais la concurrence 

peut dégénérer en une guerre d’une avidité impitoyable et 

ignominieuse. 

Ceux qui s’expriment ainsi ne remarquent pas qu’ils font le procès à la 

liberté humaine elle-même, et que ce qui serait détruit, s’ils avaient 

raison, ce n’est point l’économie politique, c’est le libre arbitre du genre 

humain. Sur la pente de l’intérêt personnel, l’homme peut être entraîné 

à des abus : qui est-ce qui le nie ? Mais faut-il pour cela supprimer 

l’intérêt personnel ? Et quelle est donc celle de ses facultés dont 

l’homme ne peut abuser ? Je dirai plus : quelle est la vertu dont à force 

de l’exagérer, ou en l’isolant, ou en l’appliquant à rebours de la justice 

et du bon sens, on ne puisse faire sortir un crime ? L’homme est un être 

libre : voilà pourquoi l’abus de toute chose lui est possible, et tout écart 

de la ligne droite facile, s’il le veut. Vous ne supprimerez absolument 

l’abus et l’écart que si vous anéantissez la liberté humaine elle-même. 

Eh, sans doute, il ne faut pas que l’homme s’abandonne corps et âme à 

l’intérêt personnel en faisant abstraction de tout le reste. L’homme a des 

devoirs envers lui-même et envers sa famille ; mais c’est l’A, B, C de 

la morale qu’il a des devoirs aussi envers sa patrie, envers la famille 

humaine tout entière. La vertu, la simple honnêteté consistent à faire 

marcher de front l’ensemble des devoirs. L’individu qui s’absorbe dans 



une idée fixe devient bientôt, dans l’ordre intellectuel, un aliéné que les 

médecins envoient à Charenton. Dans l’ordre moral, du moment qu’on 

fait abstraction complète d’une partie de ses devoirs pour se complaire 

dans le reste, on est à la veille, par cela même, de devenir un malhonnête 

homme ou un criminel. Il y a fort longtemps que les moralistes le disent, 

grâce à Dieu. C’est pour cela que la philosophie n’est pas seulement 

belle, qu’elle est hautement utile, puisqu’elle éclaire nos intelligences 

sur l’ensemble de nos devoirs, et sur l’enchaînement qu’ils ont les uns 

avec les autres. C’est pour cela aussi que la religion n’est pas seulement 

sublime, qu’elle est une nécessité sociale, et que, selon l’expression du 

poète : 

 

Si Dieu n’existait pas, il faudrait l’inventer. 

 

Car la religion nous façonne, au nom de Dieu lui-même, à aimer tous 

nos devoirs. Les reproches qu’on adresse à l’économie politique, à 

l’occasion de l’intérêt personnel et de la concurrence, seraient 

parfaitement fondés si elle prétendait que, par elle, la morale et la 

religion deviennent superflues. Mais où donc a-t-on vu qu’elle ait 

jamais nourri cette prétention déréglée ? 

De tous les auteurs qui comptent en économie politique, il n’en est pas 

un qui ne se soit apitoyé sur les fâcheux effets qu’a produits quelquefois 

la concurrence, lorsqu’elle est devenue acharnée. Tout en démontrant 

que les bons effets permanents et généraux de la concurrence 

compensaient mille fois ces accidents funestes, les hommes qui font 

autorité en économie politique ont gémi sur toutes ces douleurs et toutes 

ces ruines. Et ils ne se sont pas contentés de gémir ; ils ont enseigné que 

la pratique d’une certaine vertu, que l’économie politique n’a point par 

elle-même la puissance d’inculquer aux hommes, mais qu’elle suppose 

en eux, pouvait, dans une forte mesure, parer à ces échecs et à ces 

souffrances. Cette vertu est la prévoyance qui peut s’exercer 

solitairement, individuellement, qui peut aussi agir par la méthode 

collective, et qui alors a de grands succès. Comme correctif de 

l’isolement absolu et des écarts de l’intérêt personnel, l’économie 

politique a signalé aux hommes le bien qu’ils avaient à attendre de 

l’association. Les maîtres de la science ont décrit les formes que 



l’association pouvait prendre pour subvenir à divers besoins et soulager 

diverses souffrances. Ils ont distingué l’association pour la production, 

l’association pour la consommation, l’association pour l’épargne, et ils 

ont fait ressortir la puissance de la solidarité sous ces différents aspects. 

L’un des derniers travaux économiques de l’homme illustre, si 

glorieusement mort il y a quelques mois, auquel j’ai eu l’honneur de 

succéder dans cette chaire, était consacré précisément à exposer les 

vertus de l’association pour l’amélioration des classes ouvrières2. 

Une des meilleures définitions qui pourraient être données de 

l’économie politique serait de dire que c’est l’application des principes 

généraux du droit public, existant et reconnu, à l’échange des produits 

et des services entre les hommes. Ces mots, des principes généraux du 

droit, vous révèlent aussitôt combien porte à faux le reproche articulé 

contre l’économie politique d’être une science sans générosité, sans 

abandon, sans entrailles. Quand un magistrat est sur son siège et qu’il 

juge un procès entre mon voisin et moi, je ne puis lui demander d’être 

généreux, ni d’avoir de l’abandon, ni de se laisser aller à la sensibilité 

de son cœur. Car s’il est sensible, pourquoi le serait-il en ma faveur 

plutôt qu’en faveur de ma partie adverse ? Tout ce que je puis réclamer 

de lui, c’est qu’il soit juste, qu’à l’image de la loi, il reste inflexible sur 

le terrain de l’équité, sans que jamais ce soit l’impulsion de son cœur 

qui fasse pencher la balance. De même de l’économie politique, les 

indications qu’elle donne, les règles qu’elle pose, doivent être modelées 

sur la justice qui est réciproque, et qui ne sacrifie pas à l’une des parties 

le droit de l’autre. 

Est-ce à dire qu’il faille exclure des rapports des hommes entre eux la 

bienveillance, la charité, le dévouement, le sacrifice ? Non sans doute. 

Une société où ces sentiments seraient éteints serait frappée à mort, le 

mouvement du fluide vital lui-même s’y suspendrait. L’erreur que je 

combats ici est de croire que ce soit l’économie politique qui puisse 

servir de mobile à ces généreuses manifestations de l’âme. L’économie 

politique s’arrête là où cesse la stricte justice, et là commence le 

domaine d’autres puissances plus tendres, plus spontanées, ou placées 

plus haut dans l’ordre hiérarchique. L’économie politique s’applique à 

être juste ; la charité et le dévouement sont par-delà la justice. Il 

 
2 Notice sur Malthus insérée en tête des œuvres de celui-ci dans la grande collection Guillaumin. 



appartient à l’économie politique de suggérer à la société une partie des 

lois dont celle-ci a besoin pour se soutenir et se développer. Mais la 

charité, le dévouement, les accents du cœur ne peuvent s’écrire dans les 

lois, car si la loi me signale les actes de charité que j’ai à faire et me 

fixe les sommes que je donnerai, je cesse d’être charitable, je ne suis 

plus que contribuable. Si la loi enjoint à Curtius de se jeter dans le 

gouffre, ce n’est plus un héros qui, dans son libre arbitre, se dévoue 

magnanimement pour sa patrie qu’il aime et qu’il voit éplorée ; c’est un 

malheureux que vous assassinez. 

Prescrire la charité et le dévouement par acte législatif, ce n’est rien 

moins que démoraliser la société ; car on détruit le lien de la sympathie 

réciproque entre le bienfaiteur et celui qui reçoit le bienfait. On anéantit 

la liberté du premier, et c’est cette liberté qui eût fait le prix de la bonne 

œuvre. On détruit dans l’âme de l’autre le parfum de gratitude qui 

remontait vers le bienfaiteur, dont c’était toute la récompense. 

L’économie politique, conseillère du législateur, ne saurait avoir plus 

de puissance que la loi. 

C’est ma conviction personnelle que les sociétés européennes en 

général, la société française en particulier, sont en ce moment dans une 

position critique d’où elles ne sortiront à leur avantage qu’autant que le 

sentiment chrétien, que vous appellerez indistinctement de la fraternité, 

de la charité, y aura acquis un nouvel empire. À nos côtés, tout près de 

nous, est ouvert un gouffre béant que la haine a creusé et où nous 

courons le risque d’être ensevelis tous pêle-mêle, sans distinction de 

classes et de partis ; et ce gouffre, je ne vois que la charité qui puisse le 

combler. C’est cette sympathie qui, pourvu qu’elle soit mutuelle et 

réciproque, rattachera les liens sociaux qui sont rompus et mettra fin à 

nos dissensions, à nos périls, à nos angoisses. 

Ce n’est pourtant pas une raison pour oublier que l’économie politique 

est exclusivement une science de raisonnement et d’observation, et que 

le sentiment ne reconnaît point sa loi. Elle suppose que les hommes sont 

animés de désirs honnêtes, elle leur parle comme à des êtres intelligents 

et moraux, qui aiment à pratiquer la vertu et la justice. Par cela même, 

elle ne laisse pas que d’encourager indirectement l’homme à se montrer 

juste et vertueux. Ainsi, quand Achille est déguisé, à Scyros, sous les 

accoutrements d’une jeune fille, pour réveiller en lui la nature d’un 

héros, il suffit à Ulysse de placer sous ses yeux une épée, comme par 



hasard. Mais je ne puis trop le répéter, l’économie politique n’a pas 

charge d’âmes. Ce n’est pas elle qui a reçu spécialement la grande 

mission d’inspirer aux individus des sentiments vertueux, de fixer dans 

les esprits l’amour de l’équité, encore moins de toucher les cœurs et de 

les faire tressaillir des élans de la charité. Il lui est interdit d’aller sur les 

brisées de la philosophie et de la religion, et de tenter de leur dérober 

leurs attributions. Elle suppose qu’elles l’ont devancée et que les 

hommes les ont aidées à remplir leur tâche sur eux-mêmes. 

Vous apercevez donc l’erreur dans laquelle tombent les détracteurs de 

l’économie politique. Ils méconnaissent la répartition des attributions 

qui existent nécessairement entre l’économie politique et les deux 

grandes puissances de l’ordre intellectuel et de l’ordre moral, la 

philosophie et la religion. Ils supposent que l’économie politique 

s’arroge un pouvoir qu’elle n’a point et qu’elle ne peut avoir. Ils 

troublent ce que nous appelons, dans la langue de l’économie politique, 

la division naturelle du travail, division qui, lorsqu’elle est tracée et bien 

observée, donne des résultats admirables. 

Du point de vue où je viens d’essayer de vous transporter, vous aurez 

peu de peine à apprécier à leur juste valeur les autres griefs de nos 

adversaires, car ce n’est guère que la paraphrase de cette accusation, 

que l’économie politique n’a pas d’entrailles, et qu’elle ne parle pas la 

langue de la charité. Examinons, par exemple, ce qui concerne Malthus.  

Ce savant économiste, dont on a fait une figure impitoyable, un 

exterminateur dans le genre d’Attila, ou un bourreau comme Marat, 

était un ministre du saint Évangile, d’un caractère pieux, des mœurs les 

plus douces, mais qui, heureusement pour la science et pour la nation 

dans le sein de laquelle il vécut et ferma tranquillement les yeux il y a 

peu d’années, était un philosophe observateur, suivant jusqu’au fond 

des faits sociaux le lien entre les effets et les causes, au lieu de s’arrêter 

là où se bornent la plupart des intelligences, à la surface. À l’époque où 

il commença sa carrière, c’était dans toute l’Europe un travers, dont 

nous ne sommes pas complètement guéris encore, d’imputer aux 

gouvernements tout le mal qu’il y a sur la terre. Malthus, qui avait une 

érudition fort étendue à la disposition d’un rare esprit d’analyse, montra 

que, sous les abus politiques, réels ou supposés, qu’on agitait pour les 

multiplier aux regards, il y avait une cause du mal plus générale, plus 

profonde que l’impéritie ou l’indifférence des gouvernements, à savoir : 



la disproportion entre les subsistances et la population. Il répandit ainsi 

des lumières inattendues sur l’histoire du genre humain, sur l’origine 

des désordres qui affligeaient souvent l’humanité, sur les causes de la 

décadence jusque-là inexpliquée de grands États. Le problème de 

l’amélioration populaire, qu’on cherchait à résoudre par des 

changements politiques qui quelquefois n’avaient aucune justification 

dans le passé des peuples, aucune racine dans l’esprit national, il prouva 

qu’on ne saurait le résoudre qu’autant qu’on modifierait 

avantageusement le rapport entre la quantité des subsistances et le 

nombre des hommes. Il constata que la charité des individus et de l’État, 

avec les meilleures intentions du monde, prenait très fréquemment une 

direction qui conduisait à vicier ce rapport au lieu de le rendre plus 

favorable, et il eut le courage d’en conclure, non pas qu’il ne fallait 

point être charitable, c’est une calomnie de laquelle je voudrais laver la 

mémoire de cet homme pieux et excellent, mais qu’on devait 

s’appliquer à l’être de telle façon que le rapport des subsistances à la 

population devint plus avantageux à l’humanité. Peut-être l’économie 

politique, par le progrès naturel qu’elle a accompli avec l’aide du temps, 

est-elle en mesure aujourd’hui de donner des idées de Malthus une 

formule plus rigoureusement exacte que celle qu’il avait adoptée lui-

même. Mais Malthus n’en fut pas moins le premier à proclamer de 

grandes vérités. Ces vérités ne sont pas inhumaines, elles ne 

découragent pas la sympathie dont le Créateur a mis le germe dans le 

cœur des hommes les uns pour les autres ; au contraire, elles signalent 

à la bienfaisance des écueils où elle pourrait faire naufrage, des maux 

qu’elle pourrait occasionner en voulant et en croyant faire du bien. 

Si j’avais à exposer et à motiver les idées de Malthus, je substituerais à 

la formule qu’il a donnée, celle-ci qui est plus générale et plus 

rigoureusement exacte, que dès que la prévoyance abandonne l’homme, 

dès que la raison cesse de régler ses instincts, dès que, pour me servir 

de l’expression spirituelle de Xavier de Maistre, c’est la bête qui mène 

l’autre, l’espèce humaine se multiplie suivant une progression 

beaucoup plus rapide que le capital. Or, sous cette dénomination du 

capital, il n’y a rien moins que les instruments du travail et les produits 

du travail. Quand je dis instruments du travail, j’entends tous les 

appareils, tous les mécanismes imaginables, depuis les menus outils du 

plus humble ouvrier jusqu’à la plus puissante des machines à vapeur, à 



l’atelier le plus vaste et le mieux combiné ; depuis l’écope du batelier 

ou de la pelle du terrassier, jusqu’à un chemin de fer tout entier avec 

tous ses engins et tous ses bâtiments. De même ici, les produits du 

travail signifient tout ce que l’industrie humaine prépare et recueille 

dans les champs et dans les manufactures pour les besoins personnels 

de l’homme, sa nourriture, son vêtement, l’ornement de son logis, pour 

la satisfaction de son corps et de son esprit. Sous cette forme, la 

proposition de Malthus est mathématiquement vraie, et elle pourrait 

servir de fondement à un traité méthodique et complet d’économie 

politique. 

Cela admis, il n’est pas difficile de voir combien on a tort de faire un 

crime à l’économie politique de prendre la défense de ce capital dont 

quelques personnes, quelques écoles, ont imaginé, de nos jours, de faire 

une sorte de vampire contre lequel on excite le ressentiment des 

populations ouvrières. Il se trouve, en effet, si ce que je viens de dire 

est fondé, que le capital, au lieu d’être l’ennemi de l’ouvrier, lui rend 

un grand service, le plus grand des services possibles dans l’ordre 

matériel. Puisque le capital, sous l’une de ses formes, est l’instrument 

de toute espèce dont l’homme s’assiste dans le travail, s’il n’y avait pas 

de capital, le genre humain serait réduit à tout faire de ses dix doigts et 

de ses muscles, sans que les éléments, les forces de la nature et les êtres 

de la création lui donnassent aucun secours, tout comme les malheureux 

Fellahs que le vice-roi d’Égypte, Méhémet-Ali, avait réunis au nombre 

de cent mille pour leur faire creuser, sans autres outils que leurs ongles, 

le canal d’Alexandrie au Nil, et dont vingt ou trente mille y périrent 

d’épuisement. Puisque la seconde forme du capital, c’est la masse des 

approvisionnements formés d’avance en tout genre, s’il n’y avait pas de 

capital, le genre humain serait, pour sa subsistance, dans la condition 

des oiseaux du ciel, qui vaguent pour trouver leur pâture, ou de ces 

misérables tribus d’Esquimaux qui, un jour, quand la pêche a été bonne, 

se gorgent, comme des animaux voraces, du poisson que leur a livré la 

mer, et qui, le lendemain, si la tempête ne leur permet de renouveler 

leurs provisions, sont livrés à toutes les angoisses de la faim. 

À propos d’un procès politique qu’il eut à soutenir, et où il avait été 

condamné par l’effet, suivant lui, des déclamations du ministère public, 

Paul-Louis Courier s’écriait dans son langage original : Dieu nous 

garde du Malin et de la métaphore ! entendant par là que l’emploi de 



l’éloquence et des moyens oratoires, dans les discussions juridiques, est 

propre à troubler le jugement. Avec des figures de rhétorique, en effet, 

un avocat général passionné peut transfigurer des actions innocentes ou 

de simples peccadilles en des crimes exécrables. L’avis de Paul-Louis 

Courier est bon à suivre ailleurs que dans les questions juridiques. Il 

l’est particulièrement dans les matières scientifiques. 

Malthus était un savant, il employait de préférence la langue de la 

science, qu’il parlait admirablement ; mais se souvenant qu’il était 

ministre du saint Évangile, le cœur déchiré au spectacle des maux qui 

se présentaient à lui comme provenant de la disproportion entre la 

population et les moyens d’existence, il lui arriva quelquefois peut-être 

d’exhaler sa douleur par des paroles d’une éloquence amère. Il fit un 

peu de métaphore, et notamment cette phrase, qui est demeurée célèbre, 

des hommes qui sont de trop au banquet de la vie. C’est de ces quelques 

mots épars que se sont saisis les adversaires de Malthus et de 

l’économie politique, en tant que celle-ci approuvait les opinions de cet 

auteur célèbre. Par un procédé peu charitable, ils les ont séparés de tout 

ce qui les entourait et en faisait ressortir clairement le sens, et, y 

attachant leurs propres commentaires, ils en ont fait une sorte 

d’imprécation contre les consolations que le pauvre trouve à s’entourer 

d’une famille ; ils les ont représentés comme un vœu homicide, tandis 

que ce n’était que le cri d’un homme éclairé qui souhaitait du bien-être 

à tous ses semblables, et qui signalait justement le débordement relatif 

de la population comme un des plus grands obstacles aux progrès du 

bien-être général. Dans quelles proportions, à ce propos, les détracteurs 

de Malthus n’ont-ils pas fait de la métaphore à leur tour ! Mais la leur 

dénigrait un homme de bien, et ne rendait service à personne. Elle 

troublait les idées du vulgaire ; elle empêchait d’entendre un 

avertissement que la raison et la morale approuvent, à savoir : que les 

lois et les mœurs doivent combiner leurs efforts pour que le capital se 

multiplie, dans la société, suivant une progression toujours plus rapide 

que la population, et que, hors de là, il est impossible de prévenir la 

misère. 

J’espère que vous voyez, dès à présent, à quel point les clameurs qu’on 

a prodiguées contre le capital sont à côté de la question, et vont même 

diamétralement à l’encontre du but que poursuivent les partisans de 

l’amélioration populaire. Si l’on veut dire qu’il faut que le riche soit 



humain, généreux, charitable ; qu’il doit considérer le pauvre comme 

son frère devant Dieu, et d’une main affectueuse verser, comme le 

Samaritain, du baume sur les plaies de ses semblables, rien de mieux. Il 

est beau de réitérer les appels aux pratiques chrétiennes, pourvu 

cependant qu’ils se produisent chrétiennement, et que le riche ne soit 

pas exclu de la chrétienté. Mais comme ce n’est pas l’économie 

politique qui a mission d’attendrir les âmes, pourquoi trouve-t-on mal 

qu’elle ne l’entreprenne pas ? Encore un coup, elle laisse 

respectueusement à la religion, qui est la souveraine des cœurs, et à la 

philosophie, qui partage avec la religion le soin d’enseigner aux 

hommes les lois de la morale, à initier les peuples aux devoirs 

réciproques d’une véritable fraternité. Quant à elle, demeurant à son 

rang, elle aborde le sujet de l’amélioration populaire par le côté qui lui 

est assigné, et c’est ainsi qu’elle dit à ceux qui lui font honneur de 

l’écouter : 

Tant qu’il y aura peu de capital sur la terre, de quelques beaux 

sentiments que les législateurs soient animés, quelque sublimes pensées 

qu’on écrive sur le frontispice de la constitution politique, une grande 

partie du genre humain, de nos concitoyens, de nos frères en Dieu, 

restera fatalement sous le poids de la misère. Donc, au nom de 

l’amélioration populaire, il faut faire du capital. Le capital se fait par le 

travail qui porte des fruits, et par l’épargne qui met en réserve une 

portion des fruits du travail. Donc, l’épargne est d’intérêt public, 

d’intérêt populaire. Le riche dissipateur et l’ouvrier débauché, qui, l’un 

et l’autre, s’inquiètent peu de se rendre utiles à la société, selon la forme 

et dans la mesure que comporte la position de chacun, et qui dépensent 

tout ce qu’ils peuvent sans rien réserver, sont tous les deux des ennemis 

de l’amélioration populaire, et ils le sont au même titre. C’est en ce sens 

que l’économie politique recommande l’épargne à tout le monde sans 

exception, à l’ouvrier comme à l’homme qui a de l’aisance, à l’homme 

simplement aisé comme à celui qui est opulent. De sa part ce n’est pas 

une ironie que de parler d’épargne même à ceux qui sont fréquemment 

dans le besoin. C’est une juste appréciation de la puissance qui 

appartient à la volonté humaine lorsqu’elle est persévérante ; c’est la 

conscience de la masse que peuvent former des infiniment petits quand 

ils s’ajoutent sans cesse les uns aux autres. 



Il ne faudrait pas dire que l’économie politique confond mal à propos 

le capital et le capitaliste ; que l’un est un instrument utile, et que l’autre 

est un être inutile, le frelon de la ruche, qui s’attribue une prime sur le 

travail d’autrui sans travailler lui-même. S’il ne travaille pas 

présentement, il a travaillé dans le passé, ou d’autres ont travaillé pour 

lui. Et surtout vous ne pouvez supprimer le capitaliste sans que le capital 

disparaisse en même temps. Abolissez la propriété des capitaux, la 

propriété individuelle, et vous tarissez à l’instant même la source d’où 

les capitaux sont sortis ; vous brisez l’aimant qui attire et retient les 

parcelles de cette substance indispensable au bien-être des hommes et 

à la puissance des États. 

L’économie politique jusqu’ici a eu peu de vogue en France, et au 

contraire, les systèmes qui lui ont fait la guerre ont trouvé facilement 

des adhérents ardents et sincères et nombreux, même parmi les classes 

qui reçoivent une éducation soignée. Ce n’est pas un effet sans cause. 

La nation française brille par l’éclat et la fécondité de son imagination : 

c’est le secret de ses triomphes dans une glorieuse carrière, celle des 

lettres et des arts. C’est une des causes de l’ascendant qu’elle a exercé 

tant de fois dans le monde. C’est sa force, mais c’est aussi, 

malheureusement, sa faiblesse. Elle a la passion du merveilleux. Le 

soudain et l’imprévu la charment et l’entraînent. Elle aime à procéder à 

ses évolutions par la méthode des changements à vue. Or précisément 

l’économie politique est une des branches de l’arbre des connaissances 

humaines où l’imagination a le moins de place. Elle se méfie du 

merveilleux et le repousse : elle traite par le procédé d’une froide 

analyse les importantes questions qui sont plus particulièrement de son 

ressort, celles qui touchent à la condition matérielle des hommes et à la 

richesse des sociétés. 

L’économie politique ne fait aucun cas de la pierre philosophale et de 

la panacée, et chez nous, plus que chez d’autres peuples, on croit 

volontiers à ces merveilles. 

Assurément, en ce moment-ci, les hommes ont cessé de croire qu’en 

manipulant le plomb et le cuivre dans un fourneau, l’on puisse les 

transmuter en or ; mais comme si, souvent, ce que nous appelons le 

progrès ne devait être qu’un mouvement de rotation dans un cercle 

d’erreurs, en délaissant la croyance à la pierre philosophale des 



chercheurs d’or, en abjurant la foi en la panacée universelle que 

composaient les alchimistes pour la guérison de tous les maux auxquels 

notre corps est sujet, on s’est mis à croire à d’autres spécifiques non 

moins surnaturels. C’est ainsi qu’on s’était persuadé, dans le siècle 

passé, qu’il n’y avait qu’à adopter certaines formes de gouvernement, 

inspirées par ce qu’on croyait être la raison pure, pour rendre les 

hommes heureux. 

Par l’influence de l’esprit français, cette opinion domina en Europe, à 

la fin du dix-huitième siècle, parmi les hommes dont la pensée était 

tournée vers la politique et vers l’amélioration du sort de leurs 

semblables. Elle demeura très puissante pendant le premier quart du 

dix-neuvième. Alors cependant quelques esprits d’élite commencèrent 

à penser et à enseigner que le plus pressé n’était pas de bouleverser les 

gouvernements, qu’il ne fallait point voir dans ceux-ci la principale 

cause des maux dont souffraient les hommes. Les nations, disaient-ils, 

sont la matière dont les gouvernements sont faits. C’est de leur sein 

qu’ils sortent, dans leurs entrailles qu’ils se renouvellent. Si donc il y a 

des vices dans un gouvernement il est à croire que c’est le reflet même 

de vices nationaux. Cette idée qui, sans méconnaître la supériorité 

générale de certaines formes de gouvernement sur certaines autres, 

subordonnait pourtant les changements politiques aux progrès réels de 

la moralité publique et des lumières, était trop juste pour ne pas faire 

peu à peu son chemin3. Mais voyez l’infirmité de l’esprit humain ! 

Quand on commença à reconnaître que la panacée qui devait faire le 

bonheur des hommes en transmutant les gouvernements, était sans 

vertu, le public se mit en quête d’une autre pour laquelle il pût se 

passionner, et bientôt les doctrines qui se proposent de changer la 

société elle-même se propagèrent avec une rapidité dont vous avez vu 

les effets. 

 

3 Ici je tiens à nommer l’homme qui le premier, à ma connaissance, a 

exprimé et motivé cette pensée : c’est M. Charles Dunoyer. Il l’a 

produite notamment dans un ouvrage qui a paru en 1825, sous ce titre : 

L’industrie et la Morale dans leurs rapports avec la Liberté, et qui 

depuis a été refondu dans son important ouvrage de la Liberté du 

Travail. 



Qu’il y ait une liaison entre la forme du cadre social et le bonheur des 

individus dont la société se compose, ce n’est pas ce que je veux 

contester : l’esclavage, qui était la base des sociétés grecque et romaine, 

et le servage, qui du temps de la féodalité y avait été substitué, 

n’offraient, même alors, au plus grand nombre des hommes, 

qu’infiniment peu de chances de bonheur : l’un et l’autre, aujourd’hui, 

seraient d’affreuses tyrannies. Si donc les novateurs se contentaient 

d’affirmer qu’il existe un lien entre la forme de la société et le bien-être 

des individus, ils ne diraient rien que de vrai ; ils pourraient vivre en 

bonne intelligence avec l’économie politique, ils s’appuieraient, de 

même qu’elle, sur l’observation et sur le raisonnement. Mais ils ont de 

bien autres affirmations. Chaque école, chaque fraction d’école a ses 

idées arrêtées et exclusives, et l’adoption de son système est à ses yeux 

la condition absolue de la félicité des humains, comme aussi le système 

doit suffire, par sa vertu intrinsèque, à résoudre le grand problème. 

Ainsi, chaque école, chaque fraction d’école, se présente avec sa 

panacée sociale, qui contient le secret de rendre le peuple heureux 

infailliblement, de même que Paracelse portait dans le pommeau de son 

épée la sienne, qui était la guérison certaine de toutes les maladies. C’est 

donc, comme dans la doctrine des alchimistes, le surnaturel appliqué au 

traitement des maux de la société. 

Ce caractère bizarre a pourtant servi les systèmes téméraires que 

récemment on a prêchés, au lieu d’y nuire ; par des raisons diverses, il 

a séduit diverses parties du public. L’homme qui souffre, et à qui il tarde 

de changer de sort, est prompt à se prendre de passion pour les 

programmes où il lit d’éblouissantes promesses à courte échéance. De 

jeunes âmes faciles à enflammer et dépourvues d’expérience 

franchissent aisément dans leurs généreux transports, la limite qui 

sépare le monde des réalités de celui des chimères, et se prennent 

bientôt d’enthousiasme pour des plans dont il ne peut sortir que des 

déceptions. C’est ainsi que l’impatience des esprits a mis en vogue les 

projets les plus vains. L’imagination française, par sa vivacité, et par le 

goût qu’elle a pour l’impossible, de préférence à ce qui n’est que 

difficile, a poussé vivement dans le même sens. 

Mais puisque j’ai comparé à l’alchimie les systèmes qui se sont produits 

avec la prétention de changer complètement la société, il faut que je 

justifie mieux cette comparaison. Avant tout, qu’ai-je besoin de dire 



qu’ici je ne mets en suspicion la sincérité de personne ? Du moment 

qu’on entre en discussion, on admet la bonne foi de ses adversaires. Au 

surplus, les alchimistes aussi étaient de bonne foi, mais ils s’abusaient 

étrangement. Or, comment et en quoi s’abusaient-ils ? 

Leur imagination, qui était échauffée, elle aussi, par le désir d’améliorer 

la condition de leurs semblables, avait transporté leur âme dans des 

régions où elle avait perdu de vue la loi contenue dans les solennelles 

paroles adressées au premier homme, à l’instant qu’il sortit du paradis 

terrestre pour entrer dans la demeure où nous vivons après lui : Tu 

travailleras à la sueur de ton front. 

Il y a sous cette simple formule de la Bible un enseignement de la 

moralité la plus vaste. Elle signifie en effet : Tu achèteras par des efforts 

l’accomplissement des destinées que je te réserve. Si mon indulgence 

permet à tes descendants de jouir de quelques biens, d’avoir de la santé, 

de la richesse, du bonheur, ce ne sera qu’autant qu’il y aura eu parmi 

eux du travail, beaucoup de travail, un travail incessant sur le monde 

dont je les entoure, et sur eux-mêmes. L’effort sur soi et en dehors de 

soi sera la loi permanente, la loi absolue du genre humain. Pour que tu 

ne l’oublies jamais, j’attacherai à tes flancs un aiguillon qui te le 

rappellera sans cesse : ce sera la faim, le besoin. À défaut du besoin, ce 

sera le cri de ta conscience soulevée contre ta propre indignité. 

Dans cet arrêt signifié à notre premier père, sont indiqués les conditions 

fondamentales de l’existence du genre humain et le mobile de notre 

activité en ce monde. Vous y apercevez la base de la morale, la loi de 

la responsabilité humaine : notre destinée est notre ouvrage, le fruit de 

notre labeur ; nous en avons la charge, et c’est pour cela que nous en 

recueillons les joies, quand elle en est semée. Tout entière, l’histoire du 

genre humain s’accorde à confirmer que cette tradition biblique révèle 

le secret de notre nature, notre loi suprême ici-bas. 

Nous pouvons maintenant apprécier la valeur morale de l’œuvre des 

alchimistes. Quand ces hommes ardents cherchaient le secret de faire 

de toutes pièces de l’or, c’est-à-dire ce qu’ils supposaient devoir donner 

au genre humain la richesse sans labeur, ils contrevenaient à la volonté 

de la Providence, ils tentaient d’enfreindre la loi de la responsabilité 

humaine. Quand ils étaient en quête de la panacée, c’est-à-dire d’un 

remède qui guérît tous les maux, qui assurât la santé quelle que fût la 



vie que l’on menât, que l’on fût tempérant ou dissolu, ils prétendaient 

violer plus outrageusement encore la règle qui impose à l’homme la 

responsabilité de ses actes, ils n’aspiraient à rien moins qu’à placer 

l’homme au-dessus des chances bonnes ou mauvaises que nous fait 

courir notre libre arbitre, selon que nous nous contentons d’user de la 

liberté ou que nous en abusons. Ils entreprenaient de l’exalter au-dessus 

de sa propre nature. C’était l’apothéose de l’homme, l’escalade du ciel. 

L’entreprise des alchimistes était insensée, leur programme immoral et 

impie, et le mieux doué d’entre eux, le brillant Paracelse, devait, par sa 

fin prématurée, donner un cruel démenti à leurs rêves d’orgueil. Malgré 

la panacée qu’il portait toujours sur lui et qui devait le préserver de la 

mort, il mourut misérablement, épuisé par la débauche, avant d’avoir 

atteint cinquante ans. Lui, qui se flattait de posséder le secret de faire 

de l’or, c’est sur un grabat, dans un hôpital, qu’il exhala son dernier 

soupir. 

Messieurs, tout système social qui tendra de même à supprimer la 

responsabilité humaine, qui aura la prétention de soustraire l’homme à 

la menace que notre propre liberté nous tient constamment suspendue 

sur la tête, sera, dans un autre genre, ce qu’était l’alchimie chimérique, 

inconciliable avec notre nature, avec les conditions de l’existence du 

genre humain sur la terre. On se flattera de porter le progrès dans le coin 

de son manteau, on n’y portera que la désorganisation de la société et 

l’abaissement de l’individu. On aura beau être animé d’intentions 

honnêtes, on n’aura aucune puissance pour le bien : malgré soi, on n’en 

possédera que pour le mal. 

Supposez, par exemple, un système que l’auteur ait lui-même résumé 

en ces termes : que le travail s’y maintiendra sans le secours de la 

morale et de la faim ; n’hésitez pas à dire à l’auteur qu’avec sa formule, 

qui est l’inverse de celle du travail à la sueur de notre front, il se met 

en insurrection contre la loi de la responsabilité humaine, et qu’il n’en 

faut pas davantage pour que son système soit impraticable et dangereux. 

Vous pourrez ajouter, par manière de consolation, que l’auteur de ce 

même système a eu le mérite d’apprécier le bien qu’on devait attendre 

du principe d’association à une époque où ce principe semblait 

méconnu unanimement en France : mais dans son zèle réactionnaire en 

faveur de ce principe admirable, il a fait un inconcevable écart. 



Pareillement, si d’autres systèmes, se présentant sous les dehors de la 

fraternité, détruisent, sous prétexte de progrès, le ressort de l’intérêt 

individuel, n’hésitez pas davantage à les condamner comme des 

fantômes propres à égarer les hommes qui souffrent. L’intérêt personnel 

n’est en effet qu’une des figures les plus légitimes de la responsabilité 

individuelle. 

Mais voici, au sujet des écoles nouvelles, un aperçu moins triste que ce 

qui précède. 

Quand ils eurent cessé de s’abandonner aux écarts de leur imagination 

et de s’enivrer de leurs propres désirs, les alchimistes devinrent les 

pères de la chimie, science positive qui est utile à l’homme et ne peut 

égarer son âme. De même, quand les hommes ardents, qui aujourd’hui 

se jettent à corps perdu dans le socialisme et en caressent les chimères, 

auront mis un frein à leurs élans, qu’ils consacreront méthodiquement 

et opiniâtrement à l’observation et à la réflexion les belles facultés dont 

les a dotés la nature, ils deviendront des disciples utiles de la 

philosophie et de l’économie politique. Non, l’économie politique, dont 

ils sont les adversaires systématiques, ne doit pas désespérer de les 

compter un jour parmi ses disciples fervents. Dans l’avenir, elle devra 

certainement des progrès insignes à des personnes qui, dans ce temps-

ci, lui auraient volontiers fait la guerre ; car l’économie politique est 

exactement aux doctrines socialistes ce que la science chimique de nos 

jours est aux théories désordonnées des alchimistes. 

Il n’est pas douteux que si l’enseignement de l’économie politique avait 

été plus répandu, s’il eût été mis à la portée du vulgaire avant le mois 

de février 1848, les doctrines qui, dès le lendemain de la révolution, 

firent de si grands ravages, n’auraient pas trouvé d’écho. La clameur 

publique les aurait réfutées à l’instant même. 

Malheureusement l’économie politique est infiniment peu enseignée en 

France. La chaire où je suis est la seule qui soit nommément instituée 

sous ce titre dans le budget annuel de l’État. Celle même qu’occupe 

avec éclat, au Conservatoire des Arts et Métiers, un professeur 

renommé, est qualifiée officiellement d’économie industrielle. Nos 

Facultés de droit, qui réunissent une bonne partie de l’élite de la 

jeunesse, de nos futurs orateurs et administrateurs, n’ont pas, entre elles 



toutes, un cours d’économie politique4. La France est, dans l’Europe 

entière, la Russie et l’Espagne comprises, le pays où l’économie 

politique est le moins mise à la portée de la jeunesse studieuse. Si vous 

voulez voir un pays où elle est répandue à pleines mains et où l’on s’en 

trouve bien, allez chez nos voisins d’outre-Manche. Dernièrement, un 

savant prélat, M. l’archevêque de Dublin, dans un excellent discours 

qu’il a prononcé à la Société d’économie politique de Dublin, dont il 

est le président, a pu annoncer qu’aujourd’hui on trouvait, dans les 

mains de l’immense majorité des habitants de la Grande-Bretagne 

proprement dite, des traités élémentaires, où sont résumées les idées 

fondamentales de l’économie politique. Ces éléments sont enseignés, 

dit-il, dans quatre mille écoles de la Grande-Bretagne. Ayant interrogé 

lui-même un grand nombre d’élèves, il a reconnu que des enfants de 

treize à quatorze ans avaient l’intelligence de cette science réputée si 

abstraite, et j’ajouterai à la louange de ce digne prélat qu’il a plus que 

personne contribué par ses efforts à populariser cet enseignement. 

C’est par un ensemble de mesures de ce genre, messieurs, qu’on aide 

les sociétés à bien supporter le régime de la liberté, et que des 

gouvernements sages peuvent, autant qu’il appartient à des 

gouvernements, contribuer à mettre les intelligences à l’abri de 

doctrines fatales. Si j’avais à énumérer les causes politiques pour 

lesquelles la Grande-Bretagne, depuis un an, est demeurée impassible 

en présence des agitations du continent européen, je signalerais parmi 

les plus efficaces le fait cité par M. l’archevêque de Dublin au sujet de 

l’instruction publique : j’indiquerais, à plus forte raison, les efforts 

 
4 Une ordonnance rendue il y a déjà longtemps, avait institué une chaire d’économie politique 

à la Faculté de Paris. La chaire n’a jamais été remplie.  

Le jour n’est pas loin sans doute où l’économie politique entrera au moins dans le cadre de 

l’instruction supérieure, et où toutes nos grandes Écoles, les Facultés de Droit, l’École 

Polytechnique auront chacune sa chaire d’économie politique. Puisque tout le monde est appelé 

par nos lois actuelles à participer au gouvernement, la raison veut qu’un grand nombre au moins 

de nos concitoyens se familiarisent avec les sciences politiques en général, et avec l’économie 

politique plus qu’avec aucune autre. 

Il ne serait pas difficile de faire entrer l’économie politique dans le cadre de l’instruction 

secondaire, où elle serait bien placée. On pourrait l’introduire en la rattachant au cours de 

philosophie dont, en effet, l’économie politique est une branche. Le Traité d’économie politique 

de M. Destutt de Tracy forme un des livres de son cours d’idéologie. 

L’École des ponts et chaussées a, depuis deux ans, un cours d’économie politique qui est 

confié à M. Joseph Garnier, auteur d’un excellent Traité élémentaire d’économie politique. 

Mais ce cours n’est pas encore inscrit au budget. 



tentés avec une rare prudence et une rare décision par le gouvernement 

britannique pour mettre le régime du pays en harmonie avec les règles 

de l’économie politique. 

En terminant, j’éprouve le besoin de le dire, vous remarquerez que si 

l’économie politique est incompatible avec les projets d’innovation 

téméraire, elle se garde bien de réprouver en soi l’esprit novateur. Il est 

des situations où, selon une pensée du chancelier Bacon, que j’ai déjà 

citée dans cette chaire, la première fois que j’y suis monté, il faut 

vouloir des remèdes nouveaux, sinon l’on n’a qu’à s’apprêter à des 

calamités nouvelles. Depuis 1789, la France, et à son exemple l’Europe, 

sont en enfantement d’une nouvelle forme sociale. Si donc on 

prononçait une condamnation absolue contre l’innovation, la grande 

entreprise à laquelle la France et la civilisation occidentale ont consacré, 

depuis cette époque, tant d’efforts, tant de génie, tant de trésors, tant de 

sang et de larmes, du même coup serait frappée d’anathème. 

Il ne faudrait pas dire que l’entreprise de 1789 est terminée. Hélas ! il 

n’est que trop vrai pour notre repos, elle ne l’est point. La preuve que 

le problème qui fut posé par nos pères, et qu’ils s’étaient flattés de 

résoudre en quelques instants, n’a pas encore sa solution complète, je la 

trouve écrite en caractères lugubres dans ces catastrophes périodiques 

qui depuis soixante ans n’ont pas cessé de bouleverser notre sol et de 

renverser les Constitutions politiques les unes sur les autres. Une société 

qui a trouvé son assiette n’est pas sujette à ces terribles retours : un 

mécanisme social en équilibre est exempt de ces perturbations répétées. 

Et quoi de surprenant, quand on s’est lancé sur une mer inconnue, qu’on 

n’arrive pas le même jour au port ? 

Le genre humain est éminemment chercheur de nouveautés, c’est ce qui 

le distingue de tout le reste de la création. Il l’est parce que Dieu lui a 

donné l’intelligence, tandis qu’il n’a accordé aux autres êtres que 

l’instinct. Mais il faut distinguer entre l’innovation qui ne s’attache à 

introduire des changements que dans les faits naturellement mobiles, ou 

qui développe graduellement l’application des grands et salutaires 

principes, et celle qui entreprend de changer des choses essentiellement 

immuables. Quand Archimède disait que, si on lui donnait un point fixe, 

il se chargeait, lui faible mortel, de remuer la planète, il donnait, sans y 

penser, un avertissement à tous les novateurs à venir. À eux aussi, pour 

les mouvements qu’ils méditent, il faut des points fixes. Ces points 



fixes, on ne peut les trouver que dans les données essentielles de la 

nature humaine, dans les principes que la sagesse divine a révélées à 

l’entendement des hommes. 

Ainsi un programme qui s’appuiera soigneusement sur ces points fixes 

aura des chances pour réussir. Au contraire, tout système qui heurtera 

ces points fixes, qui, au lieu d’y chercher son appui, voudra les ébranler 

eux-mêmes, est certain d’échouer misérablement. 

Parmi ces points fixes, les principaux, ceux qui en ce moment et 

toujours attirent le plus l’attention, sont : la propriété, la famille, la 

responsabilité humaine ou la liberté. Sous l’influence de la loi 

chrétienne, ces trois bases de la société se sont affermies ; la 

personnalité de l’homme a acquis, sous ce triple rapport, des garanties 

qu’elle ne connaissait pas jusque-là. C’est ainsi que le christianisme doit 

être envisagé par le genre humain reconnaissant comme l’auteur ou le 

promoteur d’un progrès immense. 

L’entreprise qui date de 1789, et dont nous cherchons, à travers toutes 

nos révolutions, les combinaisons organiques, fut conçue avec un grand 

respect pour la propriété, la famille, la liberté. Elle tend à fortifier ces 

points fixes : c’est pour cela qu’elle est salutaire, que c’est du progrès 

légitime, qu’elle ne peut manquer de réussir définitivement, quelque 

pénibles que soient les épreuves qu’on aura eu à subir avant de toucher 

le but. 

Les programmes des novateurs récents ne tiennent pas assez de compte 

de la propriété, de la famille, de la liberté, ou même ils les violent 

manifestement, quelquefois en les parant de fleurs. Il n’en faut pas 

davantage pour qu’ils doivent avorter. Le zèle, l’ardeur et le talent des 

prosélytes n’y feraient rien : ce sont des causes perdues d’avance. 

Vous connaissez maintenant la distinction qu’il faut faire entre le 

progrès qu’admet l’économie politique, qu’elle ne se borne pas à 

admettre, qu’elle provoque, et celui dont sont éprises les doctrines qui 

se dressent contre elle. Je crois pouvoir dire, après l’exposé que je vous 

ai présenté, que la différence est la même qu’entre la réalité et 

l’apparence, entre la vérité et la fiction, entre l’histoire et le roman. Et 

ce sera plus manifeste pour vous, je l’espère, si vous prenez la peine de 

suivre ce cours. 


	L’ÉCONOMIE POLITIQUE ET LE SOCIALISME

