
À la vielle de la guerre franco-prussienne de 1870, Michel Chevalier présente devant la Ligue 
internationale et permanente de la paix l’institution qui, dans son esprit, pourrait seule fonder et garantir 
la paix européenne. Il s’agirait, dans ses voeux, d’une confédération européenne semblable à celle des 
États-Unis d’Amérique, avec un congrès électif, une monnaie commune, et dans laquelle les citoyens, 
quand on leur demanderait leur nationalité, diraient désormais : « Je suis européen ». 

Les États-Unis de l’Europe et la paix internationale 
par Michel Chevalier   

LES ÉTATS-UNIS DE L’EUROPE ET LA PAIX INTERNATIONALE 

CONSÉQUENCES DE LA LIBERTÉ POLITIQUE, DE LA LIBERTÉ COMMERCIALE ET DU PROGRÈS 
DE L’INDUSTRIE . 1

(Journal des économistes, juillet 1869.) 

S’il ne s’agissait que de prouver au public que la paix est préférable à la guerre, que l’une est une déesse 
bienfaisante tenant à la main une corne d’abondance dont elle se plait à répandre les trésors sur le genre humain, 
et que l’autre est un génie destructeur qui sème, autour de lui et au loin, la ruine, le désespoir et la mort, nous 
serions fondés à dire que nos soins sont superflus parce que la tâche a été surabondamment remplie par une 
multitude d’écrivains distingués et d’orateurs éminents. Le genre humain depuis bien longtemps jette un long cri 
de protestation contre les horreurs de la guerre. Si bien que faire l’apologie de la guerre en elle-même ce serait 
lancer un défi à la conscience publique. 

Et cependant, Messieurs, la guerre n’a pas cessé de ravager la terre. Les institutions militaires n’ont pas cessé 
d’être au premier rang chez les peuples civilisés. Au moment où je parle, le nombre des soldats enrégimentés en 
Europe est supérieur à ce qui s’était vu, même dans les sanglantes années de 1812 à 1815, alors que le vacarme 
de la guerre la plus acharnée retentissait des rives du Tage et du Guadalquivir à celles du Rhin, de l’Elbe, de la 
Vistule et même du Volga. À en juger par la force des armées et par le montant du budget de la guerre dans les 
États les plus renommés pour l’avancement de leur civilisation, l’on aurait le droit de dire que les amis de la paix 
sont plus que jamais loin de la victoire et qu’ils ne forment qu’une minorité infime et impuissante. 

La ligue de la paix, dont tous ici nous sommes les organes et les amis, a contre elle une objection 
profondément enracinée dans les esprits ; tout le monde estime la paix ; mais il y a un vernis de ridicule répandu 
sur les associations qui, comme la nôtre, portent le nom des Amis de la Paix. On nous suppose cette croyance 
que l’état normal des choses ici-bas serait ce que les poètes appellent le règne d’Astrée, où les hommes 
passeraient leur temps dans les douceurs d’une vie pastorale, où l’idéal consisterait à savourer du miel, à se 
promener une houlette à la main et à composer des sonnets amoureux, ainsi qu’on le voit dans les sonnets de 
Mlle de Scudéri où l’existence coule si agréablement sur les bords fleuris du fleuve du Tendre. On nous 
représente enfin comme une collection d’utopistes étrangers à toute connaissance sérieuse de la nature humaine, 
remplis d’idées chimériques sur l’organisation des sociétés, et ne soupçonnant même pas l’existence des 
passions tumultueuses qui sont toujours prêtes à fermenter dans le cœur de l’homme. 

Les membres de la Ligue internationale et permanente de la paix ont sur la nature humaine d’autres idées que 
celles qui nous sont malicieusement prêtées par des écrivains ou des orateurs à l’esprit railleur et caustique. Tous, 
tant que nous sommes, notre expérience de la vie nous a passablement édifiés sur ce que c’est que la nature 
humaine. D’une part nous la voyons, par divers côtés, bonne, généreuse, clémente, se plaisant à faire le bien ; 
mais nous n’ignorons pas non plus qu’elle est ardente, qu’elle est passionnée, qu’elle n’est pas faite pour le 
repos, qu’elle est mobile et agitée. Une loi supérieure, qui l’astreint à rechercher le progrès à travers des 
épreuves incessantes, lui tient sans cesse un aiguillon dans le flanc et lui fait continuellement entendre ce cri 
éloquemment cité par un des princes de la chaire chrétienne : Marche, marche ! Elle marche en effet, mais non 
sans faire des faux pas et des chutes, non sans humeur, non sans dépit, non sans irritation contre les obstacles, 
non sans de fréquentes révoltes contre ses destinées laborieuses. Elle marche, inséparable de ses passions qui 
successivement l’excitent, l’exaltent ou l’exaspèrent. Un philosophe l’a dit, dans le voyage de la vie les passions 

 Discours prononcé à la séance annuelle de la Ligue internationale et 1

permanente de la paix.



sont les vents qui gonflent les voiles du navire. Mais ces vents sont sujets à devenir impétueux et alors ils 
déchaînent des orages. 

Parmi ces orages la guerre figure au nombre des plus désastreux, des plus épouvantables. 
Les lumières et la force sont les deux moitiés de la civilisation. Pour qu’elles coopérassent bien à cette grande 

œuvre, il faudrait qu’elles marchassent toujours d’accord, que les lumières restassent toujours les conseillères et 
les guides de la force, et que la force n’intervînt que dans la mesure nécessaire et sous la forme appropriée pour 
mettre à exécution ce que les lumières auraient proposé ou approuvé. Mais par la faiblesse de la nature humaine, 
entre ces deux puissances, les lumières et la force, fréquemment il y a manque d’équilibre, il y a divorce et 
antagonisme. Les lumières ne se présentent pas toujours sur la scène avec assez d’autorité et de volonté pour 
obtenir la déférence qui leur était due. La force, qui exécute, est sujette à se mettre au service d’appétits ou de 
sentiments déréglés, au lieu de rester sous l’influence des lumières, C’est ainsi que dans l’histoire du genre 
humain, l’on a à signaler de si nombreux excès, et parmi ces excès la guerre est au premier rang. 

La définition la plus juste peut-être qu’on puisse donner de la vie de l’homme ici-bas, c’est que c’est une 
lutte ; lutte contre le besoin, la pauvreté, la misère et la maladie ; lutte contre les éléments déchaînés et contre les 
forces de la nature, non seulement pour n’en être pas écrasé, mais aussi pour en maîtriser la puissance et les 
soumettre à sa volonté comme des serviteurs dociles ; lutte contre les animaux, grands, petits et microscopiques 
qui s’attaquent à sa personne et aux objets que son industrie a créés, ou qu’elle est en voie de créer ; lutte contre 
l’acharnement de la végétation sauvage ou improductive qui lui dispute le territoire et se révolte, avec une 
obstination que rien ne lasse, contre les labeurs patients et ingénieux de l’agriculture. À tant de combats contre la 
nature qui l’entoure se joint la plus rude de toutes les luttes, celle de l’homme contre son semblable. L’individu 
lutte contre l’individu, la nation contre la nation. On lutte par l’adresse comme par la force, par la ruse comme 
par l’audace, par la fraude comme par le talent et le génie. On lutte dans l’exercice des arts utiles comme sur le 
champ de bataille. Qu’est-ce que la concurrence, source pourtant de tant de progrès industriels, sinon la lutte 
organisée ? La vie politique est une lutte incessante. Ainsi la lutte est au fond de toutes les situations dans ce 
monde. L’homme religieux et le philosophe l’acceptent en ce sens qu’ils y voient une épreuve, un moyen par 
lequel la personnalité se développe et l’âme se perfectionne et s’épure, comme l’or lorsqu’il subit dans le creuset 
l’ardeur d’un foyer embrasé. 

La guerre, contre laquelle nous sommes ligués et dont nous voudrions autant que possible secouer le joug, est 
l’exagération suprême de l’esprit de lutte. C’est un  nec  plus  ultra,  c’est un paroxysme, un accès de fièvre 
chaude ; c’est la manifestation excessive, désordonnée, insensée même, mais néanmoins une des manifestations 
possibles d’un attribut inhérent à la nature humaine. C’est l’extrémité d’une pente rapide et abrupte sur le 
penchant de laquelle l’homme constitué en société est, dans sa témérité et ses emportements, sujet à se placer. 

Ainsi, Messieurs, quelque répugnance et quelque aversion que la guerre excite parmi les âmes généreuses, 
bonnes ou tendres, parmi les esprits éclairés, parmi tous ceux qui savent distinguer ce qui est noble et utile de ce 
qui est funeste et brutal, il n’y a pas lieu de s’étonner que la guerre jusqu’ici ait occupé tant de place dans le 
monde. 

Mais après les grands changements qui ont été accomplis par les hommes, à la sueur de leur front, et qui ont 
modifié les conditions de l’existence des individus et des sociétés, il y a lieu de rechercher si, à cet égard, 
l’avenir est condamné à n’être que la triste et fidèle copie du passé. On est fondé à se demander si des forces 
nouvelles n’ont pas surgi qui soient de nature à balancer, sinon complètement, du moins beaucoup mieux que 
dans les siècles antérieurs, l’influence possédée jusqu’ici par le génie dévastateur, oppressif et meurtrier de la 
guerre. 

Ces forces réparatrices, ces agents puissants du génie de la paix se montrent au grand jour, Messieurs, et 
manifestent déjà leur présence par des faits remarquables. Permettez-moi de vous en signaler particulièrement 
deux, à savoir : 1° l’industrie, c’est-à-dire l’exploitation, qui de nos jours s’est tant perfectionnée, du globe 
terrestre par l’agriculture, par les manufactures et par le commerce, ou l’art des échanges, et par divers arts 
accessoires ; 2° la liberté politique, c’est-à-dire le droit que les nations civilisées, l’Europe en tête, ont recouvré 
et reprennent de plus en plus, de se gouverner elles-mêmes, au moyen du mécanisme connu et si grandement 
estimé sous le nom de système constitutionnel. 

Dans les sociétés primitives, la guerre était un des principaux moyens de satisfaire le besoin qu’éprouvent et 
qu’éprouveront toujours la plupart des hommes qui se sentent quelque valeur, d’entourer leur existence de bien-
être et même d’un certain éclat et cet autre besoin, plus vivace et plus impérieux encore, d’avoir de l’autorité sur 
leurs pareils. 

L’industrie, avec ses perfectionnements accumulés, avec le progrès toujours croissant de sa force productive, 
fournit, pour susciter la richesse, un moyen, qui était connu dans les temps anciens, et que, jusqu’à l’époque 
actuelle, on avait à peine soupçonné. 

La culture des sciences a mis l’homme en possession de découvertes qui ne font que se multiplier, et avec 
l’assistance desquelles nous tirons des entrailles et de la surface de la planète des quantités toujours croissantes 
de productions variées qui ne sont que des formes diverses de la richesse. 

Quand les Romains, les Grecs et les peuples qui les ont précédés se proposaient d’amasser des trésors pour 
subvenir au faste de leurs chefs ou de leurs aristocraties, le procédé le plus habituel c’était la violence envers 
leurs semblables, c’était la conquête et le pillage des nations voisines. Le nom de proconsul, titre des 
fonctionnaires chargés chez les Romains de gouverner les provinces, est resté le synonyme de despotisme et de 



rapine. Depuis que les modernes se sont fait un arsenal si bien pourvu d’inventions mécaniques, de procédés 
chimiques, de découvertes de toutes sortes, il n’est plus besoin de la guerre et de la conquête pour enrichir les 
hommes puissants et leur entourage, et pour donner de l’éclat à l’existence des dépositaires suprêmes du pouvoir 
et de leurs principaux représentants. Nous possédons, grâce à Dieu, d’autres procédés que cet expédient barbare 
contre lequel se révolte l’âme indignée. 

Tel est dans l’industrie l’accroissement de la puissance productive du travail humain aujourd’hui, à la faveur 
de l’action combinée de la science et du capital, ou, en d’autres termes, telle est la quantité d’objets de toute 
sorte qu’un homme peut produire par son labeur, en comparaison de ce qu’il en aurait fait dans le même laps de 
temps il y a vingt siècles, il y a dix siècles ou même un seul siècle, qu’on peut considérer comme au moment 
d’être résolu le problème de l’aisance pour tous et de l’opulence pour une minorité considérable, à la seule 
condition que chacun se fasse une loi, de la régularité dans le travail et de l’observation des règles d’une bonne 
économie privée et publique. 

Le besoin de domination ou le désir d’exercer de l’autorité, qu’il est impossible d’arracher du cœur de 
l’homme, et dont, dans le passé, on cherchait principalement la satisfaction dans la guerre, la paix offre-t-elle un 
moyen assuré de le contenter ? Oui, elle l’offre. Ce n’est pas, Messieurs, une utopie de le croire, car ici le génie 
de la paix rencontre un admirable auxiliaire dans la liberté politique qui excite aujourd’hui les transports 
unanimes des peuples façonnés par le christianisme. Chez ces peuples, les souverains eux-mêmes, éclairés par 
les enseignements de l’histoire passée et contemporaine, sur leurs propres intérêts, se plaisent présentement à 
rendre à ce principe un sincère et majestueux hommage. 

Les nations libres, telles qu’elles tendent visiblement à se constituer en Europe, en Amérique et dans les 
nombreuses contrées colonisées et peuplées par la race européenne, donnent aux hommes supérieurs et à 
quiconque a quelque éminence sur ses concitoyens, un moyen relativement facile d’arriver à la possession 
légitime de cette chose que les hommes distingués, et ceux qui croient l’être, recherchent avec tant d’ardeur et de 
persévérance, l’influence, le pouvoir. 

Dans les sociétés libres, monarchies constitutionnelles ou républiques, le talent, surtout lorsqu’il est joint à 
l’application au travail, sans laquelle il ne serait qu’une vaine apparence, et à la probité, qui est la quintessence 
de la vie publique et de la vie privée, le talent est un talisman avec lequel on est certain d’exercer de l’autorité 
sur ses concitoyens. Elles sont nombreuses chez les peuples libres les situations qui investissent l’homme des 
moyens de faire sentir son autorité et son influence. Les assemblées politiques, où un habile orateur voit tout un 
peuple et quelquefois l’Europe entière suspendue, pour ainsi dire, à ses lèvres, et où le simple citoyen balance, 
par sa capacité, le pouvoir des premiers dignitaires de l’État et la volonté du souverain lui-même ; les positions 
élevées du barreau et celles de l’industrie dans ses divers aspects ; les fonctions électives qui, indépendamment 
des grands corps de l’État, ouvrent aux plus dignes la porte des assemblées provinciales et municipales ; les 
grands emplois de la magistrature, les chaires de l’enseignement supérieur, tout cela offre à l’homme distingué 
une manière d’exercer de l’ascendant qui supporte certes la comparaison avec la puissance dont jouissait un 
roitelet de la Grèce primitive, ou le chef d’une légion romaine, ou le seigneur bardé de fer du Moyen-âge, et 
même le général en chef d’une armée, à quelque époque qu’on le voudra dans l’histoire. 

Lorsque les peuples de la civilisation occidentale — j’appelle ainsi celle qui est née du christianisme, et qui, 
actuellement, se propage si rapidement sur la terre — se seront faits aux usages et aux nécessités d’une 
constitution politique fondée sur la liberté, lorsque les mœurs se seront modelées en conséquence, il y aura chez 
chacun d’eux une large place faite à l’ambition et à l’amour du pouvoir, sans qu’il soit nécessaire de recourir à la 
guerre, aux mœurs militaires, et à la puissance dont celles-ci investissent les chefs des armées et leurs 
lieutenants. Or, il suffit de promener ses regards sur la surface de l’Europe pour reconnaître que la bienfaisante 
métamorphose dont je parle s’accomplit graduellement dans les mœurs et les usages. 

Les deux forces que je viens de recommander à votre attention, l’industrie, c’est-à-dire l’exploitation du 
globe pour en retirer la plus grande somme possible de richesse, et la liberté politique, c’est-à-dire le 
gouvernement des peuples civilisés par eux-mêmes, peuvent donc désormais remplacer avantageusement la 
guerre par la poursuite heureuse de deux biens que les hommes estiment fort et recherchent avec ardeur, à 
savoir : premièrement le pouvoir, secondement la richesse que, pour l’apprécier avec justesse, il faut considérer 
comme ce qu’elle est en effet, une forme particulière de la puissance. 

Vis-à-vis de la guerre ces deux forces ne doivent pas seulement être envisagées comme ayant cette faculté de 
substitution et comme le possédant avec avantage. Elles sont en outre par elles-mêmes les adversaires déclarés 
de la guerre. Entre les besoins et les instincts de l’industrie et les nécessités de la guerre l’opposition est absolue. 
L’industrie crée, la guerre détruit. La guerre enlève à l’agriculture et aux autres arts utiles leurs travailleurs, au 
commerce ses débouchés, à toutes les branches de la production les capitaux qui leur sont indispensables pour 
avoir de l’activité et de l’énergie. Chez un peuple intelligent et sensé, capable de réflexion et de sang froid, la 
liberté politique est une garantie contre la guerre par les formes mêmes suivant lesquelles les grandes 
déterminations se prennent sous ses auspices. Elle est une protection contre les coups de tête et les emportements 
des dépositaires du pouvoir, non seulement par l’influence qu’elle attribue aux assemblées formées des 
représentants de la nation, mais encore par le contrôle, je pourrais dire la dictature, qu’exerce dans ces 
circonstances solennelles l’opinion publique. Car, Messieurs, de nos jours, grâce à l’imprimerie, pour laquelle les 
amis de la paix ne sauraient avoir trop de reconnaissance, la publicité des discussions fait de chaque pays, 
quelque vaste qu’il soit, un forum où tous les cœurs vibrent ensemble, où les pensées de tous sont en rapport 



aussi intime qu’elles pouvaient l’être dans le petit espace qui entourait la tribune aux harangues, en présence des 
Démosthène et des Cicéron. 

Ainsi, l’on est fondé à soutenir que le génie de la guerre rencontre au sein des sociétés actuelles deux 
adversaires nouveaux d’une puissance toujours croissante, le génie de l’industrie et le génie de la liberté 
politique, qui en s’accordant semblent devoir réussir à le tenir le plus souvent enchaîné. 

Et pourtant ce serait s’abuser que de croire que les forces qui tendent à enchaîner la guerre peuvent être 
absolument mises hors de doute. C’est pénible à dire, mais on doit s’attendre à ce que de temps en temps elles 
reprennent l’ascendant. Penser le contraire ce serait confondre la perfectibilité humaine avec la perfection. 
L’homme et la société sont perfectibles, et l’histoire atteste qu’ils se perfectionnent de bien des manières. Mais 
l’homme et la société sont sujets à des défaillances. Les peuples les mieux doués ont leurs moments d’aberration 
pendant lesquels les bons instincts sont surmontés par les mauvais. Toujours le fort sera porté à abuser de sa 
force et à profiter des prétextes que celle-ci lui fournira. Toujours l’homme, peuple ou individu, sera accessible à 
l’envie, à la haine, à la vengeance, à l’irritation qui engendre la violence. De tous les êtres, l’homme est le plus 
personnel, et, s’il est vrai que de cette personnalité naissent le besoin et le culte de la liberté, la fécondité de 
l’initiative, il est également vrai qu’en vertu de la même cause l’homme soit sujet à s’exagérer sa dignité et, dans 
le débordement de son orgueil, il est enclin à revendiquer les droits qu’il imagine lui appartenir, par tous les 
moyens, y compris celui de la force brutale. Pas plus que les individus, les grandes personnalités collectives, 
telles que les nations, ne seront jamais à l’abri de ces entraînements terribles. 

Au spectacle des guerres qui ont dévasté, appauvri et dépeuplé le monde, on est amené à reconnaître cette 
triste vérité que l’orgueil est un des vices les plus déplorables de la nature humaine, la principale source du mal 
ici-bas. La tradition biblique explique par l’orgueil la déchéance de l’homme. Adam et Eve voulurent être égaux 
à Dieu, et c’est pour cela qu’ils prêtèrent l’oreille aux séductions du serpent tentateur et commirent leur énorme 
désobéissance devant l’arbre de la science du bien et du mal. C’est par orgueil que, dans les temps antérieurs au 
nôtre, les rois absolus ont entrepris la plupart de leurs guerres. Mais il n’est pas démontré que les démocraties, 
une fois souveraines, n’auront pas leurs flatteurs de même que les rois ont eu les leurs, et que ces conseillers de 
malheur dont le poète a dit que c’était le 

Présent le plus funeste 
Que puisse faire… la colère céleste  

ne caresseront pas et n’exciteront pas leur orgueil de manière à les pousser à la guerre, en leur faisant accroire 
que leur dignité et leur honneur l’exigent. Cela s’est rencontré déjà. Il y aura pourtant cette grande différence 
entre le nouvel état de choses et l’ancien, que le dernier mot appartiendra à des assemblées délibérantes 
astreintes à discuter sérieusement et conformément à des formes conservatrices, en présence de l’opinion 
publique attentive qui sera pour elles-mêmes un juge souverain. 

S’il plait aux nations libres de faire de leur liberté un mauvais usage, ou pour mieux dire d’abjurer leur liberté 
en subissant le joug de ces adulateurs qui, pour les assujettir, feront semblant de se mettre à leurs pieds, elles le 
pourront, mais elles auront à en supporter les conséquences. Et quand elles gémiront ensuite sous les fléaux que 
la guerre entraîne à sa suite, alors même qu’elle est heureuse, elles n’auront à accuser personne qu’elles-mêmes. 
Cette responsabilité, dont les hommes sages, qui vraisemblablement ne feront jamais défaut dans les sociétés 
libres tant que celles-ci ne seront pas devenues séniles et caduques, ne manqueront pas de faire apparaître la 
redoutable perspective aux regards des nations et des assemblées délibérantes, est, ce me semble, de nature à 
retenir les uns et les autres. 

Maintenant, je vous demanderai de concentrer votre attention sur l’Europe, dont nous sommes les enfants. 
Elle occupe sur le globe terrestre une place bien petite, mais elle a immensément fait pour l’avancement de la 
civilisation. Depuis trois siècles, elle est la ruche d’où sont sortis de nombreux essaims dont elle a lieu d’être 
fière et heureuse, qui ont peuplé de vastes régions éparses sur tout le reste de la planète, et abandonnées jusque-
là à des races incapables. L’Europe se distingue de la plupart des autres parties du monde par la densité de sa 
population, et plus encore par l’étendue de ses lumières, ainsi que par l’aptitude à pratiquer les devoirs de liberté, 
et, par un juste retour, à en recueillir les bienfaits. 

Les nations qui, en dehors de l’Europe, jouissent de la liberté politique, sont des émanations directes de 
l’Europe. Elles sont d’autant plus libres que le sang européen coule plus abondamment dans leurs veines. 
Pareillement pour toutes les branches de l’industrie, l’agriculture, les manufactures, les arts extractifs, ceux si 
importants du transport par terre et par eau, et l’art des échanges tant internationaux qu’intérieurs. Dans 
l’ensemble et même le détail de ces divers moyens de produire la richesse, c’est l’Europe ou ses rejetons qui ont 
incontestablement la palme. 

L’Europe considérée comme une unité, quoique aujourd’hui les rapports politiques qui existent entre les 
différents États ne permettent guère de dire qu’elle forme rien de pareil, l’Europe, dis-je, dans son ensemble, a 
possédé et exercé jusqu’à ce jour la prépondérance sur le reste de la planète. Il serait téméraire de prédire qu’elle 
demeurera la reine du monde. Il se forme présentement, de l’autre côté de l’océan Atlantique, en face de nous, 
une Confédération de plus en plus étroitement unie qui occupe un territoire immense, pouvant s’accroître encore, 
et admirablement disposé par la nature pour être le siège d’une nation de plusieurs centaines de millions d’âmes. 
En présence d’une création aussi considérable, l’Europe n’est aucunement assurée de conserver la suprématie sur 



le reste de la terre ; mais il dépend d’elle de rester investie d’une autorité à nulle autre inférieure, à la condition 
de faire le nécessaire. Elle continuera ou elle cessera d’être un des foyers les plus radieux de la civilisation et de 
jouir d’une très grande puissance, selon qu’elle répudiera les passions militaires ou qu’elle persistera à les 
échauffer dans son sein, selon qu’elle gardera ses institutions guerrières ou qu’elle les modifiera profondément, 
de manière à les réduire dans une très forte proportion et à les subordonner à ses institutions pacifiques. 

L’Europe a lieu, désormais, de se regarder et de se traiter elle-même comme une famille. Les philosophes le 
lui recommandent, ses poètes l’y exhortent dans leurs plus belles compositions. Ses hommes d’État, lorsqu’ils 
sont de sens rassis et lorsqu’ils repoussent les suggestions d’une popularité impudique, sont unanimes dans le 
même sens. Les hommes religieux de toutes les croyances, indistinctement et sans exception, les y encouragent, 
et notre ligue en est bien la preuve ; cette estrade même vous l’a montré à une séance précédente, et elle vous le 
prouve aujourd’hui encore, puisque vous y voyez, amicalement assis l’un près de l’autre, et animés d’une même 
pensée, des prêtres catholiques, des ministres protestants, des rabbins israélites. Les souverains les plus 
renommés ont dit que toute guerre européenne était une guerre civile. La grande, l’immense majorité de ses 
habitants est pour la paix. L’opinion publique ne manque pas une occasion de se manifester en faveur de la paix. 
Les nations ont des sentiments pacifiques fortement prononcés qu’elles se font un devoir et un honneur de 
proclamer bien haut. 

Et pourtant, encore une fois, l’Europe offre l’aspect du camp le plus vaste et le mieux armé qui ait jamais 
existé. Ce qui est surprenant, ce qui est monstrueux, c’est qu’elle s’est mise sur le pied de guerre, non contre des 
étrangers extra-européens, mais contre elle-même. 

Une contradiction aussi criante, aussi injustifiable, doit cesser. La civilisation européenne y succomberait, 
accablée sous le poids des charges qui anéantiraient le plus net de ses ressources. Au contact des institutions 
guerrières, les institutions libérales, qui sont de plus en plus en honneur parmi les peuples européens, seraient 
bien condamnées à périr. 

Mais comment mettre fin à un pareil état de choses ? Un premier groupe de moyens d’une efficacité 
remarquable serait de multiplier les modes, les occasions et les besoins de rapprochement entre les habitants des 
différentes contrées de l’Europe. 

À ce point de vue, il convient d’achever les chemins de fer et les autres communications à l’aide desquelles 
les habitants des différentes parties de l’Europe apprennent à se connaître. De même, il y a lieu de donner plus 
d’essor à l’enseignement des langues vivantes. 

Toute éducation distinguée devrait comprendre au moins le français, l’anglais et l’allemand, qui sont les trois 
langues par lesquelles, aujourd’hui, s’exerce le plus la pensée humaine, et, dans beaucoup de cas, l’italien et 
l’espagnol seraient indispensables. La différence des langages est une des barrières les plus insurmontables entre 
les hommes. Jusqu’ici, cette branche de l’instruction a été extrêmement négligée chez nous. 

Il y a lieu aussi de favoriser l’uniformité des poids et mesures, y compris les monnaies, et de faire de même 
pour divers règlements commerciaux, sur les brevets d’invention par exemple ; de même pour ceux de la 
télégraphie, qui restent différents, malgré les conventions passées jusqu’ici ; de même pour le méridien, à partir 
duquel on compte les longitudes ; faute d’accord sur ce point, les livres de géographie d’un pays sont 
inintelligibles chez ses voisins. À ces indications de mesures propres à faciliter le rapprochement des peuples 
européens, je pourrais en ajouter bien d’autres, mais vous le ferez aussi bien que moi. 

Il serait utile d’achever le triomphe du principe de la liberté de commerce, qui est si conforme à l’intérêt 
commun des peuples civilisés, et et à l’aide duquel chaque industrie doit constamment avoir, chez chaque nation, 
le maximum de puissance productive. Par le même moyen doit s’établir un prodigieux courant d’échanges de 
toutes sortes de productions. Cette concurrence universelle déterminera ainsi une solidarité des plus profitables à 
la paix. À ce sujet, mon illustre ami, Richard Cobden, dont l’Angleterre, en ce moment, regrette plus que jamais 
la perte, m’écrivait il y a dix ans ces paroles : « Si je désire voir établir la liberté du commerce entre la France et 
l’Angleterre, ce n’est pas, croyez-le bien, que je me préoccupe beaucoup d’étendre les débouchés de nos 
manufactures. En temps ordinaire, avec nos colonies toujours croissantes, et par le commerce général du monde, 
nous avons tout au moins le travail qui est nécessaire à nos ateliers. Une plus grande demande de nos produits 
pourrait, par la demande des bras qui s’ensuivrait, exciter parmi nos populations ouvrières des prétentions qui, à 
cause de l’insuffisance de leurs lumières, deviendraient, par leur exagération, des embarras intérieurs. Mon objet 
principal, pour ne pas dire unique, c’est d’établir entre votre pays et le mien une solidarité d’intérêts que je crois 
nécessaire à la paix du monde. » 

Les améliorations que je viens d’indiquer sont faciles ; il suffirait aux pouvoirs publics de le vouloir avec 
quelque fermeté pour que ce fussent bientôt des faits accomplis. Mais ce qu’il importerait davantage pour 
l’affermissement et la consolidation de la paix de l’Europe, et ce qui ne sera pas aussi aisé, c’est le 
rapprochement politique des différents États dont l’Europe se compose. 

Des documents célèbres ont récemment préconisé le système des grandes agglomérations, de préférence à 
l’isolement absolu des États, qui est le régime d’aujourd’hui. À plusieurs points de vue, ce système est conforme 
aux tendances les plus avancées de la civilisation moderne ; la rapidité des moyens de communication, en 
amoindrissant ou en supprimant les distances, permettrait de réunir sous la même loi et les mêmes chefs des 
espaces beaucoup plus grands. On met moins de temps aujourd’hui pour aller de Madrid ou de Lisbonne à 
Berlin, ou même à Moscou et à Saint-Pétersbourg, qu’il n’en fallait du temps de Périclès ou d’Épaminondas pour 
traverser de part en part la Grèce avec les misérables moyens que l’on possédait, et je ne parle pas du télégraphe, 



qu’on ne prévoyait pas alors, et qui donne aux modernes des facilités merveilleuses. 
Mais si l’Europe devait se réduire à un petit nombre de grandes agglomérations, il faudrait, pour en venir là, 

une guerre épouvantable ; ce serait une étrange préparation à la paix. Le système des grandes agglomérations, si 
on l’entend d’une manière absolue, a les caractères les plus fâcheux de l’injustice et de l’oppression. Il existe en 
Europe plusieurs peuples qui, petits par le territoire ou par la population, bornés même dans certains cas à une 
seule ville, sont très respectables par leur génie particulier, par leur activité féconde et par leurs vertus. Pour eux, 
la nationalité est un bien des plus précieux, dont on ne saurait les dépouiller sans iniquité, sans commettre une de 
ces violations du droit qui troublent la conscience des particuliers et qui font reculer la morale privée non moins 
que la morale publique. 

Faisons des vœux pour la conservation de ces nationalités, exiguës par le territoire ou la population, mais 
grandes par les services déjà rendus et par ceux qu’on a lieu d’en attendre encore. Au nom de la liberté de l’esprit 
humain, dans l’intérêt de ce que la civilisation a de plus sacré, demandons-en le maintien. Rappelons-nous que, 
sous le despotisme de Richelieu et de Louis XIV, la Hollande, par exemple, fut le refuge de plus d’un philosophe 
proscrit ou menacé, et que les puritains maltraités ou poursuivis en Angleterre y trouvèrent un asile où ils 
préparèrent leur entreprise sur le Nouveau-Monde, qui a eu tant de conséquences. N’oublions pas que les 
imprimeries de Leyde, d’Amsterdam, de Kehl, de Genève, ont servi à la publication d’ouvrages importants qui, 
en France, sous l’œil de la police, et avec la législation draconienne qui existaient contre la libre expression de la 
pensée, n’auraient jamais pu voir le jour. 

L’Amérique du Nord offre à l’Europe l’exemple à suivre pour concilier la formation d’une grande 
agglomération d’hommes et de territoires avec le respect de la souveraineté individuelle de chacun des États. Le 
modèle est saisissant par le nombre des États confédérés et par la diversité extrême qu’on remarque dans 
l’étendue et les ressources, qui sont propres à chacun d’eux, en population et en richesse. 

À côté de l’État de New York, qui a une superficie de 13 millions d’hectares, c’est-à-dire plus de vingt fois la 
moyenne d’un département français, on observe celui dit de l’île de Rhodes (Rhode Island), qui en fait moins de 
300 000, c’est-à-dire qui est inférieur à la moitié d’un département moyen . Sur le flanc de l’État de 2

Pennsylvanie, qui est à peu près l’égal de celui de New York, on rencontre l’État de Delaware, qui a 550 000 
hectares, moins d’un département, et qui ne compte guère que la population d’un de nos arrondissements. La 
Californie est à un quart près aussi spacieuse que la France, et le Texas nous surpasse de 7 millions d’hectares. 

Et pourtant New York, dont la capitale seule fait sept fois la population du Rhode-Island, n’a pas l’idée de 
conquérir celui-ci. La Pennsylvanie n’a jamais songé à s’annexer son petit voisin le Delaware. L’Ohio, l’Indiana 
et l’Illinois, États limitrophes qui ont des frontières aussi peu conformes que possible à la théorie des frontières 
naturelles, puisque ce sont des lignes mathématiquement droites, tracées selon les cercles de longitude et de 
latitude, n’ont jamais manifesté le dessein de les redresser. L’Alabama, le Mississippi et la Louisiane, l’Iowa, le 
Missouri et l’Arkansas, qui sont dans le même cas de limites contre nature, ne s’en préoccupent pas davantage. 

Les États qui se sont associés pour former les États-Unis étaient distincts les uns des autres avant de lever 
l’étendard de l’indépendance, et ils restèrent presque autant séparés une fois l’indépendance conquise. Il existait 
entre eux des contrastes et des rivalités qu’il eût été facile à des ambitieux d’envenimer. Mais à la voix de grands 
patriotes tels que les Washington, les Franklin, les Jefferson, les Adams et d’autres, après être restés quelques 
années dans une situation de malaise les uns vis-à-vis des autres, ils eurent l’heureuse inspiration de se constituer 
de manière à garantir de collisions redoutables la souveraineté de chacun, en créant une souveraineté collective, 
qui parmi ses attributions exclusives, compte le droit de déclarer et de faire la guerre. 

La coexistence de ces deux souverainetés, admirablement organisée par la Convention d’hommes supérieurs 
et d’excellents citoyens qui se réunit en 1787, et qui a tracé la Constitution actuelle des États-Unis, cette 
coexistence a été leur palladium. Elle a rendu pendant soixante-dix années la guerre impossible entre eux, dans 
leurs relations mutuelles ; elle a dompté l’esprit de conquête. Elle eût fondé chez eux la paix perpétuelle sans un 
élément qui préexistait et qui devait, chez un peuple constitué sur le principe de la liberté, déterminer un jour une 
grande crise, l’esclavage. Mais de 1789 à 1861, la Constitution des États-Unis a procuré à ces peuples le bienfait 
d’une paix profonde. Ils ont pu se passer d’institutions militaires. Ils ont pu se contenter d’une armée qui, dans 
l’état actuel de l’Europe, ne serait pas regardée comme une garnison suffisante pour une seule de nos places 
fortes de premier ordre, car elle n’était que de 6 000 hommes. 

Les sommes énormes que les peuples de l’Europe employaient à entretenir des armées, les Américains du 
Nord ont pu les consacrer à des améliorations pacifiques dans les genres les plus divers et au développement de 
leur prospérité. Tandis qu’en Europe le génie humain et le talent des hommes d’État et des citoyens les plus 
distingués servaient très souvent et de préférence à des manœuvres de rivalité et d’hostilité des États les uns 
contre les autres, en Amérique ils étaient consacrés à gouverner libéralement le pays, à éclairer les habitants, à 
exploiter à leur profit un continent jusqu’alors resté vierge. En 1789, quand la Constitution actuelle des États-
Unis fut mise en vigueur, la population du pays était moins du sixième de celle de la France. La richesse n’était 
pas le vingtième de la nôtre. En 1861, quand éclata la guerre de la sécession, la population des États-Unis était à 
6 millions près celle de l’Empire français ; leur richesse collective n’était pas au-dessous de celle de la France, si 
elle n’y était supérieure. En 1789, la ville de New York avait 25 000 habitants ; aujourd’hui, avec ses annexes, 

 La moyenne des départements est de 610 000 hectares.2



elle va à 1 million et demi. Hors de la France et de l’Angleterre, il n’y a pas une ville semblable dans toute 
l’étendue de la civilisation occidentale. 

Cette république de quarante États souverains se déploie maintenant sur une surface de 8 millions et demi de 
kilomètres carrés ou 850 millions d’hectares ; c’est à peu près celle de toute l’Europe jusqu’à l’Oural, et au-delà 
de deux fois l’Europe occidentale, comprenant la France, l’Angleterre, l’Espagne et le Portugal, la Suisse, 
l’Italie, l’Autriche, la Prusse, les autres États germaniques, la Hollande, la Belgique et les régions habitées des 
États scandinaves. Avant la fin du siècle, il faut s’attendre à voir ce territoire gigantesque peuplé et animé de plus 
de 100 millions d’âmes, et si les choses continuent du même pas, quand on aurait atteint le milieu du vingtième 
siècle, c’est-à-dire dans quatre-vingts ans d’ici, intervalle de temps médiocre dans la vie des nations, la 
population des États-Unis surpasserait celle de l’Europe. Voilà ce qu’il est donné à la paix de produire lorsqu’elle 
s’appuie sur ces deux fondements solides : la liberté politique et l’industrie. 

Jusqu’à quel point l’Europe pourra-t-elle s’approprier une organisation qui ressemble à celle des États-Unis ? 
Jusqu’à quel degré serait-il possible d’organiser, parmi les peuples de ce côté-ci de l’océan Atlantique, quelque 
chose d’analogue à ce que les Anglo-Saxons ont établi sur le rivage occidental de ce magnifique bassin ? Je ne 
prendrai pas sur moi de répondre à une telle question ; le tenter serait bien au-delà de mes forces. Il me sera 
permis cependant de vous dire ce qui est chez moi une conviction profonde, qu’à moins d’une organisation qui 
offre des traits empruntés à celle des États-Unis, sans cependant aller aussi loin dans la voie de l’unification, 
notre Europe, fondatrice de la civilisation moderne, s’en verra enlever la palme et subira une humiliante et 
funeste déchéance. Dévastée par l’égoïsme et l’orgueil des différents membres qui la composent, épuisée par ses 
efforts contre elle-même, elle sera, dans l’espace d’un très petit nombre de générations, réduite à bien peu de 
chose en comparaison de l’Union américaine du Nord. 

La condition du progrès et du salut, ne serait-ce donc pas d’avoir un congrès européen permanent, comme 
celui qui siège à Washington, électif pareillement, et délibérant de même en public ? Ce serait, je le reconnais, 
bien difficile à établir. Des préjugés et des intérêts s’y opposent ; mais nous sommes en un temps où les choses 
difficiles se font quand l’aiguillon de la nécessite y excite les hommes, parce que l’initiative humaine a acquis 
une puissance qu’il n’avait jamais eue. 

Puisse l’Europe se recueillir et se résoudre à écarter, par l’essor et la consécration positive qu’au moyen 
d’institutions appropriées elle donnerait au sentiment de concorde et d’union, par les sacrifices d’amour-propre 
et de pouvoir qu’y feraient les souverains comme les peuples, une chute qui autrement serait inévitable ! 

C’est surtout à l’Europe occidentale que je songe en ce moment. Le vaste empire situé à l’orient de l’Europe, 
et s’étendant de là, à travers travers toute l’Asie septentrionale, jusqu’au détroit de Behring, où il est en vue du 
continent américain, l’empire russe, pour l’appeler par son nom, semble destiné à former indéfiniment une unité 
par lui-même, Mais l’Europe occidentale, si elle ne répudie ses divisions et ses jalousies semblables à celles dont 
les républiques de la Grèce antique s’obstinèrent à donner le spectacle, ne pourra éviter le même sort que celles-
ci. Les mêmes causes amèneront les mêmes effets. 

Quand on demande à un homme des États-Unis de quelle nation il est, la réponse est 
invariablement : Je suis Américain ! En Europe, nous avons à faire un progrès du même genre. Nous resterons 
les uns Français, les autres Anglais, ceux-ci Prussiens, Allemands, Autrichiens, Hollandais, Italiens, Scandinaves, 
Espagnols, Portugais, Belges, Suisses, Anséates, etc., etc. ; mais nous nous déclarerons, avec le même 
empressement et la même cordialité, Européens. Nous manifesterons le sentiment que Cicéron exprimait avec 
plus d’étendue encore, quand il disait qu’il avait deux patries : Rome et l’univers. Nous ne désapprendrons pas 
pour cela à aimer la France, nous n’en serons pas moins ses enfants dévoués. Notre association avec le reste de 
l’Europe serait une autre façon d’aimer notre pays, et, à tout prendre, la plus conforme aux besoins de sa 
grandeur, de son influence et de sa prospérité. 

MICHEL CHEVALIER. 


