
LE SOCIALISME C’EST LA BARBARIE.  

EXAMEN DES QUESTIONS SOCIALES QU’A SOULEVÉES LA 

RÉVOLUTION DU 24 FÉVRIER 1848  

Par A. E. CHERBULIEZ,  

Ancien professeur d’économie politique et de droit public.  

PARIS GUILLAUMIN, LIBRAIRE, 14, RUE DE RICHELIEU,  

JOËL CHERBULIEZ, LIBRAIRE, PLACE DE L’ORATOIRE, 6 et 

chez tous les libraires.  

1848  

 

 

 

PREFACE.  

Cet écrit n’est point un pamphlet politique. L’auteur, citoyen de la 

plus ancienne des républiques, n’avait pas à faire une profession de foi 

républicaine ; et il devait, comme étranger, s’interdire toute critique des 

actes du gouvernement sous la protection duquel il est appelé à vivre. 

Mais il a cru pouvoir exposer et motiver publiquement, avec une entière 

franchise, le jugement qu’il porte sur certaines idées dont l’influence 

désastreuse s’étend fort au-delà des limites de la France, et dont 

l’application à ce pays soulève des questions d’un intérêt européen.  

La révolution qui a renversé le trône de Juillet semble s’être 

accomplie trop facilement et avoir été trop tôt finie, trop tôt suivie du 

rétablissement de l’ordre, pour qu’on puisse lui attribuer cette crise 

financière qui est venue en compliquer le développement et dont le 

contrecoup se fait sentir d’un bout de l’Europe à l’autre. La cause 

principale, sinon unique, de ce fléau qui ébranle tant de fortunes et brise 

tant d’existences, doit donc être cherchée dans les déclarations de 

principes qui ont suivi de près la révolution du 24 février, et qui en 

constituent, sans contredit, l’acte le plus grave et le trait le plus 

caractéristique. Apprécier, sous le point de vue économique, les 

principes si hautement proclamés, tel est le but de cet écrit. L’intention 

qui l’a dicté ne saurait être suspecte. Les déclarations du gouvernement 



provisoire n’ayant été que l’écho d’une opinion qui préexistait et qui 

avait le pouvoir de s’imposer à lui, on peut fort bien attaquer cette 

opinion sans jeter aucun blâme sur des mesures qu’elle a 

irrésistiblement provoquées ; et quels motifs, autres qu’une conviction 

raisonnée et consciencieuse, pourrait-on avoir pour se mettre en lutte 

avec la grande voix populaire ?  

 

 

 

LE SOCIALISME C’EST LA BARBARIE.  

 

I. La barbarie.  

Tous les peuples, en progressant de l’état sauvage à l’état de 

civilisation, traversent un stage plus ou moins prolongé de barbarie, 

dont les caractères distinctifs sont en général ceux-ci :  

1° La propriété est si imparfaitement garantie par les lois, que nul ne 

songe à s’enrichir par le travail, et que la circulation et la mise en valeur 

des capitaux productifs ne peuvent avoir lieu que d’une manière très 

incomplète. — On travaille pour subsister. — On ne s’enrichit que par 

le pillage.  

2° Le travail mécanique et les exercices qui développent les facultés 

physiques de l’homme sont estimés à l’égal, si ce n’est au-dessus du 

travail de l’intelligence. Les héros et les demi-dieux sont des soldats, 

des athlètes, des chasseurs ; les poètes et les lettrés n’occupent qu’un 

rang secondaire ; ils sont les prolétaires de la barbarie.  

3° Le gouvernement, quelle qu’en soit la forme, est tellement faible, 

que les membres de la société éprouvent le besoin de s’associer entre 

eux pour la protection et la défense de leurs droits et de leurs intérêts 

individuels. Les États barbares sont, à vrai dire, des agrégations de 

sociétés particulières qui, si elles maintiennent le lien social et une 

espèce d’ordre, en dépit de l’insuffisance du gouvernement, contribuent 

en même temps à prolonger cette insuffisance et à la rendre incurable.  

Ces trois caractères essentiels de la barbarie expliquent tous les 

autres. C’est parce que les sociétés barbares ne savent ni garantir la 



propriété, ni apprécier les œuvres de l’intelligence, ni organiser le 

pouvoir social, qu’elles sont à la fois pauvres et corrompues, ignorantes 

et infatuées d’elles-mêmes, despotiques et anarchiques.  

S’il arrive qu’une société civilisée reçoive une impulsion rétrograde 

qui la fasse reculer vers le point d’où elle était partie, elle devra 

nécessairement passer par les différents stages qu’elle a parcourus en 

avançant et retomber tôt ou tard dans celui que je viens de caractériser. 

La barbarie du recul pourra, sans doute, se produire sous d’autres 

formes que celle du progrès, comme la décrépitude chez l’être humain 

assume d’autres formes que l’enfance ; mais les caractères essentiels 

seront les mêmes, et les effets ne pourront différer qu’extérieurement.  

 

II. Le progrès.  

Il y a dans l’homme deux mobiles qui sont inhérents à sa nature et 

qui, par cette raison, agissent constamment, chez tous les peuples et à 

tous les stages de la civilisation ; c’est le besoin de liberté et le besoin 

de s’élever dans l’opinion des autres et dans la sienne propre. Si ces 

deux mobiles ne suffisent pas pour expliquer toutes nos actions, ils sont, 

du moins, ceux qui en expliquent le plus grand nombre ; ils sont les plus 

forts, les seuls universels, les seuls sur lesquels on puisse avec certitude 

compter d’avance, les seuls capables de pousser une société entière 

dans la voie du progrès.  

Quand ces besoins de l’âme humaine sont satisfaits, l’homme se livre 

à une existence passive ; rarement ses désirs l’emportent au-delà de 

cette limite. C’est pourquoi il est si difficile d’introduire la civilisation 

chez les sauvages, de leur en donner le goût, de les y amener par la 

persuasion.  

Jouissant de la plus grande liberté dont il ait l’idée, et ne connaissant 

ou n’appréciant aucune supériorité qui élève au-dessus de lui un ou 

plusieurs de ses semblables, le sauvage n’imagine point un état social 

qui réponde mieux à ses instincts naturels que celui dans lequel il végète 

; il ne comprend aucun des avantages dont se vantent les hommes 

policés ; leur liberté ne lui fait point envie ; leur prétendue supériorité 

ne l’humilie point.  



Jusqu’à ce que l’homme primitif ait fondé une propriété régulière, 

jusqu’à ce qu’il ait créé un peu de richesse, rien ne le sollicite à changer 

de situation.  

C’est la richesse qui, en augmentant à l’infini les avantages de la 

liberté et en créant les inégalités sociales, développe nos mobiles 

instinctifs et leur donne l’essor. C’est la richesse qui enfante le travail 

et fait braver à l’homme policé plus de fatigues et de périls que le 

sauvage n’en affronte jamais.  

Qu’est-ce, en effet, que la richesse pour celui qui la possède ? C’est 

d’abord la liberté, car c’est le pouvoir de faire ce qu’il veut et de se 

procurer le bien-être, les jouissances qu’il désire, sans rencontrer 

d’obstacles dans la volonté d’autrui ; c’est ensuite une supériorité 

patente sur ceux qui ne possèdent pas autant que lui, supériorité moins 

contestable et moins contestée que toute autre, surtout dans le stage le 

plus avancé de la civilisation. Le besoin de liberté et d’égalité lutte par 

le travail et l’abstinence pour obtenir la fortune et l’élévation ; voilà 

toute l’histoire du progrès dans chaque société humaine. La civilisation 

ne détruit point les instincts, les mobiles naturels de l’homme ; au 

contraire, elle les rend mille fois plus actifs et plus énergiques ; mais 

elle les discipline, les assouplit, les soumet au joug de la loi, les oblige 

à se manifester par le travail productif et à converger ainsi vers le 

développement général de la société.  

Toutefois, ceci n’a lieu qu’à une condition, c’est que la propriété sera 

efficacement et complètement garantie ; c’est, en d’autres termes, que 

les efforts du travailleur pourront être récompensés par une somme 

certaine et proportionnelle de liberté et d’élévation. Plus les avantages 

de la fortune seront réels, les inégalités sociales saillantes et les droits 

individuels strictement garantis, plus seront rapides et sensibles les 

progrès de la société. Une fois accompli ce premier pas, si difficile, qui 

doit tirer l’homme de la sauvagerie, tout le reste dépend de 

la constitution et de la garantie de la propriété, et le chemin que les 

divers peuples ont fait vers la civilisation se mesure exactement sur le 

degré de sécurité qu’ils ont garanti aux producteurs et aux possesseurs 

de la richesse sociale.  

Si certaines nations sont demeurées barbares, si d’autres ne sont 

arrivées qu’à une civilisation incomplète, examinez leurs lois, étudiez 



le mécanisme de leurs institutions, et vous verrez bientôt que le travail 

productif, l’accumulation du capital, l’essor des facultés intellectuelles 

et morales y sont paralysés ou ralentis par le défaut de sécurité ; en 

d’autres termes, que l’action régulière des mobiles naturels de l’activité 

humaine y est plus ou moins neutralisée par l’action irrégulière de 

quelques volonté puissante, qui dispose arbitrairement des produits du 

travail et de la condition, peut-être de la vie des producteurs.  

 

III. La civilisation.  

Quand le besoin de liberté et d’égalité se développe au milieu d’une 

société bien organisée, où la richesse brille aux yeux de tous les 

travailleurs comme le bien le plus désirable et le plus élevé auquel ils 

puissent atteindre, mais aussi comme un bien qu’on ne leur disputera 

pas et dont ils disposeront à leur gré, quand l’homme place ainsi le but 

de ses efforts dans l’ordre même de la société, quand il poursuit la 

satisfaction de ses tendances naturelles par des moyens conciliables 

avec la garantie la plus complète de la propriété, l’action puissante de 

ces mobiles indestructibles fait marcher l’humanité à grands pas dans 

la carrière de son perfectionnement.  

Les agents de la production matérielle, stimulés par le besoin d’une 

liberté qu’ils ne peuvent trouver que dans la fortune, inventent et 

propagent mille moyens nouveaux d’embellir l’existence ; tandis que 

les producteurs intellectuels, excités surtout par le besoin de supériorité, 

se livrent à de nobles et difficiles travaux, dont l’humanité accueille 

avec gratitude les bienfaisants résultats.  

Il y a plus. Le besoin de liberté devient la cause de ces efforts de 

pensée par lesquels l’homme, se repliant sur lui-même, étudie sa propre 

nature et parvient à la gouverner ; car il est libre aussi celui dont la 

volonté, éclairée par la raison, domine les instincts aveugles, celui qui 

se trace dans la vie une route écartée de celle que suit la foule, celui qui 

aspire à un bonheur sur lequel les choses extérieures n’auront aucune 

prise. Ce fut l’amour de la liberté qui inspira Zénon, Épictète et ce 

philosophe en haillons dont le conquérant de l’Inde a pu dire : « Si je 

n’étais Alexandre, je voudrais être Diogène. »  

De même, le besoin d’égalité, placé en présence des inégalités de 

l’ordre social, a produit chez quelques esprits d’élite ce mépris 



philosophique des avantages extérieurs et matériels et cette haute 

appréciation de la grandeur morale de l’homme, qui ont fourni tant de 

belles pages à l’histoire de l’espèce humaine.  

Les merveilles de l’industrie, les jouissances raffinées du luxe, les 

chefs-d’œuvre de l’art, les trésors de la science, les actes héroïques, les 

dévouements sublimes, tout ce que la vie sociale nous offre de grand et 

de beau est le produit de cette lutte des tendances instinctives de 

l’homme avec les obstacles que leur oppose l’ordre social ; tout cela 

s’explique par cette pression de l’intelligence et de l’âme humaine sous 

le joug conventionnel d’un organisme fondé sur la propriété. Les 

tendances naturelles, surexcitées par les difficultés même que l’homme 

social éprouve à les satisfaire, deviennent le moteur puissant par lequel 

s’accomplit le développement progressif des sociétés, la marche de la 

civilisation. Que ce moteur cesse d’agir et le mouvement s’arrêtera 

aussitôt. Supprimez l’inégalité des conditions, et la société, frappée 

d’une soudaine léthargie, consommera dans l’inaction les produits de 

son activité antérieure, et la civilisation, ce brillant résultat du travail 

humain combiné avec l’accumulation des richesses, ne tardera guère à 

disparaître, comme s’éteint une flamme autour de laquelle l’air ne se 

renouvelle pas.  

 

IV. Le problème social. 

Si le gouvernement déchu avait fait la moitié seulement de ce qu’il 

pouvait faire pour donner de nouveaux aliments aux forces productives 

de la France et pour ouvrir à l’esprit d’entreprise de vastes horizons, le 

problème social aurait bien été posé en théorie, mais il ne serait point 

devenu ce qu’il est aujourd’hui, une question gouvernementale et toute 

pratique.  

Le mal qui fait surgir ce problème, c’est une surabondance de vie qui 

ne trouve pas à s’appliquer. Les facultés actives, surexcitées dans les 

grands foyers d’industrie par l’aspect même de la civilisation qui est 

leur ouvrage, se consument en vains efforts pour atteindre un but que 

leur déploiement exagéré et la concurrence acharnée qu’elles se font 

mutuellement tendent à leur rendre de plus en plus inaccessible. Quand, 

par l’effet de l’abaissement des salaires et de la concentration des 

capitaux, ces deux résultats corrélatifs et inévitables de la pléthore dont 



je parle, il devient évident que les dix-neuf vingtièmes des salariés 

n’arriveront jamais à l’indépendance et à la position sociale que procure 

l’exploitation d’un capital, les travailleurs perdent courage, s’irritent 

contre la société qui leur fait une position si désespérée, et se demandent 

si leur condition n’est pas le résultat de quelque vice d’organisation 

sociale, qu’une réforme législative ou une révolution pourrait corriger. 

Alors, le problème social se pose de lui-même, et il ne manque pas 

d’écrivains et d’orateurs pour formuler disertement et chaleureusement 

les griefs qu’articule encore vaguement la population souffrante.  

Les sociétés antiques se tiraient d’embarras analogues par 

l’essaimage, en favorisant, comme les Grecs, ou en organisant elles-

mêmes, comme les Romains, de nombreuses émigrations que la 

position géographique de ces États et beaucoup de circonstances 

propres à cette période reculée de l’histoire rendaient infiniment plus 

faciles qu’elles ne le seraient aujourd’hui,  

Dans les temps modernes, le système colonial, quoique fondé sur de 

tout autres principes que celui des anciens, a servi au même usage, 

moins par l’émigration qu’il occasionnait, que par l’extension qu’il 

procurait au marché des produits nationaux et par les carrières qu’il 

ouvrait aux esprits les plus ardents et les plus actifs de la mère-patrie.  

La situation géographique seule, indépendamment de toutes 

possessions coloniales, assure, sous ce point de vue, à certains États, 

tels que l’Angleterre et les États-Unis, des avantages que rien ne saurait 

complètement remplacer là où ils n’existent pas.  

Toutefois, il s’en faut bien que la France ait épuisé les ressources que 

lui offre son vaste et fertile territoire ; à peine les a-t-elle entamées.  

A-t-on fait quelques tentatives pour diriger vers la culture, encore si 

incomplète, de ce territoire une partie des capitaux qui affluent et se 

font concurrence dans toutes les entreprises industrielles ? A-t-on 

apporté la moindre modification essentielle au tarif des douanes, à cet 

absurde système de protection qui pèse comme un cauchemar sur le 

commerce et sur les industries vraiment nationales de la France ? A-t-

on pourvu le pays des voies de communication que les intérêts de son 

développement économique réclamaient impérieusement ?  

A-t-on supprimé tous les monopoles que ne justifie aucune raison 

d’État, aucun motif d’utilité publique ?  



Non, le problème social pouvait encore recevoir, en France, la seule 

solution pratique dont il soit susceptible, celle qui résulte d’une 

nouvelle expansion donnée aux forces productives, d’un horizon plus 

vaste ouvert à la poursuite des intérêts matériels, de nouvelles issues 

offertes à l’ambition légitime des travailleurs, de nouveaux dégorgeoirs, 

enfin, pratiqués dans le corps social pour le soulager de sa pléthore, en 

redonnant l’espace et le mouvement à toutes les facultés actives qu’il 

renferme dans son sein, et dont la concurrence intestine le consume 

plutôt qu’elle ne le fait vivre.  

 

 

V. Le socialisme.  

Tant que le problème social demeure une simple question de 

philanthropie et d’humanité, le danger n’est pas grand, à moins que la 

misère des travailleurs n’atteigne ces proportions gigantesques, dont 

l’Irlande fournit un exemple, et qui défient tous les efforts de la charité 

publique et particulière.  

En France, la somme des souffrances produites par l’abaissement des 

salaires et par les chômages accidentels, même pendant les années de 

disette, n’excède jamais la somme des sacrifices auxquels la charité se 

porte volontairement. La charité privée surtout est une vertu 

progressive, qui va s’éclairant et se développant chaque jour par 

l’expérience, et les travailleurs qui souffrent sans leur faute sont l’objet 

de toute sa sollicitude, car le christianisme lui avait appris à voir en eux 

des frères longtemps avant que le mot fraternité fût écrit dans aucune 

loi.  

Mais le socialisme est survenu, faisant de la question d’humanité une 

question de justice et de droit naturel, que ni l’économie politique ni la 

charité ne sont plus aptes à résoudre. Si c’est une injustice, une violation 

du droit naturel, par conséquent une chose immorale, qu’une partie de 

ceux qui concourent par leur travail à la production de la richesse soient 

condamnés à certaines privations ou réduits même au strict nécessaire, 

il ne s’agit plus de les assister, ni de leur offrir la perspective prochaine 

d’une production plus active qui élèvera le prix du travail. C’est à titre 

de restitution, immédiatement et sans aucun retard, qu’il faut livrer aux 

salariés la portion de richesse à laquelle ils ont droit.  



Quelle sera cette portion ? Ici, les socialistes ne sont pas d’accord 

entre eux ; les uns voulant une communauté complète qui ferait justice 

à la fois de toutes les inégalités sociales ; les autres se bornant à faire 

intervenir la loi, plus ou moins directement, dans les rapports de 

l’ouvrier avec l’entrepreneur d’industrie auquel il vend son travail.  

Cette différence est plus apparente que réelle, car, en poussant 

jusqu’à ses extrêmes conséquences le principe des derniers, on 

arriverait tôt ou tard à l’égalité absolue que proposent les premiers. Le 

langage que tiennent les uns et les autres à la classe ouvrière implique 

la possibilité d’une réforme sociale et revient à ceci :  

« Vous espérez en vain améliorer votre condition par le travail. La 

constitution actuelle de la propriété vous condamne à subir la loi de 

ceux qui vous exploitent et à souffrir de leurs pertes sans partager leurs 

bénéfices ; elle vous a exclus pour toujours de la jouissance des 

avantages sociaux que procure la possession d’un capital ; vos labeurs 

et vos fatigues n’y feront rien ; la sentence est irrévocable. Mais cette 

sentence est un crime de la société envers vous, une spoliation à laquelle 

vous ne devez plus vous soumettre. C’est votre condition elle-même 

qu’il faut changer, en vous rattachant au capital par le lien de 

l’association, et en pourvoyant à ce que vos salaires ne dépendent plus 

des chances variables de la demande et de l’offre du travail. Voilà ce 

que nous ferons pour vous, si vous nous aidez à organiser la société 

comme nous l’entendons. »  

N’est-ce pas là ce que vous promettent, sous diverses formes, tous les 

socialistes ? Eh bien, la destruction de la propriété, le nivellement 

absolu des conditions, en un mot, la barbarie est renfermée en germes 

dans ces promesses.  

 

VI. Le droit au travail.  

Il y a travail et travail. On peut détruire en travaillant aussi bien que 

produire. On peut travailler pour rien, ou pour un salaire plus ou moins 

élevé. Que faut-il donc entendre par le droit au travail ?  

Comme il est évident que ceux qui ont demandé et ceux qui ont 

consacré un tel droit voulaient à la fois le bien de la classe ouvrière et 

celui de la société en général, on doit supposer que leur intention a été 



de fournir à tout ouvrier un travail qui lui assurât au moins l’existence 

et qui profitât en même temps à la société, c’est-à-dire un travail salarié 

et productif. Or, tout travail productif suppose un capital mis à la 

disposition du travailleur. Il faut à celui-ci le plus souvent des matières 

premières, dans tous les cas, certains instruments de travail ; et si le 

travail est salarié, il faut aussi que le salaire soit disponible d’avance.  

La quantité de travail qui peut être accomplie dans une société à un 

moment quelconque dépend donc avant tout de la quantité de capital 

dont cette société dispose.  

Cela étant, il me paraît impossible qu’on échappe à cette alternative : 

ou la somme des capitaux disponibles de la société suffit pour fournir 

du travail à tous les ouvriers qui en demandent, ou elle n’y suffit pas. 

Dans le premier cas, l’intérêt de ceux qui disposent du capital étant de 

le faire valoir aussi productivement que possible, aucun ouvrier n’aura 

besoin de recourir à l’État pour obtenir du travail et un salaire. Dans le 

second cas, ni l’État, ni aucune puissance au monde ne saurait fournir 

du travail aux ouvriers qui en manquent, si ce n’est en l’ôtant à ceux qui 

en ont.  

L’État ne crée pas des capitaux ; il ne peut que disposer de ceux qui 

existent déjà et qui forment le fonds productif de la société. Mais il ne 

saurait s’attribuer la disposition d’une partie quelconque de ce fonds 

productif sans l’ôter à quelqu’un, sans priver les contribuables d’une 

partie des moyens qu’ils avaient d’employer du travail et de le salarier.  

Si donc l’État fournit du travail à des ouvriers que l’industrie, livrée 

à elle-même, n’aurait pas employés, ce ne pourra être qu’en prélevant 

sur le fonds social une certaine quantité de capital qui était mise en 

œuvre par d’autres ouvriers, et en privant par conséquent ceux-ci du 

travail qui les faisait vivre. Alors, ces derniers voudront obtenir à leur 

tour ce que la loi promet à tous, et l’État, obligé de souscrire à ces 

exigences croissantes, sera conduit successivement à s’attribuer la 

disposition de tous les capitaux disponibles de la société.  

Ce résultat vous apparaît aujourd’hui comme une énormité 

impossible ; et cependant il découle fatalement de votre principe du 

droit au travail, parce que ce principe est lui-même la plus grande des 

énormités, parce qu’il est aussi impossible et aussi déraisonnable de 

garantir le droit au travail, qu’il le serait de promettre que les sources 



ne tariront jamais, ou que les récoltes de la terre seront toujours 

suffisantes.  

 

VII. Première conséquence du droit au travail. La propriété 

menacée.  

Sous le régime du droit commun, la quantité et la rémunération du 

travail productif sont nécessairement déterminées par la quantité du 

capital disponible et par celle de la main-d’œuvre offerte. Lorsque le 

nombre des ouvriers s’accroît plus vite que le capital, en d’autres 

termes, lorsque l’offre de la main-d’œuvre suit une progression plus 

rapide que la demande, le prix de cette main-d’œuvre s’abaissant par la 

concurrence, les entrepreneurs d’industrie peuvent employer plus de 

travail, par conséquent produire davantage avec la même dépense de 

capital.  

Leur profit se trouve donc par là augmenté.  

Lorsque le capital s’accroît au contraire plus vite que la main-

d’œuvre offerte, le prix du travail tend à s’élever ; mais les 

entrepreneurs d’industrie, stimulés par l’amour du gain, s’efforcent 

d’introduire dans les opérations productives des perfectionnements qui 

rendent inutile une partie de la main-d’œuvre employée ; ils 

convertissent une portion plus ou moins considérable de leurs capitaux 

en machines coûteuses, qui remplacent le travail d’un certain nombre 

d’ouvriers et laissent ceux-ci sans emploi.  

Dans l’un et dans l’autre cas, les hommes qui disposaient du capital 

productif ont agi conformément à l’intérêt bien entendu de la société, 

car ils ont contribué, autant qu’il était en eux, à rendre la production 

plus abondante, c’est-à-dire à augmenter la masse des richesses 

sociales, au grand avantage de tout le monde et des ouvriers eux-

mêmes.  

Ces capitalistes ont écouté sans doute avant tout leur intérêt 

personnel, mais ils n’ont fait en cela qu’user de leur droit de propriété, 

comme en usent les marchands, les propriétaires fonciers, les artistes et 

les hommes de lettres, lorsqu’ils profitent de circonstances favorables 

au débit de leurs marchandises, de leurs denrées et de leurs œuvres.  



La distribution du capital productif en matières premières, 

instruments de travail et salaires s’opère ainsi dans l’intérêt des 

capitalistes, parce que le capital leur appartient et qu’ils sont en mesure 

d’exercer un certain pouvoir sur cette distribution. Ordonner que cette 

distribution s’opère autrement, de manière, par exemple, que tous les 

travailleurs soient constamment employés et reçoivent un salaire 

suffisant, quel que soit leur nombre, c’est enlever aux capitalistes le 

droit de disposer de leurs capitaux en vue de leur intérêt, c’est donc 

statuer que ces capitaux ne leur appartiennent plus, c’est transmettre 

leurs droits à la masse des travailleurs salariés.  

Le droit au travail, c’est le droit au capital ; car travailler, c’est 

consommer productivement une certaine portion de capital. Quand 

l’État garantit à tous les ouvriers du travail et un salaire déterminé, il 

s’engage à distribuer le capital productif de la société de telle façon que 

la portion destinée aux salaires suffise dans le moment actuel pour 

rémunérer tous les travailleurs au taux actuel fixé, et s’accroisse dans 

l’avenir en proportion de leur nombre, quelque changement qu’il puisse 

survenir dans les procédés de l’industrie, dans la demande des produits 

et dans la proportion entre l’offre et la demande de main-d’œuvre.  

L’État s’approprie ainsi les capitaux du pays, puisque s’arroger la 

libre disposition d’une chose c’est en devenir le maître ; mais il n’en 

dispose que pour le compte des ouvriers, dont il se fait en quelque sorte 

le mandataire et l’économe.  

En présence de cette garantie du droit au travail, la garantie de la 

propriété est évidemment réduite à rien ; elle s’anéantit. Ces deux 

garanties sont incompatibles ; elles s’excluent l’une l’autre.  

Le législateur ne peut pas dire à la fois,  

Aux capitalistes :  

Votre capital vous appartient ; vous en disposerez comme vous le 

jugerez convenable ;  

Et aux ouvriers :  

Le capital vous sera distribué de manière qu’aucun de vous ne soit 

jamais privé ni de travail, ni du salaire suffisant pour l’entretenir 

largement lui et sa famille.  



Il faut choisir entre ces deux promesses. Ou plutôt, pour un législateur 

instruit et consciencieux, le choix est forcé ; car il sait que, s’il garantit 

la propriété, il pourra tenir cette promesse, et qu’en la tenant il garantira 

de fait, autant que cela est humainement possible, l’existence des 

travailleurs salariés ; tandis que, s’il garantit le droit au travail, non 

seulement il porte atteinte à la propriété et détruit toute sécurité pour les 

capitalistes, mais encore il fait aux ouvriers une promesse qu’il ne 

pourra jamais tenir, il s’engage envers eux à réaliser une chimère 

impossible.  

 

VIII. Seconde conséquence du droit au travail. — La production 

diminuée.  

Que les apôtres du socialisme nous expliquent, s’ils le peuvent, 

comment il se fait que la proclamation du droit au travail, qui devait 

dissiper les alarmes du public et ramener la confiance dans les esprits, 

en ôtant à la classe ouvrière tout sujet de mécontentement et tout 

prétexte d’agitation, ait produit un effet diamétralement contraire et 

porté au crédit l’atteinte la plus grave qu’il eût ressentie depuis un demi-

siècle ! Ce fait ne prouve-t-il pas évidemment que la propriété s’est 

sentie menacée ?  

Les capitalistes ont compris que, sous le régime du droit au travail, 

ils ne disposeraient plus librement de leurs capitaux, et il n’en a pas 

fallu davantage pour tuer le crédit ; car le crédit, c’est la confiance dans 

la propriété, c’est la croyance que cette propriété sera garantie demain, 

après-demain et indéfiniment, comme elle l’est aujourd’hui.  

Or, c’est le crédit qui rend productifs la plus grande partie des 

capitaux ; c’est par le crédit que d’immenses travaux, entrepris mais 

non achevés, qui ont absorbé plusieurs centaines de millions et qui ne 

produisent jusqu’à présent aucun revenu, conservent leur valeur et 

circulent de main en main ; c’est par le crédit que la plupart des 

producteurs et des négociants sont mis en état de recouvrer leurs 

capitaux circulants à mesure qu’ils les ont consommés, et de continuer 

sans interruption leur industrie ou leur commerce ; c’est par le crédit, 

enfin, que les capitaux deviennent une source de revenu pour tous ceux 

qui ne veulent ou ne peuvent pas les faire valoir eux-mêmes.  



Pour bien faire comprendre les ravages causés par la cessation du 

crédit et comment ce fléau va étendant de proche en proche son 

influence désastreuse sur toutes les classes de la société, prenons un 

exemple :  

Un chemin de fer, non terminé, a déjà coûté 100 millions. Tant que 

la compagnie qui s’en est chargée conserve son crédit, les travaux 

achevés, le parcours du chemin, le matériel acquis ne perdent rien de 

leur valeur, pourvu que l’entreprise ait été bien conçue et bien dirigée ; 

il arrive même le plus souvent que cette valeur s’accroît. Voilà donc 

100 millions, au moins, qui, sous la forme de titres d’actions, circulent 

dans le pays et composent la fortune d’un certain nombre de 

particuliers. Supposez que, par suite d’un événement imprévu, la 

confiance du public dans l’avenir de cette entreprise soit tout à coup 

détruite, et par conséquent le crédit de la compagnie anéanti : les 

détenteurs d’actions, perdant une partie de leur fortune, restreignent 

aussitôt leur dépense ; de là résulte une diminution dans la demande de 

certains produits. Mais cette demande vivifiait des capitaux qui étaient 

engagés dans l’industrie et dans le commerce et qui, devenant moins 

productifs, absorbent une moindre quantité de matières premières et 

donnent de moindres profits. Les possesseurs de ces capitaux réduisent 

donc aussi leur consommation, tant productive qu’improductive, de 

produits agricoles ou manufacturés, et, la demande de ces produits 

diminuant, les capitaux qu’elle mettait en valeur sont à leur tour frappés 

d’inertie.  

On le voit, la série de ces contrecoups n’a pas de limite, et quand, au 

lieu d’être partiel, l’ébranlement du crédit atteint à la fois toutes les 

entreprises, quand la propriété se voit frappée dans la garantie même 

qui lui sert de base, il n’est aucun genre de désastre, aucun naufrage 

public ou particulier auquel on ne doive s’attendre. La destruction du 

crédit n’entraîne pas la destruction immédiate d’une seule parcelle du 

capital productif, et cependant la société se trouve subitement 

appauvrie, parce que les capitaux sont rendus inertes, parce que la 

source de tous les revenus est tarie ou menace de tarir.  

Alors la production va décroissant de jour en jour et les capitaux se 

perdent ou sont consommés improductivement, nul ne songeant plus à 

s’enrichir ni à faire des épargnes pour une reproduction dont les 

résultats sont précaires et incertains.  



Alors aussi la réalisation du droit au travail devient de plus en plus 

impossible, car, tandis que la garantie fallacieuse donnée aux ouvriers 

favorise l’accroissement de leur nombre, l’atteinte portée par cette 

même garantie à la sécurité des capitalistes et des propriétaires amène 

une réduction progressive de la masse des capitaux disponibles ; de 

sorte que les moyens de réaliser la garantie diminuent pendant que les 

besoins qu’elle doit satisfaire augmentent.  

Où arriverait- on en suivant cette voie ? Où, si ce n’est à la barbarie ?  

 

IX. L’organisation du travail.  

Ce que vous supposez impossible, me dira-t-on, ce qui le serait peut-

être dans l’état actuel des relations sociales, deviendra possible au 

moyen de l’organisation du travail.  

Il doit y avoir dans ces deux mots quelque charme surnaturel, à en 

juger par le nombre étonnant d’hommes éclairés qui les répètent avec 

confiance ; et pourtant ce ne sont que des mots. Où est la chose qu’ils 

expriment ? L’a-t-on jamais réalisée ? L’a-t-on seulement définie ? 

Nulle part, que je sache.  

Les principes qui régissent actuellement le travail et qui déterminent 

la condition de l’ouvrier sont ceux-ci :  

1° Tout travailleur est libre d’appliquer ses facultés au genre 

d’industrie qu’il préfère et de vendre son travail à qui lui en donne le 

meilleur prix.  

2° Tout capitaliste est libre aussi de disposer de son capital comme 

bon lui semble et d’employer les travailleurs qui lui font les meilleures 

conditions.  

3° Tout homme, qu’il soit ouvrier ou maître, supporte la 

responsabilité de sa propre conduite et n’en doit compte qu’à lui-même 

et à Dieu, tant qu’il respecte la loi écrite. Ainsi, le paresseux subit les 

conséquences de sa paresse ; le vicieux, de ses vices ; l’incapable, de 

son incapacité ; le fou, de sa folie.  

Les merveilleux progrès qu’a faits la civilisation depuis un demi-

siècle sont dus à l’application de ce régime de liberté. Auquel des 

principes dont il se compose veut-on mettre des restrictions ?  



Si on laisse intacts les deux premiers, l’isolement des ouvriers 

subsistera et le troisième principe sera forcément maintenu, car on ne 

saurait concilier l’isolement avec l’association, l’isolement pour le 

choix de la profession et du maître, avec l’association pour les gains et 

les pertes des travailleurs.  

Modifiera-t-on le premier principe et le troisième sans toucher au 

second ? Ce serait imposer aux travailleurs le sacrifice de leur liberté 

sans leur offrir en échange aucun avantage certain, puisque l’isolement 

et l’indépendance des ouvriers leur permettent seuls de profiter des 

chances favorables que leur offre la concurrence entre les maîtres.  

Supposez les ouvriers de chaque industrie associés, embrigadés, 

traitant collectivement et sous des conditions uniformes avec les 

capitalistes demeurés parfaitement maîtres de leurs capitaux. Ce sera 

comme une grève permanente et générale, à laquelle ceux-ci opposeront 

une coalition non moins permanente et générale.  

Et les capitalistes, remarquez-le bien, n’auront pas même besoin de 

s’entendre pour agir d’un commun accord. Si une partie d’entre eux se 

décidaient à subir les conditions imposées, ils ne pourraient fournir du 

travail qu’à un certain nombre d’ouvriers, dont le salaire devrait alors 

entretenir l’association tout entière ; ce qui est inadmissible.  

Mais supposons que les choses ne se passent point ainsi et que les 

travailleurs associés parviennent réellement à faire la loi aux 

capitalistes. Qu’en résultera-t-il ? C’est ce que je vais dire.  

 

 

 

X. L’organisation du travail appauvrit la société.  

Pourquoi le travail des esclaves et des serfs est-il moins productif que 

celui des hommes libres ? Pourquoi un ouvrier à la tâche fait-il en 

général plus de besogne et de meilleure besogne que l’ouvrier à la 

journée ? Pourquoi la liberté d’industrie a-t-elle imprimé à toutes les 

branches de la production un essor qui leur a fait faire plus de chemin 

pendant un demi-siècle qu’elles n’en avaient fait pendant deux siècles 

sous un autre régime ?  



Parce que le régime de la liberté est le seul qui permette aux mobiles 

de l’activité humaine d’acquérir toute leur force, le seul qui rende le 

travailleur entièrement responsable de ce qu’il fait ou de ce qu’il néglige 

de faire, le seul qui promette à l’ouvrier une rémunération strictement 

proportionnée au degré d’intelligence et d’activité qu’il déploie.  

Associer les travailleurs de chaque industrie, ce sera substituer à leurs 

volontés individuelles une volonté collective et à la responsabilité 

personnelle qui pèse sur chacun d’eux une solidarité qui les atteindra 

tous uniformément. Ainsi, l’ouvrier vicieux ou borné ne supportera plus 

seul les suites inévitables de ses vices ou de son défaut d’intelligence, 

et l’ouvrier actif, rangé, intelligent, ne récoltera plus seul les fruits de 

sa bonne conduite et de sa capacité. Comment, sous un tel régime, la 

moyenne de l’intelligence et de l’activité déployées dans le travail ne 

baisserait-elle pas ? Comment les mobiles qui portent l’homme à la 

plupart des travaux industriels pourraient-ils, à la fois, être neutralisés 

en partie et conserver toute leur force ? N’y a-t-il pas là contradiction 

manifeste ?  

Et ce n’est pas tout. Tandis que, d’un côté, le travail deviendra moins 

productif, on en diminuera la durée par des lois et des règlements que 

l’association puissante des ouvriers obtiendra sans beaucoup de peine 

d’une législature élue par le suffrage universel. On réduira la journée 

de travail à dix heures, peut-être à moins, tout en maintenant les salaires 

à un taux suffisant pour assurer l’existence des travailleurs.  

Que deviendra cependant le profit des capitalistes et des 

entrepreneurs d’industrie ? Ceux-ci voudront-ils et pourront-ils, avec de 

telles conditions, demeurer chargés de tous les risques de chaque 

entreprise, consacrer leurs épargnes à des machines coûteuses, 

s’occuper du perfectionnement de leurs procédés ? Quand ils se 

retireront l’un après l’autre de la scène, ruinés par cette lutte inégale et 

consommant pour vivre les débris de leurs capitaux, seront-ils 

remplacés par d’autres capitalistes prêts à faire de nouvelles avances ? 

Quel ouvrier serait assez déraisonnable pour aspirer à une telle position 

? Quel père de famille s’imposerait des privations pour laisser à ses 

enfants une fortune aussi précaire ?  

Dans cet ordre de choses, les capitalistes seraient des parias, le corps 

des ouvriers des brahmines.  



Cette phase de l’organisation du travail serait courte, il est vrai, car 

elle ne durerait que jusqu’au moment où la société se trouverait trop 

appauvrie pour continuer de fournir du travail et un salaire à tous les 

ouvriers ; moment, hélas ! qui ne se ferait guère attendre.  

La société chercherait bien encore à se faire illusion sur son 

impuissance ; elle se débattrait dans le cercle vicieux où son 

imprévoyance l’aurait fait entrer ; elle s’acharnerait à résoudre un 

problème insoluble.  

Une de ses premières mesures serait de préserver l’industrie nationale 

de toute concurrence extérieure, au moyen de prohibitions absolues, ou 

de droits d’entrée équivalant à des prohibitions. Puis, cette mesure ne 

faisant qu’accroître le mal, on essaierait de constituer en monopoles les 

différentes industries du pays ; puis, le consommateur national 

restreignant sa consommation à mesure que les produits deviendraient 

plus chers, on en favoriserait l’exportation par des primes considérables 

; puis, la société s’appauvrissant de plus en plus, grâce à toutes ces 

mesures désastreuses, on créerait un papier monnaie, pour remplacer 

par une richesse fictive les capitaux exportés ou détruits.  

Mais il arriverait enfin un jour où le passif, représenté par l’offre du 

travail, dépasserait tellement l’actif, représenté par les capitaux 

disponibles, qu’il faudrait de toute nécessité, pour rétablir l’équilibre, 

avoir recours à des réformes sociales d’une bien autre portée que la 

simple organisation du travail.  

 

XI. L’organisation du travail menace la propriété.  

J’ai supposé jusqu’à présent que l’organisation du travail ne 

toucherait pas au second des principes qui caractérisent le régime de la 

liberté d’industrie, à celui en vertu duquel le capitaliste dispose 

librement de son capital, comme d’une chose dont la propriété lui est 

garantie. Mais cet accouplement anormal de la liberté et de 

l’individualisme chez les uns, avec l’association et la solidarité chez les 

autres, soulèverait bientôt de telles difficultés et amènerait de tels 

conflits, qu’il serait abandonné, selon toute apparence, longtemps avant 

d’avoir produit les conséquences que j’ai signalées tout à l’heure. Il le 

serait, sans aucun doute, après l’entier développement de ces 

conséquences. On peut donc affirmer que l’organisation du travail 



modifiera tôt ou tard les trois principes dans lesquels se résume le 

système de la liberté.  

En fait, ceux qui attachent une idée quelconque à ces mots : 

organisation du travail, ceux pour lesquels ils ne sont pas une vaine 

formule ou un pur symbole, entendent tous par là une association du 

travail avec le capital.  

Ils l’ont écrit et proclamé. Plus de misère ! Plus de prolétariat ! Plus 

de travailleurs déshérités de l’indépendance et du loisir que procure la 

richesse ! Plus de classes distinctes, séparées d’intérêt comme de 

position et se faisant une guerre cruelle, où les uns ne peuvent s’enrichir 

sans que les autres s’appauvrissent ! Il ne s’agit plus de soulager la 

misère, mais d’en supprimer la cause ; plus d’améliorer la condition du 

prolétaire, mais de la transformer en faisant de lui un capitaliste !  

Et franchement, ceux qui tiennent ce langage veulent au moins 

quelque chose de logique et de complet.  

Qu’est-ce qui rend la condition de l’ouvrier souvent si dure, 

quelquefois si misérable ? C’est que, n’ayant aucune part au capital, il 

est réduit à vendre son travail pour vivre, et à le vendre au rabais si 

l’offre dépasse la demande. Donnons à l’ouvrier une part dans le capital, 

ou, ce qui est la même chose, dans les bénéfices du capitaliste, afin que 

sa rémunération ne dépende plus des fluctuations de l’offre et de la 

demande ; et nous aurons corrigé radicalement le vice de sa condition.  

Les travailleurs salariés aspirent et ont droit de prétendre, comme tout 

le monde, à la liberté, à l’égalité ; or, leur travail exclut toute liberté et 

c’est faute d’avoir part au capital qu’ils ne peuvent s’élever au niveau 

des capitalistes. Le remède est simple. Modifions le travail de manière 

à le rendre compatible avec un degré suffisant de liberté, et distribuons 

le capital de manière que chacun y participe. Alors, ces biens, que 

l’ouvrier le plus habile n’obtient pas toujours après une vie entière de 

privations et de labeurs, seront assurés à chaque travailleur en échange 

d’un travail modéré, et tout le monde sera content.  

Dans un pays où il n’y a pas vingt personnes qui sachent l’économie 

politique, de telles erreurs peuvent être soutenues de très bonne foi et 

faire beaucoup de chemin, grâce au vernis de philanthropie et d’équité 

qui les recouvre.  



Mais comment réalisera-t-on ces idées séduisantes ?  

Le plus facilement du monde.  

D’abord, on créera des ateliers publics ou nationaux que l’on fera 

marcher à l’aide de capitaux fournis par l’État ; et ces capitaux, l’État 

les demandera aux contribuables, sous la forme d’impôt progressif sur 

les revenus, ou de droit de succession, ou d’emprunts forcés. Il va sans 

dire que, dans ces ateliers, le profit sera confondu avec le salaire et 

appartiendra aux ouvriers.  

Ce premier pas étant fait, il existera dans le pays des ateliers publics 

et des ateliers privés. Or comme, dans l’hypothèse, les ateliers publics 

assureront à l’ouvrier ces trois avantages :  

Salaire toujours suffisant,  

Journée de travail réduite à dix heures et peut-être à moins,  

Participation aux bénéfices de l’entreprise,  

Il ne restera aux propriétaires ou entrepreneurs des ateliers privés que 

cette alternative :  

Ou d’accorder à leurs ouvriers les mêmes avantages que ceux-ci 

trouveraient dans les ateliers publics,  

Ou de se voir abandonnés de tous les travailleurs, et obligés, pour que 

leurs capitaux rapportent un revenu quelconque, de les céder à l’État, 

qui leur en payera l’intérêt s’il le peut.  

Dans l’un comme dans l’autre cas, les capitalistes cesseront de 

disposer librement de leurs capitaux et seront forcément associés avec 

les ouvriers, soit directement, soit par l’intermédiaire de l’État.  

Emprunt forcé, association forcée, qu’importe la forme, quand le 

fond est une spoliation, une atteinte manifeste à des propriétés garanties 

?  

Qu’importe, disent à leur tour les socialistes, une spoliation 

temporaire, qui n’est après tout qu’une restitution, si la distribution plus 

égale des richesses assure dans l’avenir, à chaque membre de la société, 

une somme suffisante de bien-être ?  

Malheureusement l’homme est ainsi fait, que, pour jouir des 

avantages inhérents à l’état de société, il doit remplir certaines 



conditions sans lesquelles ces avantages se réduisent à rien. Point de 

richesses, ni de civilisation, sans les stimulants du besoin et de 

l’inégalité ; voilà une loi aussi certaine et aussi invariable que celle qui 

règle les mouvements des corps célestes. Lors donc que vous mettez la 

condition de l’ouvrier à l’abri du besoin, et que, d’autre part, vous 

enlevez au capitaliste la garantie qui fait tout l’avantage de sa position, 

vous portez un coup mortel à la richesse et à la civilisation du pays, car 

vous affaiblissez les deux stimulants par l’action desquels cette richesse 

et cette civilisation se sont formées et développées.  

Ainsi la prétendue spoliation des ouvriers profite à tout le monde, 

même aux spoliés, tandis que la spoliation des capitalistes ne profiterait 

à personne, pas même aux spoliateurs, et n’aurait pour résultat que 

l’appauvrissement général et la décadence de la société.  

 

XII. L’organisation du travail mène à la communauté des biens.  

Il y a des socialistes plus logiques encore et plus conséquents à leurs 

principes que ceux dont je viens d’examiner les idées ; ce sont les 

communistes. Ceux-ci, au lieu de se contenter d’une association entre 

le capital et le travail, suppriment d’emblée toute propriété individuelle 

et par conséquent toute inégalité sociale, franchissant ainsi d’un seul 

bond l’espace qui sépare la civilisation de la barbarie, que dis-je, de 

l’état de nature, de la sauvagerie.  

Ce serait faire injure au bon sens public que de réfuter sérieusement 

les idées qui servent de base à de si étranges utopies. Elles ont, jusqu’à 

présent, obtenu peu de faveur auprès de cette partie même de la 

population qui jouit le moins des avantages de la propriété. Mais ceux 

qui repoussent avec le plus de chaleur et de sincérité les utopies du 

communisme ne paraissent pas se douter que d’autres idées, en 

apparence beaucoup plus rationnelles, et dont ils poursuivent 

l’application avec non moins de sincérité et de chaleur, puissent aboutir 

pratiquement au même résultat que celles des communistes. Cependant 

rien n’est plus vrai. Si vous poussez jusqu’à ses conséquences extrêmes 

l’organisation du travail, si vous ne revenez pas, en temps opportun, des 

erreurs qui vous ont engagés dans cette voie, l’avenir, je vous le dis 

avec une intime conviction, l’avenir appartient aux communistes, et 

c’est parce qu’ils en ont le sentiment qu’ils s’empressent d’applaudir à 



vos réformes, tout incomplètes qu’elles leur paraissent, sachant bien 

que ces réformes, une fois réalisées, vous conduiront forcément là où 

ils prétendent vous amener, c’est-à-dire à la communauté des biens.  

Rappelons-nous, en effet, que l’organisation du travail aurait pour 

inévitable et premier résultat l’appauvrissement général de la société, 

parce que la propriété, n’étant plus strictement garantie, ne stimulerait 

plus à l’épargne et au travail ceux qui possèdent un capital et ceux qui 

n’en possèdent point encore ; parce que, la condition des ouvriers 

n’étant plus strictement dépendante de leur activité, de leur prévoyance 

et de leur aptitude, le stimulant du besoin se trouverait affaibli comme 

celui de la propriété, le mobile de la crainte comme celui de 

l’espérance.  

En même temps, le nombre des travailleurs industriels tendrait à 

s’augmenter de jour en jour,  

Parce que beaucoup d’entrepreneurs d’industrie et de capitalistes, ne 

pouvant plus vivre des profits ou des intérêts de leur capital, et désirant 

jouir des avantages nouveaux attachés à la condition de l’ouvrier, 

renonceraient à leur position indépendante pour être agrégés à la grande 

corporation des travailleurs ;  

Parce que les familles vouées aux travaux manuels ayant, de par la 

loi, leur existence garantie et une part aux bénéfices des capitalistes, 

seraient soustraites à l’action des causes, tant préventives que 

destructives, qui règlent et modèrent, sous le régime du droit commun, 

l’accroissement de la population.  

Ainsi, d’un côté, diminution graduelle de la masse des richesses et 

par conséquent du capital productif, c’est-à-dire,  

Des matières premières auxquelles le travail doit s’appliquer,  

Des instruments au moyen desquels ces matières sont élaborées,  

De l’approvisionnement nécessaire à la subsistance de ceux qui 

exécutent le travail.  

D’un autre côté, augmentation graduelle du nombre des ouvriers, 

c’est-à-dire,  

Du besoin de matières premières,  

Du besoin d’instruments,  



Du besoin d’approvisionnement.  

À mesure donc que la capacité de produire diminuerait, la nécessité 

de produire augmenterait. À un accroissement continu des besoins, 

correspondrait un décroissement continu des moyens d’y pourvoir.  

Mais il existe, dans toute société civilisée, une masse de richesses 

produites, qui ne font partie d’aucun capital productif, et qui ne 

répondent qu’aux besoins factices des hommes de loisir. Ces produits 

sont susceptibles tantôt d’une consommation rapide, comme les mets 

qui couvrent une table somptueuse, tantôt d’une consommation lente, 

comme les vêtements, les équipages, les meubles, les bijoux, les 

maisons, les collections d’objets d’art, etc.  

Le capital qui servait à créer ces richesses peut, sans beaucoup de 

difficulté, être enlevé à cette destination et employé à se reproduire lui-

même, ou servir de toute autre manière à augmenter la masse du capital 

productif disponible.  

Les végétaux, les animaux, qui s’élaborent en mets raffinés dans la 

cuisine du riche, peuvent fournir à l’ouvrier une nourriture simple et 

substantielle.  

Les industries qui fabriquent des vêtements et des meubles de luxe 

peuvent, sans changer de matières premières ni d’instruments, fabriquer 

les vêtements et les meubles du plus humble travailleur. Les bijoux, les 

métaux précieux peuvent s’exporter en échange de produits agricoles.  

Les choses mêmes qui forment le superflu du riche sont susceptibles 

d’être immédiatement employées par les ouvriers, soit comme 

approvisionnement pour leurs besoins personnels, soit comme matières 

premières, ou comme instruments de travail.  

Il y aurait donc, pour la société aux abois, un moyen de se tirer de 

peine, au moins temporairement, ce serait de s’approprier cette portion 

de richesses qui forme le superflu des riches, et de lui faire subir la 

transformation médiate ou immédiate dont elle est susceptible.  

La société reculera-t-elle devant cette dernière atteinte aux droits 

qu’elle avait garantis, lorsque le peuple des ouvriers, devenu puissant 

par son nombre et par son organisation, lui demandera, en se fondant 

sur une loi positive, l’exécution sincère et complète de ses téméraires 

promesses ? Le pense qui voudra !  



Pour ma part, je ne vois point ce que la société répondrait aux ouvriers 

qui viendraient lui dire :  

« Vous alléguez en vain que le capital dont vous disposez ne suffit 

plus pour nous donner à tous du travail ; car, tandis que vous nous 

refusez le nécessaire, ne voyons-nous pas au milieu de nous des familles 

qui continuent à jouir du superflu, et dont les revenus, étant convertis 

en capital productif, nous procureraient le travail et le salaire que nous 

demandons ? »  

Il sera trop tard, alors, pour revenir sur les principes qu’on aura posés. 

Il faudra en subir les conséquences, les plus extrêmes, attaquer la 

propriété dans ses derniers retranchements, faire justice des dernières 

inégalités sociales, réaliser, en un mot, le rêve des communistes, avec 

cette différence qu’au lieu d’une communauté de biens, on aura une 

communauté de misère, au lieu d’une société riche et civilisée, une 

société pauvre et barbare.  

 

XIII. La fraternité.  

Les lecteurs qui sont disposés à se payer de mots insisteront et diront 

:  

« Vous oubliez la fraternité, dont le règne rendra désormais facile ce 

que l’égoïsme rendait impossible. La fraternité, c’est le complément 

nécessaire de la réforme sociale. »  

« Ce n’est pas en vain que les trois mots : liberté, égalité, fraternité, 

ont été réunis dans une même formule ; le troisième renferme la solution 

du problème que posent les deux premiers. »  

Voici bientôt deux mille ans que Jésus est venu enseigner aux 

hommes à s’envisager et à se traiter mutuellement comme des frères. 

Cette doctrine a-t-elle réussi, dans ce long espace de temps, à pénétrer 

les cœurs au point d’en bannir l’égoïsme ? L’intérêt personnel n’est-il 

pas, encore aujourd’hui, le mobile presque unique sur lequel sont 

fondées les lois et les institutions des peuples chrétiens ?  

La question n’est pas de savoir si la fraternité aplanirait, en effet, les 

obstacles qui s’opposent à ce que tous les hommes soient également 

libres et heureux. Qui pourrait en douter ?  



Je vais plus loin, et je dis que la fraternité résoudrait le problème sous 

toutes les formes possibles de gouvernement et d’organisation sociale. 

Chez un peuple exclusivement composé de chrétiens parfaits, on ne 

verrait plus ni fraude, ni discorde, ni misère, ni oppression. L’égalité la 

plus entière s’établirait d’elle-même entre tous les individus, chacun se 

faisant un devoir de travailler pour les autres et de partager avec eux ses 

jouissances. La liberté serait pour tous aussi complète qu’elle puisse 

l’être, nul ne voulant user de la sienne au détriment de celle des autres.  

Sous l’empire de tels sentiments, il importerait peu que les lois 

eussent garanti ou non la propriété, et qu’elles eussent confié le 

gouvernement à tous ou à quelques-uns ; car ces sentiments régleraient 

seuls les rapports sociaux ; ils seraient la véritable, la seule loi de cette 

société.  

Mais la fraternité n’ayant jamais été entre les hommes qu’une rare 

exception, et ne paraissant pas à la veille d’obtenir un triomphe général 

et décisif sur l’égoïsme, ni sur les affections de famille ou de choix, la 

question est uniquement de savoir s’il ne serait pas absurde et 

dangereux de modifier les rapports sociaux en vue d’un sentiment qui 

n’existe point encore et dont rien ne nous autorise à espérer le prochain 

développement.  

Que penseriez-vous d’un propriétaire qui démolirait sa maison afin 

d’en employer les matériaux à construire un vaste moulin, dans une 

vallée assez large et assez profonde pour contenir un grand fleuve, mais 

au fond de laquelle il ne coulerait et n’aurait jamais coulé qu’un chétif 

ruisseau ?  

Commençons avant tout, s’il vous plaît, par nous assurer du fleuve !  

Quant aux moyens de développer et d’entretenir la fraternité chez une 

nation, comme il s’agit d’un sentiment, c’est à l’être moral qu’il faudra 

les appliquer, c’est sur l’âme humaine qu’ils devront avoir de la prise. 

Vos inscriptions et vos décrets, où le mot de fraternité se trouve répété 

plusieurs millions de fois, pourront bien fatiguer les yeux et les oreilles, 

mais ils ne changeront pas les cœurs.  

S’il suffisait de multiplier le mot pour avoir la chose, ne l’auriez-vous 

pas déjà ?  



Le Christianisme peut seul substituer la fraternité à l’égoïsme. Pour 

que les hommes s’aiment et se traitent mutuellement comme des frères, 

il faut les rendre parfaitement chrétiens ; rien de moins, rien de plus.  

Et tout le problème est là ; car une fois ce résultat obtenu, la solution 

serait complète ; il ne resterait plus rien à démolir, plus rien à organiser, 

plus rien à décréter.  

 

XIV. La glorification du travail manuel.  

L’auteur de cet écrit n’aurait pas à remonter bien haut pour trouver 

dans sa famille des hommes qui maniaient le marteau et la lime : on ne 

peut donc lui supposer aucun dédain pour les travailleurs manuels. Mais 

les ouvriers dont il descend lui ont laissé comme tradition de famille un 

profond respect pour les travaux de l’intelligence, qui avaient fait la 

gloire et la prospérité de leur patrie, et qu’ils estimaient supérieurs aux 

autres en dignité et en utilité. Aussi n’est-ce pas sans un étonnement 

pénible qu’il a vu ici, depuis la révolution du 24 février, des écrivains 

de mérite exalter à l’envi le labeur manuel comme la source unique de 

toute richesse et de toute civilisation, et glorifier ceux qui s’y livrent 

comme les seuls travailleurs qui aient acquis des droits à la 

reconnaissance du pays.  

L’ouvrier de Paris est sans contredit plus éclairé, plus intelligent, plus 

humain, plus accessible à des sentiments élevés qu’il ne l’était il y a 

cinquante ans ; mais la société entière a progressé avec lui, et ce n’est 

pas seulement dans la capitale, c’est dans tous les départements de la 

France et dans la plupart des autres contrées de l’Europe, que la 

civilisation a fait depuis un demi-siècle des pas de géant.  

Si le peuple de Paris l’emportait sur tous les autres, ce qui ne m’est 

pas du tout démontré, à quoi le devrait-il, sinon à ce milieu dans lequel 

il vit, au mouvement d’idées que tant de notabilités scientifiques et 

littéraires excitent et propagent autour d’elles, au rang élevé surtout que 

les œuvres de la pensée et les hommes du labeur intellectuel ont 

toujours obtenu dans l’estime du public éclairé de cette ville ?  

Pense-t-on que les ouvriers fassent plus d’efforts pour développer et 

cultiver leur intelligence, lorsque les travaux manuels seront devenus le 

meilleur titre à la considération publique et à la reconnaissance des 



citoyens, lorsqu’il suffira d’être artisan ou manœuvre pour mériter la 

louange, lorsque le développement des facultés et des organes 

physiques sera de nouveau exalté et chanté, comme il l’était dans les 

temps héroïques de l’antiquité et du Moyen-âge ?  

Et que deviendront, dans un tel état de choses, les hommes 

d’intelligence et les hommes de loisir ? Restera-t-il autre chose à faire, 

aux premiers, que de louer en prose et en vers les demi-dieux et les 

héros de l’industrie, aux seconds, que de développer leur adresse et leur 

force musculaire par des exercices corporels ?  

Les socialistes sont, sans doute, de très bonne foi dans leur fanatisme 

égalitaire, car ils n’ont pas attendu pour le manifester que le peuple des 

ouvriers fût devenu le plus fort. Ils comprendront aussi que cette 

dernière circonstance ne devait pas m’empêcher de manifester une 

opinion différente de la leur. L’époque où nous vivons est, ou devrait 

être pour tous une époque de raison et de justice. Les vieux préjugés 

s’en vont, n’en mettons pas d’autres à leur place.  

L’opinion absurde qui attachait un caractère dégradant aux travaux 

manuels n’est plus à redouter, car elle appartenait à un ordre social dont 

il ne reste plus de vestiges. Gardons-nous de tomber dans un extrême 

opposé, qui ne répugnerait pas moins au bon sens. Restons dans le vrai 

; la civilisation tout entière y est intéressée.  

Les travaux manuels et les travaux intellectuels sont parfaitement de 

niveau sous le point de vue moral. Ceux qui exercent les premiers n’ont 

ni plus ni moins de droits à notre estime que ceux qui exercent les 

derniers. Les uns et les autres s’honorent par le désintéressement et la 

loyauté, comme ils se déshonorent par les vices contraires.  

Mais, sous le point de vue social, les travaux de la pensée sont 

supérieurs aux travaux manuels, comme l’esprit est supérieur à la 

matière, comme l’âme est supérieure aux organes qui lui servent 

d’instruments. L’ouvrier intellectuel applique des facultés plus 

puissantes que l’artisan ; son œuvre isolée a une utilité bien plus étendue 

; il découvre, il proclame, il propage ce que l’autre ne fait le plus 

souvent qu’exécuter. L’un marche presque toujours, comme 

individualité distincte, vers un but qu’il s’est posé lui-même ; l’autre 

agit comme fraction d’un être collectif, dont le mouvement est 

subordonné à une direction extérieure.  



Ne dites donc pas que les ouvriers de l’industrie sont les seuls 

travailleurs, les seuls auteurs de la richesse, les seuls promoteurs de la 

civilisation ; ne dites pas que leur travail a plus ou autant de valeur et 

d’utilité que celui de la pensée. Tenir un tel langage, c’est rétrograder 

non pas de cinquante ans, mais de dix siècles.  

Quand un chef-d’œuvre, tel que les Méditations poétiques de M. de 

Lamartine est imprimé, des centaines de personnes y ont contribué par 

le travail de leurs mains, et des millions de lecteurs sont redevables à ce 

travail des jouissances que leur fait éprouver cette divine poésie. 

Pensez-vous que ce travail des fabricants de papier, des imprimeurs, des 

brocheurs, puisse être considéré comme égal en valeur et en utilité à 

celui du poète, et que ces ouvriers aient acquis individuellement, ou 

même collectivement, autant de droits à la reconnaissance de la société 

que l’auteur du chef-d’œuvre ?  

 

XV. L’économie politique.  

Bien des gens diront, après avoir lu les pages qui précèdent : « C’est 

un économiste chagrin, qui exhale son dépit de ce que la pratique ne 

s’accommode pas à ses théories, et qui essaie de nous persuader que 

tout est perdu si les conseils de sa vaine science ne sont pas écoutés. »  

Les économistes chagrins ! Et de quoi, s’il vous plaît ? Serait-ce de 

ce que vous leur préparez la fête la plus magnifique, le triomphe le plus 

éclatant qu’ils aient jamais pu espérer ? Sachez donc que les 

économistes, s’ils ne consultaient que les intérêts de leur science, 

devraient se réjouir plus que personne de tout ce qui se passe 

aujourd’hui, et que leur rôle serait de garder le silence et de laisser 

s’accomplir jusqu’au bout la désastreuse expérience que vous allez faire 

devant eux.  

Jamais, en effet, depuis que l’économie politique existe, une aussi 

belle occasion ne s’était présentée pour elle d’obtenir justice de ses 

détracteurs, et de constater aux yeux du monde entier la vérité de ses 

théories. Quel plus grand théâtre et quel plus habile expérimentateur 

aurait-elle pu désirer, que la France et le peuple français ?  

Mais les économistes sont aussi des hommes de cœur, et c’est pour 

eux un mélancolique spectacle de voir tant d’intelligence, d’esprit et de 



talent dépensés, dans quel but ? Pour développer les germes de grandeur 

et de prospérité que le pays renferme dans son sein ? Non ; pour en 

arrêter le développement, pour les étouffer, pour les détruire !  

En présence d’erreurs qui peuvent devenir si fatales, les économistes 

ont compris que l’intérêt de l’humanité devait passer avant celui de la 

science, et qu’il ne leur était pas permis de cacher la lumière sous le 

boisseau. Quelques-uns d’entre eux se sont déjà fait entendre ; d’autres 

se préparent sans doute à entrer en lice. Peut-être leur voix ne sera-t-

elle point écoutée, car ils sont peu nombreux, leur science n’est pas en 

faveur, et leurs discours n’ont rien de séduisant. N’importe ! Ils 

continueront de faire leur devoir, proclamant et démontrant de leur 

mieux, sans crainte comme sans haine, ce qu’ils savent être vrai, et 

laissant à d’autres les honneurs et les projets d’une popularité que, pour 

leur part, ils ne chercheront jamais aux dépens de leurs convictions.  

Au reste, si le langage des économistes est rude, si leurs conseils sont 

déplaisants, c’est bien à tort qu’on les accuse d’être insensibles aux 

maux produits par l’organisation actuelle de l’industrie et de n’y vouloir 

apporter aucun remède.  

Ces maux, ils les ont à diverses reprises étudiés, décrits, signalés à 

l’attention du public. Seulement, ils ne pensent pas qu’on gagne rien à 

s’en exagérer la gravité ou l’étendue.  

Il est constaté que, dans tous les pays où l’industrie manufacturière 

avait acquis un certain développement, une portion de la classe ouvrière 

s’est vue réduite à un degré excessif de misère physique et morale. Cette 

misère est proportionnellement beaucoup moins excessive et moins 

étendue en France qu’elle ne l’est dans d’autres pays, par exemple en 

Angleterre. Cependant, il ne serait pas plus sage de nier le mal que de 

l’exagérer, et il faut reconnaître que les circonstances qui tendent à 

l’aggraver, comme celles qui pourraient l’atténuer, ne dépendent point 

toutes de la volonté ou de la conduite de ceux qui en souffrent. Les 

causes les plus immédiates de ce mal sont, d’un côté, l’état moral et 

intellectuel où se trouve encore une grande partie de la classe ouvrière 

; d’un autre côté, l’incertitude, l’irrégularité, les variations fréquentes 

de la demande du travail.  

Les causes médiates ou premières se trouvent dans la constitution de 

la propriété, et dans ce développement économique en vertu duquel le 



travail se divise, les machines remplacent la main-d’œuvre, et la 

production se concentre dans les grands ateliers.  

Ces causes premières étant aussi les moteurs de tout progrès, ou 

plutôt étant le progrès lui-même et la source d’un accroissement 

continuel de bien-être, de puissance, de grandeur matérielle et 

intellectuelle pour la société, on ne saurait y toucher sans ralentir 

d’abord ce mouvement progressif, puis l’arrêter, puis le transformer en 

mouvement rétrograde.  

Dans certaines choses, telles que la liberté d’industrie et la garantie 

de la propriété, il n’y a guère de milieu possible. Si le perfectionnement 

des machines et de la division du travail rencontre un seul obstacle que 

le capitaliste ne puisse pas lever, c’est comme s’il en rencontrait mille ; 

si la propriété n’est pas strictement garantie, c’est à peu près comme si 

elle ne l’était pas du tout.  

Il faut donc admettre ces moyens, si on veut la fin, et, le choix fait, 

s’y tenir. La civilisation est à ce prix.  

Mais les causes secondes ou immédiates sont susceptibles d’être en 

grande partie supprimées ou neutralisées par divers moyens tels que :  

Le développement intellectuel et moral de la population ouvrière ;  

Un patronage actif et bienveillant exercé par les propriétaires et par 

les entrepreneurs d’industrie sur les travailleurs qu’ils emploient ;  

Des mesures prises pour favoriser la circulation des capitaux, pour en 

assurer l’emploi le plus avantageux, et pour étendre sans cesse le champ 

d’application ouvert aux forces productives de la société.  

Le second de ces moyens ne peut se réaliser que par une action tout 

à fait spontanée de la part des hommes qui disposent du capital 

productif. Leur intérêt, la force de l’opinion, les y amèneront tôt ou tard, 

et l’expérience en a déjà été faite, en divers temps et en divers lieux, 

avec un tel succès, qu’on peut espérer d’une pratique générale de ce 

patronage les plus heureux résultats.  

Les autres moyens appartiennent à la sphère d’activité du 

gouvernement, et quoique la théorie n’en soit certes pas nouvelle, il faut 

convenir que la pratique en a été jusqu’à présent trop négligée, surtout 

en France.  



Donner aux enfants du peuple l’instruction primaire, c’est faire très 

peu si cette instruction n’est pas éducative, si elle ne tend pas à 

développer à la fois l’esprit et le cœur, la raison et le sens moral.  

Il y a là pour la société un intérêt immense ; car du jour où les ouvriers 

arriveraient tous, par l’éducation, à cette conception nette de leurs 

devoirs, à cette disposition de l’esprit et de l’âme, à cette prévoyance 

enfin, qui sont nécessaires pour régler l’accroissement de leur 

population sur la demande du travail, ils auraient acquis un pouvoir 

direct sur la fixation du salaire, et le problème de concilier un tel 

pouvoir avec la plus stricte garantie de la propriété serait à peu près 

résolu.  

Je dis à peu près, parce qu’il faut faire la part de certaines 

interruptions imprévues qui peuvent survenir dans la demande du 

travail. Mais on obvierait à cette irrégularité exceptionnelle par l’emploi 

du troisième moyen que j’ai signalé.  

L’État, quoiqu’il ne créée pas des capitaux, peut favoriser la 

circulation de ceux qui existent 

Par de bonnes institutions de crédit,  

Par des lois propres à mobiliser la richesse et à faciliter les 

transactions de toute espèce.  

Il peut aussi leur assurer l’emploi le plus avantageux  

En créant des voies de communication,  

En supprimant les entraves que rencontre le libre échange des 

produits du pays entre eux, ou avec ceux de l’étranger.  

En renonçant aux monopoles inutiles.  

Il peut enfin ouvrir de nouvelles carrières à l’esprit d’entreprise des 

capitalistes et à l’activité des travailleurs par l’emploi judicieux des 

forces vives et des capitaux qu’une administration économique et 

prévoyante ne saurait manquer de mettre à sa disposition.  

Toutes ces choses ne pouvant s’accomplir que successivement et par 

degrés, l’État aurait au-devant de lui, en suivant cette voie, une longue 

carrière de progrès, par conséquent de prospérité générale et de 

tranquillité intérieure.  



On ne conçoit pas que le gouvernement d’un pays où il existe tant de 

ressources inexploitées, et où la population ne manque certes ni 

d’ardeur, ni d’intelligence, ni de courage, ait pu se faire de l’inaction un 

devoir et un système.  

Cette erreur explique sa chute. L’inaction a produit la pléthore ; la 

pléthore a fait naître et grandir le problème social ; le gouvernement est 

tombé devant le problème social.  

Maintenant l’erreur n’est plus permise et le péril est plus grand que 

jamais. 

Donnez, donnez de l’espace à ces forces productives dont 

l’encombrement et la lutte menacent d’étouffer la civilisation !  

Quelles circonstances extérieures plus propices pourriez-vous 

attendre ? Quelle forme de gouvernement pourrait être plus favorable à 

l’accomplissement de votre tâche, que la forme républicaine ? Voyez 

les États-Unis d’Amérique !  

J’ai dit fort succinctement ce que l’économie politique substitue aux 

idées subversives et aux chimériques utopies du socialisme.  

Hommes d’action, croyez-en les hommes de science, qui n’ont aucun 

intérêt à vous tromper et qui ont étudié toute leur vie les questions que 

vous êtes appelés à résoudre. Ils vous diront tous que la voie où vous 

vous êtes engagés est une voie de perdition, conduisant à des abîmes.  

Ils vous démontreront tous cette proposition par laquelle je finis, et 

qui résume toutes les pages que vous venez de lire :  

Avec l’économie politique, vous organisez le progrès, vous faites 

avancer la civilisation ; avec le socialisme vous organisez la décadence, 

vous reculez vers la barbarie. Choisissez ! 

 


	LE SOCIALISME C’EST LA BARBARIE.
	PARIS GUILLAUMIN, LIBRAIRE, 14, RUE DE RICHELIEU,
	PREFACE.
	LE SOCIALISME C’EST LA BARBARIE.
	I. La barbarie.
	II. Le progrès.
	III. La civilisation.
	IV. Le problème social.
	V. Le socialisme.
	VI. Le droit au travail.
	VII. Première conséquence du droit au travail. La propriété menacée.
	VIII. Seconde conséquence du droit au travail. — La production diminuée.
	IX. L’organisation du travail.
	X. L’organisation du travail appauvrit la société.
	XI. L’organisation du travail menace la propriété.
	XII. L’organisation du travail mène à la communauté des biens.
	XIII. La fraternité.
	XIV. La glorification du travail manuel.
	XV. L’économie politique.
	Il peut aussi leur assurer l’emploi le plus avantageux

