
Entretien avec Jérémie T.A. Rostan. Par 
Grégoire Canlorbe 
Institut Coppet 
  
28 juillet 2014  
 

Entretien avec Jérémie TA. Rostan. 

Par Grégoire Canlorbe, Institut Coppet 

 

Auteur du livre Le Capitalisme et sa Philosophie et d’une étude sur Condillac, Jérémie TA 

Rostan enseigne la philosophie et l’économie à San Francisco, après avoir fait ses études en 

France. 

I. Condillac et la philosophie libérale 

1. Il n’y a pas vraiment de consensus sur la définition du libéralisme ; et ce, aussi bien 

parmi ses partisans que parmi ses détracteurs. 

Friedrich A. von Hayek proposait de définir comme suit ce courant de pensée : « Il n’y a 

rien dans les principes du libéralisme qui permette d’en faire un dogme immuable ; il n’y 

a pas de règles stables, fixées une fois pour toutes. Il y a un principe fondamental : à savoir 

que dans la conduite de nos affaires nous devons faire le plus grand usage possible des 

forces sociales spontanées et recourir le moins possible à la coercition. » 

Quel est votre avis sur la question ? L’approche proposée par Hayek vous paraît-elle 

pertinente ? 

La formulation proposée par Hayek prend évidemment sens dans sa propre approche de la 

liberté comme d’un processus de découverte.  Pour lui, la liberté, synonyme de libre-

concurrence au sens large, fait peu à peu émerger les meilleures idées… à mesure qu’elle 

s’adapte et s’affine elle-même. 

Ce qu’il y a de bon et d’important dans cette « définition » du libéralisme, c’est qu’elle est 

praxéologique et plus exactement marginale. Hayek insiste bien sur le fait que ce qui importe 

ce n’est pas tant de chercher à décrire en long, en large, et en travers, et surtout a priori, ce que 

pourrait bien être un libéralisme pur et parfait ; ce qui importe, c’est de savoir quelle avancée 

est à la fois la plus importante et la moins difficile à obtenir ici et maintenant. Qu’on le veuille 

ou non, il existe une sorte d’optimum politique et historique entre ce que demande l’idéal de 

liberté et ce que la réalité présente offre comme possibilités. 

Le problème avec la formulation de Hayek, cependant, c’est qu’il n’insiste pas assez sur le fait 

que la liberté soit précisément un tel idéal. Contrairement à Rothbard, ou à Ayn Rand, qui 

insistent sur le fait qu’il s’agisse d’une valeur en-soi, Hayek semble en faire un simple moyen. 

Alors, oui, on peut bien dire à mon sens que le principe fondamental du libéralisme soit de 

« faire le plus grand usage possible des forces sociales spontanées et recourir le moins possible 



à la coercition. » Mais à condition de préciser que c’est là un impératif catégorique, et non 

hypothétique. En outre, il faut encore détailler ce que l’on entend par « liberté » et par 

« coercition »—des mots que l’on peut aussi bien employer pour justifier des mesures 

antilibérales. En ce sens, le libéralisme est avant tout cette philosophie selon laquelle chaque 

homme dispose d’un droit de propriété inaliénable sur lui-même ainsi que sur toutes les 

richesses qu’il génère dans ses échanges avec autrui. Ce qui revient à dire que chacun devrait 

disposer d’une liberté illimitée—dans la limite du respect de tous les droits de propriété de tous 

les autres. 

2. Le passage du positif au normatif, de la description du monde tel qu’il est aux 

prescriptions sur ce que le monde devrait être, est un problème épistémologique bien 

connu. Il est parfois malaisé de déterminer dans quelle mesure une théorie (descriptive) 

peut servir de support pour inférer des recommandations. 

Il se trouve que vous écrivez : « La science économique est libérale, tout comme la science 

physique est naturelle – jusqu’à découverte d’un autre Monde que le nôtre. » Pourriez-

vous revenir sur cette assertion ? 

Ce sont là deux problèmes différents. La science économique est libérale parce qu’elle est la 

science de l’activité économique, laquelle consiste en échanges indirects réciproquement 

consentis. Comme le montrent brillamment Mises ou Rothbard, la science économique est 

celles des lois du marché. 

Il est vrai que Rothbard lui-même analyse les effets de l’intervention politique dans le marché 

libre. Mais, ce faisant, il fait toujours de l’économie, et celle-ci est toujours libérale. C’est par 

exemple la même chose que de dire que le marché fixe la rémunération d’un employé à la valeur 

présente de la productivité marginale de son travail ou que de dire qu’une loi de salaire 

minimum implique du chômage parmi les travailleurs les moins qualifiés. 

Pour ce qui est de l’interventionnisme et du dirigisme, il n’y en a pas de science possible. 

Comme l’a démontré Mises, ceux-ci sont en effet foncièrement irrationnels et indécidables. 

Tout ce qu’il est possible d’en dire, c’est le chaos qu’ils introduisent dans le marché. Mais cela, 

c’est décrire ce qu’il reste d’activité économique dans ces circonstances. 

Plus exactement, il y en aurait bien une science possible, mais ce serait une science politique, 

et non pas économique. Non plus la science des échanges, mais celles des rapports de force, des 

relations de commandement et de résistance. 

Enfin, il y a bien des choses qui passent pour de la science économique et qui ne sont pas 

libérales. Il en est ainsi, par exemple, de la théorie des défaillances du marché, ou encore de la 

macroéconomie keynésienne. Ce genre d’écrits sont simplement vides de sens, parce qu’ils ne 

parlent de rien. « Externalités positives », « demande globale, » etc. toutes ces expression ne 

sont que des flatus vocis. On peut bien disserter à leur sujet, mais cela n’a pas plus de valeur de 

vérité que les grands systèmes de métaphysique traditionnels. 

Tout ceci pour dire que la science économique est bien libérale. Quant à la question de savoir 

si l’on peut passer de la description à la prescription, c’est un autre problème. En premier lieu, 

je dirais que ce que l’on peut déduire de la science économique ce sont des recommandations 

libérales. Par recommandation, j’entends quelque chose comme : si vous voulez que la création 

de richesses soit la plus grande et la plus rapide possible ; si voulez que les opportunités 

d’emplois soient les plus nombreuses et les meilleures ; etc. ; alors vous devriez défendre telles 



et telles mesures. Ce n’est pas une prescription, parce que « le plus de richesse possible pour le 

plus grand nombre possible » n’est pas une valeur en-soi. On le voit bien aujourd’hui avec le 

succès de Piketty, par exemple. Beaucoup de gens semblent préférer une société dans laquelle 

tout le monde soit moins riche, y compris les pauvres, à condition que les inégalités y soient 

moins grandes. 

En dernière analyse, je pense cependant que l’on peut déduire des prescriptions de la science 

économique. La raison en est que la société libérale qu’elle décrit est conforme avec le principe 

moral dont je parlais précédemment. Un exemple d’une telle prescription est un article dans 

lequel je défends le droit des entreprises aux pratiques d’optimisation fiscales. 

3. Sous quelles circonstances et pour quelles raisons avez-vous rejoint les rangs de la 

philosophie libérale ? Etait-ce à la fac ou avez-vous découvert le libéralisme en 

autodidacte ? 

J’ai eu la chance de toujours être anarchiste—aussi loin que mes souvenirs remontent, en tout 

cas. Pour cette raison, et malgré le milieu dans lequel j’évoluais, j’avais beaucoup de mal avec 

les théories socialistes. Lorsque j’ai commencé à découvrir la philosophie politique, j’ai eu 

envie de savoir ce que je pensais. Ne connaissant rien au libéralisme, j’ai fait une recherche 

internet et suis tombé sur le nom de Rothbard, dont j’ignorais tout, et dont j’ai décidé de lire 

l’Éthique de la Liberté. Cet ouvrage m’a fasciné. Il m’a conduit à lire L’Homme, l’Économie et 

l’État, puis l’Action Humaine, etc. Le projet initial était de lire en parallèle le Capital de 

Marx—dont j’avais entendu parler en cours. Mais ce second volet du projet a bien vite été 

différé. Ayant découvert Rothbard, Mises, Menger et Böhm-Bawerk, j’avais les solutions à tous 

les prétendus problèmes du capitalisme qu’il prétendait souligner. Ayn Rand est un auteur que 

j’ai découvert dans un second temps, d’abord par l’intermédiaire d’Atlas Shrugged. 

Au total, je suis donc un autodidacte du libéralisme, au sens où je m’y suis initié moi-même. 

Ceci étant, mon parcours a bien évidemment été influencé par des auteurs et personnalités 

contemporaines, telles que Pascal Salin, Alain Laurent, Pierre Lemieux, Walter Block, et bien 

d’autres. 

4. Dans votre essai sur Condillac, philosophe et économiste du XVIIIème siècle, vous 

affirmez que celui-ci est tout à la fois le fondateur de la philosophie libérale et de la science 

économique, i.e. d’une approche scientifique des phénomènes économiques. Vous écrivez 

de surcroît que Condillac bâtit une approche de l’économie qui relève d’une « science 

philosophique », et non point simplement de la science. 

Les rapports de similitudes et de divergences entre ces deux disciplines que sont la 

philosophie et l’économie ne sont pas toujours faciles à établir. Qu’entendez-vous par 

cette expression d’une « science philosophique » ? 

Pour répondre à cette question, il est éclairant de lire Le Commerce et le Gouvernement de 

Condillac à la lumière de l’Action Humaine de Mises ainsi que de L’Homme, l’Économie et 

l’État de Rothbard. Dans son ouvrage, l’économiste autrichien explique que la science 

économique est une branche d’une science plus générale, celle de l’action humaine, qu’il 

appelle la « praxéologie. » Son projet est en effet de montrer que la science économique 

consiste en pure déductions logiques à partir de la définition de l’action humaine comme 

« comportement intentionnel. » Tout cela pour dire que, pour Mises, la science économique 

présuppose une philosophie de l’homme. 



De même, son disciple américain insiste sur le fait que la science économique n’a pas de valeur 

en-soi : qu’elle n’est qu’une pièce du système libertarien ; et pas même la pièce maîtresse. Elle 

présuppose en effet, d’après Rothbard, une Éthique de la liberté qui offre seule sa justification 

dernière à la liberté économique. 

Je ne sais plus quel contemporain disait que la philosophie, au fond,  n’est autre qu’une 

radicalité extrême de l’interrogation. C’est bien ce que l’on trouve dans les Dialogues de Platon, 

tout comme dans n’importe quelle autre entreprise philosophique. Rothbard disait de même que 

seuls les extrémistes sont rationnels et cohérents. Et bien, ce que l’on trouve dans le chef 

d’œuvre de Condillac, c’est précisément un traité de science économique qui la fonde sur une 

philosophie de l’homme et qui en développe tout aussi bien les implications politiques et 

morales. On trouve ainsi dans LeCommerce et le Gouvernement une analyse de l’action 

humaine en général comme investissement spéculatif : agir, vivre, c’est prendre le risque d’une 

dépense en vue d’un bénéfice futur supérieur mais incertain. De même, on y trouve l’idée que 

« droits humains » et droits de propriété sont simplement synonymes. 

C’est un trait caractéristique des économistes autrichiens que de critiquer la prétention de 

l’économie mainstream à imiter les sciences naturelles en construisant des modèles hautement 

mathématisés dans lesquels les comportements des acteurs économiques ne sont plus que des 

fonctions postulées et hautement agrégées. Ce n’est pas cela la scientificité. La scientificité 

consiste à étudier chaque domaine selon la méthode qui lui est propre. Dès lors que l’on fait de 

l’économie en oubliant que ce dont on parle c’est d’actions intentionnelles d’individus doués 

de droits, on ne parle plus de rien du tout, et l’on finit par dire n’importe quoi. 

5. Toujours dans votre essai sur Le Commerce et le Gouvernement, de Condillac, vous 

affirmez que « malgré certaines inexactitudes, voire erreurs de détail, on y trouve, un 

siècle avant les Principes d’Économie de Carl Menger, le codicille des vérités 

économiques. » 

En quoi consiste la filiation de Menger envers Condillac ? Quelles sont ces « vérités » 

premières ainsi que ces « erreurs de détails » auxquelles vous faites allusion ? 

La principale filiation entre Condillac et Menger consiste dans la révolution Copernicienne 

qu’opère le premier lorsqu’il critique la théorie de la valeur travail et lui substitue une 

conception subjectiviste et marginaliste. 

Comme on l’a vu avec Marx, et comme on le voit encore aujourd’hui dans l’opinion courante, 

la théorie de la valeur travail mène toujours au socialisme. Inversement, d’ailleurs, toute forme 

d’interventionnisme se fonde toujours sur des présupposés qui lui sont communs avec la valeur 

travail. 

À l’inverse, d’une théorie subjectiviste et marginaliste des valeurs on déduit nécessairement la 

productivité de l’échange, dont Condillac a donné le plus bel exemple en imaginant deux 

paysans obtenant chacun quelque chose en l’échange d’une autre n’ayant pour eux aucune 

utilité. De là, Condillac déduit toutes les vérités importantes de la science économique, de la 

fixation des prix par le jeu de l’offre et de la demande au rôle de la monnaie, etc. 

Pour ce qui est des erreurs de détail, une qui importe est justement celle du rôle du 

gouvernement dans l’apparition de la monnaie—où Condillac est ici en retard par rapport à 

l’avancée considérable qui sera celle de Carl Menger. 



6. Il est aujourd’hui courant dans la science économique de parler de « la théorie 

autrichienne des cycles économiques » (ABCT), qu’on doit essentiellement à von Mises. 

Celle-ci est supposée apporter une explication globale de la crise de 2008 et des crises de 

façon générale. L’accent est mis sur la création de monnaie ex nihilo et la fixation des taux 

d’intérêt par la banque centrale. 

 Vous suggérez dans votre essai sur Condillac que celui-ci aurait anticipé sur cette analyse 

des crises et d’ores et déjà esquissé « l’idée selon laquelle les manipulations monétaires du 

gouvernement sont la source des crises économiques (business cycles) que les pseudo-

économistes attribuent pourtant à la liberté des marchés. » 

Pourriez-vous développer cet aspect précurseur de la pensée de Condillac ? 

Condillac ne propose bien évidemment qu’une proto-théorie Autrichienne des cycles 

économiques, mais son intuition n’en est pas moins géniale. On la trouve à la fin de Le 

Commerce et le Gouvernement. Les interventions du gouvernement ayant déréglé l’économie, 

le blé est rare, et donc cher. Pour pallier au problème, le gouvernement recourt à la création 

monétaire ex nihilo, dont Condillac analyse les effets en insistant, non seulement sur l’inflation 

qui s’ensuit, mais également sur son impact sur les crédits et les investissements. Il décrit la 

« bulle » qui se forme, et la crise qui s’ensuit. De manière tout aussi intéressante, Condillac 

affirme alors que, pour remédier à cette dernière, le gouvernement recourt à l’endettement, ce 

qui le conduit bientôt à multiplier le papier monnaie, puis à prendre le contrôle du secteur 

bancaire, dont l’effondrement sera celui de la société tout entière. 

7. Vous estimez « plus géniale encore », une seconde intuition de Condillac, à savoir son 

« pressentiment de  ce  que  démontrera, dans  les années 20’s du XXe  siècle, Ludwig von 

Mises : l’impossibilité logique d’une planification gouvernementale de l’économie. » 

Pourriez-vous également revenir à ce propos ? 

C’est là la leçon de la seconde partie de Le Commerce et le Gouvernement. La première est 

l’histoire du développement d’une société libertarienne. La seconde est celle de sa destruction 

par l’intervention exponentielle du gouvernement. Cette morale de l’histoire est de plus en plus 

claire à mesure que le livre avance et que chaque intervention publique crée un plus grand 

nombre de plus grands problèmes que ceux qu’elle prétendait résoudre, conséquences non-

intentionnelles qui sont une pente fatale. 

II. La défense morale du marché libre 

8. Dans votre ouvrage Le Capitalisme et sa Philosophie, vous avez proposé de distinguer 

entre morale et éthique, la première traitant de nos devoirs objectifs et véritables ; et la 

seconde de nos « préférences » personnelles. 

« Aucune confusion n’est plus courante, ni plus grave, écrivez-vous, que celle entre 

l’éthique et la morale. Dans le langage courant, on utilise indistinctement l’un et l’autre 

terme pour désigner ce qu’il serait « bien » de faire. Or il est deux sens très différents dans 

lesquels il peut être « bien » d’agir d’une certaine manière. Ce peut être: Ou bien la 

manière dont un individu préfère agir, à un moment donné, parce qu’il juge ses 

conséquences meilleures que celles de toute autre action possible; ou bien la manière dont 

tout individu devrait toujours agir, parce que ne pas agir ainsi serait « mal » agir. 



Le premier cas correspond à l’éthique, c’est-à-dire aux préférences de chaque individu 

quant à sa propre vie. Il y est question d’un ordre de préférence entre des lignes de 

conduite alternatives (et les vécus futurs qui en sont les conséquences prévues). 

L’éthique est donc relative et contingente. Elle est relative à chaque individu, et même au 

vécu actuel de chaque individu, puisqu’elle concerne la préférence d’un individu à un 

moment donné entre un nombre limité de possibilités. Elle est donc contingente, parce que 

d’autres individus, ou bien le même individu à d’autres moments, ou dans d’autres 

circonstances, pourraient avoir des préférences différentes. 

Le second cas correspond à la morale, c’est-à-dire au devoir constant de tout individu. Il 

y est question, non pas de valeur relative et contingente, mais de Bien et de Mal, c’est-à-

dire d’un critère de valeur absolu et obligatoire, lequel devrait être suivi par tout individu, 

constamment, quelles que soient les circonstances. » 

Pourriez-vous revenir sur cette dichotomie entre morale et éthique ? Sur quel critère vous 

fondez-vous pour déterminer si un comportement ressort de la morale ou au contraire de 

l’éthique ? Qu’est-ce qui justifie le choix de ce critère plutôt que d’un autre ? 

Le critère est celui des moyens engagés par une action, ou plus exactement de leur légitime 

propriétaire. Une action pour laquelle un individu emploie uniquement des moyens dont il est 

propriétaire n’a aucune valeur morale—elle est par-delà le bien et le mal, parce qu’elle relève 

de l’éthique. À l’inverse, toute action par laquelle un individu interagit avec au moins un autre, 

c’est-à-dire emploie des moyens dont il n’est pas intégralement propriétaire, a ipso facto une 

dimension morale. Si ces moyens sont légitimement acquis, elle est moralement bonne, ce qui 

revient à dire qu’elle n’est pas moralement mauvaise. Elle ne l’est que si elle consiste à 

s’approprier par la force, son substitut ou sa menace, un moyen dont un autre est propriétaire. 

Comme le disait parfaitement  Rothbard (qui est, vous l’aurez compris, l’auteur dont je suis le 

plus proche, bien que je lui réserve certaines critiques), le libertarianisme n’est finalement rien 

d’autre qu’une suite de conséquences logiques tirées du principe de propriété de soi, tel qu’on 

le trouve par exemple chez Locke. Mais Rothbard conseillait aussi aux libertariens de ne pas 

perdre leur temps et s’échiner à multiplier les justifications toujours plus complexes de ce 

principe. Malgré cela, de nombreuses ont été avancées. Mais les plus intéressantes le sont moins 

par le fait qu’elles justifient ce principe que par les nouvelles choses qu’elles nous ont apprises. 

Je pense ici a l’argument de Hans-Hermann Hoppe, l’un des plus fidèles disciples de Rothbard, 

d’après lequel la propriété de soi est la condition de possibilité a priori de tout débat—et au 

fond de toute interaction civilisée. Bien que j’ai moi-même concocté plusieurs justifications de 

ce principe, je pense préférable de faire fond sur l’intuition de sens commun par laquelle chacun 

s’exclame « c’est ma vie ! » lorsqu’il sent autrui empiéter sur ce qui est donc sa propriété de 

soi. J’ai essayé dans Le Capitalisme et sa Philosophie de décrire et de formaliser cette propriété 

de soi. De toute manière, il y a bien un moment où l’explication doit s’arrêter, et il me semble 

bon de commencer par la propriété de soi en cherchant simplement a montrer qu’elle est un fait 

premier. 

9. De votre conception de la morale et de l’éthique, vous déduisez que la générosité ne 

relève pas d’un devoir envers autrui, mais d’une préférence personnelle. Vous 

surenchérissez : c’est seulement lorsque nous ne devons rien aux autres que nous pouvons 

véritablement faire preuve de générosité envers eux. 



Vous écrivez : « Certains pourraient se désespérer de ce que, la morale n’impliquant que 

le respect de la propriété privée, et toute valeur étant relative à l’égoïsme de chacun, il ne 

reste plus de place pour la moindre générosité entre les hommes. 

Mais c’est l’inverse qui est vrai. Comme on l’a dit, la différence entre l’éthique et la morale 

est que la première est libre, alors que la seconde est obligatoire. Et c’est là la condition 

de toute générosité entre les hommes. En effet, si c’était mon devoir que d’être altruiste et 

charitable, alors, faisant un don quelconque, je ne serais pas généreux envers autrui: je 

lui rendrais simplement son dû, et ne serais pas plus solidaire avec lui que n’importe quel 

individu remboursant ses dettes, c’est-à-dire respectant le droit de propriété de ses 

créanciers. 

Être charitable envers autrui, cela ne peut pas consister à accomplir mon devoir envers 

lui. Cela ne peut consister qu’à poursuivre son bien alors que je ne lui dois rien et que rien 

ne m’oblige à le faire. Alors, et alors seulement je suis généreux envers lui, parce que je 

serais en droit d’agir autrement. » 

D’aucuns n’hésiteraient pas à vous reprocher de tenir, au fond, la générosité pour un désir 

arbitraire, une sorte de caprice, même si vous ne dîtes rien de la sorte. Ils clameraient 

volontiers que votre propos finit par rabaisser considérablement l’acte charitable en lui 

ôtant son caractère de devoir. 

  Que répondriez-vous à ceux qui vous rétorqueraient que votre conception de la 

générosité s’avère, in fine, profondément nihiliste et qu’elle lui ôte au fond toute raison 

d’être ? 

Dire que la générosité relève de l’éthique, et non de la morale—donc qu’elle n’est pas un devoir, 

ne revient pas du tout à en faire un simple caprice et ne lui ôte ni sa raison d’être, ni sa valeur. 

Cette question s’inscrit évidemment dans le cadre d’un débat idéologique, avec des 

conséquences politiques importantes. Mais, si l’on laisse cela de côté pour une seconde et 

réfléchit simplement au sens du mot, on doit bien admettre que « être généreux » signifie : faire 

le bien d’une autre personne alors que rien ne nous y obligeait. 

Le problème, dont j’ai bien conscience, vient de la confusion entre le devoir et le sentiment du 

devoir. J’accepterais tout à fait une analyse phénoménologique décrivant la générosité comme 

le fait de faire le bien d’une autre personne parce que l’on en ressent le devoir. Les deux 

formulations ne sont pas du tout contradictoires. Au contraire, la meilleure définition de la 

générosité est peut-être bien la conjonction des deux : faire le bien d’autrui parce qu’on le 

ressent comme un devoir que l’on n’a pourtant pas. 

Comme le soulignait Kant, agir par devoir et par sentiment de devoir sont deux choses tout à 

fait différentes. Agir par devoir, c’est faire quelque chose parce que c’est absolument obligé—

et pour aucune autre raison. Si j’agis d’une certaine façon parce que j’ai le sentiment que c’est 

ce qu’il faut faire, alors la règle que je suis n’est pas celle du devoir, mais celle de mon 

sentiment, et donc de mes préférences. Si on l’analysait, on trouverait que ce sentiment de 

devoir est au fond ce dont parlait Ayn Rand lorsqu’elle disait qu’un individu « égoïste » peut 

très bien trouver son propre bien dans la satisfaction procurée à un autre. 

J’ai essaye de montrer dans Le Capitalisme et sa Philosophie que l’idée même d’un devoir de 

générosité était logiquement absurde et pratiquement impossible. De même, Sartre a bien 



expliqué qu’aucune morale positive ne peut concrètement déterminer la moindre action que ce 

soit. Imaginons que ce soit mon devoir que d’être généreux. Très bien. Et donc, que dois-je 

faire ? Par qui commencer ? Comment repartir mon temps et mes richesses ? Ou m’arrêter ? Un 

principe comme celui de l’utilitarisme, par exemple, est trop abstrait. Dans les faits, donc, même 

si la générosité était un devoir, nos actions concrètes seraient réellement déterminées, dans 

chaque cas particulier, par nos sentiments et nos préférences. 

Mais, pour répondre à la question, cela ne veut pas du tout dire qu’elles relèveraient du caprice. 

Au contraire, si j’agis par simple caprice, mon acte ne peut pas être généreux. Il ne le peut que 

si j’ai mes raisons de l’accomplir—alors même qu’il n’est pas un devoir. En effet, son caractère 

généreux consiste, non pas dans l’acte lui-même, mais dans les raisons qui m’y poussent. 

10. De quelle façon votre défense du libre marché s’accorde-t-elle avec votre conception 

de la morale ? 

En d’autres termes, comment se fait-il que le libre marché soit, à vos yeux, compatible 

avec les principes moraux que vous définissez (et même, fondé en vertu de ces principes) ? 

Comme je le disais, la description du marché libre donnée par Rothbard n’est prescriptive que 

dans la mesure où elle est précédée par une morale de la propriété privée. Concrètement, la 

morale implique le respect de la propriété privée, et le marché libre n’est rien d’autre que cela : 

il est la manière dont fonctionnent les activités productives d’une société dans laquelle la 

propriété privée est respectée. 

11. Quelles seraient, selon vous, les forces et les lacunes d’une défense utilitariste (plutôt 

que déontologique), i.e. qui invoque non pas des principes moraux mais au lieu de cela un 

objectif de maximisation du bonheur du plus grand nombre ? 

Sa seule force serait sa supposée plus grande efficacité rhétorique. Une telle approche est censée 

plus convaincante. Je ne suis pas sûr que cela soit le cas. En réalité, on ne peut pas montrer que 

le marche libre optimise la satisfaction globale des membres de la société. Tout dépend ce dont 

leur niveau de satisfaction dépend. On peut montrer que le marche libre optimise la prospérité 

générale, mais selon la manière dont les gens réagissent aux inégalités, ils peuvent préférer une 

moindre richesse et une plus grande homogénéité. 

Pour le reste, je ne suis pas du tout utilitariste, au sens où je pense que ce principe est injustifié, 

et même dénué de sens, car il est impossible de quantifier la satisfaction ou de comparer 

différents niveaux de satisfaction. 

12. Une position fréquente consiste à affirmer que tout échange volontaire est équitable 

car il est, de par sa nature, mutuellement avantageux, sinon il ne se ferait pas. Le 

raisonnement est le suivant : Tout échange se produit en vertu d’une double inégalité des 

valeurs, chaque partie accordant une valeur moindre à ce qu’elle cède par rapport à ce 

qu’elle acquiert. A cet égard, l’échange libre ne peut jamais aller à l’encontre des intérêts 

des parties. Il est donc équitable, de par sa nature. 

Il est souvent rétorqué à cet argument que celui-ci néglige les rapports de forces qui 

peuvent sous-tendre les échanges et nuire dans les faits à la partie « opprimée ». A cet 

égard, tout échange volontaire n’est pas nécessairement équitable. 

Supposons que vous soyez confronté à une assemblée de personnalités antilibérales et 

anticapitalistes soucieuses d’écouter et de discuter votre point de vue. Quelqu’un parmi 



eux prend la parole après votre conférence et tient à peu près ce discours : « Supposons 

que vous viviez dans une misère noire et que votre fils de dix ans ait un accident cardiaque 

qui exige une transplantation pour laquelle vous n’avez pas l’argent nécessaire. Votre 

voisin, un homme très riche, vient vous trouver et vous propose de payer pour l’opération 

de votre fils, pourvu qu’en retour, vous deveniez l’esclave de votre voisin, et ce pour le 

restant de vos jours. 

Peut-on vraiment approuver comme équitable un tel échange, sous prétexte que celui-ci 

est volontaire ? N’est-il pas profondément malsain d’autoriser de tels échanges dans la 

société ? La loi ne devrait-elle pas, en vue d’une société décente, prohiber de telles atteintes 

à la dignité des individus ? » 

Que répondriez-vous à cet individu soucieux d’en découdre ? 

J’aurais un certain nombre d’arguments, qui n’ont rien de bien original, mais que je trouve 

justes et efficaces. Tout d’abord, c’est un point de détail, mais je ferais remarquer qu’il n’est 

pas certain qu’un contrat d’esclavage soit compatible avec le code libertarien dont parle 

Rothbard (qui pensait ce genre de contrat illégitime.) 

Ensuite, je ferais remarquer que l’on ne fait jamais rien de mal en proposant simplement quelque 

chose a la décision d’autrui. La personne proposant un tel contrat ne force en rien son voisin 

malheureux : il n’est pour rien dans la situation de son fils, ni dans le fait que personne d’autre 

au monde ne soit prêt à sous-enchérir son offre. 

De même, il faut insister sur le fait que le père ne gagnera strictement rien à ce que l’Etat 

interdise le contrat en question. Au contraire, s’il est prêt a tout pour sauver son fils, alors l’Etat 

lui impose une perte immense. En effet, l’interdiction du contrat ne sauvera pas son fils. 

Ce qu’il y a derrière ce genre d’objections, c’est donc plutôt l’idée que l’Etat devrait assurer la 

satisfaction de certains besoins, par exemple les soins médicaux, et cela par la taxation, des 

services publics, etc. Dans le genre de cas décrit ici, qui relève de ce que Ayn Rand appelait 

l’éthique des urgences, cette idée semble bonne : l’Etat taxe le voisin riche, et paie l’opération 

du petit. Mais, il faut bien réfléchir au principe qui se tient derrière ce genre d’intervention 

particulière. Ce principe, c’est que le gouvernement emploie la force publique pour décider qui 

doit quoi et qui a droit a quoi. C’est le principe communiste : de chacun selon ses capacités, à 

chacun selon ses besoins. Or ce principe pose trois immenses problèmes. Premièrement, il est 

injustifié. Les hommes n’ont pas de devoir les uns envers les autres, et donc rien ne justifie que 

l’on oblige le voisin a payer pour soigner le fils. (C’est d’ailleurs pour cela qu’il sera généreux 

s’il offre de payer l’opération alors que ce n’est pas son devoir.) Plus exactement, les hommes 

n’ont pas de devoirs positifs les uns envers les autres : ils ne se doivent rien. Le seul impératif 

qui les lie est négatif : ils ne doivent pas empiéter sur la propriété privée les uns des autres. De 

ce point de vue, quelque dramatique que soit sa situation, le père n’est simplement pas en droit 

de d’emparer par la force des biens de son voisin, fût-ce par l’intermédiaire du gouvernement, 

simplement parce qu’il en a grandement besoin. A quel genre de société la généralisation de ce 

principe nous mènerait-elle ? 

Justement, un deuxième problème posé par ce principe est que, en tant que forme d’organisation 

sociale, il ne peut mener qu’à la ruine. Comme l’a démontré Mises, il est simplement impossible 

de planifier l’allocation des facteurs de production. Son application limitée est bien possible, 

comme on le voit avec les économies mixtes. Mais, comme l’a souligné Rothbard, il est absurde 



de considérer comme un idéal une idée dont la généralisation détruit peu à peu la société, et 

dont la pleine réalisation est simplement impensable. 

Enfin, je terminerais en rappelant que  c’est la liberté des échanges remise en cause par cette 

objection qui a permis le genre d’innovations qui pourraient sauver le fils malade, et qui d’une 

manière générale a permis l’élévation considérable des niveaux de vies dont l’allongement de 

la vie est un effet majeur. 

13. La loi de l’offre et de la demande fait en sorte que les prix auxquels les transactions 

ont lieu (dans un marché libre) soient spontanément établis à des niveaux d’équilibre. Un 

prix d’équilibre est tel que tous ceux qui désirent faire des achats à ce prix trouvent un 

vendeur ; et tous ceux qui désirent faire des ventes à ce prix trouvent un acheteur. Les 

individus qui ne peuvent pas payer pour le prix d’équilibre auquel un bien est vendu ne 

peuvent pas acquérir ce bien. 

Il est souvent argué que la loi de l’offre et de la demande serait en son principe injuste. 

L’argument tient en ces quelques lignes, en substance : « La finalité légitime d’un système 

économique, argue-t-on, est de satisfaire généreusement, gratuitement, sans contrepartie 

(si ce n’est de participer à soi-même à la production) les besoins des êtres humains. 

Dans une économie morale, i.e. altruiste, chacun serait certes tenu de participer (autant 

qu’il le peut) à la production. Cependant, c’est en proportion de l’intensité de ses besoins, 

et non en proportion du volume de sa production, que les besoins d’un individu seraient 

satisfaits. 

Si un individu doit être en mesure de débourser une certaine somme d’argent pour que 

ses besoins soient satisfaits, comme cela est le cas lorsque règne la loi de l’offre et de la 

demande, l’économie est viciée, pathologique, immorale : ce n’est pas l’altruisme qui 

règne, mais « la loi du plus fort ». Seuls les plus « forts », i.e. les plus productifs (touchant 

pour cette raison les revenus les plus élevés) doivent être en mesure de satisfaire leurs 

besoins, en dépensant l’argent requis pour ce faire. Ceux qui n’ont pas cette chance, eh 

bien tant pis pour eux ! Telle est la logique cruelle et immorale de l’économie de marché. » 

Que répondriez-vous à cet ordre de critiques ? 

Tout d’abord, je soulignerais que l’économie communiste ici décrite n’est certainement pas 

morale, puisqu’elle présuppose une autorité décrétant qui doit quoi et qui a droit a quoi. Une 

telle autorité ne peut être que totalitaire, parce qu’elle est sans limites et arbitraire. Un tel 

système aurait donc un cout considérable en termes de liberté, et cela pour un bénéfice plus que 

négatif, puisque sa réalisation conduirait au désastre, comme je le disais a la question 

précédente. 

Ce désastre viendrait non seulement de l’impossibilité d’allouer les facteurs de production 

rationnellement, mais également du gigantesque problème d’incitation posé par un système 

dans lequel, le plus on produit, le moins on reçoit, et inversement. 

A cet égard, il faut noter que l’on peut bien dire que l’économie de marché est la loi du plus 

fort. Simplement, il faut toujours préciser : le plus fort à quoi ? Dans l’économie de marché, la 

libre-concurrence et la liberté des échanges fait que ce sont les plus forts dans la satisfaction 

des besoins d’autrui qui réussissent. Ce sont les plus forts… dans la construction automobile, 

la création de vêtements de qualité à des prix bas, etc. Dans l’économie « altruiste » décrite ci-



dessous, on trouve également la loi du plus fort. Mais c’est ici le plus fort au sens propre—le 

plus fort politiquement, et non pas économiquement. Le plus fort politiquement est celui qui 

parvient a faire jouer en sa faveur les appareils d’Etat (la force publique)—un concept pour 

lequel j’ai créé l’expression de « capital politique. » 

14. Le libre arbitre consiste pour la volonté à se déterminer elle-même ; ce qui revient à 

parler d’une auto-détermination des motivations d’agir de l’agent humain. Affirmer que 

l’être humain est libre cela revient à dire que ses motivations d’agir sont sui generis. 

A propos du libre arbitre, vous écrivez : « Sans libre-arbitre, il n’est aucune morale, ni 

aucune doctrine du droit possible. Aucune morale, parce que l’homme serait privé 

de  toute dignité. » Vous n’êtes probablement pas sans savoir que les sciences cognitives 

et en particulier la psychologie évolutionniste nous apprennent, depuis plusieurs années, 

qu’un très grand nombre de nos prises de décisions ne sont pas sui generis mais résultent 

au contraire de processus neurologiques qui façonnent notre volonté mais échappent à 

son emprise (tout du moins lorsque je n’agis pas indirectement sur ces processus, par 

exemple en prenant des antidépresseurs). 

Pour autant qu’elle s’inscrit dans le cadre général de la théorie computationnelle, propre 

aux sciences cognitives, la psychologie évolutionniste s’intéresse à des processus 

algorithmiques de traitement de l’information qui sont le plus souvent inconscients, i.e. 

qui opèrent à l’insu des agents. Un trait spécifique de la psychologie évolutionniste est 

cependant qu’elle s’intéresse à l’origine adaptative de ces processus ; en d’autres termes, 

elle s’intéresse aux  problèmes d’adaptation particuliers – survie ou reproduction – qui 

ont influé sur le cours de l’évolution biologique, i.e. l’évolution du génome humain ; et qui 

ont fait que celle-ci a équipé – via la sélection naturelle ou sexuelle – la nature humaine de 

certains processus de traitement de l’information en mesure de résoudre ces problèmes 

d’adaptation. 

  Un second trait spécifique est qu’elle s’intéresse tout particulièrement aux valeurs, aux 

préférences et aux croyances qui sont engendrées par ces processus inconscients et qui 

jouent le rôle de cause immédiate du comportement des humains. Un point essentiel, 

rappelons-le, est que les processus de traitement de l’information opèrent le plus souvent 

de façon inconsciente et surtout qu’ils sont construits par notre cerveau et prédéterminés 

par nos gènes. Ces processus neurologiques façonnent nos valeurs et nos prises de 

décision, lesquelles, dès lors, ne sont pas sui generis. Notre volonté n’est pas libre. 

A cet égard, ne serait-il pas pertinent en philosophie morale sinon d’abandonner au moins 

de relativiser l’assomption selon laquelle les êtres humains sont doués de libre arbitre ? 

Le Bien et le Mal ne mériteraient-ils pas d’être sinon redéfinis au moins justifiés d’une 

façon nouvelle, en accord avec les enseignements de la psychologie évolutionniste ? 

C’est là une question passionnante, mais si complexe que je dois me contenter de quelques 

remarques, qui ne sont vraiment rien d’autre que des pistes. 

La première remarque est que je pense effectivement très important que la philosophie s’inspire 

des recherches dans les diverses sciences, notamment humaines, telles que l’économie ou la 

psychologie. Inversement, ces dernières feraient bien de développer une réflexion 

philosophique sur leurs présupposes, leurs objets et leurs méthodes. 



La deuxième remarque concerne la psychologie évolutionniste. Sans en diminuer la valeur et 

l’importance, je pense sain de garder à l’esprit que lorsque Karl Popper donnait des exemples 

de théories pseudo-scientifiques infalsifiables, il citait Marx, Freud, et Darwin. Cela ne veut 

pas dire que la théorie de l’évolution et de la sélection naturelle soit fausse, mais cela veut dire 

que ce n’est pas une théorie scientifique au sens strict du terme. En effet, elle est infalsifiable. 

Comme je sais que cette remarque pourrait mal comprise, je la développe un peu. Prenons un 

exemple a la Popper. Imaginons qu’il soit soudain scientifiquement démontré que les hommes 

sont dotés d’un libre arbitre—par exemple par une expérimentation à la Libet. Dans ce cas, les 

psychologues évolutionnistes chercheront immédiatement à expliquer comment les besoins 

d’adaptation ont fait émerger cette propriété. L’année suivante, on découvre que la pseudo-

démonstration était un leurre. En fait, une nouvelle série d’expérimentations démontrent 

définitivement que les comportements humains sont entièrement déterminés. Cela ne changera 

rien pour les évolutionnistes, qui chercheront maintenant comment les besoins d’adaptation ont 

fait émerger ces déterminismes. 

Ce que je veux dire, c’est qu’il est absolument impossible de déduire de la théorie de l’évolution 

et de la sélection naturelle que les hommes sont libres, ou non. Ce n’est simplement pas la 

fonction de cette théorie qui, en tant que paradigme de la biologie, est plutôt quelque chose 

comme une Idée kantienne : un programme de recherche invérifiable en soi. 

De même, la troisième remarque concerne les sciences cognitives. Là encore, si je vais être 

critique, ce n’est pas pour les contester, mais pour le critiquer, au sens kantien d’en 

circonscrire la validité. En raison de leurs origines, les sciences cognitives sont encore 

aujourd’hui largement déterministes, car elles font fond sur la métaphore du cerveau-ordinateur, 

et assimilent les fonctions cérébrales à divers programmes de traitement d’information. Mais il 

existe tout de même d’autres approches, dont celle que défendait Francisco Varela, lequel 

insistait sur les limites de ce paradigme. De manière très intéressante, cela l’amenait également 

à repenser l’idée de libre-arbitre, car il insistait sur ce qu’il appelait l’ « autopoïesis » du vivant. 

Au passage, cette approche a en outre l’intérêt de jeter un pont entre la biologie et la 

psychologie. Au contraire, la métaphore de l’ordinateur pose un problème considérable, car un 

ordinateur n’est pas un être vivant, et n’est pas doué d’un corps sensible et mobile. 

Ma dernière remarque, ici, concerne le concept de libre-arbitre. Comme le montre le cas de 

Varela que je viens d’évoquer, il existe des conceptions très variées du libre-arbitre. L’une 

d’entre elles, la plus traditionnelle, est celle de Descartes. C’est celle que vous semblez 

critiquer. Une autre serait celle de Varela. Une autre encore serait celle de Libet. D’après cette 

conception, le libre-arbitre est moins la capacité de se déterminer soi-même à agir que la 

capacité à s’empêcher d’agir d’une certaine façon, à arrêter une action en cours, ou plus 

exactement un cours d’action. 

On voit bien ici l’importance d’une réflexion philosophique au sein des sciences cognitives. 

Mettons que l’on se pose la question de la liberté des actions humaines. Cela demande 

évidemment de définir la liberté, aussi bien que l’action. Mettons que l’on ait mis en évidence 

une corrélation entre certains types d’actions et certains mécanismes cognitifs inconscients—

lesquels ont ensuite été expliqués en termes évolutionnistes. Cela ne veut pas du tout dire que 

l’on a scientifiquement infirmé le libre-arbitre. Il reste en effet de nombreuses questions posées. 

Que se passe-t-il par exemple, entre la mise en œuvre de ces mécanismes et le passage à l’acte ? 

Peut-on faire intervenir un processus de contrôle conscient si on le souhaite ? Ne peut-on pas 

différer l’action ? Et cela n’est-il pas constamment possible une fois l’action en cours ? 



Pour prendre un exemple un peu sensationnaliste, mais éclairant, on a une certaine idée de la 

localisation cérébrale de fonctions telle que la représentation des émotions d’autrui. On a 

également mis en évidence une anomalie liée à cette structure parmi des criminels atteints de 

psychopathie—un désordre mental dont un symptôme est l’absence d’empathie. Ceci étant, tous 

les psychopathes ne sont pas des criminels, loin de là. De même, tous les pédophiles ne sont 

pas des violeurs d’enfants. Il est en fait très simpliste de réduire les comportements humains a 

un schéma cause à effet. Un processus très complexe a lieu avant que certains individus 

commettent un acte pédophile. Ils commenceront par avoir certains rêves ambigus, certaines 

sensations. Ils cèderont une première fois a leur curiosité sur internet, auront peut-être un 

premier geste déplacé à peine conscient et maitrisable. Ils iront plus ou moins loin, certains 

jusqu’à l’abominable. Mais il serait absurde de dire qu’une personne ayant violé un enfant 

n’était pas libre de son acte parce qu’elle est atteinte de pédophilie et qu’elle était déterminée a 

agir de la sorte. Pourquoi ne pas avoir consulte dès les premiers symptômes ? Pourquoi ne pas 

avoir cherché à éviter les mauvaises incitations ? Pourquoi ne pas avoir tout arrêté après le 

premier acte réellement grave ? Aucune action humaine ne peut être réduite a un mouvement 

mécanique immédiatement causé par un état mental irrésistible. Les actions humaines se 

construisent dans la durée, lentement et progressivement, et jamais sans le concours de leurs 

auteurs. 

Certes, les prédispositions sont plus ou moins grandes. Le patrimoine génétique, par exemple, 

joue un rôle important. Mais il n’est encore aujourd’hui pas un seul comportement humain que 

l’on puisse expliquer de manière purement génétique. Certains désordres mentaux sont connus 

pour être hautement héritables, tels que la boulimie nerveuse. Ceux-ci sont également associés 

a des schémas cognitifs et comportementaux assez clairs, ainsi qu’a une tendance générale, 

d’origine neurochimique, à l’addiction. Pourtant, aussi dur que cela soit, des personnes 

parviennent a ne pas sombrer dans la boulimie, ou bien à en sortir. Malgré les gênes, la 

dichotomie cognitive, les conditionnements passes, etc., il reste toujours quelque chose que l’on 

puisse faire, et qui aussi insignifiant soit-il suffit au moins pour ne pas accomplir telle action 

particulière donnée. 

A cet égard, je finirais en disant que je travaille moi-même depuis quelques temps à 

l’élaboration d’une conception novatrice, je crois, de la liberté. Malheureusement, elle fera 

certainement partie de ce que j’appelle mes « œuvres incomplètes, » série d’idées que je n’ai 

encore jamais pu développer comme il le faudrait. Il en est également ainsi de la science 

politique que j’évoquais plus haut, et de quelques autres théories. Mon idée, ici, consiste a 

accepter tout ce que disent les différents déterministes pour leur rétorquer : vous voyez bien 

qu’un même acte ne peut pas être déterminé à la fois par le patrimoine génétique, les 

mécanismes cognitifs, la petite enfance, les structures sociales, etc. Au fond, donc, l’homme est 

surdéterminé, c’est-à-dire qu’il est trop déterminé pour ne pas être libre. Plus précisément, dans 

la lignée de Hegel, je dirais que la liberté humaine consiste à choisir ce qui nous détermine, 

c’est-à-dire à agir comme nous le voulons en faisant jouer les uns sur les autres les différents 

déterminismes auxquels nous sommes exposes. Une image que j’aime bien, parce qu’elle 

rappelle Descartes, est celle de l’homme « menant sa barque. » Bien évidemment qu’il existe 

des vagues, des courants et des vents.  Et peut-être bien que mon navire n’est pas motorisé. 

Mais cela ne veut pas dire que ma direction me soit imposée. Au contraire, c’est en jouant de 

ces forces que je vais où je veux aller. 

III. La loi de Say 

15. Dans un article paru sur le site du Mises Institute, « It is not the aggregate demand, 

stupid ! », vous prenez la défense de ce qu’on appelle de nos jours « la loi de Say » ou « loi 



des débouchés », quoique Jean-Baptiste Say n’ait jamais formulé cette loi telle qu’on 

l’entend depuis la fin du XIXème siècle. 

Ladite « loi de Say » consiste à avancer que l’offre globale est nécessairement égale à la 

demande globale, sous prétexte que l’offre globale EST la demande globale. Les équilibres 

peuvent bien survenir au niveau des secteurs pris isolément : par exemple, trop de 

chaussures seront produites par rapport à la demande existant pour ce produit. Mais ils 

ne peuvent survenir au niveau de l’économie prise en son ensemble : il ne peut y avoir une 

surproduction généralisée à tous les vendeurs. 

Je vous cite : « Say’s law is pretty simple: aggregate demand is aggregate supply. Perhaps 

it makes sense to distinguish between supply and demand at the microeconomic level, 

because all indirect exchanges are exchanges of units of goods against units of money. But 

it does not make sense to do so at the macro level, where indirect exchanges are complete 

– meaning that those who received units of money either exchanged them against the units 

of the goods they desired or added them to their cash balances, thus modifying the 

purchasing power of money and the monetary value of all goods.» 

Selon vous, donc : « Say’s law is pretty simple. » Comment expliqueriez-vous, dès lors, 

que cette loi, malgré sa simplicité, suscite le plus souvent l’incompréhension voire la 

raillerie et la consternation ? 

J’imagine qu’il y a deux raisons. La première est que ceux qui la critiquent voient dans la loi 

de Say un exemple parfait de ce qu’ils combattent, à savoir la croyance en la perfection du 

marché libre. La deuxième est ce que Hayek appelait l’ « illusion monétaire. » De nombreuses 

critiques du libéralisme viennent ainsi de ce que les gens ne perçoivent pas que les activités 

économiques consistent a échanger des marchandises—des biens et des services. Parce que leur 

compréhension de l’économie se limite a leur expérience quotidienne, ils s’imaginent qu’au 

niveau macroéconomique également on échange des marchandises contre de la monnaie. Mais, 

la monnaie n’est qu’un intermédiaire permettant d’échanger une chose contre une autre. 

16. Je vois bien en quoi le pouvoir d’achat d’un individu – et donc sa demande – dépend 

du revenu généré par certaines ventes (soit qu’il ait lui-même accompli ces ventes, soit 

qu’il ait reçu sous forme de don, d’emprunt ou d’extorsion le revenu généré par des ventes 

qui ne sont pas de son fait). Mais je ne vois pas en quoi cette origine du pouvoir d’achat 

garantit une égalité entre offre globale et demande globale (les équilibres survenant 

seulement au niveau des secteurs pris isolément, et non au niveau de l’économie prise en 

son ensemble). 

Imaginons que l’offre globale, dans une certaine économie, soit de 500 produits, offerts à 

1 euro l’unité. Imaginons que l’offre écoulée soit de 400 produits et que la thésaurisation 

soit nulle. Le pouvoir d’achat global est de 400 euros ; et ce pouvoir d’achat de 400 euros 

a été mis en œuvre dans ces achats effectifs de 400 produits. 

Il est aisé de saisir que ce pouvoir d’achat de 400 euros a été généré par la vente de ces 

400 produits. Mais je ne vois pas en quoi cela garantit une égalité entre offre globale et 

demande globale. En effet, on s’aperçoit qu’il reste bel et bien 100 produits qui n’ont pas 

été écoulés, puisque l’offre est de 500 produits mais que seuls 400 produits ont été 

effectivement vendus. 

Auriez-vous des commentaires à faire ? 



Le problème vient du fait que vous ne prenez pas en compte la demande de stock des 

entreprises. Dans le cas que vous présentez, la variation de stock des entreprises est de 100€, ce 

qui donne une offre globale de 500 x 1€, et une « demande globale » de 400 x 1€ + 100 x 1€. 

Le PIB est ici de 500€, et l’offre globale est bien égale à la demande globale. 

Maintenant, la question est : pourquoi cette variation des stocks ? On suppose généralement 

que c’est une catastrophe, que la demande globale est trop faible, et que l’on court à la crise. 

Tout du moins, il doit y avoir un « équilibre de sous-emploi. » Rien n’est moins faux. En fait, 

il s’agit d’un sophisme. Pourquoi présenter cette variation des stocks en termes 

d’ « invendus » ? La variation de stocks est considérée un investissement. Dans une économie 

bien portante, et même en forte croissance, on aura une variation des stocks importantes. Qui 

dirait alors qu’il existe des « invendus » et que la demande globale est insuffisante ? 

En réalité, la variation des stocks est effectivement importante lorsque les choses vont bien et 

que la « demande effective » progresse. C’est lorsque l’économie ralentit, voire entre en crise, 

que les entreprises déstockent—parce qu’elles préfèrent écouler leurs stocks que de produire. 

Dans ce cas, si la « demande globale » faiblit, les entreprises devront diminuer leurs prix—un 

processus de déflation bien connu dans les cas de crises prononcées. Pour reprendre votre 

exemple, on aurait alors une offre globale de 500 produits, qui s’écoulerait a un niveau de prix 

auquel la demande globale est également de 500 produits. Peut-être 0.8€ par produit. Peut-être 

0.5€. L’idée, ici, on le voit bien, est que, à moins que tous les besoins de tous soient satisfaits 

pour toujours, il existe forcément un « niveau de prix » auquel la « demande globale » égale 

l’offre globale. 

17. Supposons que dans une économie donnée, l’offre globale excède la demande globale. 

Il me semble que ceci ne veut pas dire pour autant qu’il existerait une surabondance 

généralisée à tous les vendeurs de l’économie. 

Imaginons une économie qui se réduit à deux vendeurs, le vendeur A et le vendeur B. Le 

vendeur A offre 30 unités d’un certain produit et le prix unitaire est de 1 euro. Le vendeur 

B offre 20 unités d’un autre produit et le prix unitaire est là aussi de 1 euro. Le vendeur 

A écoule ses 30 unités et rentre dans ses frais ; le vendeur B écoule seulement 10 unités. 

L’offre globale, du coup, excède la demande globale, mais la surabondance affecte 

seulement le vendeur B. 

Je serais tenté de dire : Pourquoi est-il si important, d’un point de vue macroéconomique, 

que l’offre globale ne soit pas excédentaire (par rapport à la demande globale), si cet 

excédent ne constitue pas en soi la preuve que l’économie se trouve dans une situation de 

surabondance généralisée à tous les vendeurs ? 

Quelle serait votre réponse ? 

Ce qui est important d’un point de vue macroéconomique, c’est que la demande globale n’est 

jamais insuffisante. Il n’est donc jamais justifié de la « stimuler » pour résoudre quelque 

problème que ce soit. 

Pour le dire autrement, l’offre globale n’est jamais supérieure à la demande. 

18. Un argument fréquent envers ladite « loi de Say », auquel Keynes a donné ses lettres 

de noblesse, consiste à affirmer que cette loi serait valide seulement au cas où le revenu 

gagné par les agents est immédiatement ou très rapidement dépensé : si je garde de 



l’argent sur moi, sous forme liquide (au lieu de le placer sur un compte), c’est pour ma 

consommation actuelle, ou dans les jours à venir. 

Il se trouve, argue Keynes, que l’argent peut être retiré du circuit pour une durée 

indéterminée, et ce, pour un motif de précaution : l’avenir est incertain. Je garde de 

l’argent sur moi, sous forme liquide, par précaution en cas de dépenses imprévues. 

A cet égard, il peut arriver que les produits divers et variés offerts par les vendeurs soient 

tous proposés en quantité excessive, ou se vendent à perte, du fait d’une abstention 

générale d’achat de la part des consommateurs, qui thésaurisent au lieu de la dépenser 

une très grande partie de leur argent. 

Dans votre article, vous prenez en compte l’existence de la thésaurisation, tout en 

affirmant que celle-ci ne pose aucun problème pour garantir l’égalité entre offre globale 

et demande globale, car les prix s’ajustent nécessairement, en contrepartie de la 

thésaurisation, pour maintenir l’égalité macroéconomique entre offre globale et demande 

globale. 

Je vous cite : « One day, for some reason, individuals increase their cash balances, 

meaning that they “hoard” more coins than before. Suddenly, they spend and save, 

respectively, 72 and 18 only. 10 coins are thus added to cash balances. While aggregate 

supply is unaffected (100 goods,) aggregate demand (the supply of money) falls to 90 coins. 

Clearly, this only means that, ceteris paribus, each good is now worth 0.9 coins only — 

i.e., that 1 coin is now worth more than 1 good. Less money is spent in the economy, but 

the monetary unit is worth more. Production (aggregate supply) is unaffected, and cash 

balances have increased. » 

Pourriez-vous expliciter la nature et le fonctionnement du mécanisme permettant cet 

ajustement des prix en contrepartie de la thésaurisation des agents ? 

C’est assez simple, du moins dans le principe. La thésaurisation diminue la masse monétaire en 

circulation, ou plus exactement l’offre de monnaie. Logiquement donc, la valeur de la monnaie 

augmente, ce qui se traduit par une baisse générale des prix. Vous dites que cela a pour 

conséquence que les producteurs vendent à perte. Mais cela n’est pas vrai. Puisque l’on parle 

d’une baisse généralisée des prix, les prix à la production baissent tout aussi bien, salaires 

nominaux compris. Les choses ne sont évidemment jamais si simples, mais dans l’absolu on 

pourrait avoir une situation réelle exactement identique à celle préalable à la thésaurisation, à 

la différence près que les prix nominaux ont baissé, et le pouvoir d’achat de la monnaie a 

augmenté à mesure que les agents augmentaient leurs encaisses. 

Le « mécanisme permettant cet ajustement des prix en contrepartie de la thésaurisation des 

agents » est donc simplement la loi de l’offre et de la demande. La diminution de l’offre de 

monnaie en augmente  le prix, c’est-à-dire le pouvoir d’achat. 

19. Il me semble que rien ne s’oppose absolument, d’un strict point de vue logique, à ce 

qu’une surproduction généralisée à l’ensemble des producteurs survienne dans 

l’économie. Supposons le cas de figure volontairement simplifié d’une économie réduite à 

Robinson et Vendredi sur leur île. 

Supposons que Robinson soit allergique aux carottes mais produise pour Vendredi des 

carottes. Supposons que Vendredi, pour sa part, soit allergique aux pommes mais 



produise pour Robinson des pommes. Alors qu’ils viennent de mettre leurs productions 

sur le marché, Vendredi se rend compte que Robinson est lui aussi allergique au pomme ; 

et Robinson découvre que Vendredi est lui aussi allergique aux carottes. Du coup, aucun 

d’eux ne peut écouler sa production : Robinson ne peut écouler aucune carotte et 

Vendredi ne peut écouler aucune pomme. Il se produit bien, dès lors, une surabondance 

généralisée à tous les producteurs sur cette île. 

On peut certes arguer que les agents étant rationnels – et donc évitant de telles erreurs, la 

plupart du temps – ce cas de figure d’une surabondance générale serait peu probable dans 

la réalité ; et ce, d’autant plus au niveau d’une division du travail étendue et diversifiée, 

qui rend peu probable que les producteurs se trompent chacun d’eux simultanément dans 

leur évaluation de la demande. 

Mais il me semble que d’un strict point de vue logique, les crises de surabondance générale 

ne sont pas impossibles : tout au plus, on peut montrer que certains facteurs – tels que la 

rationalité des agents – rendent plus ou moins improbable l’avènement de ces crises. En 

somme, je vois mal en quoi il pourrait exister des mécanismes intrinsèques au marché qui 

permettraient d’éviter toute crise générale de surproduction, quelles que soient les erreurs 

commises par les producteurs dans leur évaluation de la demande. 

Qu’auriez-vous à dire à ce sujet ? 

Je dirais que, même dans le cas que vous décrivez, il n’y a pas « surabondance généralisée. » 

Dans cette situation, il n’y a en effet aucun échange qui ait lieu, et donc aucune activité 

économique. Ici, il n’y a ni offre, ni demande globale. Robinson ne demandant pas de pomme 

de terre, il ne met pas en vente ses carottes. Vendredi ne demandant pas de carottes, il ne met 

pas en vente ses pommes de terre. Pas de demande globale, donc, mais pas d’offre globale non 

plus. 

Il existe bel et bien un mécanisme inhérent au marché libre faisant que l’offre globale et la 

demande globale sont toujours égaux : c’est le fait que la demande d’un bien est toujours l’offre 

d’un autre en échange. L’offre globale et la demande globale sont simplement la même chose. 

Le mécanisme en question est donc la liberté des prix et la fluctuation du pouvoir d’achat de la 

monnaie. 

20. Cher Monsieur, notre entretien touche à sa fin. Aimeriez-vous ajouter quelques mots ? 

Je voudrais vous remercier pour vos questions très pertinentes, et surtout pour avoir pris la peine 

de lire mes écrits. 

Cher Monsieur, je vous remercie pour tout. Ce fut un honneur et un plaisir. 

L’honneur et le plaisir furent miens. 

 


	Entretien avec Jérémie T.A. Rostan. Par Grégoire Canlorbe

