


David Boaz 

HISTOIRE 

DE LA LIBERTÉ 

Il n’y a toujours et jamais eu que deux  

philosophies politiques : la liberté et le pouvoir. 

2012  



 

 
 

 

 

David Boaz, Libertarianism a Primer,  

Free Press (1998) 

 

Chapter 2 

 

http://www.libertarianism.org/home.html 

 

http://www.libertarianism.org/history 
 

http://www.libertarianism.org/home.html
http://www.libertarianism.org/history
Dam
Texte tapé à la machine

Dam
Texte tapé à la machine

Dam
Texte tapé à la machine



 

 

David Boaz 

HISTOIRE 
DE LA LIBERTÉ 

Traduit par Stéphane Geyres  

et Thomas Heinis 

2012  



 

5 

1. Avertissement 
David Boaz, auteur de l’ouvrage original Libertaria-

nism : A Primer, duquel est extrait ce récit, est 

américain et a donc écrit les lignes qui suivent avec 

un point de vue propre à sa culture. Il s’adresse 

aussi dans son ouvrage au peuple américain, leur 

racontant l’histoire de la liberté, qui est l’histoire de 

leur pays, les États-Unis, formés après la lutte pour 

l’indépendance. De son point de vue, nous vivons 

aujourd’hui dans un monde occidental clairement 

libéral, puisque même dans les états où règne en-

core un roi, ses pouvoirs sont limités par une Cons-

titution ; partout, les lois sont votées par des repré-

sentants du peuple. Mais cette liberté est incom-

plète. La subsistance des états tels que nous les 

connaissons, même avec des pouvoirs limités, n’est 

pas une garantie totale de liberté. C’est ainsi que la 

lutte pour la liberté continue d’évoluer, ainsi que 

vous allez le découvrir de cette merveilleuse Histoire 

de la Liberté. 

  



Histoire de la Liberté 

6 

 



 

7 

2. Introduction 
Dans un sens, il n’y a toujours et jamais eu 

que deux philosophies politiques : la liberté 

et le pouvoir. Soit les gens devraient être libres de 

vivre leur vie comme ils l’entendent, tant qu’ils res-

pectent ces mêmes droits pour autrui, soit certains 

devraient pouvoir utiliser la force pour obliger les 

autres à agir de manières qu’ils n’auraient pas choi-

sies. 

Il n’est pas surprenant, bien sûr, que la philosophie 

du pouvoir ait toujours eu plus d’attrait pour ceux 

au pouvoir.  Elle est passée par plusieurs noms 

(césarisme, despotisme oriental, théocratie, socia-

lisme, fascisme, communisme, monarchisme, uja-

maa, état-providence) et les arguments en faveur 

de chacun de ces systèmes ont été assez différents 

pour en cacher la similarité essentielle. La philoso-

phie de la liberté est également passée par des 

noms différents, mais ses défenseurs ont toujours 

partagé une dose commune de respect de l’individu, 

de confiance en la capacité des gens ordinaires à 

prendre de sages décisions quant à leurs propres 



Histoire de la Liberté 

8 

vies, et d’hostilité envers ceux qui utiliseraient la 

violence pour obtenir ce qu’ils veulent. 

Le premier libéral connu peut avoir été le philo-

sophe chinois Lao Tseu, qui vivait vers le VI
e siècle 

avant JC et qui est surtout connu comme l’auteur 

de Tao Te King. Lao Tseu avertit : « Sans loi ni con-

trainte, les hommes reposeraient en harmonie. » 

L’essentiel du Tao n’est pas politique, c’est une dé-

claration classique de la sérénité spirituelle associée 

à la philosophie orientale. Pour de nombreux Améri-

cains, imprégnés de la confiance en soi et de 

l’individualisme de l’Occident, il peut sembler con-

seiller trop de passivité et d’acceptation face aux 

obstacles. Bien sûr, Lao Tseu a peut-être pensé que 

cette acceptation paisible était le seul moyen 

d’atteindre un degré de paix et de liberté person-

nelle au sein du totalitarisme omniprésent de la 

Chine ancienne. 

Malgré l’exemple de Lao Tseu, le libéralisme naquit 

réellement en Occident. Cela en fait-il une idée 

étroitement occidentale ? Non. Les principes de li-

berté et de droits individuels sont universels, tout 

comme les principes de la science sont universels, 

même si la plupart des découvertes de ces principes 

scientifiques eurent lieu en Occident. 



 

9 

3. La préhistoire 

du libéralisme 
Les deux principales sources de la pensée occiden-

tale, grecque et judéo-chrétienne, ont toutes 

deux contribué au développement de la liberté. Se-

lon l’Ancien Testament, le peuple d’Israël vivait 

sans roi ni quelque autre autorité coercitive, 

se gouvernant non par la force, mais par son adhé-

sion mutuelle à l’alliance avec Dieu. Ensuite, ainsi 

qu’écrit dans le Premier Livre de Samuel, les Juifs 

vinrent à Samuel et lui dirent : « Donne-nous un roi 

pour nous juger, comme toutes les autres na-

tions. » Mais quand Samuel pria Dieu à propos de 

leur demande, Dieu dit : 

« Voici quelles seront les manières du roi qui 
régnera sur vous : Il prendra vos fils, pour ses 
chars et ses chevaux et les fera courir devant 
son char. Il les utilisera comme chefs de mille 
hommes et comme chefs de cinquante ; il les 
fera labourer et moissonner à son profit, fabri-
quer ses armes de guerre et ses attelages. Il 
prendra vos filles pour la préparation de ses 
parfums, pour sa cuisine et pour sa boulange-



Histoire de la Liberté 

10 

rie. Il prendra vos champs, vos vignes et vos 
oliveraies les meilleures, pour les donner aux 
gens de sa maison. Sur vos cultures et vos 
vignes il prélèvera la dîme, pour la donner à 
ses ministres et aux gens de sa maison. Les 
meilleurs de vos serviteurs, de vos servantes, 
de vos bœufs et de vos ânes, il les prendra et 
les fera travailler pour lui. Il prélèvera la dîme 
sur vos troupeaux et vous-mêmes deviendrez 
ses esclaves. Alors, vous crierez pour vous 
plaindre du roi que vous avez voulu, mais ce 
jour là le Seigneur ne vous entendra pas ! » 

Bien que le peuple d’Israël ait défié cet avertisse-

ment terrible et créa une monarchie, cette histoire a 

servi comme un rappel constant que les origines de 

l’état n’étaient nullement d’inspiration divine. 

L’avertissement de Dieu ne résonna pas seulement 

dans l’Israël antique, mais bien jusqu’aux temps 

modernes. Thomas Paine le cita dans Le Sens 

Commun, pour rappeler aux Américains que « les 

quelques bons rois » sur les 3000 ans depuis Sa-

muel, ne pourraient « effacer le péché originel » de 

la monarchie. Le grand historien de la liberté, Lord 

Acton, supposant que tous les lecteurs britanniques 

du XIX
e siècle avaient cet avertissement à l’esprit, 

évoqua la « protestation mémorable » de Samuel 

avec familiarité. 



La préhistoire du libéralisme 

11 

Mais bien qu’ils aient installé un roi, les Juifs pour-

raient être les premiers à avoir formé l’idée que le 

roi est subordonné à une loi supérieure. Chez 

d’autres civilisations, le roi était la loi, généralement 

parce qu’il était considéré divin. Mais les Juifs dirent 

au pharaon égyptien et à leurs propres rois : un roi 

ne reste qu’un homme et tout homme est jugé par 

la loi de Dieu. 



 

12 

4. La loi naturelle 
Ce concept de loi supérieure se développa égale-

ment dans la Grèce antique. Le dramaturge So-

phocle, au V
e siècle avant Jésus-Christ, raconta 

l’histoire d’Antigone, dont le frère Polynice attaqua 

la ville de Thèbes et fut tué au combat. Pour sa tra-

hison, le tyran Créon ordonna qu’on laisse pourrir 

son corps devant les portes de la ville, sans sépul-

ture et sans pleurs. Antigone, sa sœur, défia Créon 

en l’enterrant. Amenée devant Créon, elle déclara 

qu’une loi faite par un simple homme, même un roi, 

ne pouvait transgresser « les lois non écrites et im-

muables des dieux », qui existaient depuis plus 

longtemps que quiconque puisse dire. 

La notion de loi par laquelle les législateurs eux-

mêmes pourraient être jugés grandit et perdura à 

travers toute la civilisation européenne. Elle fut dé-

veloppée dans le monde romain par les philosophes 

stoïciens qui faisaient valoir que, même si le diri-

geant est le peuple lui-même, il n’est encore en 

droit de faire que ce qui est juste selon la loi natu-

relle. La puissance durable de cette idée stoïcienne 

en Occident est en partie due à un heureux hasard : 



La loi naturelle 

13 

le juriste stoïcien Cicéron fut considéré, à l’époque, 

comme le plus grand auteur de prose latine, faisant 

que ses essais furent lus par les européens instruits 

durant de nombreux siècles. 

Peu après l’époque de Cicéron, lors d’une célèbre 

rencontre, on demanda à Jésus si ses disciples de-

vaient payer l’impôt. « Rendez à César ce qui est à 

César et à Dieu ce qui est à Dieu », répondit-il. De 

cette manière, il divisa le monde en deux règnes, 

établissant clairement que tout de la vie n’est pas 

du ressort de l’état. Cette notion radicale s’affermit 

dans le christianisme occidental mais pas dans 

l’Église Orientale, totalement sous le contrôle de 

l’État, ne laissant aucun espace dans la société où 

des sources alternatives de pouvoir pourraient se 

développer. 



 

14 

5. Le pluralisme 
Cette indépendance de l’Église Occidentale, qui s’est 

fait connaître sous le nom d’Église Catholique Ro-

maine, signifia qu’il y eut donc à travers l’Europe 

deux puissantes institutions se disputant le pouvoir. 

Ni l’État ni l’Église n’appréciaient particulièrement la 

situation, mais leur puissance divisée donna de 

l’espace vital pour le développement des individus 

et de la société civile. Papes et empereurs dénon-

çaient fréquemment leurs positions respectives, 

contribuant ainsi à la dé-légitimation des deux. A 

nouveau, ce conflit entre l’Église et l’État était prati-

quement unique dans le monde, ce qui explique 

pourquoi les principes de liberté furent découverts 

d’abord en Occident. 

Au IV
e siècle, l’empereur Théodose ordonna à 

l’évêque de Milan, Saint Ambroise, de remettre sa 

cathédrale à l’Empire. Ambroise réprima l’empereur 

en disant : 

« Il ne nous est pas légitime de la livrer, ni 
pour votre majesté de la recevoir. Aucune loi 
ne vous permet de violer la demeure d’un 
homme. Pensez-vous donc que la maison de 



Le pluralisme 

15 

Dieu puisse être enlevée ? Il est affirmé que 
toute chose est légitime pour l’empereur, que 
toute chose est sienne. Mais ne chargez pas 
votre conscience de la pensée que, comme 
empereur, vous avez un droit sur les choses 
sacrées. Ne vous exaltez pas vous-même 
mais, si vous souhaitez régner le plus long-
temps, soyez soumis à Dieu. Il est écrit : à 
Dieu ce qui est à Dieu et à César ce qui est à 
César. » 

L’empereur fut contraint de venir en l’église 

d’Ambroise et demander pardon pour ses fautes. 

Des siècles plus tard, un conflit similaire eut lieu en 

Angleterre. L’archevêque de Canterbury, Thomas 

Becket, défendit les droits de l’Église contre les 

usurpations d’Henri II. Henri souhaita à haute voix 

qu’on le débarrasse de « ce prêtre tatillon », suite à 

quoi quatre chevaliers s’en vinrent assassiner Bec-

ket. Sous quatre ans, Becket fut canonisé et Henri 

contraint à marcher, pieds nus, dans la neige, jus-

qu’au tombeau de Becket en pénitence de son 

crime, et à revenir sur ses exigences envers l’Église. 

Puisque cette lutte entre l’Église et l’État empêcha 

tout pouvoir absolu d’émerger, il y avait de la place 

pour que se développent des institutions auto-



Histoire de la Liberté 

16 

nomes. Puisque l’Église manquait du pouvoir abso-

lu, les vues religieuses dissidentes pouvaient bouil-

lonner. Les marchés et les associations, les relations 

sous serment, les corporations, les universités et les 

villes à charte, tous contribuèrent au développe-

ment du pluralisme et de la société civile. 



 

17 

6. La tolérance 

religieuse 
Le libertarisme est souvent perçu avant tout comme 

une philosophie de la liberté économique, mais ses 

véritables racines historiques se trouvent plutôt 

dans la lutte pour la tolérance religieuse. Les 

premiers chrétiens commencèrent à développer des 

théories de la tolérance pour contrer leur persécu-

tion par l’État romain. Un des premiers fut Tertul-

lien, un berbère connu comme le « Père de la théo-

logie latine », qui écrivit aux alentours de l’an 200 : 

« Toutefois, chaque homme reçoit de la loi et 
de la nature la liberté d’adorer ce que bon lui 
semble : quel mal ou quel bien ma religion 
fait-elle à autrui ? Il est contraire à la religion 
de contraindre à la religion, qui doit être em-
brassée volontairement et non par la force, 
puisque tout sacrifice demande le consente-
ment du cœur. » 

Où déjà, la défense de la liberté s’exprime en 

termes de droits fondamentaux, ou naturels. 



Histoire de la Liberté 

18 

La croissance du commerce, de la variation des 

interprétations religieuses et de la société ci-

vile montraient qu’il y avait bien des sources 

d’influence au sein de chaque communauté ; et ce 

pluralisme conduisit à des exigences de limitation 

formelle du gouvernement. En une remarquable dé-

cennie, il y eut des avancées majeures vers un 

gouvernement représentatif et limité en trois 

endroits très dispersés d’Europe. La plus connue eut 

lieu en Angleterre en 1215, quand les barons firent 

front au roi Jean Sans Terre à Runnymède et le for-

cèrent à signer la Magna Carta Libertatum Ŕ ou la 

Grande Charte. La Magna Carta garantissait à tout 

homme libre la sécurité contre toute ingérence il-

légale envers sa personne ou sa propriété et la jus-

tice pour tous. La capacité du roi à augmenter ses 

revenus fut limitée, l’Église obtint la garantie d’un 

degré de liberté et les libertés des municipalités fu-

rent confirmées. 

Pendant ce temps, autour de 1220, la ville alle-

mande de Magdebourg développa un ensemble de 

lois locales qui mettaient l’accent sur la liberté et 

sur l’autonomie gouvernementale. La loi de Magde-

bourg était si largement respectée, qu’elle fut adop-

tée par des centaines de nouvelles cités en forma-



La tolérance religieuse 

19 

tion à travers l’Europe centrale ; et les différends de 

certaines villes du centre-Est de l’Europe en référè-

rent aux juges de Magdebourg. Enfin, en 1222 la 

basse noblesse et les gentilshommes de Hongrie Ŕ à 

l’époque faisant nettement partie du courant euro-

péen dominant Ŕ força le roi André II à signer la 

Bulle d’Or (Arany bulla), qui exemptait la noblesse 

et le clergé de l’impôt, leur accordait la liberté de 

disposer de leurs domaines comme ils l’entendaient, 

les protégeait de l’emprisonnement arbitraire et de 

la confiscation, leur assurait une assemblée an-

nuelle pour présenter leurs griefs au roi, et leur 

donna même le Jus Resistendi, le droit de résister 

au roi s’il venait à attaquer les libertés et privilèges 

accordés par la Bulle d’Or. 

Les principes énoncés dans ces documents étaient 

encore loin du libéralisme ; ils excluaient de nom-

breuses personnes de leurs garanties de liberté et 

tant la Magna Carta que la Bulle d’Or discriminaient 

explicitement les Juifs. Cependant, elles restent des 

jalons de la progression continue vers la liberté, le 

gouvernement limité et l’expansion du concept 

d’individu jusqu’à inclure tous et chacun. Elles dé-

montrèrent qu’à travers toute l’Europe des gens ré-

fléchissaient au concept de liberté et elles ont 



Histoire de la Liberté 

20 

créé des classes de personnes défendant jalouse-

ment leur liberté. 

Plus tard, au XIII
e siècle, Saint Thomas d’Aquin Ŕ 

peut-être le plus grand théologien catholique de 

tous les temps Ŕ et d’autres philosophes développè-

rent l’argument théologique pour la limitation du 

pouvoir royal. Thomas d’Aquin écrivit : 

« [Le peuple] peut sans injustice renverser ce 
roi […], ou réduire ses pouvoirs, si celui-ci 
abuse en tyran de la puissance royale. On ne 
doit pas penser qu’un tel peuple commet une 
infidélité en destituant son tyran, même si 
jusque-là il lui est toujours resté soumis, car 
ce tyran a bien mérité, en ne se comportant 
pas fidèlement dans le gouvernement du 
peuple, comme l’exige le devoir royal, que ses 
sujets ne gardent pas leurs engagements en-
vers lui. » 

Ainsi l’autorité théologique insufflait l’idée qu’un ty-

ran puisse être déchu. Aussi bien Jean de Salisbury 

Ŕ évêque anglais témoin du meurtre de Becket au 

XII
e siècle Ŕ que Roger Bacon, érudit du XIII

e siècle Ŕ 

tous deux décrits par Lord Acton comme l’écrivain 

anglais le plus remarquable de leurs époques res-

pectives Ŕ ont défendu le droit à tuer les tyrans ; un 



La tolérance religieuse 

21 

raisonnement inimaginable à l’époque pratiquement 

n’importe où ailleurs dans le monde. 

Francisco de Vitoria, érudit du XVI
e siècle, est 

l’inspirateur des penseurs scolastiques espagnols, 

connus également sous le nom d’École de Sala-

manque, dont les recherches en théologie, en droit 

naturel et en économie reposent sur les travaux de 

Thomas d’Aquin et ont anticipé bien des thèmes re-

trouvés plus tard dans les travaux d’Adam Smith et 

de l’École Autrichienne. De son poste à 

l’Université de Salamanque, Vitoria condamna 

l’Espagne pour l’esclavage des indiens du Nouveau 

Monde en termes d’individualisme et de droit 

naturel : 

« Chaque indien est un homme et donc ca-
pable d’atteindre le salut ou la damnation. […] 
Dès lors qu’il est une personne, chaque Indien 
possède le libre-arbitre et, par conséquent, est 
maître de ses actions. […] Chaque homme a 
droit à sa propre vie et à l’intégrité physique et 
mentale. » 

Vitoria et ses collègues mirent également au point 

la doctrine du droit naturel dans des domaines tels 

que la propriété privée, le bénéfice, l’intérêt et la 

fiscalité ; leurs œuvres ont influencé Hugo Grotius, 



Histoire de la Liberté 

22 

Samuel Pufendorf et, à travers eux, Adam Smith et 

ses élèves écossais. 

La préhistoire du libéralisme culmine dans la pé-

riode de la Renaissance et de la Réforme protes-

tante. La redécouverte de l’apprentissage clas-

sique et l’humanisme qui marqué la Renaissance 

est généralement considérée comme l’émergence 

du monde moderne après le Moyen-Âge. Avec son 

franc-parler habituel, Ayn Rand résume un point de 

vue sur la Renaissance, celui de la branche rationa-

liste, individualiste et laïque du libéralisme : 

« Le Moyen-Âge fut une époque de mysti-
cisme, gouvernée par une foi aveugle et 
l’obéissance aveugle au dogme que la foi est 
supérieure à la raison. La Renaissance fut pré-
cisément la renaissance de la raison, la libéra-
tion de l’esprit humain, le triomphe de la ratio-
nalité sur le mysticisme ; un triomphe défail-
lant et incomplet mais passionné, qui conduisit 
à la naissance de la science, celle de 
l’individualisme et de la liberté. » 

Toutefois, l’historien Ralph Raico fait valoir qu’on 

surestime la Renaissance, comme ancêtre du libéra-

lisme : les chartes médiévales de droits ont four-

ni un fondement bien plus solide pour la liberté que 



La tolérance religieuse 

23 

l’individualisme prométhéen de la Renaissance. Une 

grande contribution de la Renaissance à l’attitude 

libérale envers le pouvoir, cependant, fut l’œuvre de 

Machiavel, l’homme d’état italien et politologue, qui 

dît la vérité sur la politique : que la politique est 

une question de pouvoir, que les politiciens 

parlent de justice juste comme manœuvre 

pour maintenir leur pouvoir. Ce sain cynisme 

envers le pouvoir politique est un thème commun à 

une grande partie de la pensée politique italienne, 

jusqu’aux érudits de la fin du XIX
e siècle comme 

Gaetano Mosca et Vilfredo Pareto. 

La Réforme contribua encore au développement des 

idées libérales. Les réformateurs protestants, tels 

Martin Luther et Jean Calvin, n’étaient en aucun cas 

libéraux. Mais en brisant le monopole de l’Église ca-

tholique, ils ont incidemment encouragé la proliféra-

tion de sectes protestantes, dont certaines Ŕ tels les 

quakers et les baptistes Ŕ vinrent nourrir la pensée 

libérale. Après les Guerres de religion, les gens 

commencèrent à remettre en question l’idée voulant 

qu’une communauté ne devait avoir qu’une seule 

religion. On pensait que, sans autorité religieuse et 

morale unique, une communauté serait témoin 

d’une prolifération sans fin des engagements mo-



Histoire de la Liberté 

24 

raux et tomberait littéralement en morceaux. Cette 

idée profondément conservatrice a une longue his-

toire. Elle remonte au moins à Platon et à son in-

sistance de réglementer même la musique, dans 

une société idéale. Cela a aussi été énoncé à notre 

propre époque par l’écrivain socialiste Robert Heil-

broner, qui dit que le socialisme exige « une vision 

morale collective délibérément embrassée » à la-

quelle « chaque voix dissidente apporte une me-

nace ». Et elle peut aussi être entendue dans les 

craintes des résidents de la rurale Catlett, en Virgi-

nie, qui firent part de leurs craintes au Washington 

Post quand un temple bouddhiste fut construit dans 

leur petite ville : « Nous croyons en un vrai Dieu et 

je suppose que nous avons eu peur d’une fausse re-

ligion comme celle-là, peut-être peut-elle avoir une 

mauvaise influence sur nos enfants. » Heureuse-

ment, la plupart des gens remarquèrent après la 

Réforme que la société ne s’est pas effondrée face 

à la présence de différentes vues religieuses et mo-

rales. 



 

25 

7. La réponse 

à l’absolutisme 
À la fin du XVI

e siècle, l’Église Ŕ affaiblie par sa 

propre corruption et par la Réforme Ŕ avait besoin 

du soutien de l’État plus que l’État n’avait besoin de 

l’Église. La faiblesse de l’Église créa une ouverture 

pour la montée de l’absolutisme royal, en parti-

culier sous les règnes de Louis XIV en France et des 

Stuart en Angleterre. Les monarques commencèrent 

à mettre en place leurs propres bureaucraties, à 

imposer de nouvelles taxes, à établir des armées 

permanentes et à accroître les prérogatives de leur 

propre pouvoir. S’appuyant sur les travaux de Co-

pernic, qui a prouvé que les planètes tournent au-

tour du soleil, Louis XIV se fit appeler le Roi Soleil, 

car il était le centre de la vie en France, et déclama 

son célèbre : « L’État, c’est moi ». Il bannit le pro-

testantisme et tenta de se faire reconnaître chef de 

l’Église catholique en France. Durant son règne de 

près de 70 ans, il ne convoqua jamais de session de 

l’assemblée représentative, les États-Généraux. Son 

ministre des finances, Colbert, mit en œuvre une 



Histoire de la Liberté 

26 

politique de mercantilisme, selon laquelle l’État de-

vait superviser, guider, planifier, concevoir et sur-

veiller l’économie, si besoin subventionner, inter-

dire, octroyer des monopoles, nationaliser, fixer les 

salaires et les prix et garantir la qualité. 

En Angleterre, les Stuart essayèrent également 

d’instituer un monarchisme absolu. Ils cherchèrent 

à ignorer la Common Law* et à augmenter les im-

pôts sans l’approbation de l’assemblée représenta-

tive d’Angleterre, le Parlement. Mais la société civile 

et l’autorité du Parlement se sont avérées plus ro-

bustes en Angleterre que sur le continent ; et la 

campagne absolutiste des Stuarts fut contenue 

moins de 40 ans suivant l’accession de Jacques Ier 

au trône. La résistance à l’absolutisme culmina lors 

de la décapitation de Charles Ier, fils de Jacques Ier, 

en 1649. 

Pendant ce temps, alors que l’absolutisme prit ra-

cine en France et en Espagne, les Pays-Bas sont 

                                        

* Expression anglaise originaire de l’ancien français « commun 

ley ». La Common Law est un système bâti essentiellement 

sur le droit jurisprudentiel, qui marque la prééminence des dé-
cisions des tribunaux (la jurisprudence), par opposition au 

droit civiliste ou codifié (par exemple : le code civil français). 



La réponse à l’absolutisme 

27 

devenus un phare de tolérance religieuse, de li-

berté commerciale, et de limitation du gou-

vernement central. Après que les Hollandais eu-

rent gagné leur indépendance de l’Espagne au dé-

but du XVII
e siècle, ils créèrent une confédération in-

formelle de villes et de provinces. Ils devinrent la 

première puissance commerciale du siècle et 

un havre pour les réfugiés opprimés. Des livres et 

pamphlets écrits par des dissidents anglais et fran-

çais paraissaient régulièrement dans les villes néer-

landaises. Un de ces réfugiés, le philosophe Baruch 

Spinoza, dont les parents juifs avaient fui la persé-

cution catholique au Portugal, décrivit l’interaction 

heureuse de la tolérance religieuse et de la prospé-

rité dans l’Amsterdam du XVII
e siècle : 

« Citons la ville d’Amsterdam, dont l’accrois-
sement considérable, objet d’admiration pour 
les autres nations, n’est que le fruit de cette 
liberté. Au sein de cette florissante république, 
de cette ville éminente, tous les hommes, de 
toutes nations et de toutes religions, vivent 
entre eux dans la concorde la plus parfaite ; et 
pour confier ou non leur bien à quelque ci-
toyen, ils ne s’informent que d’une chose : est-
il riche ou pauvre, fourbe ou de bonne foi ? 
Quant aux différentes religions et aux diffé-
rentes sectes, que leur importe ? Et de même 



Histoire de la Liberté 

28 

devant les tribunaux, le juge ne tient aucun 
compte des croyances religieuses pour 
l’acquittement ou la condamnation d’un accu-
sé, et il n’est point de secte si odieuse dont les 
adeptes (pourvu qu’ils ne blessent le droit de 
personne, rendent à chacun ce qui lui est dû 
et vivent selon les lois de l’honnêteté) ne trou-
vent publiquement aide et protection devant 
les magistrats. » 

L’exemple hollandais d’harmonie sociale et de 

progrès économique inspira les proto-libéraux en 

Angleterre et dans d’autres pays. 

 



 

29 

8. La révolution 

anglaise 
L’opposition anglaise à l’absolutisme royal a créé 

une grande effervescence intellectuelle et les pre-

mières indications d’idées clairement proto-libérales 

peuvent être vues au XVII
e siècle en Angleterre. À 

nouveau, les idées libérales se développèrent à par-

tir de la défense de la tolérance religieuse. Le grand 

poète John Milton publia Areopagitica en 1644, un 

puissant pamphlet en faveur de la liberté de religion 

et contre l’accréditation officielle de la presse. Trai-

tant de la relation entre la liberté et la vertu, une 

question qui agace la scène politique américaine au-

jourd’hui encore, Milton écrit : « La liberté est la 

meilleure école de la vertu. » La vertu, dit-il, n’est 

vertueuse que si elle est choisie librement. Sur la li-

berté d’expression, il écrit : « Qui a jamais vu la Vé-

rité avoir le dessous dans une controverse libre et 

ouverte ? » 

Pendant l’Interrègne (Interregnum), c’est-à-dire la 

période après la décapitation de Charles Ier, où 

l’Angleterre était entre deux rois et régie par Oliver 



Histoire de la Liberté 

30 

Cromwell, il y eut un formidable débat intellectuel. 

Un groupe connu sous le nom des Niveleurs (Le-

vellers) a commencé à énoncer l’ensemble des 

idées qui allaient être connues comme le libéra-

lisme. Ils placèrent la défense de la liberté reli-

gieuse et les anciens droits des Anglais dans un 

contexte de propriété de soi-même et de droits 

naturels. Richard Overton, à la tête des Niveleurs, 

soutint dans un essai célèbre, Une flèche contre 

tous les tyrans (An Arrow against All Tyrants), que 

chaque individu a une « auto-propriété », c’est-à-

dire que chacun possède sa propre personne et a 

donc droit à la vie, à la liberté et à la propriété. 

« Nul n’a de pouvoir sur mes droits et libertés ; ni 

moi sur ceux de personne. » 

Malgré les efforts des Niveleurs et d’autres radicaux, 

la dynastie des Stuart revint sur le trône en 1660, 

en la personne de Charles II. Charles promit de 

respecter la liberté de conscience et les droits des 

propriétaires fonciers, mais lui et son frère 

Jacques II essayèrent à nouveau d’étendre le pou-

voir royal. Durant la Glorieuse Révolution de 1688, 

le Parlement offrit la couronne au Hollandais Guil-

laume d’Orange-Nassau et Marie d’Angleterre (tous 

deux petits-enfants de Charles Ier). Guillaume et 



La révolution anglaise 

31 

Marie acceptèrent de respecter les « droits véri-

tables, anciens et incontestables » des Anglais, 

comme écrit dans la Déclaration des Droits (Bill of 

Rights) en 1689. 

On peut dater la naissance du libéralisme à la Glo-

rieuse Révolution. John Locke est, à juste titre, con-

sidéré comme le premier véritable libéral et comme 

le père de la philosophie politique moderne. Si vous 

ne connaissez pas les idées de Locke, vous ne pou-

vez vraiment pas comprendre le monde dans lequel 

nous vivons. L’excellent ouvrage de Locke Le Se-

cond Traité du Gouvernement fut publié en 1690, 

mais il avait été écrit quelques années plus tôt, pour 

réfuter le philosophe absolutiste Robert Filmer, ren-

dant sa défense des droits individuels et du gouver-

nement représentatif d’autant plus radicale. Locke 

pose la question : « À quoi répond un gouverne-

ment ? Pourquoi en avons-nous un ? » Il répondit 

que les gens ont des droits antérieurs à l’existence 

d’un gouvernement : ainsi nous les appelons les 

droits naturels, parce qu’ils existent naturelle-

ment. Les gens forment un gouvernement pour pro-

téger leurs droits. Ils pourraient le faire sans gou-

vernement, mais un gouvernement est un système 

efficace pour protéger les droits. Et si un gouver-



Histoire de la Liberté 

32 

nement outrepasse ce rôle, il est juste que les gens 

se révoltent. Le gouvernement représentatif est le 

meilleur moyen de s’assurer que le gouvernement 

se concentre sur son propre objet. Se faisant l’écho 

d’une tradition philosophique qui s’était enracinée 

en Occident depuis des siècles, il écrivit : « Un gou-

vernement n’est pas libre de faire ce qu’il veut. […] 

La loi de la nature se pose comme une règle éter-

nelle pour tous les hommes, les législateurs comme 

les autres. » 

Locke exprima également avec clarté l’idée du droit 

de propriété : 

« […] Chaque homme est cependant proprié-
taire de sa propre personne. Aucun autre que 
lui-même ne possède un droit sur elle. Le tra-
vail de son corps et l’ouvrage de ses mains, 
pouvons-nous dire, lui appartiennent en 
propre. Il mêle son travail à tout ce qu’il fait 
sortir de l’état dans lequel la nature l’a fourni 
et laissé et il y joint quelque chose qui est 
sien ; par là il en fait sa propriété. » 

Les gens ont un droit inaliénable à la vie et à la 

liberté et ils acquièrent un droit sur une propriété 

précédemment non possédée à laquelle ils mêlent 

leur travail, tel que par l’agriculture. Il est le rôle 



La révolution anglaise 

33 

du gouvernement de protéger les « Vies, Libertés et 

Propriétés » des gens. 

Ces idées furent accueillies avec enthousiasme. 

L’Europe était encore sous l’emprise de 

l’absolutisme royal mais, grâce à leur expérience 

avec les Stuarts, les Anglais se méfiaient de 

toutes les formes de gouvernement. Ils adoptèrent 

vivement cette puissante défense philosophique des 

droits naturels, la primauté du droit et le droit à la 

révolution. Ils commencèrent également, bien sûr, à 

porter les idées de Locke et des Niveleurs sur les 

navires à destination du Nouveau Monde. 



 

34 

9. Le XVIII
e
 

siècle libéral 
L’Angleterre a prospéré sous un gouvernement limi-

té. Tout comme la Hollande avait inspiré les libé-

raux un siècle plus tôt, le modèle anglais commença 

à être cité par les penseurs libéraux du continent et, 

probablement, à travers le monde. On peut dater 

les Lumières à partir de 1720, quand l’écrivain fran-

çais Voltaire fuya la tyrannie française et arriva en 

Angleterre. Il y vit la tolérance religieuse, le gou-

vernement représentatif et une classe moyenne 

prospère. Il remarqua que le commerce était plus 

respecté qu’il ne l’était en France, où les aristo-

crates regardaient de haut ceux qui s’impliquaient 

dans le commerce. Il vit également que, lorsqu’on 

permet aux gens de commercer librement, leurs 

préjugés peuvent laisser la place à leur intérêt 

personnel, comme dans sa fameuse description de 

la bourse : 

« Entrez à la bourse de Londres, cette place 
plus respectable que bien des tribunaux ; vous 
y voyez rassemblés les députés de toutes les 



Le XVIIIe siècle libéral 

35 

nations pour l’utilité des hommes. Là, le juif, le 
mahométan et le chrétien traitent l’un avec 
l’autre comme s’ils étaient de la même religion 
et ne donnent le nom d’infidèles qu’à ceux qui 
font banqueroute ; là, le presbytérien se fie à 
l’anabaptiste et l’anglican reçoit la promesse 
du quaker. À la sortie de ces réunions paci-
fiques et libres, quelques-uns vont à la syna-
gogue, d’autres vont boire, d’autres vont à 
leur église attendre l’inspiration de Dieu, leurs 
chapeaux sur leurs têtes et tous sont con-
tents. » 

Le XVIII
e siècle a été le grand siècle de la pensée 

libérale. Les idées de Locke ont été développées 

par de nombreux auteurs, notamment John Tren-

chard et Thomas Gordon, qui ont écrit une série 

d’essais dans les journaux signés « Caton », 

d’après Caton le Jeune, le défenseur de la Répu-

blique romaine contre la quête de Jules César pour 

le pouvoir. Ces essais, qui dénonçaient 

l’empiétement continu du gouvernement sur les 

droits des Anglais, vinrent à être connus sous le 

nom des Lettres de Caton*. 

                                        

* En anglais Cato. Les noms évocateurs de la République ro-

maine étaient populaires auprès des écrivains du XIII
e siècle ; 



Histoire de la Liberté 

36 

En France, les Physiocrates établirent la science 

moderne de l’économie. Leur nom vient du grec 

υσσις, la nature, et de κράτειν, gouverner ; ils ont 

fait valoir la primauté de la nature, par laquelle ils 

entendaient que des lois naturelles, semblables à 

celles de la physique, régissent la société et la créa-

tion de richesse. La meilleure façon d’accroître 

l’offre de biens réels était de permettre le com-

merce libre, sans l’obstacle de monopoles, les res-

trictions des corporations et des taxes élevées. 

L’absence de contraintes coercitives produirait 

l’harmonie et l’abondance. C’est de cette époque 

que le célèbre cri de ralliement libéral du « laissez-

faire » nous vient. Selon la légende, Louis XV aurait 

demandé à un groupe de marchands : « Comment 

puis-je vous aider ? » Ils répondirent : « Laissez-

nous faire, laissez-nous passer. Le monde va de lui-

même. » 

Les principaux physiocrates comptaient François 

Quesnay et Pierre du Pont de Nemours, lequel a fui 

la Révolution française et s’installa en Amérique, où 

son fils fonda une petite entreprise dans le Dela-

                                                                            
comparer avec Le Fédéraliste (The Federalist Papers), qui était 

signé « Publius ». 



Le XVIIIe siècle libéral 

37 

ware. Un membre des Physiocrates, Anne-Robert 

Turgot, était un grand économiste qui fut nommé 

contrôleur général des finances par Louis XVI, un 

« despote éclairé » qui voulait alléger le fardeau du 

gouvernement sur le peuple français ; et peut-être 

créer plus de richesses à taxer, puisque les Physio-

crates avaient fait remarquer que « pauvres pay-

sans, pauvre royaume ; pauvre royaume, pauvre 

roi ». Turgot publia les Six Édits pour abolir les ju-

randes et maîtrises (qui étaient devenues des mo-

nopoles calcifiés), abolir les droits de douane in-

ternes sur le grain et le travail forcé (la corvée) et 

établir la tolérance envers les protestants. Il se 

heurta à une vive résistance de certains intérêts 

particuliers et il a été démis de ses fonctions en 

1776. « Avec lui, dit Raico, partit le dernier espoir 

pour la monarchie française », qui tomba effective-

ment pendant la Révolution 13 ans plus tard. 

Le siècle des Lumières français est mieux connu 

dans l’Histoire, mais il y eut également un important 

siècle des Lumières écossais. Les écossais ont long-

temps détesté la domination anglaise, ils ont beau-

coup souffert sous le mercantilisme britannique, 

mais ils avaient atteint, au cours du siècle précé-

dent, un taux d’alphabétisation plus élevé et 



Histoire de la Liberté 

38 

de meilleures écoles qu’en Angleterre. Ils étaient 

bien prédisposés pour élaborer des idées libérales 

(et pour dominer la vie intellectuelle anglaise sur un 

siècle). Adam Ferguson, auteur d’un Essai sur 

l’histoire de la société civile, qui nous donna 

l’expression « le résultat de l’action humaine, mais 

pas de l’intention humaine » et qui allait inspirer les 

futurs maîtres à penser de l’ordre spontané ; Fran-

cis Hutcheson, qui annonça les utilitaristes avec sa 

notion de « le plus grand bien pour le plus grand 

nombre » ; et Dugald Stewart, dont la Philosophie 

de l’Esprit Humain a été largement lue dans les 

premières universités américaines ; ils étaient parmi 

les érudits les plus connus des Lumières écossaises. 

Mais les plus importants furent David Hume et son 

ami Adam Smith. 

Hume était philosophe, économiste et historien, à 

l’époque avant que l’aristocratie universitaire dé-

crète que la connaissance devait être divisée en ca-

tégories distinctes. Il est surtout connu par les étu-

diants modernes pour son scepticisme philoso-

phique, mais il a également contribué à élaborer 

notre conception moderne de la productivité et de 

la bienveillance du marché libre. Il a défendu la 

propriété et le contrat, le libre-marché ban-



Le XVIIIe siècle libéral 

39 

caire et l’ordre spontané d’une société libre. À 

l’encontre de la doctrine de la balance des échanges 

des mercantilistes, il a souligna que tout le monde 

profite de la prospérité des autres, même de la 

prospérité des gens d’autres pays. 

Avec John Locke, Adam Smith est l’autre père du li-

béralisme ou de ce que nous (NdT. : les américains) 

appelons désormais le libertarianisme. Et puisque 

nous vivons dans un monde libéral, Locke et Smith 

peuvent être considérés comme les architectes du 

monde moderne. Dans son livre le plus connu, La 

Richesse des Nations, Smith a jeté les bases de la 

science moderne de l’économie. Il disait qu’il dé-

crivait « le système simple de la liberté naturelle ». 

Dans le langage courant moderne, on pourrait dire 

que le capitalisme est ce qui arrive lorsqu’on laisse 

les gens par eux-mêmes. Smith montra comment, 

lorsque les gens produisent et commercialisent dans 

leur propre intérêt, ils sont conduits « par une 

main invisible » à rendre service aux autres. Pour 

obtenir un emploi ou pour vendre quelque chose 

pour de l’argent, chaque personne doit imaginer ce 

que les autres aimeraient avoir. La bienveillance 

est importante, mais « ce n’est pas de la bienveil-

lance du boucher, du brasseur ou du boulanger que 



Histoire de la Liberté 

40 

nous attendons notre dîner, mais de leur attention à 

leur propre intérêt ». Ainsi le marché libre permet-il 

à plus de gens de satisfaire de plus nombreux dé-

sirs et, finalement, de profiter d’un meilleur niveau 

de vie que dans tout autre système social. 

Au fil des ans, de nombreux critiques ont dit 

qu’Adam Smith, les économistes en général ou les 

libertariens, croient que tout comportement est mo-

tivé par l’intérêt personnel. Mais près de deux dé-

cennies avant La Richesse des Nations, dans sa 

Théorie des sentiments moraux, Smith distingua 

deux types de comportement : l’intérêt personnel 

et la bienfaisance. Il précisa que les gens agissent 

parfois de bon vouloir et que la société devrait en-

courager de tels sentiments. Mais, dit-il, si néces-

saire, la société pourrait exister sans bienfaisance 

s’étendant au-delà du cercle familial ; les gens se-

raient encore nourris, l’économie serait encore en 

fonction, la connaissance progresserait ; mais la so-

ciété ne peut exister sans justice, ce qui signifie 

protection des droits à la vie, à la liberté et à la 

propriété. La justice, par conséquent, doit être la 

première préoccupation de l’état. 



Le XVIIIe siècle libéral 

41 

La plus importante contribution de Smith à la théo-

rie libérale fut de concevoir l’idée de l’ordre spon-

tané. On entend souvent dire qu’il y aurait un con-

flit entre liberté et ordre ; et un tel point de vue 

semble logique. Pourtant, plus complètement que 

les Physiocrates et d’autres penseurs antérieurs, 

Smith a souligné que l’ordre surgit spontanément 

dans les affaires humaines. Laissez les gens intera-

gir librement les uns avec les autres, protégez leurs 

droits à la liberté et à la propriété ; et l’ordre émer-

gera, sans orientation centralisée. L’économie de 

marché est une forme d’ordre spontané ; des cen-

taines ou des milliers Ŕ ou des milliards aujourd’hui 

Ŕ de gens viennent chaque jour sur le marché ou 

dans le monde des affaires, se demandant com-

ment produire plus de biens ou obtenir un meilleur 

emploi ou faire plus d’argent pour eux-mêmes et 

leurs familles. Ils ne sont guidés par aucune autori-

té centrale, ni par l’instinct biologique qui pousse les 

abeilles à faire du miel, pourtant ils produisent de la 

richesse pour eux-mêmes et pour les autres en 

produisant et en échangeant. 

Mais l’économie de marché n’est pas la seule forme 

d’ordre spontané. Songez à la langue… Personne ne 

s’est assis pour écrire la langue anglaise, et ensuite 



Histoire de la Liberté 

42 

l’enseigner aux premiers Anglais. Elle est née et a 

changé naturellement, spontanément, en ré-

ponse aux besoins humains. Songez aussi au 

droit. De nos jours, nous concevons le droit comme 

une chose votée par le Congrès, mais la common 

law s’est constituée bien avant qu’un roi ou législa-

teur ait voulu l’écrire. Lorsque deux personnes 

avaient un différend, elles demandaient à une autre 

de leur servir de juge. Quelques fois, des jurys 

étaient constitués pour entendre une affaire. Les 

juges et les jurés ne devaient pas « faire » le droit, 

mais cherchaient plutôt à « trouver » le droit, à 

demander quelle pratique ou quelle décision était 

habituelle pour des cas similaires. Ainsi, l’ordre juri-

dique (NdT anglo-saxon) s’est-il développé cas 

après cas. La monnaie est un autre produit de 

l’ordre spontané ; elle surgit naturellement lorsque 

les gens eurent besoin de quelque chose pour facili-

ter le commerce. Hayek écrivit que « si [le droit] 

avait été délibérément conçue, elle aurait mérité de 

figurer parmi les plus grandes inventions humaines. 

Mais elle a, bien sûr, été aussi peu inventée par 

l’esprit de quiconque, que la langue ou que la mon-

naie ou que la plupart des pratiques et des conven-

tions sur lesquelles repose la vie sociale. » Le droit, 

la langue, la monnaie, les marchés… les institutions 



Le XVIIIe siècle libéral 

43 

les plus importantes dans la société humaine appa-

rurent spontanément. 

Avec l’élaboration systématique du principe de 

l’ordre spontané de Smith, les principes fondamen-

taux du libéralisme étaient, pour l’essentiel, com-

plets. On pourrait définir ces principes de base 

comme l’idée d’un droit supérieur ou comme le droit 

naturel, la dignité de l’individu, les droits naturels à 

la liberté et à la propriété et la théorie sociale de 

l’ordre spontané. Beaucoup d’autres idées plus spé-

cifiques découlent de ces fondamentaux : la liberté 

individuelle, un gouvernement limité et repré-

sentatif, des marchés libres. Il a fallu beaucoup 

de temps pour les définir ; il était encore nécessaire 

de se battre pour eux. 



 

44 

10. Faire un 

monde libéral 
Comme pour la Révolution anglaise, la période qui a 

conduit à la Révolution américaine fut une époque 

de grands débats idéologiques. Plus encore que le 

monde anglais du XVII
e siècle, le climat de l’opinion 

américaine du XVIII
e siècle était dominé par les idées 

libérales. 

En effet, on pourrait dire qu’il n’y avait pratique-

ment pas d’idée non-libérale circulant en Amérique : 

il n’y avait que des libéraux conservateurs, qui 

demandaient instamment que les Américains conti-

nuent à réclamer pacifiquement leurs droits en tant 

qu’Anglais, et des libéraux radicaux, qui finale-

ment rejetèrent jusqu’à une monarchie constitu-

tionnelle et demandaient l’indépen-dance. Le plus 

mobilisateur des libéraux radicaux était Thomas 

Paine. Paine était ce qu’on pourrait appeler un agi-

tateur extérieur, un missionnaire itinérant de la li-

berté. 



Faire un monde libéral 

45 

Né en Angleterre, il alla en Amérique pour aider à 

faire la révolution ; et lorsque sa tâche fut terminée, 

il traversa de nouveau l’Atlantique pour aider les 

Français à faire leur révolution. 



 

46 

11. Société contre 

Gouvernement 
La grande contribution de Paine à la cause révolu-

tionnaire fut son pamphlet Le Sens Commun, qu’on 

dit s’être vendu à quelques 100 000 exemplaires en 

quelques mois, dans un pays de trois millions 

d’habitants. Tout le monde l’a lu ; ceux qui ne sa-

vaient pas lire l’ont entendu lire dans les tavernes et 

ont participé à débattre de ses idées. Le Sens 

Commun n’était pas seulement un appel à 

l’indépendance. Il offrait une théorie radicalement 

libertarienne pour justifier les droits naturels et 

l’indépendance. Paine commença par une distinc-

tion entre société et gouvernement : 

« La société est le résultat de nos besoins, le 
gouvernement est celui de notre perversité. 
[…] L’état social est un bien sous toutes les 
hypothèses. Le gouvernement, dans sa perfec-
tion même, n’est qu’un mal nécessaire ; dans 
son imperfection, c’est un mal insupportable 
[…]. » 



Société contre Gouvernement 

47 

Il poursuivit en dénonçant les origines de la monar-

chie : 

« S’il nous était donné de lever le voile téné-
breux de l’antiquité […], nous trouverions que 
le premier d’entre eux ne valait guère mieux 
que le principal brigand d’une troupe effrénée, 
dont les mœurs sauvages ou la prééminence, 
en fait de subtilité, lui obtinrent le titre de chef 
parmi les voleurs […]. » 

Dans Le Sens Commun et dans ses écrits ultérieurs, 

Paine conçu l’idée que la société civile existe avant 

le gouvernement et que les gens peuvent tranquil-

lement interagir pour créer un ordre spontané. Sa 

croyance en l’ordre spontané fut renforcée quand il 

vit la société continuer à fonctionner après que les 

gouvernements coloniaux furent chassés des villes 

et des colonies américaines. Dans ses écrits, il fu-

sionna élégamment la théorie normative des 

droits individuels et l’analyse positive de 

l’ordre spontané. 

Ni Le Sens Commun, ni la publication d’Adam Smith 

de La Richesse des Nations ne furent, bien sûr, les 

seules étapes de la lutte pour la liberté qui intervint 

en 1776. Aucune ne pouvait même être la marque 

la plus importante de cette année phare. Car en 



Histoire de la Liberté 

48 

1776, les colonies américaines publièrent leur Dé-

claration d’indépendance, sans doute le plus bel 

exemple d’écriture libertarienne de l’Histoire. Les 

mots éloquents de Thomas Jefferson proclamèrent 

au monde entier la vision libérale : 

« Nous tenons ces vérités comme allant 
d’elles-mêmes : tous les hommes sont créés 
égaux, ils sont dotés par le Créateur de cer-
tains droits inaliénables, parmi ces droits se 
trouvent la vie, la liberté et la recherche du 
bonheur. Les gouvernements sont établis 
parmi les hommes pour garantir ces droits et 
leur juste pouvoir émane du consentement 
des gouvernés. Toutes les fois qu’une forme 
de gouvernement devient destructive de ce 
but, le peuple a le droit de la changer ou de 
l’abolir. » 

L’influence des Niveleurs et de John Locke est évi-

dente. Jefferson pose brièvement trois idées : que 

les gens ont des droits naturels, que le but du 

gouvernement est de protéger ces droits et 

que si le gouvernement dépasse son propre 

but, les gens ont le droit de le « changer ou 

de l’abolir ». Du fait de son éloquence à affirmer 

la cause libérale et pour son rôle toute sa vie envers 

la révolution libérale qui changea le monde, le 



Société contre Gouvernement 

49 

chroniqueur George Will nomma Jefferson 

« l’homme du millénaire ». Mais il convient de noter 

que par l’écriture de la Déclaration d’Indépendance, 

Jefferson n’a pas vraiment inventé la roue. John 

Adams, peut-être jaloux de l’attention obtenue par 

Jefferson, déclara quelques années plus tard, qu’il 

« n’est pas une idée dans [la Déclaration], qui n’ait 

été rebattue au Congrès durant les deux an-

nées précédentes ». Jefferson lui-même dit que, s’il 

« n’a consulté ni livre, ni pamphlet pour l’écrire », 

son but n’était « pas de découvrir de nouveaux 

principes ni de nouveaux arguments », mais sim-

plement de produire « une expression de l’esprit 

américain ». Les idées portées par la Déclaration 

étaient, a-t-il dit, les « sentiments du moment, qu’ils 

soient exprimés en conversation, en lettres, dans 

des essais publiés ou dans les livres élémentaires de 

droit public ». Le triomphe des idées libérales aux 

États-Unis fut écrasant. 



 

50 

12. Limiter le 

gouvernement 
Après leur victoire militaire, les Américains indépen-

dants se s’empressèrent de mettre en pratique les 

idées que les libéraux anglais avaient élaborées tout 

au long du XVIII
e siècle. Bernard Bailyn, éminent his-

torien de l’Université de Harvard, dit que :  

« Les principaux thèmes du libéralisme radical 
du XVIII

e siècle furent concrétisés ici. Le pre-
mier est la croyance que le pouvoir est mal, 
une nécessité peut-être, mais une nécessité 
mauvaise ; qui est infiniment corrupteur et qui 
doit être maîtrisé, limité, restreint par tous les 
moyens compatibles avec un minimum d’ordre 
civil. Les constitutions écrites, la séparation 
des pouvoirs, les déclarations de droits, les li-
mitations de l’exécutif, du législatif et du judi-
ciaire, les restrictions sur le droit de con-
traindre et de se lancer en guerre… Tout ex-
prime la profonde méfiance envers le pouvoir, 
qui se trouve au cœur idéologique de la Révo-
lution américaine et qui est resté en nous, 
comme un héritage permanent et pour tou-
jours. » 



Limiter le gouvernement 

51 

La Constitution des États-Unis s’est construite sur 

les idées de la Déclaration voulant établir un gou-

vernement adapté à un peuple libre. Elle était basée 

sur le principe que les individus ont des droits natu-

rels, qui prévalent sur la mise en place d’un gou-

vernement, et que tout le pouvoir dont dispose le 

gouvernement lui est délégué par des individus 

pour la protection de leurs droits. Sur la base de cet 

conception, les Framers* ne mirent pas en place 

une monarchie, pas plus qu’ils créèrent une démo-

cratie sans limite, un gouvernement de pleins pou-

voirs limités seulement par le vote populaire. Au 

contraire, ils énumérèrent minutieusement (à 

l’article Ier, section 8) les pouvoirs qu’aurait le gou-

vernement fédéral. La Constitution, dont le plus 

grand théoricien et architecte était l’ami et voisin de 

Jefferson, James Madison, était vraiment révolu-

tionnaire du fait de l’établissement d’un gouverne-

ment aux pouvoirs délégués, inventoriés et donc 

limités. 

                                        

* C’est ainsi que l’on nomme les rédacteurs du corpus constitu-

tionnel américain. Les Cadreurs, littéralement. 



Histoire de la Liberté 

52 

La première fois qu’une Déclaration des Droits fut 

proposée, bien des Framers répondirent qu’elle 

n’était pas nécessaire parce que les pouvoirs inven-

toriés étaient si limités que le gouvernement serait 

incapable d’attenter aux droits individuels. Finale-

ment, on décida d’ajouter une Déclaration des 

Droits, selon les mots de Madison, « pour une plus 

grande prudence ». Après avoir énuméré des droits 

spécifiques dans les huit premiers amendements, le 

premier Congrès en ajouta deux autres qui résu-

ment toute la structure du gouvernement fédéral 

ainsi qu’il était créé : le neuvième amendement dis-

pose que  « l’énumération dans la Constitution de 

certains droits ne doit pas être interprétée comme 

niant ou minimisant l’existence d’autres droits con-

servés par le peuple. » Le dixième amendement 

dit : « Les pouvoirs non délégués aux États-Unis par 

la Constitution, ni interdits par elle aux États, sont 

réservés respectivement aux États ou au peuple. » 

Encore une fois, les principes fondamentaux du libé-

ralisme : les gens possèdent des droits avant qu’ils 

ne créent de gouvernement et ils conservent tous 

les droits qu’ils n’ont pas expressément délégués au 

gouvernement ; et le gouvernement national n’a 

aucun pouvoir non expressément accordé par la 

Constitution. 



Limiter le gouvernement 

53 

Aussi bien aux États-Unis qu’en Europe, le siècle 

suivant la Révolution américaine fut marqué par la 

diffusion du libéralisme. Les constitutions écrites et 

les déclarations de droits ont protégé la liberté et 

garanti la primauté du droit. Les corporations et 

les monopoles étaient en grande partie éliminés, 

avec tous les métiers ouverts à la concurrence sur 

la base du mérite. La liberté de la presse et de la 

religion fut considérablement élargie, les droits de 

propriété rendus plus sûrs, le commerce internatio-

nal libéré. 



 

54 

13. Libertés 

civiles 
L’individualisme, les droits naturels et les marchés 

libres ont logiquement conduit à une effervescence 

pour l’extension des droits civils et politiques à 

ceux qui avaient été exclus de la liberté, comme ils 

l’avaient été du pouvoir Ŕ notamment les esclaves, 

les serfs et les femmes. La première association an-

ti-esclavagiste au monde fut fondée à Philadelphie 

en 1775 ; et l’esclavage et le servage furent abolis 

dans l’ensemble du monde occidental en moins d’un 

siècle. Au cours du débat au Parlement britannique 

sur l’idée de compenser les esclavagistes pour leur 

perte de « propriété », le libéral Benjamin Pearson 

a répondu qu’il « aurait pensé que c’était aux es-

claves de devoir être indemnisés. » The Pennsylva-

nia Journal, appartenant à Thomas Paine, publia 

une des premières défenses remuantes des droits 

des femmes en 1775. Mary Wollstonecraft, une 

amie de Paine et d’autres libéraux, publia Une af-

firmation des droits de la femme (A Vindication of 

the Rights of Woman) en Angleterre en 1792. La 



Libertés civiles 

55 

première convention féministe aux États-Unis eut 

lieu en 1848, alors que les femmes commençaient à 

exiger les droits naturels que les hommes blancs 

avaient réclamés en 1776 et qu’on exigeait égale-

ment pour les hommes noirs. Selon la phrase de 

l’historien anglais Henry Sumner, le monde passait 

d’une société de statut à une société de contrat. 

Les libéraux s’attaquèrent également au fléau sé-

culaire de la guerre. En Angleterre, Richard Cobden 

et John Bright ont inlassablement soutenu que le 

libre-échange lie pacifiquement les gens de diffé-

rentes nations ensemble, réduisant ainsi les risques 

de guerre. Les nouvelles limites aux gouverne-

ments et un plus grand scepticisme du public en-

vers les dirigeants politiques leur rendirent plus dif-

ficile de s’aventurer à l’étranger et de partir en 

guerre. Après la tourmente de la Révolution fran-

çaise et la défaite finale de Napoléon en 1815, et à 

l’exception de la guerre de Crimée et des guerres 

d’unification nationale, la plupart des peuples 

d’Europe connurent un siècle de paix relative et 

de progrès. 



 

56 

14. Les effets 

du libéralisme 
Cette libération de la créativité humaine créa un 

progrès scientifique et matériel phénoménal. Le 

magazine The Nation, qui était alors un journal 

vraiment libéral, en se replaçant vers 1900, écrivit : 

« Libérés de l’ingérence avilissante des gouverne-

ments, les hommes se consacrèrent à leur tâche na-

turelle, l’amélioration de leur condition, avec les ré-

sultats merveilleux qui nous entourent. » Les avan-

cées technologiques du XIX
e siècle libéral sont in-

nombrables : la machine à vapeur, le chemin de fer, 

le télégraphe, le téléphone, l’électricité, le moteur à 

combustion interne. Grâce à l’accumulation du 

capital et au « miracle de l’intérêt composé », 

en Europe et en Amérique les grandes masses po-

pulaires commencèrent à se libérer du labeur érein-

tant qui était la condition naturelle de l’humanité 

depuis des temps immémoriaux. La mortalité in-

fantile chuta et l’espérance de vie commença 

à croître vers des niveaux sans précédent. Une 

personne de 1800 regardant vers le passé y verrait 



Les effets du libéralisme 

57 

un monde qui, pour la plupart des gens, avait peu 

changé sur des milliers d’années ; en 1900, le 

monde était méconnaissable. 

La pensée libérale a continué à se développer tout 

au long du XIX
e siècle. Jeremy Bentham a défendu la 

théorie de l’utilitarisme : l’idée que le gouverne-

ment devrait favoriser « le plus grand bonheur pour 

le plus grand nombre ». Bien que ses prémisses 

philosophiques fussent différentes de celles des 

droits naturels, pour l’essentiel il en est arrivé aux 

mêmes conclusions sur le gouvernement limité et 

les marchés libres. Alexis de Tocqueville vint en 

Amérique pour voir comment une société libre fonc-

tionne et publia ses brillantes observations dans De 

la démocratie en Amérique entre 1834 et 1840. 

John Mill publia De la Liberté, un argumentaire fort 

pour la liberté individuelle, en 1859. En 1851, Her-

bert Spencer, un immense érudit dont le travail est 

injustement négligé et aujourd’hui souvent défor-

mé, publia La statique sociale, dans lequel il expose 

sa « loi d’égale liberté », une déclaration précoce 

et explicite du credo libéral moderne. Le principe de 

Spencer était « que tout homme peut revendiquer 

la pleine liberté d’exercer ses facultés compatibles 

avec la possession de la même liberté par tout autre 



Histoire de la Liberté 

58 

homme ». Spencer souligna que « la loi d’égale li-

berté s’applique évidemment à l’ensemble de la 

race, aux femmes aussi bien qu’aux hommes ». Il a 

également étendu la critique libérale classique de la 

guerre pour distinguer entre deux types de socié-

tés : la société industrielle, où les gens produi-

sent et commercialisent de manière pacifique et en 

association volontaire, et la société militante, 

dans laquelle la guerre prévaut et le gouvernement 

contrôle la vie de ses sujets comme moyen de ses 

propres fins. 

Durant son âge d’or, l’Allemagne produisit de 

grands écrivains, tels Goethe et Schiller, qui étaient 

libéraux, et elle contribua à la philosophie libérale 

avec la pensée de philosophes et d’érudits comme 

Emmanuel Kant et Wilhelm Von Humboldt. L’œuvre 

de Kant soulignait l’autonomie individuelle et 

tentait de fonder les droits et libertés individuels 

dans les exigences de la raison elle-même. Il appela 

à une « constitution juridique qui garantit à chacun 

sa liberté par la loi, de sorte que chacun reste libre 

de chercher son bonheur de la manière qu’il juge la 

meilleure, pourvu qu’il ne viole pas la liberté légale 

ni les droits de ses concitoyens ». Dans l’ouvrage 

classique de Von Humboldt, Essai sur les limites de 



Les effets du libéralisme 

59 

l’action de l’État, qui a fortement influencé De la li-

berté de Mill, il soutint que le plein épanouisse-

ment de l’individu exige non seulement la liberté 

mais « une multiplicité de situations », voulant dire 

par là que les gens devraient avoir à leur disposition 

une grande variété de situations et de modes de vie 

Ŕ le terme moderne pourrait être « modes de vie al-

ternatifs » Ŕ qu’ils pourraient continuellement tester 

et choisir. En France, Benjamin Constant fut le libé-

ral le plus connu sur le continent durant la première 

partie du siècle. « Il aimait la liberté comme 

d’autres hommes aiment le pouvoir », dit un con-

temporain. Comme Von Humboldt, il voyait la liber-

té comme un système dans lequel les gens pour-

raient mieux découvrir et développer leur per-

sonnalité et intérêts propres. Dans un essai im-

portant, il opposa le sens de la liberté dans les an-

ciennes républiques Ŕ une participation égale à la 

vie publique Ŕ avec la liberté moderne Ŕ les libertés 

individuelles de parler, écrire, posséder des biens, 

commercer, et poursuivre ses intérêts privés. Une 

proche de Constant était Madame de Staël, roman-

cière, peut-être surtout connue pour la phrase : 

« La liberté est ancienne, c’est le despotisme qui 

est nouveau », en référence à la tentative des abso-



Histoire de la Liberté 

60 

lutistes royaux de supprimer les libertés à chartes 

durement gagnées et accordées au Moyen-Âge. 

Un autre libéral français, Frédéric Bastiat, siégea au 

Parlement comme passionné du libre-échange et 

a écrit une multitude d’essais pleins d’esprit et per-

cutants attaquant l’État et toutes ses actions. Son 

dernier essai, Ce qu’on voit et ce qu’on ne voit pas, 

exposa la clairvoyance importante quoi qu’un gou-

vernement fasse Ŕ construire un pont, subvention-

ner les arts, verser des pensions Ŕ a des effets 

simples et évidents. L’argent circule, des emplois 

sont créés et les gens pensent que le gouvernement 

a généré de la croissance économique. La tâche de 

l’économiste est de voir ce qui n’est pas si facile 

à voir : les maisons ne sont pas construites, les vê-

tements pas achetés, les emplois non créés du fait 

de taxes retirant l’argent à ceux qui l’auraient dé-

pensé en leur nom propre. Dans La loi, il attaqua le 

concept de « spoliation légale », selon laquelle cer-

tains en appellent au gouvernement pour 

s’approprier ce que d’autres ont produit. Et dans La 

pétition des fabricants de chandelles contre la con-

currence du Soleil, il se moqua des industriels fran-

çais qui voulaient être protégés de la concurrence, 

en faisant semblant de parler au nom des fabricants 



Les effets du libéralisme 

61 

de chandelles, lesquels voulaient que le Parlement 

bloque les rayons du Soleil, à cause desquels les 

gens n’avaient pas besoin de bougies pendant la 

journée… Une des premières réfutations des lois 

« anti-dumping ». 

Aux États-Unis, le mouvement abolitionniste fut 

naturellement conduit par les libertariens. Les prin-

cipaux abolitionnistes appelaient l’esclavage du 

« vol d’homme », en cela qu’il cherche à nier la 

propriété de soi et à voler le « soi » profond d’un 

homme. Leurs arguments sont analogues à ceux 

des Niveleurs et de John Locke. William Garrison a 

écrit que son but n’était pas la seule abolition de 

l’esclavage, mais « l’émancipation de notre race 

entière de la domination de l’homme, de la servi-

tude de soi, du gouvernement par la violence ». Un 

autre abolitionniste, Lysander Spooner, à partir de 

l’argument des droits naturels contre l’esclavage, 

arriva à la conclusion que personne ne pouvait être 

tenu pour avoir renoncé à un quelconque de ses 

droits naturels au titre d’un quelconque contrat, 

fusse la Constitution, qu’il n’ait personnellement si-

gné. Frederick Douglass avança également ses ar-

guments en faveur de l’abolition selon les termes du 

libéralisme classique : auto-propriété et droits 

naturels.



 

62 

15. Le déclin du 

libéralisme 
Vers la fin du XIX

e siècle, le libéralisme classique 

commença à céder la place à de nouvelles formes 

de collectivisme et de pouvoir de l’état. Si le libéra-

lisme avait connu un tel succès Ŕ libérant la grande 

masse de l’humanité du fardeau écrasant de 

l’étatisme et laissant aller une amélioration sans 

précédent du niveau de vie Ŕ que se passa-t-il 

donc ? Cette question a contrarié les libéraux et les 

libertariens tout au long du XX
e siècle. 

Un problème fut que les libéraux devinrent pares-

seux : ils ont oublié l’avertissement de Jefferson se-

lon lequel « une vigilance éternelle est le prix de la 

liberté » et se dirent que l’évidente harmonie sociale 

et l’abondance apportée par le libéralisme auraient 

pour conséquence que personne ne souhaiterait re-

vivre l’Ordre Ancien. Certains intellectuels libéraux 

donnèrent l’impression que le libéralisme était un 

système achevé, sans plus aucun travail captivant à 

réaliser. Le socialisme, en particulier la variété mar-



Le déclin du libéralisme 

63 

xiste, s’en vint alors avec toute une théorie nouvelle 

à élaborer, et attira donc les jeunes intellectuels. 

Il se peut aussi que les gens aient oublié combien il 

avait été dur de créer une société d’abondance. Les 

Américains et les Britanniques nés durant la der-

nière partie du XIX
e siècle arrivèrent dans un monde 

où les richesses, la technologie et le niveau de vie 

augmentaient rapidement ; il n’était plus si évident 

pour eux que le monde n’avait pas toujours été ain-

si. Et même ceux qui concevaient que le monde 

avait pu être différent supposaient peut-être que le 

problème séculaire de la pauvreté était désormais 

résolu. Il n’était donc plus important de maintenir 

les institutions sociales qui l’avaient résolu. 

Un problème apparenté était la séparation de la 

question de la production de celle de la distribution. 

Dans ce monde d’abondance, les gens commencè-

rent à prendre la production pour acquise et à dis-

cuter « le problème de la distribution ». Le grand 

philosophe Friedrich Hayek m’a confié un jour, lors 

d’une interview : « Je suis personnellement con-

vaincu que la raison qui a conduit les intellectuels, 

en particulier du monde anglophone, vers le socia-

lisme, était un homme qui est considéré comme un 



Histoire de la Liberté 

64 

grand héros du libéralisme classique, John Stuart 

Mill. Dans son célèbre manuel, Principes d’économie 

politique, qui parut en 1848 et qui fut un texte lar-

gement lu sur le sujet pendant quelques décennies, 

il fait l’assertion suivante, passant de la théorie de 

la production à celle de la distribution : « Les 

choses une fois créées, l’humanité Ŕ individuelle-

ment ou collectivement Ŕ peut en faire ce qu’elle 

entend. » Or, si cela était vrai, il y aurait une obliga-

tion morale claire de veiller à ce que ces choses 

soient justement réparties. Mais cela n’est pas vrai, 

parce que si nous avions fait de ces choses ce que 

nous aurions voulu, elles ne seraient plus dispo-

nibles. Parce que si vous deviez le faire une fois, 

jamais les gens ne produiraient à nouveau ces 

choses. » 

Par ailleurs, pour la première fois dans l’histoire, des 

gens commençaient à remettre en question 

l’existence de la pauvreté. Avant la Révolution in-

dustrielle, tout le monde était pauvre ; il n’y avait 

donc aucune question à poser. Ce n’est que lorsque 

la plupart des gens devinrent riches Ŕ selon les 

normes historiques Ŕ que les gens commencèrent à 

se demander pourquoi certains étaient encore 

pauvres. Ainsi Charles Dickens déplora la pratique, 



Le déclin du libéralisme 

65 

déjà en déclin, du travail des enfants qui maintenait 

en vie de nombreux enfants qui, aux époques anté-

rieures, seraient morts, comme la plupart des en-

fants depuis des temps immémoriaux ; et Karl Marx 

d’offrir la vision d’un monde de parfaite liberté et 

d’abondance. Pendant ce temps, le succès de la 

science et des affaires amenèrent à l’idée que les 

ingénieurs et les cadres supérieurs seraient ca-

pables de concevoir et de gérer une société entière 

aussi bien qu’une grande entreprise. 

L’accent utilitariste de Bentham et Mill, porté sur 

« le plus grand bien pour le plus grand nombre » a 

incité quelques esprits à commencer de reconsidé-

rer la nécessité d’un gouvernement limité et de la 

protection des droits individuels. Si le but de tout 

cela était d’engendrer prospérité et bonheur, pour-

quoi prendre le chemin détourné de la protection 

des droits ? Pourquoi ne pas simplement viser direc-

tement la croissance économique et la prospérité 

généralisée ? De nouveau, on oublia le concept 

d’ordre spontané, on prit ses distances envers le 

problème de production et on élabora des systèmes 

pour orienter l’économie dans une direction politi-

quement choisie. 



Histoire de la Liberté 

66 

Bien sûr, on ne peut négliger le sempiternel désir de 

l’homme d’avoir du pouvoir sur autrui. Certains ont 

oublié les racines du progrès économique, certains 

ont pleuré les ruptures de la famille et de la com-

munauté que la liberté et la richesse ont apportées, 

d’autres croyaient sincèrement que le marxisme 

pourrait rendre tout le monde prospère et libre, 

sans la nécessité de travailler dans l’obscurité sata-

nique des usines. Mais beaucoup d’autres utilisèrent 

ces idées comme un instrument de pouvoir. Si le 

droit divin des rois ne persuadait plus les gens à se 

laisser mettre la main sur leur liberté et leur pro-

priété, alors les avides de pouvoir utiliseraient le na-

tionalisme, l’égalitarisme, les préjugés raciaux, la 

lutte des classes ou la vague promesse que l’État 

permettrait d’atténuer quoi qui vous fasse souffrir. 

Au tournant du siècle, les libéraux restants désespé-

raient de l’avenir. The Nation écrivit dans son édito-

rial que « le confort matériel de la génération ac-

tuelle l’a aveuglée envers la cause qui l’a rendu 

possible » et s’inquiétait que « avant que 

[l’étatisme] soit à nouveau réprouvé, il faille passer 

par des luttes internationales à une échelle ahuris-

sante ». Herbert Spencer publia L’esclavage arrivant 

(The Coming Slavery) et pleura à sa mort en 1903 



Le déclin du libéralisme 

67 

que le monde était en train de retourner à la guerre 

et à la barbarie. 

Et en effet, comme les libéraux le craignaient, le 

siècle de la paix européenne qui débuta en 1815 

s’est effondré en 1914, avec ce qu’on a appelé, à 

juste titre, la Première Guerre mondiale. Le rempla-

cement du libéralisme par l’étatisme et le nationa-

lisme était largement en cause et la guerre elle-

même pourrait bien avoir porté le coup de grâce au 

libéralisme. Aux États-Unis et en Europe, les gou-

vernements élargirent leur champ d’intervention et 

leur pouvoir en réponse à la guerre. Fiscalité exorbi-

tante, conscription, censure, nationalisations et 

économie planifiée Ŕ sans parler des 10 millions de 

morts dans les prairies des Flandres, de Verdun et 

d’ailleurs Ŕ signalèrent que l’ère du libéralisme, 

ayant encore récemment supplanté l’Ordre Ancien, 

était maintenant elle-même supplantée par l’ère du 

super-état.



 

68 

16. La naissance 

du mouvement 

libéral 

moderne 
Pendant l’Ère progressiste américaine, la Première 

Guerre mondiale, le New Deal et la Seconde Guerre 

mondiale, il y eut, parmi les intellectuels, un énorme 

enthousiasme pour une administration accrue. Her-

bert Croly, le premier éditeur de The New Republic, 

écrivit La Promesse de la vie américaine (The Pro-

mise of American Life), dans laquelle il disait que la 

promesse serait accomplie « non par […] la liberté 

économique, mais par une certaine mesure de dis-

cipline ; et non par la satisfaction abondante des 

désirs de l’individu, mais par une large dose de su-

bordination individuelle et d’abnégation ». Même 

l’horrible collectivisme commençant à émerger en 

Europe ne semblait pas répugnant à de nombreux 

journalistes et intellectuels « progressistes » 

d’Amérique. Anne McCormick rapporta dans le New 



La naissance du mouvement libéral moderne 

69 

York Times, durant les premiers mois du New Deal 

de Franklin Roosevelt : 

« L’atmosphère [à Washington] rappelle 
étrangement celle de Rome dans les premières 
semaines après la marche des Chemises 
noires, de Moscou au début du plan quinquen-
nal […]. Quelque chose de beaucoup plus tan-
gible que le consentement habilla le président 
de l’autorité d'un dictateur. Cette autorité est 
un don gratuit, une sorte de pouvoir unanime 
de procureur […]. L’Amérique demande au-
jourd’hui littéralement des ordres […]. Non 
seulement l’occupant actuel de la Maison 
Blanche possède plus d’autorité que n’importe 
lequel de ses prédécesseurs, mais il préside un 
gouvernement qui a plus de maîtrise sur plus 
d’activités privées que n’importe quel autre qui 
ait jamais existé aux États-Unis […]. [L’admi-
nistration Roosevelt] envisage une fédération 
de l’industrie, du travail et du gouvernement 
d’après la mode de l’État corporatif, tel qu’il 
existe en Italie. » 

Bien que quelques libéraux Ŕ surtout le journaliste 

Henry Mencken Ŕ soient restés volubiles, il y avait 

effectivement une acceptation intellectuelle et po-

pulaire générale envers une administration accrue. 

Son succès apparent à mettre fin à la Grande Dé-

pression et à gagner la Seconde Guerre mondiale, 



Histoire de la Liberté 

70 

donna une impulsion à l’idée que l’administration 

pourrait résoudre toutes sortes de problème. Ce 

n’est qu’environ 25 ans après la fin de la guerre que 

le sentiment populaire commença à se retourner 

brusquement contre le super-état. 



 

71 

17. L’École 

autrichienne 
Pendant ce temps, pourtant, même aux heures les 

plus sombres du libéralisme, de grands penseurs 

continuaient à émerger et à peaufiner les idées libé-

rales. Un des plus grands était Ludwig Von Mises, 

un économiste autrichien qui a fui les nazis, d’abord 

en Suisse en 1934, puis aux États-Unis en 1940. Le 

livre dévastateur de Mises, Le Socialisme, montrait 

que le socialisme ne pouvait pas fonctionner parce 

que sans propriété privée et sans système de prix, il 

n’y a aucun moyen de déterminer ce qui doit être 

produit ni comment. Son élève Friedrich Hayek 

exposa l’influence que Le socialisme eut sur certains 

des jeunes intellectuels les plus prometteurs de 

l’époque : 

« Lorsque Le socialisme parut pour la première 
fois en 1922, son impact fut profond. Il modi-
fia progressivement mais fondamentalement 
les perspectives de beaucoup des jeunes idéa-
listes qui retournaient à leurs études universi-
taires après la Première Guerre mondiale. Je le 
sais, car j’étais l’un d’eux […]. Le socialisme 



Histoire de la Liberté 

72 

promettait de répondre à nos espoirs d’un 
monde plus rationnel, plus juste. Et puis vint 
ce livre. Nos espoirs furent anéantis. » 

Un autre jeune intellectuel dont la foi dans le socia-

lisme fut anéantie par Mises était Wilhelm Röpke, 

qui devint le principal conseiller de Ludwig Erhard Ŕ 

le ministre allemand de l’Économie après la Seconde 

Guerre mondiale Ŕ et l’architecte en chef du « mi-

racle économique allemand » des années 1950 et 

1960. D’autres prirent plus longtemps pour ap-

prendre. L’économiste américain et auteur à succès 

Robert Heilbroner, écrivit que dans les années 

1930, quand il étudiait l’économie, l’argument de 

Mises sur l’impossibilité de planifier « ne semblait 

pas être une raison particulièrement convaincante 

de rejeter le socialisme ». Cinquante ans plus tard, 

Heilbroner écrivit dans le New Yorker : « Il s’avère, 

bien sûr, que Mises avait raison. » Mieux vaut tard 

que jamais. 

Le chef œuvre de Mises fut L’action humaine, un 

traité d’économie approfondi. Il y élabore une 

science complète de l’économie, qu’il considérait 

comme l’étude de toute action délibérée de 

l’homme. Il était un partisan inflexible du marché 

libre qui souligna avec force comment chaque inter-



L’École autrichienne 

73 

vention du gouvernement sur le marché tend à ré-

duire la richesse et le niveau de vie général. 

Hayek, étudiant de Mises, devint non seulement un 

brillant économiste Ŕ il a reçu le prix Nobel en 1974 

Ŕ mais peut-être le plus grand penseur social du 

siècle. Ses livres L’ordre sensoriel, La Contre-

révolution de la Science, La Constitution de la Liber-

té et Droit, législation et liberté ont exploré des su-

jets allant de la psychologie et de la mauvaise ap-

plication des méthodes des sciences physiques dans 

les sciences sociales jusqu’à la loi et la théorie poli-

tique. Dans son œuvre la plus célèbre, La Route de 

la servitude, publiée en 1944, il a averti ces pays 

mêmes qui étaient alors lancés dans une guerre 

contre le totalitarisme que la planification écono-

mique ne conduirait non pas à l’égalité mais à un 

nouveau système de classes et de statuts, non pas 

à la prospérité mais à la pauvreté et non pas à la 

liberté mais au servage. Le livre a été amèrement 

attaqué par des intellectuels socialistes et de 

gauche en Angleterre et aux États-Unis, mais il s’est 

très bien vendu Ŕ peut-être une des raisons pour 

laquelle les auteurs de livres universitaires ne 

l’appréciaient pas Ŕ et a inspiré une nouvelle géné-

ration de jeunes à explorer les idées libertariennes. 



Histoire de la Liberté 

74 

Le dernier livre de Hayek, La Présomption fatale, 

publié en 1988 alors qu’il approchait les 90 ans, re-

vient sur le problème qui avait occupé la plupart de 

son intérêt scientifique : l’ordre spontané, cet ordre 

qui est « l’action humaine, mais pas de conception 

humaine ». La présomption fatale des intellectuels, 

a-t-il dit, est de penser que les gens intelligents 

peuvent concevoir une économie ou une société 

mieux que les interactions apparemment chaotiques 

entre millions de personnes. Ces intellectuels ne 

réalisent pas combien ils savent peu ni comment un 

marché fait usage de tous les savoirs répartis 

que chacun de nous possède. 



 

75 

18. Les derniers 

libéraux 

classiques 
Pendant ce temps, avec le développement de  

« l’École autrichienne » d’économie, un groupe 

d’écrivains et de penseurs politiques maintenaient 

aussi les idées libertariennes en vie. Henry Mencken 

était surtout connu comme journaliste et critique lit-

téraire, mais il réfléchissait profondément aux sujets 

politiques ; il disait que son idéal était « un gouver-

nement qui soit à deux doigts de ne pas être un 

gouvernement ». Albert Nock, l’auteur de Our Ene-

my, the State (notre ennemi : l’État), Garet Garrett, 

John Flynn, Felix Morley et Frank Chodorov 

s’inquiétaient de l’avenir du gouvernement constitu-

tionnel et limité face au New Deal et à ce qui sem-

blait être un pied de guerre permanent sur lequel 

étaient les États-Unis durant le XX
e siècle. Henry Ha-

zlitt, journaliste en économie, servit de lien entre 

ces écoles. Il a travaillé pour The Nation et le New 

York Times, a tenu une rubrique pour Newsweek, a 



Histoire de la Liberté 

76 

fait une critique enthousiaste de L’Action humaine 

de Mises et a popularisé l’économie de marché dans 

un petit livre appelé L’économie en une leçon, qui 

s’appuyait sur les conséquences du Ce que l’on voit 

et ce que l’on ne voit pas de Bastiat. Mencken en 

dit : « Il était un des rares économistes dans 

l’histoire humaine qui sache vraiment écrire. » 

Durant l’année sombre de 1943, au plus profond de 

la Seconde Guerre mondiale et de l’Holocauste, 

lorsque le gouvernement le plus puissant dans 

l’histoire des États-Unis s’était allié avec un pouvoir 

totalitaire pour en vaincre un autre, trois femmes 

remarquables publièrent des livres dont on peut 

dire qu’ils ont donné naissance au mouvement libé-

ral moderne. Rose Wilder-Lane, la fille de Laura In-

galls-Wilder, qui avait écrit La Petite Maison dans la 

prairie et d’autres histoires sur l’individualisme amé-

ricain acharné, publia un essai historique passionné 

ayant pour titre The Discovery of Freedom (la dé-

couverte de la liberté). Isabel Paterson, une roman-

cière et critique littéraire, produisit The God of the 

Machine (le Dieu de la machine), qui défendait 

l’individualisme comme source de progrès dans le 

monde. 



 

77 

19. Ayn Rand 
L’autre grand livre de l’année 1943 fut La Source 

Vive, un roman tentaculaire sur l’architecture et 

l’intégrité, par Ayn Rand. Le thème individualiste du 

livre ne correspondait pas du tout à l’esprit de 

l’époque et les critiques le massacrèrent. Mais il 

trouva son public visé. Ses ventes démarrèrent len-

tement puis montèrent peu à peu. Le livre était en-

core dans la liste des meilleures ventes du New 

York Times deux bonnes années plus tard. Des cen-

taines de milliers de personnes le lurent le long des 

années 1940, des millions par la suite, et quelques 

milliers d’entre elles furent suffisamment passion-

nées pour rechercher plus d’informations sur les 

idées d’Ayn Rand. Rand continua avec l’écriture 

d’un roman qui eut encore plus de succès, La 

Grève, en 1957, et fonda une association de per-

sonnes qui partageaient sa philosophie, qu’elle ap-

pela l’objectivisme. Bien que sa philosophie politique 

fût libertarienne, tous les libertariens ne parta-

geaient pas son point de vue sur la métaphysique, 

l’éthique et la religion. D’autres furent rebutés par 

l’austérité de sa présentation et par le culte qui en 

découlait. 



Histoire de la Liberté 

78 

Comme Mises et Hayek, Rand démontra 

l’importance de l’immigration non seulement 

vers l’Amérique, mais vers le libertarianisme améri-

cain. Mises avaient fui les nazis, Rand fuit les com-

munistes arrivés au pouvoir dans sa Russie natale. 

Quand un perturbateur lui demanda lors d’un dis-

cours public : « Pourquoi devrions-nous tenir 

compte de ce que pense une étrangère ? », elle ré-

pondit avec son étincelle habituelle : « J’ai choisi 

d’être américaine. Qu’avez-vous jamais fait, à part 

naître ? » 



 

79 

20. La 

résurrection 

d’après-guerre 
Peu de temps après La Grève, l’économiste de 

l’Université de Chicago Milton Friedman publia Capi-

talisme et liberté, dans lequel il affirmait que la li-

berté politique ne peut exister sans propriété 

privée ni liberté économique. La stature de 

Friedman en tant qu’économiste, qui lui valut un 

prix Nobel en 1976, reposait sur son travail sur 

l’économie monétaire. Mais via Capitalisme et liber-

té, sa rubrique régulière dans Newsweek et Free to 

choose (libre de choisir), un livre et une série télévi-

sée de 1980, il devint le libéral américain le plus 

important de la génération passée. 

Un autre économiste, Murray Rothbard, a acquis 

moins de notoriété, mais a joué un rôle important 

dans la construction à la fois d’une structure théo-

rique pour la pensée libérale moderne et d’un mou-

vement politique consacré à ces idées. Rothbard a 



Histoire de la Liberté 

80 

écrit un traité économique majeur, L’homme, 

l’économie et l’état ; une histoire en quatre volumes 

de la Révolution américaine, Conceived in Liberty 

(conçus en liberté) ; un guide concis de la théorie 

des droits naturels et de ses implications, L’éthique 

de la liberté ; un manifeste libertarien populaire, For 

a New Liberty (pour une nouvelle liberté) et 

d’innombrables brochures et articles dans des re-

vues et bulletins d’information. Les libertariens le 

comparaient à la fois Marx, le bâtisseur d’une théo-

rie politico-économique intégrée, et à Lénine, 

l’organisateur infatigable d’un mouvement radical. 

Les libertariens obtinrent un coup d’accélérateur 

majeur à l’égard des universitaires en 1974 avec la 

publication d’Anarchie, État et Utopie par le philo-

sophe de l’Université de Harvard Robert Nozick. 

Avec finesse et une logique acérée, Nozick établit 

un argumentaire pour les droits qui conclut que : 

« Un état minimal, limité de façon étroite aux 
fonctions de protection contre la violence, le 
vol, la fraude et à l’application des contrats est 
justifié. Tout état un tant soit peu plus étendu 
enfreindra les droits des personnes libres de 
refuser d’accomplir certaines choses et n’est 
donc pas justifié. Enfin, l’état minimal est aussi 
vivifiant que juste. » 



La résurrection d’après-guerre 

81 

Dans un esprit plus accrocheur, il a appelé à la lé-

galisation des « actes capitalistes entre adultes con-

sentants ». Le livre de Nozick Ŕ ainsi que For a New 

Liberty de Rothbard et les essais de Rand sur la phi-

losophie politique Ŕ ont défini la version « noyau 

dur » du libéralisme moderne (NdT dit « libertaria-

nisme »), qui a essentiellement ré-exprimé le droit 

d’égale liberté de Spencer : les individus ont le 

droit de faire ce qu’ils veulent, tant qu’ils respectent 

les droits égaux des autres. Le rôle du gouverne-

ment consiste à protéger les droits individuels 

contre des agresseurs étrangers et des voisins qui 

assassinent, violent, volent, agressent ou nous es-

croquent. Et si le gouvernement cherche à faire plus 

que cela, ce sera lui-même qui nous privera de nos 

droits et libertés. 



 

82 

21. Le 

libertarianisme 

aujourd’hui 
Le libertarianisme est parfois accusé d’être rigide et 

dogmatique, mais il n’est en fait rien qu’un simple 

cadre pour des sociétés dans lesquelles des indivi-

dus libres puissent vivre ensemble dans la paix 

et l’harmonie, chacun entreprenant ce que Jeffer-

son appelait « leurs propres activités d’industrie et 

d’amélioration ». La société créée via un cadre liber-

tarien est la plus dynamique et innovante jamais 

vu sur Terre, comme en témoignent les progrès 

sans précédent en science, en technologie et 

le niveau de vie depuis la révolution libérale de la 

fin du XVIII
e siècle. Une société libertarienne est 

marquée par une charité répandue, assumée 

comme l’effet de la bienveillance personnelle et 

non pas laissée à la coercition de l’État. 

Le libertarianisme est aussi un cadre créatif et dy-

namique pour l’activité intellectuelle. Aujourd’hui 



Le libertarianisme aujourd’hui 

83 

ce sont les idées étatistes qui semblent vieilles et 

fatiguées, alors qu’il y a une explosion de l’érudition 

libertarienne dans des domaines comme l’économie, 

le droit, l’histoire, la philosophie, la psychologie, le 

féminisme, le développement économique, les 

droits civils, l’éducation, l’environnement, la théorie 

sociale, la bioéthique, les libertés civiles, la politique 

étrangère, la technologie, l’ère de l'information et 

plus encore. Les libertariens ont élaboré un cadre 

pour la connaissance et la résolution de pro-

blèmes, et notre compréhension de la dynamique 

des sociétés libres et non libres continuera à se dé-

velopper. 

Aujourd’hui, le développement intellectuel des idées 

libertariennes se poursuit, mais l’impact toujours 

plus large de ces idées découle de l’élargissement 

du réseau de magazines et de groupes de réflexion 

libertariens, le retour de l’hostilité américaine tradi-

tionnelle envers le gouvernement centralisé et, le 

plus important, l’incapacité persistante du gouver-

nement à tenir ses promesses. 



 

84 

22. Bibliographie 
AMBROSIUS, Aurelius. Lettre à Marcelline dans 

Lettres de Saint Ambroise, évêque de Milan. ≈ 386 

après JC. 

ANONYME. Premier Livre de Samuel, 8:4-18 dans 

La Bible. 

AQUIN, Saint Thomas d’~, Du Gouvernement 

royal. 1267. Traduit du latin par Claude Roguet. 

BAILYN, Bernard. The Central Themes of the 

American Revolution, an Interpretation dans Essays 

on the American Revolution. 1973. 

JEFFERSON, Thomas. Extrait de la déclaration 

unanime d’indépendance des treize états unis 

d’Amérique, réunis en congrès le jeudi 4 juillet 1776 

à Philadelphie. 

LOCKE, John. Le Second traité du gouvernement. 

1690. Traduit par Jean-Fabien Spitz avec la collabo-

ration de Christian Lazzeri. 



Bibliographie 

85 

LUC, Saint ~. Évangile selon Luc, 20:25 dans La 

Bible. ≈ 60 après JC. 

NOZICK, Robert. Anarchie, État et Utopie. 1974. 

RAND, Ayn. The Return of the Primitive: The Anti-

Industrial Revolution. 1971. 

SPINOZA, Baruch. Traité théologico-politique. 

1670. 

TERTULLIANUS, Quintus. À Scapula, proconsul 

d’Afrique dans Œuvres de Tertullien. ≈ 200 après 

JC. Traduit du latin par Eugène-Antoine de Genoud. 

VICENTE, Luciano Pereña. Derechos y deberes en-

tre Indios y Españoles en el Nuevo Mondo según 

Francisco de Vitoria, The Rights and Obligations of 

Indians and Spaniards in the New World according 

to Francisco de Vitoria. 1991. 

VOLTAIRE, François-Marie Arouet, dit ~. Sixième 

lettre, sur les presbytériens dans Lettres philoso-

phiques. 1734. 

 



 

86 

23. Sommaire 
AVERTISSEMENT ........................................................................... 5 
1. INTRODUCTION .................................................................... 7 
2. LA PREHISTOIRE DU LIBERALISME ........................................ 9 
3. LA LOI NATURELLE .............................................................. 12 
4. LE PLURALISME .................................................................. 14 
5. LA TOLERANCE RELIGIEUSE ................................................ 17 
6. LA REPONSE A L’ABSOLUTISME .......................................... 25 
7. LA REVOLUTION ANGLAISE ................................................ 29 
8. LE XVIII

E
 SIECLE LIBERAL ..................................................... 34 

9. FAIRE UN MONDE LIBERAL ................................................. 44 
10. SOCIETE CONTRE GOUVERNEMENT ................................... 46 
11. LIMITER LE GOUVERNEMENT ............................................. 50 
12. LIBERTES CIVILES ................................................................ 54 
13. LES EFFETS DU LIBERALISME .............................................. 56 
14. LE DECLIN DU LIBERALISME ................................................ 62 
15. LA NAISSANCE DU MOUVEMENT LIBERAL MODERNE ........ 68 
16. L’ÉCOLE AUTRICHIENNE ..................................................... 71 
17. LES DERNIERS LIBERAUX CLASSIQUES ................................ 75 
18. AYN RAND .......................................................................... 77 
19. LA RESURRECTION D’APRES-GUERRE ................................. 79 
20. LE LIBERTARIANISME AUJOURD’HUI .................................. 82 
BIBLIOGRAPHIE ........................................................................... 84 
SOMMAIRE ................................................................................. 86 

 


	1. Avertissement
	2. Introduction
	3. La préhistoire du libéralisme
	4. La loi naturelle
	5. Le pluralisme
	6. La tolérance religieuse
	7. La réponse à l’absolutisme
	8. La révolution anglaise
	9. Le XVIIIe siècle libéral
	10. Faire un monde libéral
	11. Société contre Gouvernement
	12. Limiter le gouvernement
	13. Libertés civiles
	14. Les effets du libéralisme
	15. Le déclin du libéralisme
	16. La naissance du mouvement libéral moderne
	17. L’École autrichienne
	18. Les derniers libéraux classiques
	19. Ayn Rand
	20. La résurrection d’après-guerre
	21. Le libertarianisme aujourd’hui
	22. Bibliographie
	23. Sommaire



