DICTIONNAIRE DE L’ECONOMIE POLITIQUE

Article Communisme

COMMUNISME. Nous nous proposons de traiter du communisme et en lui-
méme et au point de vue historique. Un tel cadre est assez étendu sans y faire
entrer les diverses utopies sociales auxquelles une logique un peu sévere impose,
qu’elles y consentent ou non, la nécessité d’aller se perdre dans le sein du systeme
de la communauté. Il s’agit ici en un mot exclusivement du communisme avoué
et conséquent, et non pas de ce que notre temps embrasse sous la dénomination
plus générale et plus vague de socialisme.

Le communisme ainsi rigoureusement délimité est cette doctrine qui, le plus
souvent au nom de I’intérét général et de la justice absolue, voit dans la mise en
commun des personnes et des choses le type de la perfection sociale. Nous disons
des personnes et des choses. C’est en effet une distinction vaine que celle que
certains communistes prétendent établir entre les unes et les autres. La chose
possédée est ici la personne méme ou du moins comme une partie et une extension
de la personne qui y a déposé¢ son travail et qui I’a marquée du sceau de sa liberte.
Il est impossible de s’emparer a la fois du produit et de respecter le producteur.
Cette premiére usurpation entraine toutes les autres, et aboutit a 1’accaparement
de la personne humaine a tous les points de vue.

Aussi le communisme pour peu qu’il ait de logique (et nous verrons qu’il n’en
a pas manqué) en vient-il fatalement a tenir a peu pres ce langage a ’humanité :
« Je m’emparerai d’abord des produits matériels pour les répartir conformément
a I’intérét général ; mais pour qu’il n’y ait pas sur certains points surabondance et
sur d’autres disette, et par conséquent impossibilit¢ d’une bonne répartition, je
dirigerai la production, ce qui ne se peut faire que si je dispose comme je 1’entends
des producteurs eux-mémes. J’assignerai donc a chacun sa tache ; et, pour
m’assurer comment il la remplit et qu’il n’en remplit pas une autre, je le forcerai
a travailler en commun. De méme, pour qu’il ne puisse étre suspecté de dérober
a ses freres, par une économie coupable et spoliatrice, quelque parcelle de la part
sociale qui lui revient, il devra aussi consommer en commun. Voila donc la famille
transportée sur la place publique. Mais cette famille pourquoi la laisser elle-méme
subsister ? ne savons-nous pas I’ardeur jalouse et la prévoyance ombrageuse du
pere et de la mere pour les enfants ? maintenir la famille, c’est créer une
conspiration permanente contre la communauté au sein de la communauté méme,
c’est se condamner a voir bientdt, sous les noms trompeurs de liberté,
d’émulation, d’économie, d’attachement conjugal, paternel, maternel et filial, se
glisser la licence, la concurrence, 1’épargne, la jalousie, le favoritisme, la
préférence de soi ou des siens aux autres, en un mot, le triste cortége de
Iindividualisme et du familisme. Ce n’est pas tout encore. Il y a au sein de
I’individu de mauvais penchants qui résistent en tendant a lui persuader que la
communauté n’est pas le meilleur régime. Il faut de trés bonne heure, dans son



intérét bien entendu, lui en insinuer ’amour par 1’éducation qui sera par
conséquent, elle aussi, commune.

« Enfin I’on sait combien les religions qui ne prétendent s’occuper que des
choses du ciel influent sur celles de la terre. Quelles sources de diversités et de
luttes que les idées et les croyances ! Pas de sectes donc, pas d’hérésies, pas de
communions diverses, pas d’opinions individuelles. La religion sera commune
pour tous, si je juge bon du moins qu’il y en ait une, ce qui d’ailleurs n’est pas
bien stir. Or, comme tout ce grand travail ne se peut faire tout seul et sans qu’un
certain nombre d’individus se croient en droit de murmurer, I’Etat sera chargé
d’une part de le remplir et de I"autre de réprimer les mécontents jusqu’a leur
entiére et prochaine conversion. L’Etat seul donc produira, répartira,
consommera, enseignera, préchera, priera, réprimera ; il sera le grand agriculteur,
le grand manufacturier, le grand commercant, le grand professeur, le grand prétre
; 1l sera D’esprit et la matiere, le dogme et la force, la religion et la police ; en un
mot il sera tout. » D’ou I’on voit combien est chimérique le partage qu’il plait
parfois a quelques-uns des adeptes du communisme de faire des choses et des
personnes, de la propriété et de la famille, de ’action de I’Etat et de I’initiative
individuelle. A proprement parler, il n’y a pas de personnes pour le communisme,
il n’y a que des choses. La déchéance dont il frappe la propriété atteint au fond de
I’ame jusqu’au dernier principe de liberté ; il attire dans sa sphére la vie
intellectuelle et morale comme la vie physique, et ’homme dont il ne prétendait
souvent saisir qu’une seule faculté et n’intercepter qu’un seul ordre de produits, y
passe en définitive, tout entier, corps et ame.

Il est donc prouvé que ce dont le systétme communiste poursuit la destruction
sous le nom d’individualisme, c¢’est I’individu lui-mé&me. Détruire la liberté, c’est
détruire en effet I’'individu dans son essence méme. Un écrivain a défini I’homme
philosophiquement une intelligence servie par des organes. Au point de vue
économique, il se pourrait peut-étre plus exact de dire : « L’homme est une liberté
servie par des organes », en comprenant parmi ceux-ci ’intelligence méme, la
force physique, la terre, le capital. Mettre les organes en liberté, c’est y mettre
I’homme ; les réduire en servitude, c’est y réduire ’homme méme.

La liberté est le fond moral de 1I’économie politique ; or ce qu’on trouve au fond
de toutes les parties, de tous les systémes communistes, c’est une attaque a la
liberté. Le communisme est donc I’antipode de I’économie politique.

Disons d’abord un mot de I’erreur fondamentale du communisme. Elle peut se
résumer, suivant nous, dans la préférence qu’il accorde a 1’égalité sur la liberté.

Or, par cela seul qu’il préfere 1’égalité, il la manque.

Prouvons-le.

L’¢égalité suppose quelque chose qui lui est antérieur, un fait sur lequel elle
porte et qui d’abord la puisse admettre. Or, au vrai, sur quoi porte 1’égalité ? Est-
ce sur I’intelligence ? Prenez deux hommes au hasard : vous les verrez différer et
dans le degré et dans la nature méme de leurs aptitudes. Ainsi de tout et au sein
méme de ’homme et au dehors, et dans I’ordre moral et dans I’ordre matériel.



Voulez-vous trouver le type, le fond, la regle de I’eégalité ? Adressez-vous a la
liberté, a elle seule. La liberté de chacun reconnue et garantie, telle est 1’égalité
véritable. Nous sommes €gaux dans et par la liberté. Cette vérité est la regle
absolue, la seule origine en fait et en droit de I’égalité entre les membres de la
grande cité. En dehors de 1’égalité dans la liberté, il n’y a que chimere et
déception.

Dire qu’on met 1’égalité au-dessus de la liberté, ¢’est donc proférer un non-sens
ou faire un contresens tel que ni la liberté ni I’égalité ne peuvent en sortir, car qui
nie I’une nie I’autre. Prétendre assurer 1’une par 1’oppression de I’autre, c’est une
contradiction monstrueuse. Cette contradiction est le début du communisme.

Suivons de I’ceil la pente qui le conduit a 1’abime.

Ne sachant pas voir 1’égalité 1a ou elle est, il est conduit a la mettre ou elle n’est
pas. Car I’idée de 1’égalité est une idée inhérente a I’esprit de I’homme, un besoin
impérieux de son cceur, une loi nécessaire de son développement. L’ayant
méconnue dans la liberté qui seule en est capable, il veut I’imposer aux passions,
aux idées, aux besoins, aux choses, en un mot a tout ce qui ne la comporte pas.
Ayant de plus méconnu la vraie nature de la liberté, il arrive aisément a la
tyranniser quand il la rencontre comme obstacle. C’est la tendance générale des
faux systémes de supprimer violemment tout ce qui les géne et de le remplacer
par des équivalents arbitraires.

Fausse 1dée de 1’¢galité et de la liberte, voila le point de départ du communisme
: tout le reste en découle.

M¢éconnaissant et mutilant la liberté et 1’égalité, il sacrifiera par 1a méme les
vrais droits pour inventer des droits chimériques.

Etre libre, j’ai le droit de disposer de mes facultés, de mon activité, le droit de
travailler, avec toutes les dépendances que ce mot rappelle ; un tel droit n’est pas
autre chose que la reconnaissance de la liberté générale, et en conséquence il est
¢vident qu’il n’opprime personne. Suivant le communisme, j’ai le droit au travail,
avec toutes les nécessités que ce mot entraine : ¢’est-a-dire que je puis exiger du
travail, forcer les autres a m’en donner. Voila donc une portion de I’humanité, je
ne dis pas obligée moralement et au nom de la sympathie, mais physiquement
contrainte, mais obligée par autorité de justice a fournir a 1’autre du travail. Quand
J’assiste le pauvre, je ne fais aussi que lui payer une dette ; ne lui rien donner,
quand on le peut, ce n’est plus €tre seulement un cceur dur, un mechant ; c’est étre
un voleur. On mérite donc d’étre traité comme tel, c’est-a-dire d’étre emprisonné
ou pendu, suivant les temps. Nous ne calomnions pas le communisme. Nous ne
faisons que rendre hommage a sa logique.

Le communisme arme 1’individu de droits mensongers ; pour y satisfaire, il
surchargera 1’Etat de devoirs impossibles. Double germe d’anarchie et de
despotisme, qui ne laisse a la société d’autre alternative que la guerre acharnée de
tous contre chacun et de chacun contre tous, ou que la plus dure servitude.

Les conséquences économiques et morales intimement liées entre elles du
systtme communiste ne découlent pas avec moins de rigueur de ses prémisses



erronées. Ou la liberté individuelle est sacrifiée, ou 1’effort plus ou moins heureux
est compté pour rien, comment y aurait-il mérite 7 Le communisme sent lui-méme
combien ce mot de I’ancienne société et de I’ancienne liberté lui est étranger et
lui serait funeste. A la formule consacrée : A chacun suivant son mérite, il
substitue celle qu’il emprunte  la prétendue sainteté des instincts : 4 chacun selon
ses besoins. Ainsi, travaillez peu ou beaucoup, produisez avec plus ou moins de
z¢le, de soin, d’abondance, il n’importe. Vous €tes un mauvais ouvrier, mais vous
avez beaucoup de besoins, dés lors vous consommerez beaucoup. Qui ne voit ou
conduit la mise en pratique de ces maximes ? Elles invoquent la justice et elles
violent I’équité la plus vulgaire. Elles prétendent parfois se placer sous le
patronage du spiritualisme, et elles ne sont que 1’expression la plus ¢hontée du
matérialisme. Une société aussi paresseuse a produire qu’empressée a
consommer, tel est leur résultat le plus net. Abandonné a lui-méme, le
communisme produit ce beau chef-d’ceuvre de surexciter tous les instincts en
diminuant tous les moyens de les satisfaire. C’est pourquoi, quand il se modere
pour pouvoir subsister, on le voit, apres les plus belles promesses, aboutir a un
jeline général, et changer un troupeau d’épicuriens en un couvent d’ascetes. C’est
un Etat dont les citoyens, quand ils ne sont pas ivres, sont condamnés & ne boire
que de ’eau. Point de milieu entre 1’exces et 1’abstinence.

Le communisme détruit-il du moins les abus qu’il prétendait abolir
radicalement ? Il est facile de prouver qu’il ne fait que les aggraver et les
généraliser. Il attaque la concurrence (¢’est-a-dire au fond encore la liberté), on
sait avec quelle fureur. Mais a la place de la concurrence l1égitime, laborieuse,
¢clairée, profitable a tous, des intéréts, il met la concurrence aveugle, stérile et
anarchique des appétits. Il se plaint de trouver le vol dans la société, et, pour le
supprimer, il décréte la spoliation générale. 11 gémit sur la prostitution, et il
proclame la promiscuité des femmes. Il s’irrite de voir un certain nombre
d’individus qui n’ont eu, pour jouir, qu’a prendre, comme il dit, la peine de naitre,
et il déclare qu’il suffit a tous les hommes d’avoir pris cette peine pour participer
aux avantages sociaux. Il accuse enfin I’esclavage et 1’exploitation du prolétariat,
et il rend tout le monde esclave et exploité par I’Etat. Ajoutons que cet esclavage
qu’il établit n’est pas seulement la servitude politique et économique, mais une
servitude morale qui doit perpétuer indéfiniment 1’une et ’autre. Quand on a, en
effet, aboli dans le cceur de ’homme, avec le libre arbitre, la dignité personnelle,
le souci de I’avenir, les calculs et les affections qui donnent un but a 1’existence,
I’essor de I’imagination et les fantaisies permises qui y jettent un peu de diversité,
que reste-t-il pour remplacer tous ces ressorts brisés, pour compenser tous ces
biens perdus ? Encore une fois des instincts €goistes, des appétits, et si I’autorité
est parvenue a les mater et a les réduire au minimum de satisfaction, une lache et
sourde corruption, unique dédommagement d’une vie condamnée au monotone
supplice de I’ennui.

On voit donc que si le communisme est une erreur bien liée dans toutes ses
parties, il n’en est pas moins vrai qu’il aboutit, quant aux résultats, comme c’est



le propre de toute erreur et de tout exces, a des contradictions souvent
monstrueuses. Mais la morale et I’économie politique du communisme, on ne le
peut nier, apparaissent comme étroitement solidaires, et I’une ne peut étre donnée
comme principe sans que ['autre ne s’ensuive nécessairement comme
conséquence. En énervant ou en faussant tous les mobiles qui constituent
I’essence, la santé, I’énergie de 1’€tre moral, il a du méme coup tari toutes les
sources de la richesse. En frappant de stérilité¢ le principe de liberté, il a partout
créé la mort.

Le communisme a cherché a suppléer a ce principe si fécond en faisant appel a
I’amour. Réduit a I’instinct, il cherche dans 1’instinct méme de quoi corriger ses
mauvais effets. On sent que cette double prétention est chimérique. L’ instinct ne
peut étre tempéré dans ce qu’il a d’excessif et de désordonné, avivé dans ce qu’il
a d’inerte, que par ces forces qui lui sont supérieures comme la lumiére aux
ténebres, comme la regle au hasard, par le devoir qui est fixe et précis et par
I’intérét qui agit toujours. Quant a faire de I’amour, de la fraternité, le seul ressort
de la production, ¢’est réver la plus irréalisable des utopies. Il est insensé d’exiger
que I’homme laboure, fabrique, vende, etc., avec ce perpétuel enthousiasme que
les occupations les plus hautes de la pensée et la religion méme ne comportent
pas toujours, et on ne saurait vouloir qu’il vaque aux travaux quotidiens les plus
subalternes dans ce sublime esprit de sacrifice dont les actions héroiques,
précieusement recueillies dans la mémoire des hommes, ne sont que les rares
éclairs. Jamais le mot de Pascal : « Qui veut faire 1’ange fait la béte » n’a été
mieux justifié que par le communisme qui commence par supposer a I’homme
d’angéliques vertus pour aboutir a le montrer constamment en pratique grossier
et brutal. Quelle illusion n’est-ce pas aussi de compter que 1’individu aimera tout
le monde, se dévouera a tout le monde, quand on lui a défendu d’aimer sa famille
et de se dévouer a elle ! La sympathie, comme toutes nos autres facultés, a besoin
d’exercice et d’aliment ; elle s’étend peu a peu, elle va du moins au plus. On ne
commence pas par aimer le genre humain, on finit par 1a. Et combien de lumicre,
quelle élévation philosophique ou religieuse ne suppose pas un sentiment si
compliqué ! C’est un fait qui n’a pu échapper méme aux plus superficiels
observateurs, que I’affection devient plus intense en se resserrant ; plus sublime
peut-&tre, mais moins énergique a mesure qu’elle s’étend a un plus grand nombre
d’objets. Le communisme, en prenant le contrepied de cette loi si élémentaire,
noie pour ainsi dire la sympathie et le dévouement au sein de cet océan sans
limites qui s’appelle le genre humain, comme il engloutit I’individu dans cette
immense et vague abstraction qu’il nomme société.

Nous avons vu le communisme, considéré comme systeme, se précipitant dans
toutes les erreurs et dans toutes les contradictions au nom d’un faux principe,
exagérant tous les maux dont il se plaint, en déchainant de nouveaux sur
I’humanite, soulevant les appétits et ne trouvant pour créer I’'immense capital dont
il aurait besoin pour réaliser ses plans que le principe peu productif de la fraternité,
rendant enfin cette fraternité elle-méme impossible en conviant chaque membre



de la communauté a se jeter sur une quantité nécessairement de plus en plus
réduite de produits ou a se courber sous la loi dure d’un Etat qui ne peut vivre
qu’en distribuant savamment la misere, répartie entre tous par une main inflexible.
On peut s’étonner qu’une pareille doctrine trouve des adeptes. Cependant le
communisme invoque en sa faveur une longue tradition perpétuée dans tous les
siecles a travers les révolutions de tous genres. L’explication de ce curieux
phénomene serait instructive a plus d’un titre, et 1’on aurait I’étonnement de voir
que le communisme n’a été souvent que le développement logique des principes
adoptés a peu pres universellement par la société qui le flétrissait. Rien n’est plus
vrai pour la société antique, et quant aux sociétés qui se sont succédé depuis,
notamment jusqu’en 1789, le principe de propriété ne s’est-il pas vu a ce point
altéré en fait par la conquéte et par les lois civiles, a ce point méconnu en droit
par attribution qui en était faite a I’Etat, que le communisme en devenait sinon
justifiable, du moins parfaitement explicable ? Comme symptdme, sinon comme
théorie, le communisme conserve encore une importance qu’on ne saurait
méconnaitre. Il a sa source, comme toutes les utopies sociales, dans les
imperfections, les unes susceptibles d’amendement, les autres inévitables, de
I’¢état social, et s’explique a la fois par un sentiment de pitié pour les miseres
humaines et par de détestables passions.

Au surplus, a ce communisme qui s’est produit dans les derniers temps avec
plus de menaces et plus d’espérance que jamais, la théorie n’oppose pas seule ses
objections ; 1’histoire répond par des faits. Le communisme a été vu a I’ceuvre :
on peut le juger par ses fruits. Rappeler les grandes expériences qui ont mis en
lumicere ses effets et parcourir les principales utopies qui montrent par leur identité
a quel point les conséquences que nous lui avons imposées, au nom de la théorie,
en découlent fatalement, voila la seconde partie de notre travail. Nous ne dirons
que ce qu’il faut pour éviter que les idées énoncées plus haut, a défaut d’une telle
contre-épreuve, ne semblent étre de pures conjectures.

Et d’abord il est faicheux pour une doctrine qui se donne comme la charte
d’émancipation de 1’espéce humaine, de ne paraitre historiquement qu’appuyée
sur D’esclavage. Comment parler du communisme sans nommer Sparte, et
comment nommer Sparte sans rappeler ce que 1’esclavage dans I’antiquité a eu de
plus odieux ? Le régime de la communauté et le travail sont deux termes tellement
incompatibles, que partout ou celui-1a a été implanté, il a eu besoin pour subsister
de condamner aux travaux forcés des classes entieres. C’est ainsi que le
communisme des citoyens de Lacédémone ne put se maintenir que par I’ilotisme
appliqué a I’agriculture et aux arts utiles. Sparte réalisa mieux qu’aucune autre
cité, si ce n’est peut-€tre la Crete, 1’idéal du communisme. Elle ne commit pas la
faute de mettre en commun les objets mobiliers et les produits matériels, sans
comprendre qu’elle devait y mettre également 1’éducation et les femmes. Mais,
par une de ces concessions de la réalité a la logique que nous rencontrerons partout
dans I’histoire du communisme pratique, par une de ces inconséquences qui
rendent & la fois son existence possible et sa destruction inévitable, elle garda



quelque chose de la propriété individuelle en la maintenant pour les terres
¢galement partagées. Quelle n’est pas d’ailleurs la supériorité pratique du
communisme spartiate sur le communisme du dix-neuviéme siecle ! Il ne
promettait pas aux membres de 1’association la richesse et la jouissance, mais la
pauvreté et 1’abstinence en commun, et stimulait les enfants qu’il élevait, non pas
par le travail attrayant, mais par le fouet en perspective. C’est par ces moyens
qu’il put quelque temps subsister. Leurs principes de morale interdisaient de plus
aux Spartiates les plaisirs adoucissants des arts, dont leur économie politique au
besoin et suffi a leur enjoindre la privation : point d’arts sans excédent ; jamais
d’excédent avec le communisme. Le chef-d’ceuvre de la l1égislation spartiate fut
d’inspirer pour cet état un véritable fanatisme d’abnégation et de dévouement. Les
moeeurs n’en valurent pas mieux. Le Spartiate, grossiérement nourri, dressé a la
guerre, sans luxe et sans commerce, sans lettres corruptrices, ne fut pas moins
debauché que féroce. Cette force farouche céda presque au premier contact de la
Grece civilisée, et ne sut tenir devant les richesses conquises aprées la guerre du
Péloponnese. Ce peuple, qui avait repoussé la propriété, fut réputé pour sa
rapacité, son avarice, et la vénalité de ses magistrats. Ce peuple, qui avait tout
sacrifié a la vertu guerriére, en vint a un point tel d’affaiblissement, qu’il fut obligé
de recruter ses armées parmi les ilotes auxquels il emprunte ses derniers grands
hommes. Préoccupé, comme tous les anciens législateurs, de I’'unique idée de faire
disparaitre les révolutions en oOtant les inégalités, Lycurgue oublia qu’il y a un pire
danger pour les Etats que les révolutions, c’est de tomber en dissolution ; et ¢’est
ainsi que Sparte a fini.

Le génie romain dut ignorer le communisme. Tout ce qui est vague,
indéterminé, convient a cette doctrine qui en religion adore le grand tout, en
morale nie la personne pour ne reconnaitre que 1I’humanité, et, en économie
politique, absorbe la propriété individuelle dans la possession collective. A Rome
tout fut précis, arrété, les dieux, les vertus, les lois, les doctrines ; Rome vit fleurir
a la fois le stoicisme qui exalte la liberté et la dignité de la personne, et la propriété
qui les assure. La propriété put s’y montrer abusive sans y étre niée. Elle s’étendit,
sous la rude autorité du pere, non seulement aux esclaves, mais a la famille.
L’usure y parut sans entrailles. Quant a la loi agraire, si fréquemment confondue
avec le communisme, personne n’ignore de nos jours qu’elle n’a été que la
revendication, au profit des pauvres plébéiens qui avaient pris part a la conquéte,
des terres exclusivement détenues par les nobles et les chevaliers. Les Gracques
ne firent, ne dirent absolument rien que la théorie propriétaire ne puisse avouer,
et le chef des communistes révolutionnaires, Babceuf, en se parant de leur nom,
donnait une preuve de plus que ses contemporains et lui ne savaient guere cette
histoire romaine qu’ils parodiaient.

Quant aux révoltes d’esclaves, quel rapport offrent-elles avec le communisme
? Ces malheureux ne se soulevaient pas pour mettre tout en commun ; ils
combattaient pour avoir la propriété¢ d’eux-mémes.



En Judée, on sait a quel point I’esprit de famille et la propriété avaient recu de
la loi mosaique une forte organisation. Cependant il faut remarquer que si la loi
du jubilé, qui faisait rentrer dans la méme famille le fonds de terre engagé, était
une consécration de la propriété, elle était aussi une atteinte a ce droit : elle la
consacrait en ce qu’elle la maintenait intacte entre les mains des mémes familles,
elle y portait atteinte en ce qu’elle génait la liberté individuelle et arrétait le cours
naturel des transactions ; chacun vivait « a ’ombre de sa vigne et de son figuier
», mais chacun vivait par la méme comme attaché a la glebe de son patrimoine.
L’industrie, le commerce, les sciences et les arts qui ont besoin et d’un certain
superflu et de I’activité qui résulte de rapports fréquents entre les hommes,
restérent par suite €trangers a ce peuple, d’ailleurs intelligent et énergique. Ainsi,
de méme qu’a une propriété nulle correspond la nullité de civilisation, une
civilisation incompléte est I’effet de tout amoindrissement de la propriété qui ne
produit pleinement ses effets qu’a la condition de rester individuelle.

L’essénianisme fut le communisme de la Judée. Dans ce pays de la religion, le
communisme s’associa au principe religieux, comme dans la Grece, le pays de la
philosophie, il s’€tait associé a 1’1dée philosophique avec le pythagorisme qui en
fut la réalisation partielle. L’institut pythagorique fut une communauté de sages
vivant conformément aux prescriptions les plus sévéres du spiritualisme dans
I’abnégation, 1I’amitié, et la culture des sciences, notamment des mathématiques
et de I’astronomie. Leur austérité et leurs travaux donnent 1’idée d’une sorte de
Port-Royal paien, en méme temps que leur ardeur de dominer et leur activité
politique, qui les firent chasser de la plupart des villes ou ils avaient fondé des
établissements, rappelleraient au contraire la célébre congrégation des jésuites. A
la différence des pythagoriciens, qui furent comme des couvents de philosophes,
et qui eurent pour idéal politique une aristocratie de lumieres guidant et
gouvernant les masses soumises, les esséniens nous montrent toute une peuplade
formant, comme nous dirions en langage moderne, une sorte de démocratie
fraternelle ; non que la hiérarchie n’y flt respectée, et qu’il n’y et dans ce petit
peuple des rangs méme fort tranchés, a ce qu’il parait, en ce qui tient a la
considération ; mais tous, sous la seule condition d’une vie pure ou du repentir, y
¢taient admis, et tout entre les chefs et les subordonnés était en commun. Il faut
remarquer a I’honneur des esséniens qu’ils regardaient 1’esclavage comme une
impiété, exception qui d’ailleurs ne signifie rien en faveur du communisme. Les
esséniens, en effet, étaient une association trés limitée et tout a fait volontaire ;
c’était comme une peuplade de moines, et Pline a dit d’elle : « Elle se perpétue
sans femmes, vit sans argent... Le repentir et le dégolit du monde sont la source
féconde qui I’alimente. » La communauté ainsi entendue n’est qu’une forme de
I’association libre : elle n’engage que ceux qui consentent a en faire partie. Les
travaux y €taient d’ailleurs exécutés par des hommes formés aux habitudes et aux
legons de la grande société, et comme toutes les communautés religieuses, elle
¢tait fondée non sur le principe de la satisfaction illimitée, mais sur celui d’une
abstinence assez rigoureuse. Autant en dirons-nous des thérapeutes, secte juive de



1’Egypte, dont les adeptes vivaient d’ailleurs isolés, et n’avaient guére en commun
que les exercices du culte.

Le christianisme vint mettre fin au monde ancien. Chez son premier fondateur
et chez les premiers apdtres se montra-t-il favorable au communisme ? C’est une
question qu’on agite beaucoup de nos jours et que les communistes, jaloux de
mettre de leur coté la plus grande autorité du monde civilisé, s’accordent a
résoudre affirmativement. A cette prétention il a été répondu, suivant nous, avec
une force de raisons qui va jusqu’a 1’évidence. D’abord, si le Christ était venu
pour préconiser le communisme, il n’elit pas gardé sur cette doctrine le plus
profond silence. Ensuite les textes de 1’Evangile que 1’on invoque en faveur du
communisme ont une portée toute contraire a celle qu’on leur attribue. Jésus-
Christ recommande 1’auméne, le dépouillement, c¢’est-a-dire le don volontaire,
qui est un usage et non une négation de la propriété. Il fait, en un mot, de la charité
un devoir religieux, une vertu et non un effet de la contrainte, qui abolit toute
vertu et toute charité. Il répéte le précepte de la loi divine : « Tu ne déroberas point
», consécration éclatante de la propriété. Il préche I'inviolabilité de la famille
jusqu’a donner dans la condamnation du divorce une des rares prescriptions
civiles qu’il ait énoncées. Le langage et la conduite des apotres ne déposent guere
davantage pour le communisme. La mise en commun toute spontanée des biens
des premiers fideles fut, autant qu’une image de la fraternité chrétienne, un moyen
de résistance et un instrument de propagande. La libert¢ et les lois de 1a morale et
de I’économie politique ne voient rien d’ailleurs qui leur soit contraire, il est utile
de le répéter, de peur de confusion, dans cette communauté volontaire d’une secte
religieuse qui ne prétend nullement se donner comme un modele d’organisation
sociale et changer les conditions générales de la production des richesses.
L’exemple de la petite famille chrétienne de Jérusalem aprés la mort du Christ,
exemple qui, du reste, fut peu suivi par les autres églises, est donc nul comme
argument.

Il faut aller jusqu’au deuxiéme siecle et s’adresser a une hérésie séverement
flétrie par le christianisme, pour voir le communisme pratique s’autoriser de la
religion. Les carpocratiens qui se confondirent avec les gnostiques renouvelerent,
un peu moins de deux siccles apres Jésus-Christ, les infamies de ces bacchanales
que Rome avait vues un peu moins de deux si€cles avant la venue du révélateur.
Les communautés chrétiennes qui s’établirent dans un but ascétique n’ont rien au
fond a déméler avec I’histoire du communisme. Il est certain méme qu’elles
n’auraient pu se maintenir dans une société communiste ; puisque ce n’était pas
d’elles-mémes, mais du dehors, qu’elles tiraient leurs ressources. Tout differe
d’ailleurs entre ces communautés et le communisme. On y venait s’adjoindre, on
n’y naissait pas. L’objet en était presque toujours purement religieux. Les sexes,
loin d’y étre confondus, y vivaient séparés ; dans celles ou le mariage était permis,
il était observé avec austérité et séveérement réglementé. L’association des
herrnhuters ou fréres moraves forme seule exception par son caractére moitié civil
et moiti¢ religicux. Elle s’est maintenue par 1’esprit évangélique d’humilité,



d’abnégation, d’espérance dans une vie immortelle qui rend moins exigeant pour
celle-ci, par cet esprit, en un mot, qui est I’opposé de celui du communisme. Il
faut, en reconnaissant leurs vertus et leur bonheur négatif, reconnaitre aussi que
leur esprit de secte étroit, leur état stationnaire, leur absence d’arts, leur
proscription de toute science relevée et de toute spéculation philosophique ne
s’accordent guere avec le caractére général et les plus nécessaires conditions de
la civilisation moderne.

Quand on suit ’histoire des hérésies, on trouve que le communisme est resté
étranger a la plupart d’entre elles. Les auteurs ecclésiastiques pour les flétrir plus
stirement leur ont un peu prodigué ce reproche dont les écrivains communistes se
sont emparés avidement pour se faire une tradition plus imposante. Bossuet, dans
son Histoire des variations, n’a pas épargné cette accusation aux hérétiques des
onzieme et douziéme siccles, et notamment aux Vaudois et aux Albigeois, dont
I’innocence, a cet €gard, nous parait avoir été établie, a 1’aide d’autorités
imposantes, par un historien récent du communisme, M. Sudre. Et il en est
¢galement des Lollards et de quelques autres sectes plus théologiques que
politiques et dont les réclamations n’allérent pas au-dela des abus du haut clergé
et des abbayes. Il a fallu toute la partialité¢ de 1’histoire contemporaine écrite au
point de vue communiste pour faire de Wiclef et de Jean Huss des apotres de la
fraternité sociale. Les germes du communisme se développerent pourtant au sein
de certaines sectes, comme les freres du Libre-Esprit au treiziéme siccle et peut-
étre au sein de quelques autres. Mais c’est avec les anabaptistes qu’il éclate de la
facon la plus incontestable, la plus hardie et la plus terrible. Il n’entre pas dans
notre plan de raconter ce tragique épisode de I’histoire du communisme, dans
lequel il se montra tout entier avec le cortége des fausses théories qu’il allegue et
des mauvaises passions qu’il souléve. « Nous sommes tous fréres, disait Muncer,
le chef des anabaptistes, a la foule qui I’écoutait, et nous n’avons qu’un commun
pere dans Adam ; d’ou vient donc cette différence de rangs et de biens que la
tyrannie a introduite entre nous et les grands du monde ? Pourquoi gémirons-nous
dans la pauvreté et serons-nous accablés de maux tandis qu’ils nagent dans les
delices ? N’avons-nous pas droit a 1’égalité des biens, qui, de leur nature, sont
faits pour étre partagés sans distinction entre tous les hommes ? Rendez-nous,
riches du siecle, avares usurpateurs, rendez-nous les biens que vous retenez dans
I’injustice ; ce n’est pas seulement comme hommes que nous avons droit a une
¢gale distribution des avantages de la fortune, c¢’est aussi comme chrétiens. » La
spoliation, la polygamie, la destruction des statues, des tableaux, des livres, a
I’exception de la Bible, suivirent ces prédications a Mulhausen et surtout a
Munster.

Apres avoir montré comment, par lui-méme, il rend les hommes sensuels,
féroces, il restait au communisme a faire voir par I’exemple du Paraguay comment
il peut les rendre moraux, doux et heureux en s’unissant au principe religieux.
Cette derniere expérience dont il se vante ne parait pas non plus fort brillante et
fort enviable. Le chef-d’ceuvre des jésuites dans leurs colonies fut de changer une



population d’hommes en un véritable troupeau d’enfants obé€issants, craintifs,
sans aucune initiative, sans vices et sans vertus, absolument incapables du vrai,
du bien et du beau. Les révérends peres avaient établi une réglementation
universelle ; ils dirigeaient la production et la répartition avec cet absolutisme sans
lequel la communauté n’est pas possible. Le bonheur qu’ils procurérent a leurs
ouailles ne fut pas cependant a I’abri de nuages ; et il est avéré que leur départ fut
accueilli avec des cris de joie. L’¢état d’innocence primitive et méme de bonheur
sous une autorité supérieure ne saurait étre, en tous cas, 1’idéal de la civilisation
qui préfere la lutte avec ses chutes inévitables et avec les progrés qui la suivent a
cette inerte et stupide impeccabilité.

Il faut arriver jusqu’a notre temps et a la New-Harmony de M. Owen pour
rencontrer un nouvel exemple du communisme pratique. Les déceptions du
moderne réformateur qui fait de I’irresponsabilité son dogme principal,
ingénieusement racontées par M. Reybaud, n’ont pas besoin d’étre rappelées. Les
mésaventures récentes éprouvées par M. Cabet compléteraient cette épreuve sans
ajouter rien de bien nouveau a la monotone histoire des déceptions du
communisme. On peut dire qu’en somme il n’a rien exécuté de considérable a
dater du Paraguay ou, encore une fois, il n’a pu vivre quelque temps que grace a
’altération et aux modifications que lui a fait subir 1’esprit religieux. Depuis lors,
il n’apparait plus guere qu’a I’état d’aspiration et de conspiration. Babceuf et ses
complices subirent le méme sort que Muncer et Jean de Leyde, sans avoir eu le
méme succes ; et les annales de la doctrine n’ont guere été¢ depuis et tout
récemment encore, en juin 1848, que celles de ses défaites et de ses mécomptes.

Il ne nous reste plus, pour achever I’examen du communisme, qu’a jeter un
coup d’ceil sur les utopies qu’il a produites, en nous bornant a dégager de chacune
d’elles le trait principal, et les conclusions qui leur sont communes a toutes.

C’est avec raison qu’on a vu dans la République de Platon le type de toutes les
utopies communistes. I importe toutefois de bien distinguer le communisme du
philosophe grec des doctrines avec lesquelles on le confond. On s’est beaucoup
trop figuré Platon a I’image de nos modernes utopistes qui visent a réformer le
monde. La République de Platon est une application purement idéale de sa
philosophie a la société. Comme philosophe, il a trop méconnu dans 1’analyse de
I’homme le fait moral de la libert¢ ; il transporte cette lacune avec ses déplorables
conséquences dans sa société imaginaire. Comme philosophe, il a admirablement
compris 1’idée de justice, autant qu’on peut le faire en la séparant de la liberté ; et
il aboutit avec une rigueur géométrique dissimulée sous la forme la plus libre et
la plus brillante, a I’égalité absolue rompue seulement, non plus par les différences
individuelles d’effort et de mérite, mais par les différences natives d’intelligence
et d’énergie morale. C’est ainsi qu'on le voit aboutir a une aristocratie de
philosophes et de guerriers. N’oublions pas non plus que Platon, bien loin de
regarder vers 1’avenir, a les yeux tournés constamment du cot€¢ de 1’Orient, ce
pays de la propriété plus ou moins collective et de la théocratie. Sauf quelques
vues purement morales, aussi sublimes que neuves, qui contenaient 1’avenir du



genre humain, on peut dire que Platon, dans sa République, a écrit ’utopie du
passé. Observons aussi que dans cet ouvrage méme la propriété et la famille ne
paraissent étre interdites qu’a une seule classe, celle des guerriers. Nos armées ne
rappellent-elles pas quelques traits de cette organisation ? Nourris par les autres
classes de citoyens, les soldats ont-ils sous les drapeaux une famille, un champ
qu’ils cultivent, une table a part ? La République n’en atteste pas moins avec la
plus grande force la pente irrésistible du communisme qui, soit qu’il ait son point
de départ dans un brutal appel aux instincts, soit qu’il prenne, comme ici, sa source
dans le principe d’une justice abstraite, dépouillée de 1’idée et du sentiment du
libre arbitre, arrive aux mémes conséquences et tire la négation de la famille de
celle de la propriété. Au reste, le sourire de Socrate, en exposant cet impraticable
systéme, est peut-Etre la réfutation qui s’applique le mieux a ce jeu brillant de la
dialectique et de I’imagination combinées, déduction logique et poétique d’une
idée, et non plan sérieux, arrété, de réforme sociale.

Qu’ajouterait a ce que nous avons dit plus haut une exposition réguliére des
systemes de Thomas Morus et de Campanella ? Que I’ Uropie et la Cité du Soleil
different sous certains rapports, il importe peu ; ce qui importe, c’est de remarquer
qu’ils se rencontrent dans quelqu’une des grandes négations qu’entraine celle de
la liberté et de la propriété. Morus souhaite que la famille subsiste, mais il veut
des esclaves pour les grands travaux publics et pour remplir les vides laissés dans
la production par les utopiens. Campanella abolit la famille. Tous deux rendent
I’Etat souverain maitre du travail et souverain distributeur des produits.

Le communisme prend au dix-huitiéme si¢cle une forme exclusivement
philosophique : il renonce a peu pres a 1’allégorie et au symbole pour faire usage
de I’analyse et du raisonnement. Que la constitution de la propriété que le
communisme avait alors sous les yeux ait été vicieuse, que I’ceuvre de la
philosophie et de I’économie politique fit de travailler a la réformer, nous n’en
doutons pas ; mais si les inégalités excessives et injustes de la société du dix-
huitiéme siécle font comprendre le communisme, comment justifieraient-elles un
systéme qui marchait en sens inverse de 1’aspiration générale vers la liberté et la
civilisation ? Rousseau n’est pas partisan de cette doctrine, bien qu’il lui ait prété
des armes. Dans le Discours sur l'inégalit¢ comme dans le Contrat social, il
reconnait I’intime solidarité de la propriété et de la société, et tout en déplorant
I’existence de celle-ci, il la déclare indestructible. En fondant la propriété sur la
loi, il commet une erreur généralement partagée a son époque, et dont
Montesquieu lui-méme n’est pas exempt. Mably, qui pousse les principes de
Rousseau a I’absurde, et qui convertit ses tendances en systémes, engage
I’humanité a rentrer dans son état naturel. Dans sa Législation ou principes des
lois, dans ses Doutes sur [’ordre naturel et essentiel des sociétés opposés aux
physiocrates, dans ses Entretiens de Phocion, il n’est guére que le commentateur
servile de Rousseau et de Lycurgue, sauf ’addition importante du travail
attrayant. Travail en commun, répartition par I’Etat, abolition des arts, intolérance
en matieére de religion, ces vieilles conséquences de la doctrine sont tirées par



Mably avec une rigueur qui laisse peu a désirer. L’obscur Morelly 1’exagere
encore, s’il est possible, dans son ennuyeuse Basiliade et dans son odieux Code
de la nature, devenu le code du communisme révolutionnaire. Les témérités de
Brissot de Warville qui, devancant un mot célebre, assimile la propriété au vol,
les excentricités peu conséquentes de Necker et de Linguet, ne peuvent que répéter
ou atténuer ces anathémes et ces théories. Elles se perpétuent a travers la
Révolution francaise qui leur enléve leur raison d’étre. Disciple de Rousseau,
Robespierre n’est pas communiste, bien que ses principes jettent la société sur la
pente qui méne au communisme ; Babceuf, au contraire, c¢’est Morelly devenu
homme action. Le communisme philosophique et réveur n’a reparu guere qu’avec
M. Cabet, I’auteur du Voyage en Icarie, et avec les rédacteurs plus avances de
I’Humanitaire. Ceux-ci sont de beaucoup plus conséquents. Dans son
communisme fondé sur la fraternit¢ et qui répete tous les arguments, qui
renouvelle I’emploi de tous les moyens habituels du communisme, assez peu varie¢
de sa nature, M. Cabet voulait pourtant maintenir la famille. L’ Humanitaire s’y
opposait. Nous avons montré de quel coté est la logique. Ajoutons aussi, pour étre
justes, que M. Cabet se berce de la douce chimére que chacun conservera sa
maisonnette et son jardin. Il permet a ses Icariens, aprés avoir bien servi 1’Etat qui
les surveille sévérement toute la semaine, d’étre absolument libres tous les
dimanches. C’est beaucoup trop. Un seul dimanche en liberté serait mortel pour
I’Icarie. Sauf ces réserves, on reconnait sous le miel de la forme I’inévitable esprit
du communisme, c’est-a-dire le plus pur despotisme, réglementant 1’industrie, la
science, la religion, etc.

A quoi sert-il maintenant de savoir qu’il existe plusieurs variétés de
communistes en France a ce moment du dix-neuviéme siécle ? Les uns, en
minorité, veulent procéder par la douceur, comme si la propriété une fois reconnue
comme 1’obstacle a tous les progres, il ne fallait pas immédiatement la détruire.
Les uns nient Dieu, ’ame et la responsabilité ; les autres ont I’intention de les
admettre, ce qui est parfaitement stérile, puisqu’ils arrivent ou conduisent au
méme matérialisme pratique. Les uns voudraient des arts, comme si leur systeme
¢conomique leur permettait d’en avoir. Il en est qui sont pour le maintien des
villes ; d’autres trouvent mieux de les détruire et de faire vivre I’humanité a la
campagne ; ces différences offrent peu d’intérét. Au fond il n’y a qu’un seul et
méme communisme : le communisme conséquent. On ne lui fait pas sa part : des
qu’il a pénétré dans un systéme ou dans une société, il faut ou qu’il se retire au
plus tot, ou qu’il envahisse tout de proche en proche.

Et maintenant, si le communisme, comme aspiration, est une véritable maladie
de I’état social, et si le communisme, comme doctrine économique, n’est qu’ une
maladie de I’esprit humain, quels en seront les remedes ? Pour notre part, avec un
bon enseignement moral que nous mettons en premicre ligne, nous n’en
connaissons que deux : quant a la sociéteé, lui appliquer de plus en plus les grands
principes de la science économique qui n’en détruisent pas mais qui en diminuent
progressivement les maux ; quant aux esprits, y faire pénétrer sans cesse



davantage les vérités de 1’économie politique tel est le meilleur ou plutét le seul
antidote efficace contre les progrés menagants du communisme.

HENRI BAUDRILLART.



	HENRI BAUDRILLART.

