
 sur 1 19

Dans ce texte de 1767, reproduit en brochure, le physiocrate Nicolas Baudeau part à la 
recherche des fondements du droit naturel, et la vraie base des lois positives. C’est 
dans le besoin qu’a chaque homme de tirer de son travail sa subsistance de chaque 
jour, que repose, en dernière analyse, l’origine de la liberté et de la propriété. Ces 
bases réelles de toute société nécessitent encore une autorité supérieure dont la mission 
seule et unique est de les protéger des atteintes intérieures et extérieures. 

Exposition de la loi naturelle, par l’abbé Baudeau 

1767 

EXPOSITION DE LA LOI NATURELLE 

N° PREMIER 

« Tout homme adulte est chargé de pourvoir à sa propre conservation, à son propre bien-
être, sous peine de souffrance et de mort  » : voilà certainement un devoir prescrit par la 
nature, la première de ses lois, dont la sanction est inévitable. 
Mais pour concevoir la manière de remplir cette obligation continuelle et indispensable, il 
faut nécessairement considérer l’homme dans les divers états possibles ; c’est-à-dire 
l’homme absolument isolé, l’homme dans l’état de simple multitude, enfin l’homme attaché 
à la société. 

D’abord un mortel, quoique parfaitement isolé, n’en a pas moins trois manières possibles 
et très différentes l’une de l’autre, de pourvoir aux besoins naturels que produit sans cesse 
l’obligation de se conserver et de fuir autant qu’il peut la douleur et la mort, dont il semble 
être assiégé de toutes parts. Le premier de ces moyens est la  recherche  continuelle et 
journalière des objets propres à la jouissance, que la nature produit d’elle-même autour de 
lui. 

Le second moyen, qu’un peu de réflexion et de prévoyance lui doivent bientôt enseigner, 
est de conserver les productions spontanées, recueillies dans le temps où la nature les fait 
naître et les rend ou meilleures ou plus abondantes, et de les garder pour le besoin futur. 

Enfin, la troisième manière serait de multiplier lui-même, par la culture, les productions 
qu’il trouverait les plus utiles et les plus agréables, s’il craignait que la nature abandonnée à 
son cours n’en fût pas assez prodigue pour ses besoins ou ses désirs. 

Trois espèces de  travaux, dont l’un est absolument nécessaire à l’homme isolé pour 
remplir le premier  devoir  imposé par la loi de la nature  :  travail  de 
la recherche habituelle ; travail de la conservation ; travail de la cultivation.  



 sur 2 19

Remarquez d’abord par quels degrés ce mortel solitaire étend,  assure,  multiplie  les 
jouissances propres à la conservation et à son bien-être, à mesure que la réflexion et la 
prévoyance lui font perfectionner son travail. 

C’est donc, même dans l’homme isolé, la qualité des  travaux  qui règle l’exercice de 
son  droit  sur les productions de la nature. Celui qui se borne à les 
rechercher habituellement, dépend sans cesse de tous les événements ; il est obligé de se 
borner aux objets qu’il trouve ; il n’est jamais assuré de ses jouissances : il ne peut les varier 
à son gré. Les accidents naturels, les météores, et les animaux sont en guerre continuelle 
avec lui ; tout conspire contre ses besoins, ses désirs, son repos et son plaisir. 

L’homme isolé, qui ramasse et conserve, augmente peut-être son travail dans le temps de 
la récolte et des préparatifs de la conservation : mais il assure, il multiplie ses jouissances ; il 
étend l’exercice de son droit naturel ; il sauve de la destruction qu’en auraient faite le temps 
et les animaux, des objets propres à son bien-être. 

Enfin, le mortel assez industrieux pour suppléer par la culture à la disette des productions 
naturelles qu’il trouverait les plus propres à satisfaire ses besoins et ses désirs, étendrait 
encore davantage son droit naturel à la jouissance de ces productions ; il assurerait d’autant 
mieux son bonheur et sa conservation. 

C’est ainsi que l’exercice du  droit  naturel  des hommes s’étend, ou se resserre par 
le travail, qui remplit le premier devoir prescrit par la loi de la nature. 

N°. II. 

Appliquons ces distinctions lumineuses à des hommes vivants dans l’état de simple 
multitude sans aucune société.  Nous allons en voir sortir un nouvel ordre de devoirs et 
de droits, trop souvent oubliés. 

Supposons d’abord ce nombre de mortels occupés uniquement à la recherche habituelle. 
La nature a chargé chacun d’eux de sa propre conservation  ; elle donne donc à chacun le 
moyen le plus prochain, le plus indispensable pour remplir ce devoir, puisqu’elle y a joint 
pour sanction la plus inévitable, les souffrances et la mort, s’il ne le remplit pas. Mais quel 
est ce moyen le plus prochain, le plus indispensable  ? N’est-ce pas la  propriété  de la 
personne et de ses facultés corporelles, par conséquent, la liberté d’en user pour chercher les 
objets propres à satisfaire ses besoins ? 

La  l iberté  personnelle  est donc la première condit ion que suppose 
l’exercice  du  droit  naturel,  dans cet état de multitude : le premier  attentat  possible d’un 
homme contre son semblable, serait donc de violer la  propriété  de sa personne, ou 
d’empêcher habituellement qu’il ne fit un libre usage de ses facultés corporelles, pour 
satisfaire ses propres besoins et ses propres désirs. Il est évident que la nature a 
fait  libres  tous les autres animaux qui vivent dans cet état de recherche : le plus fort 
n’asservit point le plus faible. A-t-elle refusé le même avantage à l’homme seul ? La 
question n’est pas difficile à résoudre.  

Deux hommes sauvages sont partis de deux endroits divers pour cueillir des fruits, 
chasser ou pêcher, et pourvoir à leur subsistance ; ils se rencontrent, passent tranquillement 



 sur 3 19

sans s’insulter, sans se battre, sans se déchirer, sans se blesser, sans se mettre à mort. Deux 
autres se trouvent ailleurs ; au lieu de penser directement à leurs besoins, ils s’attaquent, se 
chargent de coups, se couvrent de plaies profondes  ; l’un des deux reste sur la place, en 
proie aux douleurs, privé de l’usage de ses membres, ou même entièrement de la vie. 
Lesquels ont suivi la loi de nature, lesquels l’ont violée ? Lesquels ont bien fait, lesquels ont 
fait mal ? Lesquels ont été justes, lesquels injustes ? Lesquels sont innocents, lesquels sont 
criminels ? S’il existe sous le ciel une créature portant figure humaine, qui ne trouve point 
dans son âme de réponse à cette question, ce n’est pas pour elle que nous l’avons proposée : 
c’est pour les hommes que nous écrivons, non pour des monstres qui n’en auraient que 
l’apparence. 

Il existe donc un juste, un injuste, un bien, un mal moral, une innocence, un crime, avant 
toute société. La première espèce de justice et d’injustice, est donc relative à la propriété et 
à la  liberté  personnelle des hommes. Il n’y a point de sophisme qui puisse obscurcir 
désormais cette vérité fondamentale. 

Un homme sauvage a  trouvé, par la recherche, quelques objets propres à satisfaire le 
besoin ou le désir qui l’avait sollicité à prendre cette peine. Quand il est prêt à jouir du bien 
qu’il s’est procuré, un second arrive auprès de lui, pressé du même besoin on de la même 
envie ; mais il respecte dans son semblable le droit de profiter du fruit de son travail : il en 
va chercher autant pour lui-même. Un troisième survient ; son désir s’enflamme à la vue de 
l’objet trouvé par le premier ; il n’écoute que ce désir, et ne consulte que la force ; il attaque 
l’homme possesseur, lui ravit sa proie, le contraint à la fuite. Le malheureux dépouillé passe 
à portée d’un quatrième qui se repaît tranquillement d’une ample subsistance qu’il a 
trouvée, et celui-ci par des cris et par des signes, appelle notre fugitif au partage des biens 
qu’il a rencontrés en abondance. 

Mettez-vous en problème lequel des trois est  injuste,  lequel est  équitable,  lequel 
est bienfaisant. ne sentez-vous pas naturellement de la pitié pour l’infortuné, de l’horreur 
pour le tyran, de l’estime pour l’observateur du  droit  d’autrui, de la tendresse pour le 
généreux ? 

Elle existe donc, cette  loi  naturelle qui caractérise le mérite et  le  démérite  des actions 
humaines, même avant toute société, toute convention  ; il est donc, dans l’état même de 
simple multitude et de simple recherche, une conduite digne d’éloges, une conduite digne de 
blâme, une conduite innocente, sans être marquée par la bienfaisance. 

Ces distinctions très réelles et très frappantes, sont donc relatives, tant à 
la propriété personnelle qu’à la propriété mobilière des objets qu’on s’est procurés par son 
travail. 

Le soin de la  récolte  et  de la  conservation  qui étendrait le droit naturel  des hommes, 
multiplierait leurs propriétés mobilières. Alors les  attentats  particuliers deviendraient 
plus  faciles  et plus  funestes  ;  mais aussi plus  criminels, à proportion du  délit  et des 
préjudices qu’ils causeraient. 

Si c’est, au jugement de tout homme raisonnable, une injustice évidente dans un homme, 
de dépouiller son semblable du fruit de la recherche, quoique cette perte puisse se réparer 
presque sur-le-champ, et qu’elle n’ait coûté qu’un travail léger, à plus forte raison est-ce une 



 sur 4 19

iniquité de le dépouiller des provisions qu’il aurait ramassées laborieusement, et de l’en 
priver dans un temps où la nature ne les offrirait plus à sa perquisition. 

Il est aisé de sentir cependant que les dangers, les combats, les usurpations, 
augmenteraient parmi les hommes non réunis en société, à mesure que l’intelligence et la 
précaution voudraient amasser d’avance pour les besoins futurs. Il n’en est pas moins vrai 
que le mortel assez sage pour employer son temps à récolter, dans la saison favorable, des 
productions spontanées que les temps et les autres accidents auraient détruites, à les 
magasiner, à les préserver, autant qu’il est en lui, de toutes causes destructives, acquerrait 
par ce travail un droit réel à la consommation de ces productions conservées ; que l’homme 
inconsidéré, paresseux, avide et tyrannique, qui négligerait dans le temps de recueillir, mais 
qui voudrait jouir exclusivement à l’autre de la récolte conservée, commettrait une injustice, 
une violence criminelle. 

Il est également sensible qu’un homme, au contraire, serait généreux et bienfaisant, s’il 
faisait part à quelqu’autre, dans la saison la plus dure, d’une portion des fruits qu’il aurait eu 
la précaution d’amasser. 

Supposons, enfin, que les mortels réduits à l’état de simple multitude, sans conventions 
sociales, veuillent se livrer à la  culture pour étendre d’autant leur  droit  naturel,  en 
multipliant au-delà des bornes ordinaires de la production spontanée, les objet propres 
à  satisfaire leurs besoins ou leurs désirs. Là commence à naître, par degrés, 
la propriété foncière. 

Qu’un sauvage errant trouve par hasard le champ qu’un autre aurait cultivé, les arbres 
qu’il aurait plantés, la clôture dont il aurait entouré son défrichement pour en éloigner les 
animaux ; qu’il admire ce travail, qu’il le respecte ; qu’il soit animé d’une vive émulation de 
l’imiter, ou même qu’il prête une main secourable à ce mortel industrieux, occupé d’une 
entreprise trop pénible : qu’un autre, au contraire, ne sente à la vue des fruits que la culture a 
fait naître, que l’envie de les dévorer, qu’il détruise l’enceinte, dépouille les arbres de leurs 
fruits et de leurs branches, et bouleverse tout l’ouvrage : est-ce donc au jugement de la 
raison et du sentiment naturel, une conduite indifférente  ? Non sans doute, il n’est point 
d’homme qui le prononce naturellement au fond de son cœur. 

Il est donc pour les humains les plus séparés un juste, un injuste, un  mérite, 
un démérite antérieur à toutes sociétés, à toutes conventions, à toutes lois humaines ; et en 
voici la règle primitive très sensible et très évidente  : le travail est  l’accomplissement 
du  devoir  imposé par la  nature  et l’exercice du  droit  naturel.  Il est d’une souveraine 
évidence  que l’un ne peut aller sans l’autre. L’auteur suprême de la nature, en nous 
prescrivant par une sanction inévitable et terrible,  l’obligation  de pourvoir à notre 
conservation, à notre bien-être, par la  consommation  des objets propres à 
notre  jouissance, nous a donc évidemment donné le droit d’en user : le  travail par lequel 
nous remplissons ce premier devoir, suppose à chacun de nous la propriété de la personne, 
et l’exercice de la liberté personnelle, il produit la propriété mobilière par la recherche ou 
la conservation, et la propriété foncière par la culture. 

C’est donc par son intelligence, par son application et sa prévoyance, que l’homme étend, 
assure, multiplie l’exercice de son droit naturel : il est donc vrai que la possession acquise 
par le  travail,  est la règle  naturelle  qui décide du juste et  de  l’injuste.  Approprier à la 



 sur 5 19

jouissance les objets que la nature offre à tous, c’est  travail  ; en user soi-même après les 
avoir acquis, c’est  droit  :  quiconque l’empêche est évidemment injuste, oppresseur et 
ravisseur. 

La justice existe donc dans l’état de simple multitude, elle est donc une règle naturelle et 
souveraine, reconnue par les lumières de la raison qui détermine évidemment nos propriétés 
à n o u s - m ê m e s e t c e l l e s d e s a u t r e s  : l ’ i n j u s t i c e e s t d o n c 
l’usurpation sur le DROIT de propriété d’autrui. 

N°. III. 

Mais l’homme agité par ses désirs, et pressé par ses besoins, est  libre  et trop 
souvent  injuste.  Dans cet état de simple multitude, les attentats de  l’usurpation  seraient 
fréquents, la crainte qu’ils inspirent serait continuelle, certainement au préjudice de l’espèce 
humaine, et contre le vœu de la nature. Les combats, les pillages, les représailles, les 
dangers, sont le malheur et la destruction de l’humanité, le contraire du premier devoir, de la 
première loi. 

L’état des hommes vivant ainsi, n’est donc pas le plus avantageux à l’espace, le plus 
favorable à sa multiplication, à sa perpétuité, à son bonheur, parce qu’il est impossible que 
le  travail  étende d’une part  l’exercice  du  droit  naturel,  sans qu’il multiplie de l’autre les 
alarmes, les périls, les crimes et les malheurs. 

La nature a donc institué un ordre évidemment plus avantageux au genre humain, c’est 
l’état de société, dont le but est d’étendre, d’assurer, de multiplier le plus qu’il est possible 
l ’ e x e r c i c e d u d r o i t n a t u r e l , d e g a r a n t i r l e s f r u i t s d u 
travail,  les  propriétés,  les  libertés,  d’empêcher les attentats, les usurpations, de prévenir 
même le péril et la crainte. 

La société n’a pas d’autre objet. Les affections de pitié, de tendresse, de générosité que la 
nature nous inspire, sont, avec l’horreur de l’injustice, avec le désir de jouir, avec l’amour 
des propriétés, avec la prévoyance et la crainte de la spoliation, les moyens dont l’auteur 
suprême se sert pour déterminer l’homme évidemment créé  social  à se réunir avec ses 
semblables. 

Avant toute agrégation, et toute convention, la loi naturelle était  attributive du droit de 
jouir de ses propriétés  ;  prohibitive  de  l’usurpation  des  propriétés d’autrui : mais chaque 
homme isolé n’avait que ses propres forces pour garant et pour défense de ses droits ; que 
sa raison et sa liberté pour frein contre le désir d’attenter à ceux des autres. 

Le pacte  social  dit, «  chacun de  nous  promet, non seulement de ne pas employer ses 
forces pour usurper les droits d’aucun de nous ; mais au contraire, d’employer ces mêmes 
forces, pour défendre ces droits de chacun, contre les usurpateurs ». La première partie n’est 
que la loi naturelle, antécédente ; la seconde, est un nouveau devoir que s’impose chacun 
des contractants, en vertu duquel chacun acquiert un nouveau droit. 

Devoir  de contribuer à la défense des  droits  et  propriétés  de tous les  confédérés,  qui 
n’existait pas  ; droit d’être à son tour défendu par eux, qui en résulte. On voit que l’un et 



 sur 6 19

l’autre multiplient les  forces  qui  garantissent,  et ajoutent un  frein  redoutable aux désirs 
usurpateurs. 

L’observation du  pacte,  emporte nécessairement la  paix  au dedans de la  société  ; elle 
procure autant qu’il est possible la sûreté contre les ennemis du dehors. Il est évident qu’un 
homme, que dix, que vingt, n’oseraient pas attenter au droit d’un seul, qui aurait pour appui 
les forces de deux cents confédérés, et la certitude qu’ils accourraient tous pour le secourir. 

La  paix  et  la  sécurité  engagent au  travail  le plus propre à  étendre  l’exercice 
du  droit  naturel.  Elles assurent, multiplient et perfectionnent la  culture,  qui fournit 
des jouissances plus abondantes, plus variées, plus satisfaisantes. 

Mais l’accroissement de cette masse d’objets propres à la jouissance des hommes, 
multiplie naturellement la société, et le surcroît de population augmente progressivement la 
force de garantie générale, ainsi que les heureux effets qui en résultent en faveur des 
hommes confédérés. C’est ce qu’il faut considérer. 

N°. IV. 

La perfection de la culture, qui suit la garantie des propriétés, fait bientôt naître assez de 
fruits, pour que les hommes vivants sous la confédération, puissent être distingués en deux 
classes, dont la première travaille à la production, et la seconde peut s’occuper de tout autre 
emploi de son intelligence et de ses forces. 

Voyons maintenant à quel usage la raison, le sentiment naturel, la loi physique, 
prescrivent d’employer ces hommes que nous appellerons disponibles ; c’est-à-dire dont le 
travail n’est pas nécessaire pour produire les subsistances de tous les individus réunis en 
société. 

La protection et la garantie générale de toutes les propriétés, envers et contre tous les 
usurpateurs du dedans ou du dehors, étant le but du pacte social, il emporte, comme on a vu, 
le devoir de contribuer de ses forces à l’exécution de ce dessein. Par conséquent l’obligation 
de veiller à la sûreté commune, et de repousser les auteurs des attentats. L’un et l’autre soin 
peuvent détourner du  travail  de  cultiver,  et troubler le plaisir de  jouir  tranquillement des 
fruits qu’il a procurés : il est donc naturel que le cultivateur donne avec satisfaction, avec 
avantage, une portion de ses fruits disponibles (c’est-à-dire qui ne sont pas nécessaires à sa 
subsistance), pour appliquer une partie des hommes disponibles à veiller et repousser 
l’usurpation. Cet ordre est évidemment un bien pour les uns et pour les autres. 

L’autorité souveraine, ou la puissance publique, tutélaire et protectrice des  propriétés, 
acquiert donc, par cette institution, un revenu spécial, et des hommes spécialement dévoués 
a u d e v o i r d e l a p r o t e c t i o n , e n t r e t e n u s p a r c e t t e m ê m e p o r t i o n d e s 
fruits  disponibles.  Jusqu’alors, les mêmes hommes étaient chargés du double soin, de 
travailler  pour faire valoir leurs propriétés, de veiller et de faire effort pour les défendre. 
Mais, il n’est pas moins certain que le devoir principal de veiller sur toute la société à la 
fois, tant aux extrémités que dans l’intérieur ; que le  droit  de convoquer des forces 
suffisantes pour repousser chaque usurpation, et de diriger l’emploi de ces forces, a dû 



 sur 7 19

exister dès le premier moment de la formation des  sociétés, et en vertu 
du pacte fondamental. 

La  puissance  souveraine, qui consiste dans ce  devoir  et dans  ce  droit,  est donc 
nécessairement  créée  par la première convention. Nous disons exprès  créée  ; car il est 
évident qu’elle n’existait pas, et qu’elle n’est ni le résultat, ni l’assemblage 
des propriétés et des forces mises en dépôt, comme on a coutume de le dire. 

Mais c’est  l’obligation  de conserver toutes ces  propriétés, qui suppose le  pouvoir  d’y 
employer des moyens suffisants. De là vient que la puissance doit être une,  irrésistible et 
supérieure à toute force, à toute volonté particulière. 

L’autorité  s’établit donc en faveur des propriétés personnelles, mobilières et foncières, 
non sur leurs débris ; elle est leur protection, leur garantie au dedans et au dehors, comment 
pourrait-elle en même temps en être la destruction ? 

N°. V. 

Quand la perfection de la culture a permis de consacrer aux emplois de la surveillance 
tutélaire une portion des fruits, et une partie des hommes disponibles, les sociétés ont fait le 
plus grand pas dans la carrière de l’ordre politique. L’autre portion des mêmes fruits, l’autre 
division des mêmes hommes non attachés nécessairement à la culture, peut s’occuper des 
ouvrages de  l’art  ; c’est par le  travail  de l’industrie qu’elle varie les  jouissances  en 
façonnant ou rapprochant les productions naturelles ; c’est par là qu’elle obtient en échange 
les objets propres à sa subsistance déjà produits par les cultivateurs. 

La  propriété  personnelle,  la  propriété  mobilière,  et  la faculté d’acquérir par celle-ci 
la propriété foncière, sont donc les droits de cette troisième classe d’hommes, qui naît dans 
une société paisible et cultivatrice, sous l’inspection et la garde d’une autorité protectrice, 
qui n’emploie ses richesses et ses hommes disponibles, qu’à l’objet de leur attribution, qu’à 
procurer la plus grande sécurité. Cette multitude ne doit  évidemment  son  existence  qu’à 
la loi physique de la nature bienfaisante, qu’à la fécondité de la terre, qui rend quand elle est 
sollicitée, sous la loi de  l’ordre, par un travail assidu, beaucoup plus de fruits que n’en 
exigent les jouissances des agricoles. 

Rien n’est plus simple, plus sensible que cet ordre social, il ne faut que l’exposer pour 
convaincre tout homme raisonnable. On voit comment il assure, étend et multiplie de plus 
en plus le droit naturel des hommes : on voit qu’il met sous la sauvegarde la plus puissante 
possible la  propriété  personnelle, et la  propriété  mobilière  de tous  ; qu’il confirme 
la propriété foncière sous l’aspect d’une triple co-propriété, savoir la co-propriété antérieure 
de la puissance publique, à laquelle appartient une portion des  fruits  disponibles, pour 
l’entretien d’une partie des hommes disponibles occupés au maintien de la paix extérieure, 
de la sureté intérieure (sans lesquels l’ordre n’existerait pas, la  propriété  foncière  ne 
produirait pas ses avantages)  ; et la  co-propriété  subséquente des hommes occupés aux 
travaux de l’industrie qui varient les jouissances, dont le travail est également utile, et pour 
eux-mêmes, puisqu’il leur procure la subsistance, et pour les autres, puisqu’il cause leur 
bien-être. 



 sur 8 19

Il est donc évident que l’état le plus avantageux à l’espèce humaine, est 
l’état de société dans lequel toutes les propriétés sont le plus assurées contre les usurpations 
quelconques, soit du dedans soit du dehors ; dont la force tutélaire par conséquent remplit 
le  mieux  son  devoir  ;  où la  culture  est la plus étendue, la plus produisante  ; où par 
conséquent il y a plus à distribuer aux hommes qui veillent et qui protègent, et à ceux qui 
varient les jouissances ; où la classe industrieuse est la plus nombreuse, la plus animée, où 
par conséquent le bien être et la félicité sont plus communes. 

On voit que dans  l’ordre social ces  trois effets généraux se tiennent unis intimement et 
inséparablement, qu’ils dérivent l’un de l’autre, et qu’ils réunissent à un même 
centre tous les intérêts de tous les hommes confédérés. Sûreté des propriétés : voilà tout le 
pacte social en trois mots : l’abrégé de toutes les  lois  naturelles,  et  le germe unique des 
vraies lois positives. 

L’ordre  social  n’a donc besoin que d’être  connu  pour servir de règle et de flambeau à 
la  liberté,  à  l’intérêt personnel ; c’est surtout l’ignorance qui rend le désir de jouir avide, 
exclusif, oppresseur et tyrannique. Le premier, le principal devoir de l’autorité tutélaire, est 
donc l’instruction qui prévient les injustices et les violences qu’elle aurait à réprimer. « La 
première loi positive, la loi fondamentale de toutes les autres lois positives est donc 
l’institution de l’instruction publique et privée des lois de l’ordre naturel, qui est la règle 
souveraine de toute législation humaine », de toute conduite civile, politique, économique et 
sociale. 

N°. VI. 

Comment les hommes peuvent-ils se réunir ainsi ? Comment ont-ils formé le premier 
pacte social ? Question peut-être plus curieuse qu’utile. Cependant la plupart des moralistes 
ont voulu l’expliquer, et les ennemis de la loi naturelle ont cru triompher en renversant leurs 
hypothèses ; comme si la loi physique, évidente, éternelle,  immuable, pouvait être détruite 
par une erreur de fait,  sur  les temps et les lieux, où les hommes l’auront connue, l’auront 
suivie. 

Mais nous pouvons dire que tous les sophismes de la fausse philosophie, qui combat 
la  loi naturelle, n’ont pu  rendre problématique cette explication si simple, qui donne pour 
origine aux premières sociétés les liens du sang, la paternité, la fraternité, les alliances. 

On conçoit aisément une  famille  dont tous les membres sont  associés  pour le travail, 
c’est-à-dire successivement, à mesure qu’elle devient plus nombreuse, plus forte et plus 
éclairée, pour la recherche, pour la conservation, pour la culture ; il est sur la terre plusieurs 
espèces d’animaux qui vivent en état de familles, en société de travail, non seulement pour 
la recherche,  car presque tous ont l’instinct de s’associer au moins quelquefois pour cet 
objet, mais même pour le travail de la conservation, et pour en jouir. 

Les sentiments naturels au cœur humain, tels que la tendresse, la pitié, l’affection et les 
autres semblables, sont des preuves  évidentes  qui se réunissent à d’autres circonstances 
physiques, aussi démonstratives, et qui ne permettent pas de douter que la nature nous 
destine manifestement à vivre en société. Le plus difficile, peut-être, serait d’expliquer 
comment les hommes, vu la constitution physique et morale des deux sexes dans l’âge viril, 



 sur 9 19

dans l’enfance et dans la vieillesse, pourraient vivre longtemps dans l’état de 
simple multitude sans agrégations sociales. 

Q u o i q u ’ i l e n s o i t , r i e n n ’ e s t p l u s a i s é à c o n n a î t r e q u e 
l’ordre physique évidemment  le plus avantageux aux hommes. Il est clair et manifeste que 
cet ordre étend, assure et multiplie le plus possible, l’exercice de leur droit naturel à tous les 
objets propres pour leurs jouissances. Il n’est pas moins visible que cet ordre concilie tous 
les  intérêts  privés, dans un seul  intérêt  général, qui consiste, en dernière analyse, dans 
la sûreté des propriétés. 

La loi naturelle se réduit donc en cet état d’ordre social, à la même simplicité que dans 
l ’ é t a t d e m u l t i t u d e .  S e  f a i r e ,  à  s o i -
même, le sort le meilleur possible, sans attenter aux propriétés d’autrui : voilà pour tous, la 
règle fondamentale et l’abrégé des devoirs. 

Mais ce qu’il faut bien expliquer, et bien inculquer aux hommes réunis en  sociétés, ce 
qu’il faut rendre le plus manifeste, le plus sensible qu’il se peut à  tous, c’est qu’en vertu 
de l’ordre social, il est physiquement impossible que les mortels justes, qui n’usurpent rien 
sur les propriétés d’autrui, se fassent un bon sort à eux-mêmes, sans opérer le bien des 
autres hommes  ; tout au contraire, que les  usurpateurs  ne  paraissent  se procurer par 
leurs attentats les objets qu’ils désirent, qu’en occasionnant une destruction, ou du moins en 
empêchant dans la société une production de biens, dont il est physiquement impossible que 
l’anéantissement ne retombe pas d’une manière ou d’une autre sur eux-mêmes. 

C’est  l’ignorance  de cette grande et sublime vérité qui cause tous les désordres 
des  sociétés  humaines ; et c’est faute d’avoir assez développé cette  doctrine, que les 
moralistes et les politiques, anciens et modernes ont manqué leur objet. 

N°. VII. 

Nous avons distingué la masse des hommes réunis par le lien social en trois classes. L’une 
est attachée à la  culture  qui produit les richesses annuelles, les denrées nécessaires à la 
subsistance de tous, la matière première de tous les objets propres à leurs jouissances  ; 
l’autre veille et fait effort partout à la circonférence et dans l’intérieur de l’État pour remplir 
le devoir de l’autorité tutélaire, c’est-à-dire pour assurer et garantir toutes les propriétés ; la 
troisième est dévouée aux travaux de l’industrie, du commerce et des arts, qui varient, qui 
multiplient les jouissances utiles et agréables. 

La source des grands  désordres  généraux  qui traînent infailliblement à leur suite des 
millions d’attentats particuliers, c’est l’ignorance des principes simples, salutaires, mais 
incontestables de l’ordre social, qui réunissent évidemment à un seul et même intérêt, ceux 
des trois classes qui paraissent être si divers, si opposés, si contradictoires dans tous les faux 
systèmes. 

Il semblerait, à voir la confusion éternelle des gouvernements désordonnés, qu’il y 
ait nécessairement une guerre irréconciliable entre l’autorité et les propriétés, entre la classe 
industrieuse et celle des cultivateurs : un seul  objet, cependant, réunit en lui tous leurs 
intérêts. Rien n’est plus évident que cette vérité, quand elle est exposée. 



 sur 10 19

Richesse disponible provenant de l’agriculture bien ordonnée  : voilà le centre. C’est là 
que toutes les prétentions peuvent se réunir, non seulement sans se choquer et sans se nuire, 
mais au contraire en se prêtant les unes aux autres un secours mutuel, qui augmente 
infailliblement le bien de toutes. 

Grande richesse disponible produite par l’agriculture, au-delà de ses frais : c’est sûrement 
ce que désirent les propriétaires des fonds, et les entrepreneurs de la culture ; mais n’est-ce 
pas aussi l’avantage du souverain, et celui de toute la classe industrieuse ? 

Considérez d’abord les causes et les conditions préliminaires de cette grande et forte 
production de richesses disponibles. Ne sont-ce pas le  travail, les avances, les grandes et 
fortes dépenses qui exigent  évidemment  la  sûreté,  la  propriété, la liberté de jouir ; par 
conséquent la paix au-dehors, la tranquillité, la justice au-dedans ? Par conséquent l’autorité 
tutélaire, présente et puissante partout, instruite des moindres attentats, et supérieure en 
force à tous les efforts des usurpateurs. 

Un grand et puissant  intérêt  fondamental pour les propriétaires des fonds et les 
cultivateurs, est donc que la souveraineté jouisse d’une assez grande portion des fruits 
disponibles, pour dévouer un nombre suffisant d’hommes disponibles à la sécurité publique 
et privée. Sans elle il est évident que les propriétés foncières ne pourraient ni s’établir ni se 
perfectionner, ni devenir assez fructifiantes : c’est en leur faveur que la loi de l’ordre établit 
la  co-propriété  de la puissance publique et tutélaire. Sous ce point de vue si naturel, la 
cupidité mal entendue des possesseurs privés qui voudraient attenter au patrimoine de la 
souveraineté, en énerver la force, ou en éluder l’autorité, paraît manifestement à tout esprit 
raisonnable, non seulement injuste et absurde, mais encore pernicieuse et contradictoire à 
elle-même. 

Considérons à présent les effets de cette richesse disponible, qui sont les motifs du travail 
et des avances nécessaires à la production : c’est la multiplication, la variété des jouissances 
utiles et agréables, qui ne s’obtiennent qu’en échangeant les fruits naturels contre les objets 
fournis par le commerce et les arts, fruits qui servent aux agents de cette classe, ou pour leur 
propre subsistance, ou comme matière première à l’exercice de leur industrie. 

Un grand et puissant  intérêt  fondamental encore, pour les propriétaires des fonds et les 
cultivateurs, est donc que la classe industrieuse soit la plus peuplée, la plus active, la plus 
habile qu’il est possible : qu’elle jouisse par conséquent aussi de la plus grande sûreté, de la 
plus grande liberté, ce qui revient encore à la puissance tutélaire. 

La conclusion  évidente,  c’est que les propriétaires et les agents de la culture 
ne doivent rien attenter de préjudiciable aux deux autres classes : autrement ils détruisent ou 
la cause ou l’effet de leur propre richesse ; et la conséquence renfermée dans celle ci, est 
qu’ils ne doivent rien attenter au préjudice les uns des autres, puisque tout délit, destructeur 
de la richesse d’un de leurs semblables, retomberait infailliblement et sur la partie des 
hommes disponibles employés à la protection générale, et sur celle qui fait fleurir 
l’industrie. C’est ainsi que pour cette classe, tous les attentats quelconques, même privés, 
sont non seulement  injustes,  mais préjudiciables à tous, et même à leurs auteurs : au 
contraire tout bien privé cause nécessairement le bien universel. 



 sur 11 19

Est-il plus difficile de prouver la réunion de tous les intérêts avec ceux de  la 
souveraineté ? Que peuvent désirer les dépositaires quelconques de l’autorité suprême ? 
Qu’elle ait la plus grande abondance possible de richesses, le plus de moyens qu’il est 
possible de les bien employer. Quelle est la source primitive qui fournit ces richesses ? 
l’affluence des fruits  disponibles  que fait naître l’agriculture. Quelle est la première et la 
principale cause efficiente des moyens de les employer ? Le nombre et l’industrie 
des hommes disponibles. 

Il est donc pour la souveraineté un premier intérêt fondamental, c’est la multiplication 
des  fruits  disponibles.  Elle ne peut s’obtenir que par les avances et le travail des 
propriétaires et des cultivateurs, qui peuvent, qui veulent et qui savent accroître ces avances, 
redoubler ce travail, rendre les uns et les autres plus fructifiants, plus continuels. 
L’ignorance, le découragement, la détresse, ne peuvent donc attaquer la classe propriétaire 
et cultivatrice, sans que leurs effets retombent sur le patrimoine du souverain. 

Dans les gouvernements désordonnés, on ne voit que trop souvent des administrateurs 
ignorants, avides et passionnés, qui s’imaginent pouvoir  impunément  étendre la main sur 
toute la masse des  fruits  disponibles,  et  même sur celle des productions  nécessaires  à 
l’entretien annuel des travaux agricoles : transformant ainsi par degrés, mais très rapidement 
en usurpation, puis en anéantissement des  propriétés, un  droit  qui n’est que l’exercice 
du devoir de les protéger, et le moyen efficace de pourvoir à leur garantie envers et contre 
tous. 

Rien n’est plus évident que l’injustice de cet attentat : nous pouvons même dire que c’est 
là le vrai crime de lèse-majesté,  puisqu’il transforme en force opprimante la puissance 
tutélaire, puisqu’il lui ravit le caractère qui la rend non seulement si chère et si précieuse, 
mais encore vraiment sacrée, comme image, comme émanation du pouvoir de l’Être 
suprême : car l’auteur de la nature étant évidemment le premier instituteur, le premier 
protecteur, le premier garant des  propriétés  par la  loi  naturelle, les  souverains, comme 
garants et protecteurs généraux de ces mêmes  propriétés  dans leurs États, sont ses 
représentants, ses mandataires pour procurer l’exécution de sa loi. 

Mais le  préjudice  que causent  inévitablement  ces attentats au patrimoine de 
la  souveraineté  même, n’est pas moins  évident  que leur injustice. Vous ne laissez pas au 
propriétaire la part des fruits disponibles qui lui appartient comme récompense 
des avances qu’il a faites pour rendre le sol productif, ou des richesses mobilières qu’il a 
sacrifiées pour l’acquérir tel, et pour l’entretenir, réparer, améliorer ? Vous inspirez 
seulement la crainte bien-fondée de cette première espèce de spoliation ? La confiance et 
l’émulation sont détruites par le simple péril, les richesses mobilières fuient la terre, elle se 
dégrade nécessairement, sa culture devient en même temps plus dispendieuse et moins 
productive. Ce  produit  disponible  que vous avez cru pouvoir vous approprier s’anéantit 
chaque jour, par la seule raison si naturelle que l’homme ne travaille et ne dépense que pour 
jouir. 

Bientôt vous arrivez au second degré de spoliation, vous êtes obligés non seulement 
d’usurper tous les fruits disponibles qui sont l’attribut de la propriété, mais encore d’attenter 
successivement au dépôt sacré des avances primitives et annuelles, nécessaires à l’entretien 
journalier de l’agriculture ; et alors avec quelle rapidité n’anéantissez-vous pas 



 sur 12 19

progressivement la production, source de toutes vos richesses  ? Quand vous aurez 
longtemps coupé l’arbre pour manger son fruit, égorgé la brebis pour avoir sa toison, que 
restera-t-il à la souveraineté, sinon la faiblesse et la ruine ? 

Comparez, après quelques années, le résultat de deux administrations, dont l’une 
suit  l’ordre,  et dont l’autre est désordonnée. La première se borne à remplir son devoir 
de  protéger  les  propriétés,  et à jouir de son  droit,  c’est-à-dire de sa portion 
des fruits disponibles, sans usurper celle des propriétaires ; à plus forte raison, sans jamais 
rendre possible le moindre soupçon qu’elle veuille attenter sur les avances productives. La 
confiance, l’émulation, l’aisance, font partout fleurir la culture, les produits disponibles 
augmentent progressivement, et la portion de ces fruits qui forme le patrimoine de la 
souveraineté, reçoit de jour en jour un plus grand accroissement, une plus grande solidité. 
Concevez, si vous pouvez, jusqu’à quel point de grandeur et d’opulence aurait pu s’élever 
par cette observation de la loi de l’ordre, pendant plus de soixante ans de règne, le maître 
d’un grand empire, favorisé par la nature  ? Quelle puissance, et quelle prospérité pour le 
souverain et pour les sujets ! 

Mais à la place de cette perspective, substituez plus de soixante années de spoliation 
progressive, et vous ne devrez point être étonnés de ne trouver qu’un petit nombre de 
propriétés, produisant encore une faible masse de fruits disponibles, dont la portion du 
maître est incertaine et mal assurée  : un grand nombre, où les dépenses foncières sont 
impossibles ; plusieurs où dépérissent visiblement les avances primitives de la culture  ; 
plusieurs où les avances annuelles déjà devenues moins fructifiantes, par le défaut des 
dépenses primitives, se détruisent chaque jour ; enfin de vastes solitudes où tout a disparu, 
dépenses foncières, avances primitives, avances annuelles et production, même souvent 
jusqu’aux troupeaux languissants qui couvraient les friches avant  que la dévastation eût 
anéanti les villages des environs. 

Elle est donc accompagnée d’une sanction inévitable cette loi de  l’ordre  social,  qui 
prononce que la souveraineté n’est pas seulement chargée par devoir de protéger les 
propriétés foncières, mais encore qu’elle est évidemment et nécessairement en perpétuelle et 
indissoluble association  d’intérêts  avec les propriétaires. Les plus cruels ennemis de la 
puissance souveraine, les vrais criminels de lèse-majesté sont donc ceux qui violent cette 
union, puisqu’ils dévastent infailliblement du même coup le patrimoine des sujets, et celui 
du monarque. 

L’opulence du souverain, effet naturel et nécessaire du respect pour les droits des 
propriétés foncières, et du soin de leur conservation contre tout usurpateur public ou privé, 
du dedans et du dehors, exige, pour en jouir, l’émulation, l’industrie d’une classe nombreuse 
d’hommes dévoués à tous les travaux de l’administration, du commerce et des arts.  

Le second intérêt fondamental des dépositaires de l’autorité suprême est donc encore de 
conserver à la classe industrieuse la liberté, la propriété mobilière, et même le droit 
d’acquérir des héritages ; sans cela point d’émulation, point d’industrie, point de commerce, 
point d’arts, par contrecoup point de jouissances variées, utiles et agréables, et bientôt plus 
de fruits ni d’hommes disponibles.  

La protection de la  liberté  personnelle,  et la garantie des propriétés mobilières,  c’est-à 
dire l’administration exacte de la justice civile et criminelle, n’est donc pas moins un intérêt 



 sur 13 19

pressant pour le souverain, qu’un  devoir  inséparable de son autorité : l’exercice de cette 
puissance tutélaire n’est donc pas moins utile au juge suprême qu’à tous les citoyens. 

Nous voyons déjà par cette même vérité, que la classe industrieuse n’a point d’intérêt qui 
ne lui soit exactement commun avec la souveraineté même, et avec tous les dépositaires de 
l’autorité publique. Son premier avantage est de posséder avec une entière sécurité la liberté 
personnelle, c’est-à-dire, l’exercice entièrement libre de ses facultés et de son industrie, et 
les richesses mobilières qui en sont le fruit ; mais le prix de tous les travaux se réduit en 
dernière analyse en denrées consommables qui servent à la subsistance, et en matières 
premières qui sont la base de les ouvrages. 

L’intérêt fondamental de la classe industrieuse est donc encore évidemment, que 
l’agriculture produise le plus qu’il est possible de fruits disponibles, car c’est la masse de 
ces fruits qui lui fournit les subsistances et les matières premières. 

On voit aisément par là, combien est absurde et inconséquent tout système qui tend à 
multiplier les profits de l’industrie au préjudice de la production territoriale. C’est 
précisément couper les racines de l’arbre pour augmenter les branches. Quiconque veut 
l’effet doit vouloir la cause : cet axiome est incontestable. La perfection de la culture, 
l’accroissement de la production territoriale, et par elle du produit disponible, est la cause 
efficace, infaillible, qui produit nécessairement la multiplication des hommes disponibles, et 
l’accroissement de l’industrie : opérez la première, il est impossible que vous n’opériez pas 
la seconde : voilà certainement la marche de la raison et de la nature. 

Ils sont donc bien aveugles ceux qui voudraient encore nous assujettir à la marche 
contraire, trop suivie dans des temps d’ignorance et de désordre. Voyez, disent-ils, comment 
nous avons donné du ressort, de l’activité à l’industrie  ! Vous n’admirez pas  ? Vous 
n’applaudissez pas ? Non, répond froidement l’homme instruit des lois naturelles de l’ordre 
social : je vois de nouvelles variétés dans les jouissances, et le surcroît de profit que retire 
l’homme industrieux qui les a procurées  ; mais il me reste à examiner un compte 
fondamenta l , à vér i f ier la source de ce  nouveau  prof i t . S’ i l y a eu 
réellement d’abord surcroît de production et de revenu disponible, tout est dans l’ordre, et je 
vais applaudir avec vous, parce que le nouveau profit de l’homme industrieux n’enlève rien 
à personne, c’est une création nouvelle de biens qu’il s’approprie en satisfaisant le désir de 
celui qui les avait recueillis médiatement ou immédiatement des mains de la nature. Mais 
s’il n’y avait pas eu auparavant un surcroît de production et de revenu disponible, pourquoi 
voulez-vous que j’admire et que j’applaudisse  ? Le nouveau profit de celui-ci est 
certainement une perte pour quelqu’autre, puisqu’ils n’ont toujours que la même masse à 
partager entre eux tous. Je commence donc par vous refuser des louanges. 

Mais vous n’êtes pas quitte de mon examen. Je veux encore savoir s’il n’était 
pas naturellement possible que ce profit, dont vous prétendiez m’éblouir, fût recueilli par le 
propriétaire et le cultivateur ; c’est-à-dire, si en laissant un cours libre à la nature, il ne serait 
pas tombé nécessairement entre leurs mains ; de sorte qu’il ait fallu gêner les libertés pour le 
mettre dans celles où vous voulez que je l’admire. 

Si c’est là votre manœuvre, je la méprise et je la déteste. Que ne laissiez-vous agir l’ordre 
naturel ? Le cultivateur et le propriétaire auraient reçu ce profit. De quelque manière qu’ils 
l’eussent dépensé, doutez-vous qu’il ne fût revenu dans le domaine de la classe 



 sur 14 19

industrieuse ? Et si par bonheur ils avaient été assez sages, assez assurés pour le verser à la 
terre, n’en serait-il pas sorti multiplié par le bienfait de la nature ? N’aurait-il pas été une 
source continuelle, et progressivement plus abondante de nouvelles richesses disponibles, 
qui sont toujours et nécessairement de nouveaux profits pour la classe industrieuse ? 

C’est ainsi que la loi naturelle établit la plus grande sûreté possible des 
propriétés, comme le motif et le but de toutes les sociétés humaines. L’effet infaillible est la 
plus grande abondance possible de fruits et d’hommes disponibles,  d’où résulte 
nécessairement la plus grande puissance du souverain, la plus grande prospérité pour toutes 
les classes qui composent le corps politique. 

L’ignorance des principes constitutifs de l’ordre social entraîne l’inexécution de ses lois ; 
et à la suite de celle-ci, marchent toutes les erreurs, toutes les usurpations, toutes les 
infortunes, publiques et privées. 

N°. VIII. 

Remarquez en effet, que dans  l’ordre,  tous les  intérêts  étant réunis au même centre, 
chacun des membres de la société qui connaît les  lois  naturelles,  et qui les observe par 
persuasion, par religion du for intérieur, autant que par sagesse, et par amour de soi-même, 
ne se procure par son travail, le meilleur sort possible, qu’en concourant au bonheur général, 
qu’en augmentant la somme des biens dont il partage nécessairement la jouissance avec ses 
semblables. 

Au contraire, celui qui n’emploie son temps, ses forces, son intelligence qu’à usurper les 
propriétés d’autrui, vole manifestement par cette injustice, à la félicité publique, les 
avantages qui pourraient résulter d’un usage de ses facultés, plus équitable et non moins 
avantageux pour son intérêt. Tout délit particulier devient en ce sens même, un attentat 
contre le bien public ; de là naît pour le souverain la nécessité d’établir partout l’instruction 
la plus continuelle et la plus lumineuse, la législation positive la plus imposante, et la 
puissance tutélaire la plus vigilante, la plus incorruptible, la plus irrésistible. 

C’est pour prévenir et pour réprimer les usurpations destructives du bien général, que 
s’établissent et s’exécutent les lois positives qui ne sont que l’application de la loi 
naturelle.  Ordonner,  afin que l’ordre social soit observé  ; prohiber, de peur que l’ordre 
social ne soit  troublé  ; punir, parce que l’ordre social a été violé  : voilà tout l’exercice du 
pouvoir législatif. Le premier et le second sont d’autant plus faciles, plus efficaces et plus 
persuasifs, le troisième d’autant plus rare, que les principes de l’ordre sont plus connus. 

Malheur donc aux dépositaires du pouvoir tutélaire, qui redoutent la lumière, qui 
craignent de voir naître dans l’esprit des peuples la connaissance des lois de l’ordre ; c’est la 
preuve la plus évidente qu’ils trahissent la majesté suprême, dont ils sont les instruments ; 
qu’ils sacrifient les intérêts de la nation et de la souveraineté même, toujours inséparables 
les uns des autres. 

Si nous revenons sur nos pas pour nous résumer en peu de mots, nous trouvons « que, 
pour connaître l’étendue du droit naturel des hommes réunis en société, il faut se fixer aux 



 sur 15 19

lois constitutives du meilleur gouvernement possible... Que de ces lois, les unes 
sont physiques, immuables, éternelles, instituées par l’Être suprême, qui s’exécutent par et 
même indépendamment de nous… que les autres sont des lois morales,  émanées de la 
même source, intimées à la raison humaine, écrites en caractères indélébiles dans l’âme de 
tous les mortels… que l’ignorance et la passion les méconnaissent, les violent, les 
contestent  ; mais jamais impunément, jamais sans délit, sans suites funestes, 
sans préjudice causé au bien général .... que la connaissance et l’observation de ces lois est 
la source de toute félicité publique et privée ; que c’est aussi le seul but de toute législation 
positive, la pierre de touche des institutions qui caractérisent l’ordre national des empires. 

N°. IX. 

Enfin, quiconque est instruit des  lois  naturelles  et  des principes constitutifs 
de  l’ordre  social  n’a pas besoin de chercher ailleurs le fondement et la règle du 
droit  des  gens.  On peut distinguer les nations qui couvrent la surface de la terre en deux 
espèces, les unes qui n’ont entre elles aucune sorte de relations sociales ordinaires, les autres 
qui sont unies par une correspondance réciproque de communications et de commerce. 

Les premières sont entre elles précisément dans la même position où nous avons 
considéré les hommes qui vivent en état de simple multitude. La loi naturelle est donc pour 
elles attributive du droit de  jouir de toutes leurs propriétés, soit  foncières soit mobilières, 
soit purement personnelles, suivant la qualité de leur  travail. Elle est donc pour tout autre 
mortel prohibitive d’attentat et d’usurpation sur ces propriétés. Il n’est point d’exception à 
cette règle, dont l’institution ne dépend pas de la volonté des hommes, mais émane de l’Être 
suprême auteur de la nature : il n’est donc point de raison, point d’autorité créée qui puisse 
en dispenser. 

Les auteurs, les complices, les fauteurs de l’usage barbare et criminel qui rend 
les hommes noirs ou blancs, esclaves des pirates guerriers ou marchands, trouvent dans cette 
loi naturelle  leur condamnation inévitable. Violateurs de la première règle 
du juste et de l’injuste, il n’est point d’horreur et de forfait qui ne soit légitime ou pour eux 
ou contre eux, à le juger d’après le principe de leur domination sur les malheureux qu’ils 
réduisent en servitude. S’il est permis à l’homme d’attenter pour son intérêt, non seulement 
à la propriété foncière et mobilière, mais encore à la liberté personnelle qui est le fondement 
et le principe des deux autres, les brigandages, les assassinats, les repas de chair humaine, 
sont justes et innocents. La société n’étant fondée, ni sur la propriété ni sur la justice, elle ne 
peut être qu’une réunion de forces conjurées, et par conséquent il n’est rien de légitime qui 
puisse en imposer ou à la force supérieure ou à la ruse : affreux système qui répugne au 
cœur humain, et qui contredit évidemment la nature. 

C’est l’ignorance de ce principe fondamental qui perpétue, même parmi des mortels 
éclairés et justes d’ailleurs, cette pratique détestable, et qui leur fait admettre les raisons les 
plus absurdes pour la justifier. 

Les conquêtes violentes d’un territoire cultivé, la gloire horrible de ravager, d’usurper, de 
subjuguer, ne sont de même que des attentats sur les propriétés, et des crimes publics dignes 
de l’exécration des hommes. 



 sur 16 19

Ne confondez pas, sous la même idée de forfait, l’établissement des colonies 
industrieuses et cultivatrices, établies d’après les principes de  l’ordre social dans une terre 
inculte, dont la  propriété  n’est acquise à personne par les travaux sédentaires de 
l’agriculture. Des peuplades errantes, qui vivent de la chasse, de la pêche, de la récolte des 
fruits spontanés, ne sont point  propriétaires  des vastes déserts qu’elles parcourent. 
La loi naturelle vous permet de les acquérir par le travail de la cultivation. Pourvu que vous 
soyez assez justes pour n’attenter jamais aux vraies  propriétés des sauvages, les vôtres 
seront légitimes.  

Mais il est d’autres Nations unies entre elles par des liens de confédération, d’intérêt, de 
commerce ; et c’est particulièrement pour régler leurs droits respectifs, qu’ont été imaginées 
les règles compliquées, arbitraires et mobiles du droit des gens, expliquées par le commun 
des publicistes.  

Si la loi naturelle a réduit les devoirs de chacun des hommes à la plus grande simplicité, 
c’est-à-dire, à cette seule règle que chacun se fasse le sort le meilleur possible, sans attenter 
aux propriétés d’autrui  ; pourquoi chercher ailleurs une loi qui détermine les devoirs des 
nations entre elles ? N’est-elle pas évidemment la même ? Les peuples sont-ils donc autre 
chose que des hommes ? 

Mais nous avons prouvé que  l’ordre  social  ajoute pour l’observation de cette règle, le 
motif d’un  intérêt  très pressant et très légitime à celui de la  justice  : que la plus grande 
sûreté possible des  propriétés, cause la plus forte  production, le plus grand 
revenu disponible, la puissance la plus imposante pour le souverain, les jouissances les plus 
assurées, les plus variées, les plus multipliées, tant pour la classe cultivatrice que pour la 
classe industrieuse  ; en un mot la plus grande prospérité possible pour tous les hommes 
réunis en société. 

C’est sur le même principe qu’il faut raisonner les devoirs et les intérêts des nations qui 
communiquent entre elles par le commerce, les confédérations et les alliances : il est aisé de 
démontrer que le bonheur des unes est nécessairement uni à la félicité des autres ; que la 
ruine des premières entraîne infailliblement celle des secondes. 

En effet, qu’est-ce que la  félicité publique et privée ? La sûreté, l’abondance, la variété 
des jouissances utiles et agréables. Quelle est pour toute la masse des hommes divisés en 
nations, la source féconde et continuelle de cette somme de jouissances ? D’abord les 
productions naturelles que fournissent la terre et les eaux, par la chasse, la pêche, 
l’agriculture proprement dite, et la fouille des minéraux  : puis l’industrie  des  hommes 
disponibles qui façonnent ces productions naturelles qui les transportent d’un lieu, d’un 
peuple, d’un climat à l’autre. Quel est le lien de cette communication ? Le commerce ou 
l’échange réciproque des objets propres aux jouissances mutuelles. Quelle est la condition 
indispensable et fondamentale de ce commerce ? Que chacun possède un objet à échanger : 
on ne vend point à celui qui n’a pas de quoi acheter, on n’achète point de celui qui n’a rien 
à vendre. 

Ces vérités sont bien sensibles, et cependant il est encore bien plus manifeste qu’elles sont 
totalement oubliées, et c’est de cet oubli que sont nées les rivalités nationales, les intrigues, 
soi-disant politiques, les systèmes absurdes de confédérations offensives, les guerres 
sanglantes et les hostilités sourdes, non moins destructives, de finance et de commerce, et de 



 sur 17 19

là tout le galimatias indéchiffrable du  droit  des  gens  positif, c’est-à-dire conjectural et 
arbitraire. 

Les manœuvres de la fausse politique, dont la puérilité se cache sous l’ombre du mystère, 
et sous l’appareil des formalités dispendieuses, ne tendent qu’à énerver dans les autres États 
la puissance publique de l’autorité tutélaire, à y restreindre l’abondance des richesses 
territoriales et disponibles, à y diminuer la population, et l’activité de la classe industrieuse : 
les publicistes ne sont occupés qu’à calculer jusqu’à quel point il est permis, soit en temps 
de paix, soit en temps de guerre, de procurer ainsi l’avantage particulier  de sa nation, 
au préjudice des autres. 

La loi naturelle termine, en un seul mot, toutes ces vaines discussions, en prononçant que 
c’est toujours non seulement une injustice, mais encore une absurdité pernicieuse pour les 
nations en corps, tout de même que pour les hommes en particulier, de chercher son 
avantage dans le préjudice d’autrui. Que la sagesse et l’intérêt bien entendus nous disent, au 
contraire, de concert avec  l’équité, que les nations doivent tendre, sans 
c e s s e ,  à  s e  f a i re ,  à  e l l e s - m ê m e s , l e m e i l l e u r f o r t p o s s i b l e , s a n s 
attenter aux droits et propriétés des autres. 

En réduisant à cette unique  loi  naturelle,  tout le droit des gens, il est aisé de sentir, 
premièrement, que le respect mutuel pour les propriétés, réunit en un seul et même point 
central tous les intérêts de tous les peuples qui communiquent ensemble par le commerce. 
De cette réunion admirable, il résulte que tout bien particulier dont le plus simple citoyen 
s’est procuré la jouissance, dès qu’il est exempt du vice radical d’usurpation, est le bien 
général de l’humanité ; parce qu’il sert efficacement à multiplier, ou du moins à entretenir la 
somme  totale  des  jouissances  ;  au contraire, que le moindre attentat usurpateur est 
un préjudice général pour l’humanité, parce qu’il détruit une portion de cette somme totale, 
ou qu’il l’empêche d’être produite. 

Érigeons donc de nouveau le tribunal de la raison et de la justice, où nous avons fait 
comparaître l’intérêt particulier usurpateur, et par conséquent destructif, de chaque homme, 
de chaque espèce ou classe de citoyens dans un empire. Soumettons au même examen les 
chefs-d’œuvres de cette politique si laborieuse, qui se vante de tenir entre les mains dans 
une balance mystérieuse les  intérêts  des  nations. Donnons à vos prétentions, à vos 
machinations contre les autres peuples, tous les effets que vous semblez désirer. Vous voulez 
avoir seul  toute la puissance, toute la production, tout le commerce ; et il est évident que 
vous vous assurerez le premier, si vous parvenez à vous emparer des deux autres. 

Mais remarquez d’abord quelle contradiction manifeste règne dans vos idées. Si les autres 
nations n’ont point du tout de productions, vous ne pouvez faire aucun commerce avec elles. 
Vous pouvez bien leur donner ; mais non pas leur vendre. Si elles ont moins de productions, 
vous ne pouvez que leur  vendre  moins  ;  et pour leur vendre  beaucoup, il faut qu’elles 
aient beaucoup de quoi vous payer. 

Ce n’est donc pas seulement votre production et votre industrie nationale qui est 
la matière, la cause efficiente de votre commerce avec les autres peuples ; c’est encore la 
production et l’industrie des étrangers, par la raison très simple et très évidente qu’il faut 
être deux pour commercer. 



 sur 18 19

Un Polonais échange à Dantzig son froment contre du drap d’Angleterre. Le grain 
s’échange en Espagne, au Portugal pour de l’or, de l’argent ; l’Anglais donne ces métaux 
pour du vin de Bordeaux ou de Bourgogne ; les maîtres du vignoble le changent pour du 
sucre et du café ; les colons de l’Amérique pour des farines de l’Agenois. Supposons qu’on 
brûle les moissons du Polonais, et recommençons notre calcul. Dans le premier cas 
l’Anglais ne vend pas son drap, le blé manque pour le payer à Dantzig : il n’a donc point 
l’argent de l’Espagnol ; il n’achète donc pas le vin de Bordeaux. Tout le reste est intercepté 
de même. 

Notre Agenois peut, direz-vous, vendre sa farine en Espagne, à la place des grains du 
Nord, et acheter le drap ; le Bordelais, échanger son vin avec le sucre et le café. Mais dans 
notre supposition, ce n’est pas le vin, c’est la farine qui manque aux besoins ordinaires du 
colon Américain : c’est de l’argent dont a besoin l’Agenois, pour entretenir sa culture et 
payer les revenus publics : s’il le garde, le drap anglais n’est point vendu, ni par conséquent 
le vin de Bordeaux, ni par conséquent le sucre et le café. 

De quelque manière que vous puissiez combiner, il résultera toujours un vide dans vos 
jouissances nationales, c’est-à-dire surabondance d’une espèce de denrée ou de 
marchandises au-delà du besoin de la consommation ordinaire, et le défaut de celle que vous 
auriez obtenue par l’échange. 

Toute  destruction  qui diminue la  somme  totale  des jouissances, retombe donc 
nécessairement par contre-coup sur la totalité des nations liées entre elles par le commerce 
immédiat ou médiat, prochain ou éloigné  ; mais à quoi peuvent aboutir directement les 
intrigues, les violences ou les ruses de toute espèce employées par la politique ordinaire, 
qu’à la destruction des produits de l’agriculture ou de l’industrie, qui forment cette somme 
de jouissances ? 

Vous vous appliquez à ruiner les forces et les richesses des autres nations, et vous croyez 
en même-temps accroître les vôtres ? Erreur. Le mal que vous faites à vos voisins, à vos 
prétendus rivaux, vous affaiblit et vous dépouille nécessairement vous-même. 

Mais au contraire, si vous les laissez faire en paix leur propre avantage, et si vous êtes 
assez sages pour employer en même temps à votre prospérité les soins, les dépenses que 
vous prodiguez mal à propos au désir de leur nuire, il en résulte infailliblement un double 
avantage pour vous, dans l’échange réciproque ; ils ont plus de moyens de vous acheter, 
plus d’objets à vous  vendre  :  ils vous fournissent donc une plus grande somme de 
jouissances, et vous leur en procurez le même accroissement. 

C’est d’après ce point de vue, qu’il faut apprécier les guerres modernes de l’Europe, soit 
les guerres sanglantes et tumultueuses qui se font si souvent le fer et la flamme à la main ; 
soit les guerres obscures, sourdes et continuelles, qui résultent des manèges de cabinet, 
surtout des entraves que mettent au commerce et à l’industrie les prohibitions et les lois 
fiscales, dont les représailles mal entendues doublent et quadruplent les funestes effets. 

Repousser l’usurpateur de sa propriété personnelle, mobilière et foncière  ; employer 
autant de force qu’il en faut pour la garantir : voilà tout ce que permet la loi naturelle aux 
nations en corps, comme aux simples particuliers ; tout le reste est erreur funeste ou attentat 
criminel. 



 sur 19 19

Exciter des troubles destructeurs dans l’espoir d’acquérir peut-être un sol dévasté, au prix 
d’une guerre qui vous cause infailliblement, quelque heureuse que vous la supposiez, une 
double perte très réelle, c’est sacrifier un bien certain pour un moindre très incertain. Folie 
des conquérants. 

Prétendre augmenter avantageusement la production et l’industrie nationale, en ruinant 
celle des peuples unis avec vous pour le commerce, c’est vouloir vendre plus à ceux qui 
n’ont que  moins  de quoi payer, c’est vouloir acheter plus à ceux qui n’ont que moins à 
vendre. 

S’occuper au contraire directement et uniquement de son propre avantage, sans jamais 
usurper, sans jamais nuire ; c’est infailliblement procurer le bien général de l’humanité... 

Les confédérations purement défensives des États et de leurs propriétés, sous cette 
condition fondée sur la loi naturelle de repousser les violences et les usurpations, avec le 
moindre préjudice possible causé même à l’agresseur, sont donc les seules qu’avouent la 
justice, la raison et l’intérêt éclairé. Ce n’est donc pas sur des traités arbitraires, obscurs, 
souvent violés, et souvent indignes d’être observés ; ce n’est donc pas sur des conventions, 
des usages, des autorités, que se fonde le droit des gens  ; c’est sur 
la  loi  naturelle,  parfaitement uniforme, qui règle  les  devoirs, les  droits,  les  intérêts  des 
peuples, avec la même évidence et la même simplicité que ceux des hommes considérés, ou 
comme citoyens dans la même société, ou même comme de simples créatures humaines, 
séparées les uns des autres, en l’état de multitude, avant les agrégations sociales. 

En tout et partout, pourvoir à sa propre subsistance à son propre bien-être, sous peine de 
douleur et de mort : voilà le devoir naturel. Travailler pour s’approprier les objets destinés 
aux jouissances des hommes, c’est remplir cette obligation, et le vœu de la 
nature.  Jouir,  c’est le  droit  qui résulte du travail. Respecter ce  droit  ou cette 
propriété  d’autrui, c’est  justice. Réunir ses forces pour assurer et garantir ces propriétés, 
c’est  société.  De la société garantissante résulte la  sécurité  ; de celle-ci, l’émulation et le 
succès du travail, qui rend plus  fructifiantes  les propriétés foncières. De l’abondance des 
fruits, naît la grande richesse disponible  ; de la grande richesse disponible, la félicité 
particulière de chaque société ; de cette félicité, la plus grande prospérité du commerce 
réciproque. La paix et le bonheur pour tous les hommes : voilà le but et l’effet de  l’ordre, 
qu’établit la  loi  naturelle,  que les  lois  positives  doivent faire connaître le plus 
universellement, et observer le plus inviolablement qu’il est possible. 


