





Baccalaureéat
et Soclalisme

(1850)

Frédéric Bastiat

YA O

INSTITUT
COPPET

Paris, septembre 2013
Institut Coppet

WWW.institutcoppet.org



../../../../../Documents%20and%20Settings/bm730/Local%20Settings/Temporary%20Internet%20Files/Content.IE5/E71D6ZCD/www.institutcoppet.org




INTRODUCTION
« LE PIRE MONOPOLE EST CELUI DE I ’EDUCATION »

Le particularisme attaché aux quatre grades uni-
versitaires francais, a savoir le baccalauréat, la licence, le
master et le doctorat, ne provient pas de 'importance des
langues étrangeres, de l'adéquation avec les besoins des
entreprises, ou de toute autre caractéristique technique : leur
caractéristique fondamentale est qu'ils relevent tous du
monopole étatique. L'Etat s'arroge seul le droit de diriger
'enseignement, d'arréter les programmes, de choisir et de
surveiller le personnel et, enfin, d’organiser les examens. Mais
en quoi le monopole étatique dans l'enseignement constitue-
t-il un défaut, une carence ? C’est a la résolution de cette
question, la seule s’adressant aux fondements du diplome en
débat, que s’appliqua Bastiat.

Le baccalauréat constitue, dit-on, «la voie royale
d'acces aux études supérieures », et en effet c'est I'étape la
plus commune et la plus essentielle qui permet aux bacheliers
d'entreprendre un cycle secondaire. Toutefois, étre titulaire
d'un tel dipléme ne détermine par pour autant les com-
pétences d'un bachelier. Le choix des matiéres n'est pas
permis, il est imposé. Aujourd’hui comme au temps de
Bastiat, l'enseignement est théorique, la pratique peu
encouragée — comme en atteste le faible pourcentage
d'étudiants apprentis.

Le baccalauréat est donc l'aboutissement d'un
enseignement a une seule vitesse, celle de 'apprentissage au
méme rythme pour tous, sans personnalisation, sans liberté



6 BACCALAUREAT ET SOCIALISME

de choix. Sa caractéristique principale tient dans un mot : le
monopole.

Le monopole éducatif est souvent justifié par l'idée
qu'il faut protéger les enfants des diverses doctrines dé-
viantes, irrationnelles, ou religieuses, tel que le racisme, le
créationnisme, ou lantisémitisme. Mais cela revient a
déresponsabiliser les parents, et a leur supposer une bien
faible capacité de jugement. Dans un syst¢tme ou chaque
¢cole pourrait décider du programme qu'elle souhaite
enseigner, les parents seraient responsabilisés, et dans cette
optique, il serait aisé de comprendre que ces derniers feraient
le choix le plus avisé lors de la scolarisation de leur enfant.
En effet, comment une école qui enseignerait que la Seconde
Guerre mondiale n’a pas eu lieu, que 'eau est un dérivé du
sodium, ou que un et un font trois, recruterait-elle des
éleves ?

On dit aussi qu’il faut garder une unité. On le dit
aujourd’hui, on le disait du temps de Bastiat. « Beaucoup de
personnes, raconte-t-il, voient dans le Baccalauréat le moyen
d'imprimer a toutes les intelligences une direction, sinon
raisonnable et utile, du moins uniforme, et bonne en cela. »
L’argument, de nos jours, a peu changé : il faut un «socle
commun », «des connaissances communes », nous dit-on.
Bastiat le conteste, et propose une alternative plus réaliste, et
plus humble. Nous la verrons par la suite.

L’humilité, il faut le dire, n’est pas la caractéristique
dominante des partisans de l'unité. « LLa premicre Unité a
pour principe le mépris de l'espece humaine, et pour
instrument le despotisme. [...] Frayssinous était Unitaire
quand il disait : "J'ai une foi, et par I'éducation je plierai a
cette foi toutes les consciences". Procuste était Unitaire
quand il disait: "Voila un lit : je raccourcirai ou j'allongerai



FREDERIC BASTIAT 7

quiconque en dépassera ou n'en atteindra pas les
dimensions". Le Baccalauréat est Unitaire quand il dit : "La
vie sociale sera interdite a quiconque ne subit pas mon
programme". »

La recherche de Tunité pose en effet plusieurs
problemes. D’abord, on se demande bien quelle est cette
unité si supérieure qu’il faudrait imposer a tous. Est-elle
d’une évidence si manifeste qu'on pourrait s’attendre a
I'obtenir aisément, et sans débat ? Il ne semble pas qu’il en
soit ainsi. Alors le contenu de 1’éducation, domaine ou
Pesprit réformateur se perd avec autant de facilité qu’il avait
eu la prétention de s’y imposer en maitre, ce contenu, qui le
définira ? Telle est la question « terrible » que nous pose
F. Bastiat :

« Aujourd'hui, dans quel objet précis et bien déterminé
frapperait-on tous les citoyens, comme une monnaie, a la méme
effigic ? Est-ce patce qu'ils se destinent tous 2 des carriéres
diverses ? Sur quoi se fonderait-on pour les jeter dans le méme
moule ?.... et qui tiendra le monle ? Question terrible, qui devrait
nous faire réfléchir. Qui tiendra le moute 2 S'il y a un moule (et le
Baccalauréat en est un), chacun en voudra tenir le manche, M.
Thiers, M. Parisis, M. Barthélemy Saint-Hilaire, moi, les rouges,
les blancs, les bleus, les noirs. 1l faudra donc se battre pour vider
cette question préalable, qui renaitra sans cesse. N'est-il pas plus
simple de briser ce moule fatal, et de proclamer loyalement la
Liberté ? »

Telle est la nature du monopole. Mais ce monopole
sert un insidieux dessein, car « I'Etat ou pour mieux dire le
parti, la faction, la secte, l'homme qui s'empare
momentanément, et méme tres légalement, de l'influence
gouvernementale, peut donner a l'enseignement la direction
qui lui plait, et faconner a son gré toutes les intelligences par
le seul mécanisme des grades ». En détenant arbitrairement
le choix dans les programmes enseignés, I'Etat formate la
facon de penser des jeunes étudiants. Leibnitz I'avait déja



8 BACCALAUREAT ET SOCIALISME

dit : « Faites-moi maitre de l'enseignement, et je me charge de
changer la face du monde. » Perspective malheureuse, dont
IFtat a bien senti la portée. Et en effet, connait-on meilleur
prosélytisme que l'endoctrinement ?

Le monopole signifie, nous le savons, qu’une seule et
méme formation est dispensée a tous les éleves. Le
programme scolaire est arrété par les soins du gouvernement,
qui s'octroie sans nul consentement la permission d'insuffler
quelle sera la base de connaissance nécessaire a un bachelier.
La connaissance humaine est faite de centaines de disciplines
scientifiques, et pourtant seule une infime partie de celles-ci
seront l'objet d'un enseignement obligatoire. On aurait pu
imaginer que l'astronomie ou la botanique fassent l'objet
d'une étude, au méme titre que la couture 1'a été il fat en un
temps encore peu lointain. Mais elles ne le sont plus
désormais. Cela permet de relever que les matieres inculquées
sont mouvantes, et qu'elles divergent avec les politiques. Et
pourtant, quel que soit l'avis qu’on puisse se faire de la
meilleure éducation, ’Etat a le sien, et vous I'impose.

« Nous pouvons croire que la véritable instruction consiste a
savoir ce que les choses sont et ce qu'elles produisent, tant dans
l'ordre physique que dans l'ordre moral. Nous pouvons penser
que celui-la est le mieux instruit qui se fait l'idée la plus exacte
des phénomenes et sait le mieux l'enchainement des effets aux
causes. Nous voudtions baser 'enseignement sur cette donnée.
— Mais I'Etat a une autre idée. Il pense qu'étre savant c'est étre
en mesure de scander les vers de Plaute, et de citer, sur le feu et
sur l'air, les opinions de Thales et de Pythagore ».

« Il vous dit : enseignez ce que vous voudrez a votre éleve ;
mais quand il aura vingt ans, je le ferai interroger sur les
opinions de Pythagore et de Thales, je lui ferai scander les vers
de Plaute, et, s'il n'est assez fort en ces matiéres pour me
prouver qu'il y a consacté toute sa jeunesse, il ne pourra étre ni
médecin, ni avocat, ni magistrat, ni consul, ni diplomate, ni
professeur ».



FREDERIC BASTIAT 9

Avec Iéducation nationale uniforme pour tous, I'Etat
n’a bien sar pas la prétention de dicter les procédés
pédagogiques a employer par les parents dans I'intimité de
leur foyer. En revanche, et Bastiat le signale parfaitement
dans le passage précédemment cité, il s’arroge le droit de ne
valider que les acquis qu’il juge utiles, et de balayer d’un
revers de main toutes les connaissances différentes de celles
qu’il considére comme convenables pour la nation.

Il est difficile de dire, dans ces conditions, que
I’éducation est libre, puisque les professeurs peuvent bien
choisir ce quils enseignent, et les parents ce qu’is
transmettent, Etat a fixé un concours commun, dessiné par
lui. Aucune place n’est laissée pour les marginaux du savoir.
«Je suis bien forcé de me soumettre, constate Bastiat en
raisonnant comme pere, car je ne prendrai pas sur moi la
responsabilité de fermer a mon fils tant de si belles carricres.
Vous aurez beau me dire que je suis libre ; j'affirme que je ne
le suis pas. »

Ainsi, P'éducation dans sa forme étatisée, avec les
diplomes et les grades qui Pentourent, ne fonctionne pas
dans le sens du premier idéal inscrit au fronton de nos
batiments publics. La faute a une disposition malheureuse, et
funeste pour le développement de lintelligence: le
monopole de I’éducation.

De tous les penseurs sociaux, les économistes n’étaient
certainement pas les seuls, a 'époque comme aujourd’hui, a
constater les lacunes de lenseighement public, mais ils
étaient les seuls a les faire remonter a leur cause premicre : le
monopole. Ainsi, se demandant pourquoi I’éducation est
restée en France a un stade primitif et trés peu convenable,
Bastiat écrit: « L'explication est dans ce seul mot:
Monopole. ILe monopole est ainsi fait qu'il frappe



10 BACCALAUREAT ET SOCIALISME

d'immobilisme tout ce qu'il touche. » Ce principe, en effet,
explique seul les défauts du systeme d’éducation nationale, et
il est la raison pour laquelle Bastiat, et de nombreux
économistes avec lui, porterent la charge contre ce systéme.
Vociférant constamment contre les monopoles dans la
sphere économique, et tres expressifs dans leurs louanges des
bienfaits de la concurrence, ils ne pouvaient pas admettre la
survie d’un tel dysfonctionnement dans I’éducation.

Face a lorganisation étatique de I’éducation, Bastiat
proposait une réforme simple, et d’'une applicabilité évidente,
celle de laisser libre : laisser les écoles libres de proposer les
méthodes d’éducation que chacune croit les plus adaptées au
succes de I'enfant, et les parents libres de placer leurs enfants
dans les établissements dont Poffre scolaire leur semble la
plus convenable. Chacun pourrait avoir son opinion sur
I’éducation, et le faire prévaloir, avec libert¢ de choix, et
responsabilité.

Quand je m'éleve contre les études classiques, je ne demande
pas qu'elles soient interdites ; je demande seulement qu'elles ne
soient pas imposées. Je n'interpelle pas I'Etat pour lui dire :
soumettez tout le monde a mon opinion, mais bien : Ne me
courbez pas sous l'opinion d'autrui. La différence est grande, et
qu'il n'y ait pas de méprise a cet égard.

M. Thiers, M. de Riancey, M. de Montalembert, M.
Barthélemy Saint-Hilaire, pensent que 'atmosphere romaine est
excellente pour former le cceur et l'esprit de la jeunesse, soit.
Qu'ils y plongent leurs enfants ; je les laisse libres. Mais qu'ils me
laissent libre aussi d'en éloigner les miens comme d'un air
pestiféré. Messieurs les réglementaires, ce qui vous parait
sublime me semble odieux, ce qui satisfait votre conscience
alarme la mienne. Eh bien ! suivez vos inspirations, mais laissez-
moi suivre la mienne. Je ne vous force pas, pourquoi me
forceriez-vous ?

Ce que vous admirez, je l'abhorre. Mais enfin, gardez votre
jugement et laissez-moi le mien. Nous ne sommes pas ici des



FREDERIC BASTIAT 11

avocats plaidant l'un pour l'enseignement classique, l'autre
contre, devant une assemblée chargée de décider en violentant
ma conscience ou la vétre. Je ne demande a I'Etat que sa
neutralité. Je demande la liberté pour vous comme pour moi. J'ai
du moins sur vous l'avantage de l'impartialité, de la modération
et de la modestie.

Ainsi se constituerait enfin un marché libre de
I'éducation. Il ne serait pas seulement un rétablissement de la
justice et des droits individuels; il permettrait d'ex-
périmenter, d'inventer, de tester de nouvelles pédagogies, et
donc de répondre a la demande réelle. 11 libérerait enfin les
parents de l'obligation ingrate de laisser leurs enfants entre
les mains de PEtat pour les instruire, et permettrait a ces
mémes parents de maitriser véritablement le socle intellectuel
qu’on leur fournirait.

Au final, les critiques que Frédéric Bastiat adressait a
I’éducation uniforme pour tous, et a ce baccalauréat qui le
sanctionne, nous indique la voie vers un bouleversement
utile, faisable, et moderne, et souhaitable pour ces trois
raisons.

Le monopole de I’éducation, principe duquel tous les
maux découlent, a encore bien des sophismes pour le
défendre. Celui dont les monopoleurs font le plus d’usage
reste celui de l'acces a 'éducation pour les plus démunis. Et
pourtant, le cheque-éducation demeure une option
envisageable, octroyant a chaque éléve une somme relative au
montant de sa scolarisation annuelle, afin que ce dernier en
dispose pour payer les frais de I'établissement de son choix.
Ainsi, les solutions existent, et n’ont jamais cessé d’étre
applicables. La justice, méme, ne leur fait pas défaut. Il ne
leur manque qu’un peu de publicité.

Danielle Trinquet









Baccalauréat

et socialisme






Citoyens représentants,

J'ai soumis a I'Assemblée un amendement qui a pour objet
la suppression des grades universitaires. Ma santé ne me permet pas
de le développer a la tribune. Permettez-moi d'avoir recours
a la plume.

La question est extrémement grave. Quelque défectucuse
que soit la loi qui a été élaborée par votre commission, je
crois qu'elle marquerait un progres signalé sur 1'état actuel de
l'instruction publique, si elle était amendée ainsi que je le
propose.

Les grades universitaires ont le triple inconvénient d'uni-
Sformiser l'enseignement (l'uniformité n'est pas l'unité) et de
V'immobiliser apres lui avoir imprimé la direction la plus funeste.

S'l y a quelque chose au monde qui soit progtressif par
nature, c'est l'enseignement. Qu'est-ce, en effet, sinon la
transmission, de génération en génération, des connaissances
acquises par la société ; c'est-a-dire d'un trésor qui s'épure et
s'accroit tous les jours ?

Comment est-il arrivé que 'enseignement, en France, soit
demeuré uniforme et stationnaire, a partir des téncbres du
moyen age ? Parce qu'il a été monopolisé et renfermé, par les
grades universitaires, dans un cercle infranchissable.



FREDERIC BASTIAT 17

Il fut un temps ou, pour arriver a quelque connaissance
que ce soit, il était aussi nécessaire d'apprendre le latin et
le grec, qu'il était indispensable aux Basques et aux Bas-
Bretons de commencer par apprendre le francais. Les
langues vivantes n'étaient pas fixées ; l'imprimerie n'avait pas
¢té découverte ; l'esprit humain ne s'était pas appliqué a
pénétrer les secrets de la nature. Etre instruit, c'était savoir ce
qu'avaient pensé Epicure et Aristote. Dans les rangs élevés
on se vantait de ne savoir pas lire. Une seule classe possédait
et communiquait l'instruction, celle des Clercs. Quelle pou-
vait étre alors cette instruction ? Evidemment, elle devait étre
bornée a la connaissance des langues mortes, et princi-
palement du latin. Il n'y avait que des livres latins ; on
n'écrivait qu'en latin ; le latin était la langue de la religion ; les
Clercs ne pouvaient enseigner que ce qu'ils avaient apptis,
le latin.

On comprend donc qu'au moyen age l'enseignement fuat
circonscrit a I'étude des langues mortes, fort improprement
dites savantes.

Est-il naturel, est-il bon qu'il en soit ainsi au dix-neuvieme
siecle ? Le latin est-il un instrument nécessaire a l'acquisition
des connaissances ? Hst-ce dans les écrits que nous ont
laissés les Romains qu'on peut apprendre la religion, la
physique, la chimie, I'astronomie, la physiologie, l'histoire, le
droit, la morale, la technologie industrielle, ou la science
sociale ?

Savoir une langue, comme savoir lire, c'est posséder un
instrument. Et n'est-il pas étrange que nous passions toute
notre jeunesse a nous rendre maitres d'un instrument qui
n'est plus bon a rien — ou pas a grand-chose, puisqu'on n'a
rien de plus pressé, quand on commence a le savoir, que de



18 BACCALAUREAT ET SOCIALISME

l'oublier ? — Hélas | que ne peut-on oublier aussi vite les
impressions que laisse cette funeste étude !

Que lirions-nous si, a Saint-Cyr, pour préparer la jeunesse
aux sciences militaires modernes, on lui enseignait exclusi-
vement a lancer des pierres avec la fronde ?

La loi de notre pays décide que les carricres les plus hono-
rables seront fermées a quiconque n'est pas Bachelier. Elle
décide, en outre, que pour étre bachelier il faut avoir bourré
sa téte de latinité, au point de n'y pas laisser entrer autre
chose. Or, qu'arrive-t-il, de I'aveu de tout le monde ? C'est
que les jeunes gens ont calulé la juste mesure rigoureusement
nécessaire pour atteindre le grade, et ils s'en tiennent la. Vous vous
récriez, vous gémissez. Eh | ne comprenez-vous pas que c'est
le cri de la conscience publique qui ne veut pas se laisser
imposer un effort inutile ?

Enseigner un instrument qui, dés qu'on le sait, ne rend
plus aucun son, c'est une anomalie bien bizarre | Comment
s'est-elle perpétuée jusqu'a nos jours ? L'explication est dans
ce seul mot : Mongpole. e monopole est ainsi fait qu'il frappe
d'immobilisme tout ce qu'il touche.

Aussi, j'aurais désiré que 1'Assemblée législative réalisat la
liberté, c'est-a-dire le progres de I'enseignement. Il est main-
tenant décidé qu'il n'en sera pas ainsi. Nous n'aurons pas la
liberté complete. Qu'il me soit permis de tenter un effort
pour en sauver un lambeau.

La liberté peut étre considérée au point de vue des
personnes et relativement aux matieres — ratione persone et
ratione materie, comme disent les légistes ; car supprimer la
concurrence des méthodes, ce n'est pas un moindre attentat a
la liberté que de supprimer la concurrence des hommes.



FREDERIC BASTIAT 19

Il y en a qui disent : « La carriere de I'enseignement va étre
libre, car chacun y pourra entrer. » C'est une grande illusion.

L'Etat, ou pour mieux dire le parti, la faction, la secte,
I'homme qui s'empare momentanément, et méme tres légale-
ment, de l'influence gouvernementale, peut donner a l'en-
seignement la direction qui lui plait, et faconner a son gré
toutes les intelligences par le seul mécanisme des grades.

Donnez a un homme la collation des grades, et, tout en
vous laissant libres d'enseigner, l'enseignement sera, de fait,
dans la servitude.

Moi, pere de famille, et le professeur avec lequel je me
concerte pour l'éducation de mon fils, nous pouvons croire
que la véritable instruction consiste a savoir ce que les choses
sont et ce qu'elles produisent, tant dans l'ordre physique que
dans l'ordre moral. Nous pouvons penser que celui-la est le
mieux instruit qui se fait l'idée la plus exacte des phénomenes
et sait le mieux l'enchainement des effets aux causes. Nous
voudrions baser l'enseignement sur cette donnée. — Mais
I'Etat a une autre idée. Il pense qu'étre savant clest étre en
mesure de scander les vers de Plaute, et de citer, sur le feu et
sur l'air, les opinions de Thalés et de Pythagore.

Or que fait I'Etat ? 1l nous dit : Enseignez ce que vous
voudrez a votre éleve ; mais quand il aura vingt ans, je le ferai
interroger sur les opinions de Pythagore et de Thales, je lui
ferai scander les vers de Plaute, et, s'il n'est assez fort en ces
maticres pour me prouver quil y a consacré toute sa
jeunesse, il ne pourra étre ni médecin, ni avocat, ni magistrat,
ni consul, ni diplomate, ni professeur.

Dé¢s lors je suis bien forcé de me soumettre, car je ne
prendrai pas sur moi la responsabilité de fermer a mon fils



20 BACCALAUREAT ET SOCIALISME

tant de si belles carri¢res. Vous aurez beau me dire que je suis
libre ; j'affirme que je ne le suis pas, puisque vous me
réduisez a faire de mon fils, du moins a mon point de vue, un
pédant — peut étre u#n affrenx petit rhéteur — et a coup sur un
turbulent factieux.

Car st encore les connaissances exigées par le Baccalauréat
avaient quelques rapports avec les besoins et les intéréts de
notre époque ! si du moins elles n'étaient qu'inutiles ! mais
elles sont déplorablement funestes. Fausser l'esprit humain,
c'est le probleme que semblent s'étre posé et qu'ont résolu les
corps auxquels a été liveé le monopole de l'enseignement.
C'est ce que je vais essayer de démontrer.

Depuis le commencement de ce débat, 1'Université et le
Clergé se renvoient les accusations comme des balles. Vous
pervertissez la jeunesse avec votre rationalisme philo-
sophique, dit le Clergé ; vous l'abrutissez avec votre dogma-
tisme religieux, répond I'Université.

Surviennent les conciliateurs qui disent : La religion et la
philosophie sont sceurs. Fusionnons le libre examen et
l'autorité. Université, Clergé, vous avez eu tour a tour le
monopole ; partagez-le, et que ¢a finisse.

Nous avons entendu le vénérable évéque de Langres
apostropher ainsi I'Université: « C'est vous qui nous avez
donné la génération socialiste de 1848. »

Et M. Crémieux s'est haté de rétorquer 'apostrophe en ces

termes : « C'est vous qui avez élevé la génération révolution-
naire de 1793. »

S'l y a du vrai dans ces allégations, que faut-il en conclure ?
Que les deux enseignements ont été funestes, non par ce qui
les différencie, mais par ce qui leur est commun.



FREDERIC BASTIAT 21

Oui, c'est ma conviction : il y a entre ces deux enseigne-
ments un point commun, c'est 'abus des études classiques, et
c'est par la que tous deux ont perverti le jugement et la
moralité du pays. 1ls different en ce que l'un fait prédominer
I'élément religieux, l'autre 1'élément philosophique ; mais ces
¢léments, loin d'avoir fait le mal, comme on se le reproche,
l'ont atténué. Nous leur devons de n'étre pas aussi barbares
que les barbares sans cesse proposés, par le latinisme, a notre
imitation.

Qu'on me permette une supposition un peu forcée, mais
qui fera comprendre ma pensée.

Je suppose donc qu'il existe quelque part, aux antipodes,
une nation qui, hafssant et méprisant le travail, ait fondé tous
ses moyens d'existence sur le pillage successif de tous les
peuples voisins et sur l'esclavage. Cette nation s'est fait une
politique, une morale, une religion, une opinion publique
conformes au principe brutal qui la conserve et la développe.
La France ayant donné au Clergé le monopole de I'éducation,
celui-ci ne trouve rien de mieux a faire que d'envoyer toute la
jeunesse francaise chez ce peuple, vivre de sa vie, s'inspirer
de ses sentiments, s'enthousiasmer de ses enthousiasmes, et
respirer ses idées comme l'air. Seulement il a soin que chaque
écolier parte muni d'un petit volume appelé : I'Evangile. Les
générations ainsi élevées reviennent sur le sol de la patrie ;
une révolution éclate : je laisse a penser le role qu'elles y
jouent.

Ce que voyant, 'Etat arrache au Clergé le monopole de
l'enseignement, et le remet a I'Université. L'Université, fidele
aux traditions, envoie, elle aussi, la jeunesse aux antipodes,
chez le peuple pillard et possesseur d'esclaves, apres l'avoir
toutefois approvisionnée d'un petit volume intitulé : Philo-
sophie. Cing ou six générations ainsi élevées ont a peine revu



22 BACCALAUREAT ET SOCIALISME

le sol natal qu'une seconde révolution vient a éclater.
Formées a la méme école que leurs devancicres, elles s'en
montrent les dignes émules.

Alors vient la guerre entre les monopoleurs. C'est votre
petit livre qui a fait tout le mal, dit le Clergé. Cest le votre,
répond I'Université.

Eh non, Messieurs, vos petits livres ne sont pour rien en
tout ceci. Ce qui a fait le mal, c'est lidée bizarre, par vous
deux concue et exécutée, d'envoyer la jeunesse francaise,
destinée au travail, a la paix, a la liberté, s'imprégner,
s'imbiber et se saturer des sentiments et des opinions d'un
peuple de brigands et d'esclaves.

J'affirme ceci : Les doctrines subversives auxquelles on a
donné le nom de socialisme ou communisme sont le fruit de
l'enseignement classique, qu'il soit distribué par le Clergé ou
par 1'Université. J'ajoute que le Baccalauréat imposera de
force l'enseignement classique méme a ces écoles prétendues
libres qui doivent, dit-on, surgir de la loi. C'est pour cela que
je demande la suppression des grades.

On vante beaucoup l'étude du latin comme moyen de
développer l'intelligence ; c'est du put conventionalisme. Les
Grecs, qui n'apprenaient pas le latin, ne manquaient pas
d'intelligence, et nous ne voyons pas que les femmes fran-
caises en soient dépourvues, non plus que de bon sens. Il
serait étrange que l'esprit humain ne put se renforcer qu'en se
faussant ; et ne comprendra-t-on jamais que l'avantage tres
problématique qu'on allegue, s'il existe, est bien cherement
acheté par le redoutable inconvénient de faire pénétrer dans
I'ame de la France, avec la langue des Romains, leurs idées,
leurs sentiments, leurs opinions et la caricature de leurs
meeurs ?



FREDERIC BASTIAT 23

Depuis que Dieu a prononcé sur les hommes cet arrét :
vous mangerez votre pain a la suenr de votre front, 'existence est
pour eux une si grande, si absorbante affaire que, selon les
moyens qu'ils prennent pour y pourvoir, leurs meeurs, leurs
habitudes, leurs opinions, leur morale, leurs arrangements
sociaux doivent présenter de grandes différences.

Un peuple qui vit de chasse ne peut ressembler a un peuple
qui vit de péche, ni une nation de pasteurs a une nation de
marins.

Mais ces différences ne sont encore rien en comparaison
de celle qui doit caractériser deux peuples dont l'un vit de
travail et I'autre de vol.

Car entre chasseurs, pécheurs, pasteurs, laboureurs, com-
mergants, fabricants, il y a ceci de commun, que tous cher-
chent la satisfaction de leurs besoins dans l'action qu'ils
exercent sur les choses. Ce qu'ils veulent soumettre a leur
empire, c'est la nature.

Mais les hommes qui fondent leurs moyens d'existence sur
le pillage exercent leur action sur d'autres hommes ; ce qu'ils
aspirent ardemment a dominer, ce sont leurs semblables.

Pour que les hommes existent, il faut nécessairement que
cette action sur la nature, qu'on nomme travail, soit exercée.

Il se peut que les fruits de cette action profitent a la nation
qui s'y livre ; il est possible aussi qu'ils arrivent de seconde
main, et par force, a un autre peuple superposé sur le peuple
travailleur.

Je ne puis développer ici toute cette pensée ; mais qu'on
veuille bien y réfléchir, et l'on restera convaincu qu'entre
deux agglomérations d'hommes placées dans des conditions



24 BACCALAUREAT ET SOCIALISME

si opposées tout doit différer, meeurs, coutumes, jugements,
organisation, morale, religion ; et a ce point que les mots
mémes destinés a exprimer les relations les plus fonda-
mentales, comme les mots famille, propriété, liberté, vertu,
société, gouvernement, république, peuple, ne peuvent
représenter, chez I'une et chez I'autre, les mémes idées.

Un peuple de guerrier comprend bientot que la Famille
peut affaiblir le dévouement militaire (nous le sentons nous-
mémes, puisque nous l'interdisons a nos soldats) ; cependant,
il ne faut pas que la population s'arréte. Comment résoudre
le probleme ? Comme firent Platon en théorie et Lycurgue
en pratique : par la promiscuité. Platon, Lycurgue, voila pour-
tant des noms qu'on nous habitue a ne prononcer qu'avec
idolatrie.

Pour ce qui est de la Propriété, je défie qu'on en trouve
dans toute l'antiquité une définition passable. Nous disons,
nous : 'homme est propriétaire de lui-méme, par conséquent
de ses facultés, et, par suite, du produit de ses facultés. Mais
les Romains pouvaient-ils concevoir une telle notion ? Pos-
sesseurs d'esclaves, pouvaient-ils dire : 'homme s'appartient ?
Méprisant le travail, pouvaient-ils dire : I'nomme est pro-
pri¢taire du produit de ses facultés ? C'eGt été ériger en
systeme le suicide collectif.

Sur quoi donc l'antiquité faisait-elle reposer la propriété ?
Sur la loi — idée funeste, la plus funeste qui se soit jamais
introduite dans le monde, puisqu'elle justifie l'usage et 1'abus
de tout ce qu'il plait a la loi de déclarer propriété, méme des
fruits du vol, méme de I'homme.

Dans ces temps de barbarie, la Liberté ne pouvait étre
mieux comprise. Qu'est-ce que la Liberté ? C'est l'ensemble
des libertés. Etre libre, sous sa responsabilité¢, de penser et



FREDERIC BASTIAT 25

d'agir, de parler et d'écrire, de travailler et d'échanger,
d'enseigner et d'apprendre, cela seul est étre libre. Une nation
disciplinée en vue d'une bataille sans fin peut-elle ainsi
concevoir la Liberté ? Non, les Romains prostituaient ce nom
a une certaine audace dans les luttes intestines que suscitait
entre eux le partage du butin. Les chefs voulaient tout ; le
peuple exigeait sa part. De la les orages du Forum, les
retraites au mont Aventin, les lois agraires, l'intervention des
tribuns, la popularité des conspirateurs ; de la cette maxime :
Malo periculosam libertatem, etc., passée dans notre langue, et
dont j'enrichissais, au college, tous mes livres de classe.

O liberté ! que tes orages
Ont de charme pour les grands caurs !

Beaux exemples, sublimes préceptes, précieuses semences
a déposer dans 'ame de la jeunesse francaise !

Que dire de la morale romaine ? Et je ne parle pas ici des
rapports de pere a fils, d'époux a épouse, de patron a client,
de maitre a serviteur, dhomme a Dieu, rapports que
l'esclavage, a lui tout seul, ne pouvait manquer de
transformer en un tissu de turpitudes ; je veux ne m'arréter
qu'a ce qu'on nomme le beau c6té de la république, le
patriotisme. Qu'est-ce que ce patriotisme ? la haine de l'étran-
ger. Détruire toute civilisation, étouffer tout progres, pro-
mener sur le monde la torche et 1I'épée, enchainer des
femmes, des enfants, des vieillards aux chars de triomphe,
c'était 1a la gloire, c'était la la vertu. C'est a ces atrocités
qu'étaient réservés le marbre des statuaires et le chant des
poctes. Combien de fois nos jeunes cceurs n'ont-ils pas
palpité d'admiration, hélas ! et d'émulation a ce spectacle !
Clest ainsi que nos professeurs, prétres vénérables, pleins de
jours et de charité, nous préparaient a la vie chrétienne et
civilisée, tant est grande la puissance du conventionalisme |



26 BACCALAUREAT ET SOCIALISME

La lecon n'a pas été perdue ; et c'est de Rome sans doute
que nous vient cette sentence vraie du vol, fausse du travail :
Un peuple perd ce gu'un autre gagne, sentence qui gouverne
encore le monde.

Pour nous faire une idée de la morale romaine, imaginons,
au milieu de Paris, une association d'hommes haissant le
travail, décidés a se procurer des jouissances par la ruse et la
force, par conséquent en guerre avec la société.

Il ne faut pas douter qu'il ne se format bientdt au sein de
cette association une certaine morale et méme de fortes
vertus. Courage, persévérance, dissimulation, prudence,
discipline, constance dans le malheur, secret profond, point
d'honneur, dévouement a la communauté, telles seront sans
doute les vertus que la nécessité et l'opinion développeraient
parmi ces brigands ; telles furent celles des flibustiers ; telles
furent celles des Romains. On dira que, quant a ceux-ci, la
grandeur de leur entreprise et I'immensité du succes a jeté sur
leurs crimes un voile assez glorieux pour les transformer en
vertus. — Et c'est pour cela que cette école est si pernicieuse.
Ce n'est pas le vice abject, c'est le vice couronné de splendeur
qui séduit les ames.

Enfin, relativement a la société, le monde ancien a légué au
nouveau deux fausses notions qui I'ébranlent et I'ébranleront
longtemps encore.

L'une : Que /la société est un état hors de nature, né d'un contrat.
Cette idée n'était pas aussi erronée autrefois qu'elle I'est de
nos jours. Rome, Sparte, c'était bien des associations d'hom-
mes ayant un but commun et déterminé : le pillage ; ce n'était
pas précisément des sociétés mais des armées.



FREDERIC BASTIAT 27

L'autre, corollaire de la précédente : Que /a loz créé les droits,
et que, par suite, le législateur et I'humanité sont entre eux
dans les mémes rapports que le potier et l'argile. Minos,
Lycurgue, Solon, Numa avaient fabriqué les sociétés crétoise,
macédoniennes, athénienne, romaine. Platon était fabriquant
de républiques imaginaires devant servir de modeles aux
futurs institutenrs des peuples et péres des nations. '

Or, remarquez-le bien, ces deux idées forment le caractere
spécial, le cachet distinctif du socialisme, en prenant ce mot
dans le sens défavorable et comme la commune étiquette de
toutes les utopies sociales.

Quiconque, ignorant que le corps social est un ensemble
de lois naturelles, comme le corps humain, réve de créer une
société artificielle, et se prend a manipuler a son gré la
famille, la propriété, le droit, I'numanité, est socialiste. Il ne
fait pas de la physiologie, il fait de la statuaire ; il n'observe
pas, il invente ; il ne croit pas en Dieu, il croit en lui-méme ; il
n'est pas savant, il est tyran ; il ne sert pas les hommes, il en
dispose ; il n'étudie pas leur nature, il la change, suivant le
conseil de Rousseau. Il s'inspire de 'antiquité ; il procede de
Lycurgue et de Platon. — Et pour tout dire, a coup sur, il est
bachelier.

Vous exagérez, me dira-t-on, il n'est pas possible que notre
studieuse jeunesse puise, dans la belle antiquité, des opinions
et des sentiments si déplorables.

L« Il faut le dire, écrivait Bastiat la méme année, il y a trop de grands hommes
dans le monde ; il y a trop de législateurs, organisateurs, instituteurs de sociétés,
conducteurs de peuples, péres des nations, etc. Trop de gens se placent au-dessus
de I'humanité pour la régenter, trop de gens font métier de s'occuper d'elle.
(La Loi (1848), in (Euvres completes de Frédéric Bastiat, éd. Guillaumin, 1863,
t.4, p. 360) (note de [’éditeur)



28 BACCALAUREAT ET SOCIALISME

Et que voulez-vous qu'elle y puise que ce qui y est ? Faites
un effort de mémoire et rappelez-vous dans quelle dispo-
sition d'esprit, au sortir du college, vous étes entré dans le
monde. Hst-ce que vous ne braliez pas du désir d'imiter les
ravageurs de la terre et les agitateurs du Forum ? Pour moi,
quand je vois la société actuelle jeter les jeunes gens, par
dizaines de mille, dans le moule des Brutus et des Gracques,
pour les lancer ensuite, incapables de tout travail honnéte
(opus servile), dans la presse et dans la rue, je m'étonne qu'elle
résiste a cette épreuve. Car l'enseignement classique n'a pas
seulement I'imprudence de nous plonger dans la vie romaine.
Il nous y plonge en nous habituant a nous passionner pour
clle, a la considérer comme le beau idéal de I'humanité, type
sublime, trop haut placé pour les ames modernes, mais que
nous devons nous efforcer d'imiter sans jamais prétendre a
l'atteindre.

Objectera-t-on que le Socialisme a envahi les classes qui
n'aspirent pas au Baccalauréat ?

Je répondrai avec M. Thiers:

« L'enseignement secondaire apprend aux enfants des
classes aisées les langues anciennes..... Ce ne sont pas
seulement des mots qu'on apprend aux enfants en leur
apprenant le grec et le latin, ce sont de nobles et sublimes
choses (la spoliation, la guerre et l'esclavage), c'est l'histoire
de I'humanité sous des images simples, grandes, zeffacables.....
L'instruction secondaire forme ce qu'on appelle les classes
éclairées d'une nation. Or, si les classes éclairées ne sont pas
la nation tout entiere, elles la caractérisent. Leurs vices, leurs
qualités, leurs penchants bons et mauvais sont bientot ceux
de la nation tout enticre, elles font le peuple lui-méme par la
contagion de leurs idées et de leurs sentiments. »



FREDERIC BASTIAT 29

Rien n'est plus vrai, et rien n'explique mieux les déviations
funestes et factices de nos révolutions.

« L'antiquité, ajoutait M. Thiers, osons le dire a un siecle
orgucilleux de lui-méme, 'antiquité est ce gu'il y a de plus bean
an  monde. laissons, Messieurs, laissons l'enfance dans
l'antiquité, comme dans un asile calme, paisible et sain, destiné a
la conserver, fraiche et pure. »

Le calme de Rome ! la paix de Rome ! la pureté de Rome !
oh ! si la longue expérience et le remarquable bon sens de
M. Thiers n'ont pu le préserver d'un engouement si étrange,
comment voulez-vous que notre ardente jeunesse s'en

défende ?

Ces jours-ci I'Assemblée nationale a assisté a un dialogue
comique, digne assurément du pinceau de Molicre.

M. Thiers, s'adressant du haut de la tribune, et sans rire, a
M. Barthélemy Saint-Hilaire : « Vous avez tort, non pas sous
le rapport de l'art, mais sous le rapport moral, de préférer pour
des Francais surtout, qui sont une nation latine, les lettres
grecques aux latines. »

M. Barthélemy Saint-Hilaire, aussi sans rire : « Et Platon | »

M. Thiers, toujours sans rire : « On a bien fait, on fait bien
de soigner les études grecques et latines. Je préfere les latines
dans un but moral. Mais on a voulu que ces pauvres jeunes
gens sussent en méme temps l'allemand, 1'anglais, les sciences
exactes, les sciences physiques, I'histoire, etc. »

Savoir ce qui est, voila le mal. S'imprégner des mceurs romai-
nes, voila la moralité !



30 BACCALAUREAT ET SOCIALISME

M. Thiers n'est ni le premier ni le seul qui ait succombé a
cette illusion, j'ai presque dit a cette mystification. Qu'il me
soit permis de signaler, en peu de mots, I'empreinte profonde
(et quelle empreinte !) que 'enseighement classique a im-
primée a la littérature, a la morale et a la politique de notre

pays.

Clest un tableau que je n'ai ni le loisir ni la prétention
d'achever, car quel écrivain ne devrait comparaitre » Conten-
tons-nous d'une esquisse.

Je ne remonterai pas a Montaigne. Chacun sait qu'il était
aussi Spartiate par ses velléités qu'il I'était peu par ses gotuts.

Quant a Corneille, dont je suis l'admirateur sincere, je crois
qu'll a rendu un triste service a l'esprit du siecle en revétant
de beaux vers, en donnant un cachet de grandeur sublime a
des sentiments forcés, outrés, farouches, anti-sociaux, tels
que ceux-ci :

Mais vouloir an public immoler ce gun'on aine,
S'attacher an combat contre un antre soi-méne...
Une telle vertu n'appartenait gu'a nous...

Rome a choisi mon bras, je n'examine rien,
Avec une allégresse aussi pleine et sincere

Que j'éponsai la saur, je combatirai le frere.

Et j'avoue que je me sens disposé a partager le sentiment
de Curiace, en en faisant l'application non a un fait parti-
culier, mais a l'histoire de Rome tout entiere, quand il dit :

Je rends grices anx dienx de n'étre pas Romain
Pour conserver encor guelque chose d'humain.

Fénelon. Auvjourd'hui, le Communisme nous fait horreur,
parce qu'il nous effraie ; mais la longue fréquentation des



FREDERIC BASTIAT 31

anciens n'avait-elle pas fait un communiste de Fénelon, de
cet homme que 1'Europe moderne regarde avec raison
comme le plus beau type de la perfection morale ? Lisez son
Télémague, ce livre qu'on se hate de mettre dans les mains de
l'enfance ; vous y verrez Fénelon empruntant les traits de la
Sagesse elle-méme pour instruire les législateurs. Et sur quel
plan organise-t-il sa société-modele ? D'un coté, le 1égislateur
pense, invente, agit ; de l'autre, la société, impassible et inerte,
se laisse faire. Le mobile moral, le principe d'action est ainsi
arraché a tous les hommes pour étre l'attribut d'un seul
Fénelon, précurseur de nos modernes organisateurs les plus
hardis, décide de l'alimentation, du logement, du vétement,
des jeux, des occupations de tous les Salentins. 11 dit ce qu'il
leur sera permis de boire et de manger, sur quel plan leurs
maisons devront étre baties, combien elles auront de
chambres, comment elles seront meublées.

I1 dit... mais je lui cede la parole.

« Mentor établit des magistrats a qui les marchands
rendaient compte de leurs effets, de leurs profits, de leurs
dépenses et de leurs entreprises... D'ailleurs, la liberté du
commerce ¢était entiere... Il défendit toutes les
marchandises de pays étrangers qui pouvaient introduire le
luxe et la mollesse... Il retrancha un nombre prodigieux de
marchands qui vendaient des étoffes faconnées, etc..... Il
régla les habits, la nourriture, les meubles, la grandeur et
l'ornement des maisons pour toutes les conditions
différentes. »

« Réglez les conditions par la naissance, disait-il au roi...;
les personnes du premier rang, apres vous, seront vétues de
blanc...; celles du second rang, de bleu...; les troisicmes, de
vert...; les quatriemes d'un jaune aurore...; les cinquiémes,
d'un rouge pale ou rose...; les sixiemes, d'un gris de lin...; et
les septiemes, qui seront les derniéres du peuple, d'une
couleur mélée de jaune et de blanc. Voila les habits de sept
conditions différentes pour les hommes libres. Tous les



32 BACCALAUREAT ET SOCIALISME

esclaves seront vétus de gris brun. On ne souffrira jamais
aucun changement, ni pour la nature des étoffes, ni pour la
forme des habits. »

«1l régla de méme la nourriture des citoyens et des
esclaves. »

« Il retrancha ensuite la musique molle et efféminée. »

«1l donna des modeles d'une architecture simple et
gracieuse. Il voulut, que chaque maison un peu
considérable elt un salon et un péristyle, avec de petites
chambres pour toutes /es personnes libres. »

« Au reste, la modération et la frugalit¢ de Mentor
n'empécherent pas qu'il n'autorisat tous les grands
batiments destinés aux courses de chevaux et de chariots,
aux combats de luttenrs et a ceux du ceste. »

« La peinture et la sculpture parurent a Mentor des arts
qu'il n'est pas permis d'abandonner ; mais il voulut qu'on
souffrit dans Salente peu d'hommes attachés a ces arts. »

Ne reconnait-on pas la une imagination enflammée par la
lecture de Platon et l'exemple de Lycurgue, s'amusant a faire
ses expériences sur les hommes comme sur de la vile
matiére ?

Et qu'on ne justifie pas de telles chimeres en disant qu'elles
sont le fruit d'une excessive bienveillance. Autant il en est de
tous les organisateurs et désorganisateurs de sociétés.

Rollin. 11 est un autre homme, presque 1'égal de Fénelon par
l'intelligence et par le cceur, et qui, plus que Fénelon, s'est
occupé d'éducation, c'est Rollin. Eh bien ! a quel degré
d'abjection intellectuelle et morale la longue fréquentation
de l'antiquité n'avait-elle pas réduit ce bonhomme Rollin | On
ne peut lire ses livres sans se sentir saisi de tristesse et de



FREDERIC BASTIAT 33

pitié. On ne sait s'il est chrétien ou paien, tant il se montre
impartial entre Dieu et les dieux. Les miracles de la Bible et
les légendes des temps héroiques trouvent en lui la méme
crédulité. Sur sa physionomie placide on voit toujours errer
l'ombre des passions guerricres ; il ne patle que de javelots,
d'épées et de catapultes. C'est pour lui, comme pour Bossuet,
un des problemes sociaux les plus intéressants, de savoir si la
phalange macédonienne valait mieux que la légion romaine.
Il exalte les Romains pour ne s'étre adonnés qu'aux sciences
qui ont pour objet la domination : I'éloquence, la politique, la
guerre. A ses yeux, toutes les autres connaissances sont des
sources de corruption, et ne sont propres qu'a incliner les
hommes vers la paix; aussi il les bannit soigneusement de ses
colleges, aux applaudissements de M. Thiers. Tout son en-
cens est pour Mars et Bellone ; a peine s'il en détourne
quelques grains pour le Christ. Triste jouet du conventionalisme
qu'a fait prédominer l'instruction classique, il est si décidé
d'avance a admirer les Romains, que, en ce qui les concerne,
la simple abstention des plus grands forfaits est mise par lui
au niveau des plus hautes vertus. Alexandre, pour avoir
regretté¢ d'avoir assassiné son meilleur ami, Scipion, pour
n'avoir pas enlevé une femme a son époux, font preuve, a ses
yeux, d'un héroisme inimitable. Enfin, s'll a fait de chacun de
nous une contradiction vivante, il en est, certes, le plus parfait
mode¢le.

On pense bien que Rollin était enthousiaste du
Communisme et des institutions lacédémoniennes. Rendons-
lui justice, cependant ; son admiration n'est pas exclusive. 1l
reprend, avec les ménagements convenables, ce législateur
d'avoir imprimé a son ceuvre quatre taches légeres :

1° L'oisiveté,
2° La promiscuité,
3° Le meurtre des enfants,



34 BACCALAUREAT ET SOCIALISME

4° 1'assassinat en masse des esclaves.

Ces quatre réserves une fois faites, le bonhomme, rentrant
dans le conventionalisrne classique, voit en Lycurgue non un
homme, mais un dieu, et trouve sa police parfaite.

L'intervention du législateur en toutes choses parait a
Rollin si indispensable, qu'il félicite tres sérieusement les
Grecs de ce qu'un homme nommé Péasge soit venu leur
enseigner a manger du gland. Avant, dit-il, ils broutaient
I'herbe comme les bétes.

Alilleurs, il dit :

«Dieu devait l'empire du monde aux Romains en
récompense de leurs grandes vertus, qui ne sont qu'ap-
parentes. Il n'aurait pas fait justice s'il avait accordé a ces
vertus, qui n'ont rien de réel, un moindre prix. »

Ne voit-on pas clairement ici le conventionalisme et le
christianisme se disputer, dans la personne de Rollin, une
pauvre ame en peine ? L'esprit de cette phrase, c'est l'esprit
de tous les ouvrages du fondateur de l'enseignement en
France. Se contredire, faire Dieu se contredire et nous
apprendre a nous contredire, c'est tout Rollin, c'est tout le
Baccalauréat.

Si la Promiscuité et I'Infanticide éveillent les scrupules de
Rollin, a I'égard des institutions de Lycurgue, il se passionne
pour tout le reste, et trouve méme, moyen de justifier le vol.
Voici comment. Le trait est curieux, et se rattache assez a
mon sujet pour mériter d'étre rapporté.

Rollin commence par poser en principe que la loi crée la
propriété — principe funeste, commun a tous les organisa-
teurs, et que nous retrouverons, bientot dans la bouche de



FREDERIC BASTIAT 35

Rousseau, de Mably, de Mirabeau, de Robespierre et de
Babeuf. Or, puisque la loi est la raison d'étre de la propriété,
ne peut-elle pas étre aussi bien la raison d'étre du vol ?
Qu'opposer a ce raisonnement ?

« Le vol était permis a Sparte, dit Rollin, il était séverement
puni chez les Scythes. La raison de cette différence est
sensible, c'est que la loi, gui senle décide de la propricté et de 'usage
des biens, n'avait rien accordé chez les Scythes a un particulier
sur le bien d'un autre, et que la loi, chez les Lacédémoniens,
avait fait tout le contraire. »

Ensuite, le bon Rollin, dans l'ardeur de son plaidoyer en
faveur du vol et de Lycurgue, invoque la plus incontestable
des autorités, celle de Dieu :

« Rien n'est plus ordinaire, dit-il, que des droits semblables
accordés sur le bien d'autrui : c'est ainsi que Dieu non
seulement avait donné aux pauvres le pouvoir de cueillir du
raisin dans les vignes et de glaner dans les champs, et d'en
emporter les gerbes enti¢res, mais avait encore accordé a tout
passant sans distinction la liberté d'entrer autant de fois qu'il
lui plaisait dans la vigne d'autrui, et d'en manger autant de
raisin qu'il voulait, walgré le maitre de la vigne. Dieu en rend lui-
méme la premiére raison. C'est que la terre d'Israél était a lui
et que les Israélites n'en jouissaient qu'a cette condition
onéreuse. »

On dira, sans doute, que c'est la une doctrine personnelle a
Rollin. C'est justement ce que je dis. Je cherche a montrer a
quel état d'infirmité morale la fréquentation habituelle de
I'effroyable Société antique peut réduire les plus belles et les
plus honnétes intelligences.



36 BACCALAUREAT ET SOCIALISME

Montesquien. On a dit de Montesquieu qu'il avait retrouvé
les titres du genre humain. C'est un de ces grands écrivains
dont chaque phrase a le privilége de faire autorité. A Dieu ne
plaise que je veuille amoindrir sa gloire ! Mais que ne faut-il
pas penser de I'éducation classique, si elle est parvenue a
égarer cette noble intelligence au point de lui faire admirer
dans l'antiquité les institutions les plus barbares ?

Les anciens Grecs, pénétrés de la nécessité que les peuples
qui vivaient sous un gouvernement populaire fussent élevés
a la vertu, firent pour l'inspirer des institutions singulieres. Les
lois de Crete étaient 'original de celles de Lacédémone ; et
celles de Platon en étaient la correction.

Je prie qu'on fasse un peu d'attention a 1'étendue de génie
qu'il fallut a ces législateurs pour voir qu'en choquant tous les
usages recus, en confondant toutes les vertus, ils montre-
raient a l'univers /Jeur sagesse. Lycurgue, mélant le larcin avec
l'esprit de justice, le plus dur esclavage avec l'extréme liberté,
les sentiments les plus atroces avec la plus grande modé-
ration, donna de la stabilité a sa ville. Il sembla lui 6ter toutes
les ressources, les arts, le commerce, l'argent, les murailles ;
on y a de l'ambition sans espérance d'étre mieux ; oz y a les
sentiments naturels, et on n'y est ni enfant, ni mari, ni pere ; la pudeur
méme est Otée a la chasteté. C'est par ces chemins que Sparte
est menée a Ja grandeur et a la gloire ; mais avec une telle
infaillibilité de ses institutions, qu'on n'obtenait rien contre
elle en gagnant des batailles, si on ne parvenait a lui Oter sa

police.

«Ceux qui voudront faire des institutions pareilles
établiront la communauté des biens de la république de
Platon ; ce respect qu'il demandait pour les dieux, cette
séparation d'avec les étrangers, pour la conservation des
mceurs, et la cité faisant le commerce et non pas les



FREDERIC BASTIAT 37

citoyens; ils donneront nos arts sans notre luxe, et nos
besoins sans nos désits. »

Montesquieu explique en ces termes la grande influence
que les anciens attribuaient a la musique :

« Je crois que je pourrais expliquer ceci : 1l faut se mettre
dans l'esprit que dans les villes grecques, surtout celles qui
avalent pour principal objet la guerre, tous les travaux et
toutes les professions qui pouvaient conduire a gagner de
l'argent étaient regardés comme ndignes d'un homme libre.
« La plupart des arts, dit Xénophon, corrompent le corps
de ceux qui les exercent; ils obligent a s'asseoir a 'ombre
ou pres du feu: on n'a de temps ni pour ses amis ni pour la
république. » Ce ne fut que dans la corruption de quelques
démocraties que les artisans parvinrent a étre citoyens.
Clest ce qu'Aristote nous apprend; et il soutient qu'une
bonne république ne leur donnera jamais le droit de cité. »

L'agriculture était encore une profession servile, et
ordinairement c'était quelque peuple vaincu qui l'exercait :
les Ilotes, chez les Lacédémoniens ; les Périéciens chez les
Crétois; les Pénestes, chez les Thessaliens ; d'autres peuples
esclaves, dans d'autres républiques.

Enfin tout le commerce était znfame chez les Grecs. 1/ anrait
Sallu gu'un citoyen it rendu des services a un esclave, a un
locataire, a un étranger : cette idée choguait 'esprit de la liberté
grecgue. Aussi Platon veut-il dans ses lois qu'on punisse un
citoyen qui ferait le commerce...

On était donc fort embarrassé dans les républiques grecques :
On ne voulait pas que les citoyens travaillassent au
commerce, a l'agriculture ni aux arts, On ne voulait pas
non plus qu'ils fussent oisifs. Ils trouvaient une occupation
dans les exercices qui dépendent de la gymnastique et dans
ceux qui avaient du rapport a la guerre. L'institution ne leur
en donnait point d'autres. Il faut donc regarder les Grecs
comme une société d'athletes et de combattants. Or ces
exercices, si propres a faire des gens durs et sauvages,



38 BACCALAUREAT ET SOCIALISME

avaient besoin d'étre tempérés par d'autres qui pussent
adoucir les meeurs. La musique, qui tient a I'esprit par les
organes du corps, était tres propre a cela.

Voila 'idée que I'enseignement classique nous donne de la
Liberté. Voici maintenant comment il nous enseigne a com-
prendre I'Egalité et la Frugalité :

« Quoique dans la démocratie I'égalité réelle soit I'ame de
I'Etat, cependant elle est si difficile a établir qu'une
exactitude extréme a cet égard ne conviendrait pas
toujours. 11 suffit que l'on établisse un cens qui réduise ou
fixe les différences a un certain point; apres quoi c'est a des
lois particulicres a égaliser pour ainsi dire les inégalités, par
les charges qu'elles imposent aux riches et le soulagement
qu'elles accordent aux pauvres. »

«1Il ne suffit pas dans une bonne démocratie que les
portions de terre soient égales ; il faut qu'elles soient petites
comme chez les Romains... Comme 1'égalité des fortunes
entretient la frugalité, la frugalité maintient 'égalité des
fortunes. Ces choses, quoique différentes, sont telles
qu'elles ne peuvent subsister l'une sans l'autre. »

« Les Samnites avaient une coutume qui, dans une petite
république, et surtout dans la situation ou était la leur,
devait produire d'admirables effets. On assemblait tous les
jeunes gens et on les jugeait. Celui qui était déclaré /e
meitllenr de tous prenait pour sa femme la fille qu'il voulait ;
celui qui avait les suffrages apres lui choisissait encore, et
ainsi de suite... Il serait difficile d'imaginer une récompense
plus noble, plus grande, moins a charge a un petit Etat,
plus capable d'agir sur I'un et l'autre sexe. Les Samnites
descendaient des Lacédémoniens ; et, Platon, dont les
institutions ne sont que la perfection des lois de Lycurgue,
donna a peu pres une pareille loi. »

Roussean. Aucun homme n'a exercé sur la révolution
trancaise autant d'influence que Rousseau.



FREDERIC BASTIAT 39

« Ses ouvrages, dit L. Blanc, étaient sur la table du comité
de salut public. » « Ses paradoxes, dit-il encore, que son siccle
prit pour des hardiesses littéraires, devaient bientot retentir
dans les assemblées de la nation sous la forme de vérités
dogmatiques et tranchantes comme l'épée. » Et, afin que le lien
moral qui rattache Rousseau a l'antiquité ne soit pas
méconnu, le méme panégyriste ajoute : « Son style rappelait
le langage pathétique et véhément d'un fils de Cornélie. »

Qui ne sait, d'ailleurs, que Rousseau était 1'admirateur le
plus passionné des idées et des mceurs qu'on est convenu
d'attribuer aux Romains et aux Spartiates ? Il dit lui-méme
que la lecture de Plutarque 1'a fait ce qu'il est.

Son premier écrit fut dirigé contre l'intelligence humaine.
Aussi, des les premicres pages, il s'écrie :

« Oublierai-je que ce fut dans le sein de la Grece qu'on vit
s'élever cette cité aussi célebre par son heureuse ignorance que
par la sagesse de ses lois, cette république de demi-dienx
plutdt que d'hommes, tant leurs vertus semblaient supérieures
a I'humanité » O Sparte | Opprobre éternel d'une vaine
doctrine ! tandis que les vices conduits par les beaux-arts
s'introduisaient dans Athenes, tandis qu'un tyran vy
rassemblait avec tant de soin les ouvrages du prince des
poctes, tu chassais de tes murs les arts et les artistes, les
sciences et les savants |» (Discours sur le rétablissement des
sciences et des arts.)

Dans son second ouvrage, le Discours sur ['inégalité des
conditions, il s'emporta avec plus de véhémence encore contre
toutes les bases de la société et de la civilisation. C'est
pourquoi il se croyait l'interprete de la sagesse antique :

« Je me supposerai dans le lycée d'Athenes, répétant les
lecons de mes maitres, ayant les Platon et les Xénocrate pour
juges, et le genre humain pour auditeur. »



40 BACCALAUREAT ET SOCIALISME

L'idée dominante de ce discours célebre peut se résumer
ainsi : Le sort le plus affreux attend ceux qui, ayant le
malheur de naitre apres nous, ajouteront leurs connaissances
aux notres. Le développement de nos facultés nous rend déja
tres-malheureux. Nos peres 1'étaient moins étant plus
ignorants. Rome approchait de la perfection ; Sparte I'avait
réalisée, autant que la perfection est compatible avec 1'état
social. Mais le vrai bonheur pour I'homme, c'est de vivre
dans les bois, seul, nu, sans liens, sans affections, sans
langage, sans religion, sans idées, sans famille, enfin dans cet
¢tat ou il était si rapproché de la béte qu'il est fort douteux
qu'il se tint debout et que ses mains ne fussent pas des pieds.

Malheureusement, cet age d'or ne s'est pas perpétué. Les
hommes ont passé par un état intermédiaire qui ne laissait
pas que d'avoir des charmes :

« Tant qu'ils se contenterent de leurs cabanes rustiques,
tant qu'ils se contenterent de coudre leurs habits de peaux
avec des arétes, a se parer de plumes et de coquillages, a se
peindre le corps de diverses couleurs... tant qu'ils ne
s'occuperent que des ouvrages gu'un sen/ pouvait faire, ils
vécurent libres, sains, bons et heureux. »

Hélas ! ils ne surent pas s'arréter a ce premier degré de
culture :

« Des 'instant qu'un homme ent besoin du secours d'un autre
(voila la société qui fait sa funeste apparition) ; dés qu'on
s'apercut qu'il était utile 2 un seul d'avoir des provisions
pour deux, l'égalité disparut, la propriété s'introduisit, le
travail devint nécessaire... »

« La métallurgie et I'agriculture furent les deux arts dont
l'invention produisit cette grande révolution. Pour le pocte,
c'est l'or et l'argent, pour le philosophe, c'est le fer et le bl
qui ont civilisé les hommes et perdu le genre humain. »



FREDERIC BASTIAT 4

11 fallut donc sortir de 'état de nature pour entrer dans la
société. Cecl est l'occasion du troisieme ouvrage de Rousseau,
le Contrat social.

Il n'entre pas dans mon sujet d'analyser ici cette ceuvre ; je
me bornerai a faire remarquer que les idées gréco-romaines
s'y reproduisent a chaque page.

Puisque la société est un pacte, chacun a droit de stipuler
pour lui-méme.

Il n'appartient qu'a ceux qui s'associent de régler les
conditions de la société.

Mais cela n'est pas facile.

Comment les régleront-ils ? sera-ce d'un commun accord,
par une inspiration subite ?.. Comment une multitude
aveugle, qui souvent ne sait ce qu'elle veut, exécuterait-elle
d'elle-méme une entreprise aussi grande, aussi difficile qu'un
systeme de législation ?... De la la nécessité d'un législateur.

Ainsi le suffrage universel est aussitot escamoté en
pratique qu'admis en théorie.

Car comment s'y prendra ce législateur, qui doit étre, a tous
égards, un homme extraordinaire, qui, osant entreprendre d'institner un
peuple, doit se sentir en état de changer la nature humaine, d'altérer la
constitution physique et morale de I"homme, qui doit, en un mot,
inventer la machine dont les hommes sont la maticre ?

Rousseau prouve fort bien ici que le législateur ne peut
compter ni sur la force, ni sur la persuasion. Comment sortir
de ce pas? Par l'imposture.



42

BACCALAUREAT ET SOCIALISME

« Voila ce qui forga de tout temps les peres des nations a
recourir 2 l'intervention du ciel et d'honorer les dieux de
leur propre sagesse... Cette raison sublime, qui s'éleve au-
dessus des ames vulgaires, est celle dont le législateur met
les décisions dans la bouche des immortels, pour entrainer,
par lautorité divine, ceux que ne pourrait ébranler la
prudence humaine. Mais il n'appartient pas a tout le monde
de faire patler les dieux.» (Les Dienxc ! les Immortels !
réminiscence classique.)

Comme Platon et Lycurgue, ses maitres, comme les
Spartiates et les Romains, ses héros, Rousseau donnait aux
mots #ravail et liberté un sens selon lequel ils expriment deux
idées incompatibles. Dans I'état social, il faut donc optet:
renoncer a étre libre, ou mourir de faim. Il y a cependant une

issue a la difficulté, c'est l'esclavage.

« A Tinstant qu'un peuple se donne des représentants, il
n'est plus libre ; il n'est plus ! »

« Chez les Grecs, tout ce que le peuple avait a faire, il le
faisait lui-méme. 11 était sans cesse assemblé sur la place ;
des esclaves faisaient ses travaux ; sa grande affaire était la liberte.
N'ayant plus les mémes avantages, comment conserver les
mémes droits ? Vous donnez plus a votre gain qu'a votre
liberté, et vous craignez bien moins l'esclavage que la
misere. »

«Quoi ! la libert¢ ne se maintient qu'a l'appui de la
servitude ? Peut-étre. Les deux excés se touchent. Tout ce
qui n'est pas dans la nature a ses inconvénients, et la société
civile plus que tout le reste. Il y a telles positions
malheureuses ou on ne peut sauver sa liberté qu'aux
dépens de celle dautrui, et ou le citoyen ne peut étre
extremement libre que l'esclave ne soit extrémement
esclave. Telle était la position de Sparte. Pour vous, peuples
modernes, vous n'avez point d'esclaves, mais vous I'étes,
etc. »



FREDERIC BASTIAT 43

Voila bien le conventionalisme classique. Les anciens avaient
été poussés a se donner des esclaves par leurs instincts
brutaux. Mais comme c'est un parti pris, une tradition de
college de trouver beau tout ce qu'ils ont fait, on leur attribue
des raisonnements raffinés sur la quintessence de la liberté.

L'opposition qu'établit Rousseau entre 1'état de la nature et
I'état social est aussi funeste a la morale privée qu'a la morale
publique. Selon ce systeme, la société est le résultat d'un
pacte qui donne naissance a la Loi, laquelle, a son tour, tire
du néant la justice et la moralité. Dans I'état de nature, il n'y a
ni moralité ni justice. Le pére n'a aucun devoir envers son
fils, le fils envers son pere, le mari envers sa femme, la
femme envers son mari. « Je ne dois rien a qui je n'ai rien
promis ; je ne reconnais a autrui que ce qui m'est inutile ; j'ai
un droit illimité a tout ce qui me tente et que je puis
atteindre. »

I1 suit de 1a que si le pacte social une fois conclu vient a
étre dissous, tout s'écroule 2 la fois, société, loi, moralité,
justice, devoir. « Chacun, dit Rousseau, rentre dans ses droits
primitifs, et reprend sa liberté naturelle en perdant la liberté
conventionnelle pour laquelle il y renonga. »

Or, il faut savoir qu'il faut bien peu de chose pour que le
pacte social soit dissous. Cela arrive toutes les fois qu'un
particulier viole ses engagements ou se soustrait a l'exécution
d'une loi quelconque. Qu'un condamné s'évade quand la
société lui dit : I/ est expédient que tu meunres ; quun citoyen
refuse 1'impo6t, qu'un comptable mette la main dans la caisse
publique, a /instant le contrat social est violé, tous les devoirs
moraux cessent, la justice n'existe plus, les peres, les meres,
les enfants, les époux ne se doivent rien; chacun a un droit
illimité a tout ce qui le tente ; en un mot, la population tout
entiere rentre dans 1'état de nature.



44 BACCALAUREAT ET SOCIALISME

Je laisse a penser les ravages que doivent faire de pareilles
doctrines aux époques révolutionnaires.

Elles ne sont pas moins funestes a la morale privée. Quel
est le jeune homme, entrant dans le monde plein de fougue
et de désirs, qui ne se dise : « Les impulsions de mon cceur
sont la voix de la nature, qui ne se trompe jamais. Les
institutions qui me font obstacle viennent des hommes, et ne
sont que des conventions arbitraires auxquelles je n'ai pas
concouru. Eu foulant aux pieds ces institutions, j'aurai le
double plaisir de satisfaire mes penchants et de me croire un
héros. »

Faut-il rappeler ici cette triste et douloureuse page des
Confessions ?

« Mon troisiéeme enfant fut donc mis aux Enfants trouvés,
ainsi que les deux premiers. Il en fut de méme des deux
suivants, car j'en ai eu cinq en tout. Cet arrangement me
parut si bon, que, si je ne m'en vantai pas, ce fut
uniquement par égard pour leur mere... En livrant mes
enfants a I'éducation publique ... je me regardais comme un
membre de la république de Platon !»

Mably. 11 n'est pas besoin de citations pour prouver la
gréco-romano-manie de l'abbé Mably. Homme tout d'une
piece, d'un esprit plus étroit, d'un cceur moins sensible que
Rousseau, 1'idée chez lui admettait moins de tempéraments et
de mélanges. Aussi fut-il franchement platonicien, c'est-a-dire
communiste. Convaincu, comme tous les classiques, que
I'humanité est une maticre premicre pour les fabricants
d'institutions, comme tous les classiques aussi, il aimait mieux
étre fabricant que mati¢re premicre. En conséquence, il se
pose comme Législateur. A ce titre, il fut d'abord appelé a
mstituer la Pologne, et il ne parait pas avoir réussi. Ensuite, il
offrit aux Anglo-Américains le brouet noir des Spartiates, a



FREDERIC BASTIAT 45

quoi il ne put les décider. Outré de cet aveuglement, il prédit
la chute de I'Union et ne lui donna pas pour cinq ans
d'existence.

Qu'll me soit permis de faire ici une réserve. En citant les
doctrines absurdes et subversives d'hommes tels que
Fénelon, Rollin, Montesquieu, Rousseau, je n'entends certes
pas dire qu'on ne doive a ces grands écrivains des pages
pleines de raison et de moralité. Mais ce qu'il y a de faux dans
leurs livres vient du comventionalisme classique, et ce qu'il y a de
vrai dérive d'une autre source. Clest précisément ma these
que l'enseignement exclusif des lettres grecques et latines fait
de nous tous des contradictions vivantes. 11 nous tire violemment
vers un passé dont il glorifie jusqu'aux horreurs, pendant que
le christianisme, l'esprit du siecle et ce fonds de bon sens qui
ne perd jamais ses droits, nous montrent I'idéal dans I'avenir.

Je vous fais grace de Morelly, Brissot, Raynal, justifiant,
que dis-je ? exaltant a I'envi la guerre, l'esclavage, 'imposture
sacerdotale, la communauté des biens, l'oisiveté. Qui pourrait
se méprendre sur la source impure de pareilles doctrines ?
Cette source, j'ai pourtant besoin de la nommer encore, c'est
I'éducation classique telle qu'elle nous est imposée a tous par
le Baccalauréat.

Ce n'est pas seulement dans les ceuvres littéraires que la
calme, paisible et pure antiquité a versé son poison, mais encore
dans les livres des jurisconsultes. Je défie bien qu'on trouve
dans aucun de nos légistes quelque chose qui approche d'une
notion raisonnable sur le droit de propriété. Et que peut étre
une législation d'ou cette notion est absente ? Ces jours-ci, j'ai
eu l'occasion d'ouvtir le Traité du droit des gens, par Vattel. J'y
vois que l'auteur a consacré un chapitre a l'examen de cette
question : Est-il permis d'enlever des femmes 2 11 est clair que la
légende des Romains et des Sabines nous a valu ce précieux



46 BACCALAUREAT ET SOCIALISME

morceau. L'auteur, apreés avoir pesé, avec le plus grand
sérieux, le pour et le contre, se décide en faveur de l'affirmative.
Il devait cela a la gloire de Rome. Est-ce que les Romains ont
eu jamais tort ? Il y a un comventionalisme qui nous défend de le
penser; ils sont Romains, cela suffit. Incendie, pillage, rapt,
tout ce qui vient d'eux est calme, paisible et pur.

Alléguera-t-on que ce ne sont la que des appréciations
personnelles ! Il faudrait que notre société jouat de bonheur
pour que l'action uniforme de l'enseignement classique,
renforcée par l'assentiment de Montaigne, Corneille, Féne-
lon, Rollin, Montesquieu, Rousseau, Raynal, Mably, ne
concourut pas a former l'opinion générale. C'est ce que nous
verrons.

En attendant, nous avons la preuve que l'idée communiste
ne s'était pas emparée seulement de quelques individualités,
mais de corporations entieres, et les plus instruites comme
les plus influentes. Quand les jésuites voulurent organiser un
ordre social au Paraguay, quels furent les plans que leur
suggérerent leurs études passées ? Ceux de Minos, Platon et
Lycurgue. Ils réaliserent le communisme, qui, a son tour, ne
manqua pas de réaliser ses tristes conséquences. Les Indiens
descendirent a quelques degrés au-dessous de 1'état sauvage.
Cependant, telle était la prévention invétérée des Européens
en faveur des institutions communistes, toujours présentées
comme le type de la perfection, qu'on célébrait de toutes
parts le bonheur et la vertu de ces étres sans nom (car ce
n'étaient plus des hommes), végétant sous la houlette des
jésuites.

Rousseau, Mably, Montesquieu, Raynal, ces grands
proneurs des Missions, avaient-ils vérifié les faits ? Pas le
moins du monde. Est-ce que les livres grecs et latins peuvent
tromper ? Est-ce qu'on peut s'égarer en prenant pour guide



FREDERIC BASTIAT 47

Platon ? Donc, les Indiens du Paraguay étaient heureux ou
devaient 1'étre, sous peine d'étre misérables contre toutes les
regles. Azara, Bougainville et d'autres voyageurs partirent
sous l'influence de ces idées précongues pour aller admirer
tant de merveilles. D'abord, la triste réalité avait beau leur
crever les yeux, ils ne pouvaient y croire. I fallut pourtant se
rendre a I'évidence, et ils finirent par constater, a leur grand
regret, que le communisme, séduisante chimere, est une
affreuse réalité.

La logique est inflexible. Il est bien clair que les auteurs que
je viens de citer n'avaient pas osé pousser leur doctrine
jusqu'au bout. Morelly et Brissot se chargerent de réparer
cette inconséquence. En vrais platoniciens, ils précherent
ouvertement la communauté des biens et des femmes, et
cela, remarquons-le bien, en invoquant sans cesse les
exemples et les préceptes de cette belle antiquité que tout le
monde est convenu d'admirer.

Tel était, sur la Famille, la Propriété, la Liberté, la Société,
I'état ou I'éducation donnée par le clergé avait réduit l'opinion
publique en France, quand éclata la Révolution.

Elle s'explique, sans doute, par des causes étrangeres a
l'enseignement classique. Mais est-il permis de douter que cet
enseignement n'y ait mélé une foule d'idées fausses, de
sentiments brutaux, d'utopies subversives, d'expérimen-
tations fatales ? Qu'on lise les discours prononcés a 1'As-
semblée législative et a la Convention. C'est la langue de
Rousseau et de Mably. Ce ne sont que prosopopées, invo-
cations, apostrophes a Fabricius, a Caton, aux deux Brutus,
aux Gracques, a Catilina. Va-t-on commettre une atrocité ?
On trouve toujours, pour la glorifier, 'exemple d'un Romain.
Ce que l'éducation a mis dans l'esprit passe dans les actes. 1l
est convenu que Sparte et Rome sont des modeles ; donc il



48 BACCALAUREAT ET SOCIALISME

faut les imiter ou les parodier. L'un veut instituer les jeux
Olympiques, l'autre les lois agraires, et un troisi¢me le brouet
noir dans les rues.

Je ne puis songer a épuiser ici cette question, bien digne
qu'une main exercée y consacre autre chose qu'un pamphlet :
« De l'influence des lettres grecques et latines sur l'esprit de
nos révolutions. » Je dois me borner a quelques traits.

Deux grandes figures dominent la Révolution francaise et
semblent la personnifier: Mirabeau et Robespierre. Quelle
était leur doctrine sur la Propriété ?

Nous avons vu que les peuples qui, dans l'antiquité, avaient
fondé leurs moyens d'existence sur la rapine et l'esclavage ne
pouvaient rattacher la propriété a son véritable principe. Ils
¢taient obligés de la considérer comme un fait de convention,
et ils la faisaient reposer sur la loi, ce qui permet d'y faire
entrer l'esclavage et le vol, comme l'explique si nafvement

Rollin.

Rousseau avait dit aussi : « La propriété est de convention
et d'institution humaine, au lieu que la liberté est un don de la
nature. »

Mirabeau professait la méme doctrine :

« La propriété, dit-il, est une création sociale. Les lois ne
protegent pas, ne maintiennent pas seulement la propriété,
elles la font naitre, elles la déterminent, elles lui donnent le
rang et l'étendue qu'elle occupe dans les droits des
citoyens. »

Et quand Mirabeau s'exprimait ainsi, ce n'était pas pour
faire de la théorie. Son but actuel était d'engager le 1égislateur



FREDERIC BASTIAT

49

a limiter 'exercice d'un droit qui était bien a sa discrétion,

puisqu'il I'avait créé.

Robespierre reproduit les définitions de Rousseau.

« En définissant la Liberté, ce premier besoin de 'nomme,
le plus sacré des droits qu'il tient de la nature, nous avons
dit, avec raison, qu'elle a pour limite le droit d'autrui.
Pourquoi n'avez-vous pas appliqué ce principe a la
Propriété, qui est une institution sociale, comme si les lois
de la nature étaient moins inviolables que les conventions

des hommes ? »

Apres ce préambule, Robespierre passe a la définition.

« La propriété est le droit qu'a chaque citoyen de jouir et de

disposer des biens qui lui sont garantis par la loi. »

Ainsi voila 'opposition bien marquée entre la Liberté et la
Propriété. Ce sont deux droits d'origine différente. L'un vient
de la nature, 'autre est d'institution sociale. Le premier est naturel,

le second conventionnel.

Or, qui fait la loi ? Le législateur. Il peut donc mettre a
l'exercice du droit de propriété, puisqu'il le confere, les

conditions qu'il lui plait.

Aussi Robespierre se hate de déduire de sa définition le

droit au travail, le droit a ['assistance et l'impot progressiy.

« La société est obligée de pourvoir a la subsistance de tous
ses membres, soit en leur procurant du travail, soit en
assurant des moyens d'exister a ceux qui sont hors d'état de

travailler. »

« Les secours nécessaires a l'indigence sont une dette du
riche envers le pauvre. Il appartient a la loi de déterminer la

maniere dont cette dette doit étre acquittée. »



50 BACCALAUREAT ET SOCIALISME

« Les citoyens dont le revenu n'excéde pas ce qui est
nécessaire a leur subsistance sont dispensés de contribuer
aux dépenses publiques. Les autres doivent les supporter
progressivement, selon I'étendue de leur fortune. »

Robespierre, dit M. Sudre, adoptait ainsi toutes les mesures
qui, dans l'esprit de leurs inventeurs, comme dans la réalité,
constituent la transition de la propriété au communisme. Par
l'application du T7raité des lois de Platon, il s'acheminait, sans le
savoir, vers la réalisation de 1'état social décrit dans le livre de
la Républigue. (On sait que Platon a fait deux livres : I'un pour
signaler la perfection idéale — communauté des biens et des
femmes — c'est le livre de la Républigue ; l'autre pour
enseigner les moyens de transition, c'est le Traité des lois.)

Robespierre peut étre considéré, d'ailleurs, comme un
enthousiaste de la calme, paisible et pure antiquité. Son discours
méme sur la Propriété abonde en déclamations du gott de
celles-ci : « Aristide n'aurait pas envié les trésors de Crassus !
La chaumiere de Fabricius n'a rien a envier au palais de
Crassus ! » ez.

Une fois que Mirabeau et Robespierre attribuaient, en
principe, au législateur la faculté de fixer la limite du droit de
propriété, il importe peu de savoir a quel degré ils jugeaient
opportun de placer cette limite. Il pouvait leur convenir de
ne pas aller plus loin que le droit au travail, le droit a
l'assistance et l'impot progressif. Mais d'autres, plus
conséquents, ne s'arrétaient pas la. Si la loi, qui crée la pro-
priété et en dispose, peut faire un pas vers 1'égalité, pourquoi
n'en ferait-elle pas deux ? Pourquoi ne réaliserait-elle pas
I'égalité absolue ?

Aussi Robespierre fut dépassé par Saint-Just, cela devait
étre, et Saint-Just par Babeuf, cela devait étre encore. Dans



FREDERIC BASTIAT 51

cette voie, il n'y a qu'un terme raisonnable. 11 a été marqué
par le divin Platon.

Saint-[ust... mais je me laisse trop circonscrire dans la
question de propriété. J'oublie que j'ai entrepris de montrer
comment 1'éducation classique a perverti toutes les notions
morales. Convaincu que le lecteur voudra bien me croire sur
parole, quand j'affirme que Saint-Just a dépassé Robespierre
dans la voie du communisme, je reprends mon sujet.

Il faut d'abord savoir que les erreurs de Saint-Just se
rattachaient aux études classiques. Comme tous les hommes
de son temps et du notre, il était imprégné d'Antiquité. 1l se
croyait un Brutus. Retenu loin de Paris par son parti, il
écrivait :

« O Dieu ! faut-il que Brutus languisse, oublié, loin de
Rome | Mon parti est pris, cependant, et si Brutus ne tue
point les autres, il se tuera lui-méme. »

Tuer | il semble que ce soit ici-bas la destination de
I'homme.

Tous les hellénistes et latinistes sont convenus que le
principe d'une république, c'est la vertu, et Dieu sait ce qu'ils
entendent par ce mot | Clest pourquoi Saint-Just écrivait :

« Un gouvernement républicain a la Vertu pour principe,
sinon la Terreur. »

C'est encore une opinion dominante dans I'antiquité que le
travail est infame. Aussi Saint-Just le condamnait en ces
termes :

« Un métier s'accorde mal avec le véritable citoyen. La
main de I'homme n'est faite que pour la terre et pour les
armes. »



52 BACCALAUREAT ET SOCIALISME

Et c'est pour que personne ne put s'avilir a exercer un
métier qu'il voulait distribuer des terres a tout le monde.

Nous avons vu que, selon les idées des anciens, le
législateur est a I'humanité ce que le potier est a l'argile.
Malheureusement, quand cette idée domine, nul ne veut étre
argile et chacun veut étre potier. On pense bien que Saint-
Just s'attribuait le beau role :

« Le jout ou je me serai convaincu qu'il est impossible de
donner aux Francais des mceurs douces, sensibles et
inexorables pour la tyrannie et linjustice, je me
poignarderai. »

«S'1l y avait des mceurs, tout irait bien ; il faut des
institutions pour les épurer. Pour réformer les mceurs, il
faut commencer par contenter le besoin et l'intéréet. Il faut
donner quelques terres a tout le monde. »

« Les enfants sont vétus de toile en toute saison. Ils
couchent sur des nattes et dorment huit heures. Ils sont
nourris en commun, et ne vivent que de racines, de fruits,
de légumes, de pain et d'eau. Ils ne peuvent gouter de chair
qu'apres l'age de seize ans. »

«Les hommes agés de vingt-cinq ans seront tenus de
déclarer tous les ans, dans le temple, les noms de leurs
amis. Celui qui abandonne son ami sans raison suffisante
sera banni ! »

Ainsi Saint-Just, a I'imitation de Lycurgue, Platon, Fénelon,
Rousseau, s'attribue a lui-méme sur les meceurs, les senti-
ments, les richesses et les enfants des Francais, plus de droits
et de puissance que n'en ont tous les Francais ensemble. Que
I'humanité est petite aupres de lui | ou plutét elle ne vit qu'en
lui. Son cerveau est le cerveau, son cceur est le cceur de
I'humanité.



FREDERIC BASTIAT 53

Voila donc la marche imprimée a la révolution par le
conventionalisme greco-latin. Platon a marqué l'idéal. Prétres et
laiques, au dix-septi¢me et au-dix-huiticme siccle, se mettent
a célébrer cette merveille. Vient I'heure de l'action : Mirabeau
descend le premier degré, Robespierre le second, Saint-Just le
troisicme, Antonelle le quatrieme, et Babeuf, plus logique que
tous ses prédécesseurs, se dresse au dernier, au communisme
absolu, au platonisme pur. Je devrais citer ici ses éctits ; je me
bornerai a dire, car ceci est caractéristique, qu'il les signait
Caius Gracchus.

L'esprit de la révolution, au point de vue qui nous occupe,
se montre tout entier dans quelques citations. Que voulait
Robespierte ? « Edever les dmes a la hantenr des vertus républicaines
des peuples antiques. » (3 nivose an 111.) Que voulait Saint-Just ?
« Nous offrir le bonhenr de Sparte et d'Athenes. » (23 nivose an
II1.) Il voulait en outre « Que tous les citoyens portassent sous leur
habit le coutean de Brutus. » (Ibid.) Que voulait le sanguinaire
Carrier ? « Que toute la jeunesse envisage désormais le brasier de
Scoevola, la cigné de Socrate, la mort de Cicéron et ['épée de Caton. »
Que voulait Rabaut Saint-FEtienne ? « Que, suivant les principes
des Crétois et des Spartiates, 'Etat s'empare de I'homme dés le bercean
et méme avant la naissance. » (16 décembre 1692). Que voulait la
section des Quinze-Vingts ? « QOu'on consacre une église a la
liberté, et qu'on fasse élever un antel sur lequel briilera un fen perpétuel
entretenu par de jeunes vestales. » (21 novembre 1794.) Que
voulait la Convention tout entiere ? « Que nos communes ne
renferment désormais que des Brutus et des Publicola. » (19 mars

1794.)

Tous ces sectaires étaient de bonne foi cependant, et ils
n'en étaient que plus dangereux ; car la sincérité dans l'erreur,
c'est du fanatisme, et le fanatisme est une force, surtout
quand il agit sur des masses préparées a subir son action.
L'universel enthousiasme en faveur d'un type social ne peut



54 BACCALAUREAT ET SOCIALISME

étre toujours stérile, et 'opinion publique, éclairée ou égarée,
n'en est pas moins la reine du monde. Quand une de ces
erreurs fondamentales — telle que la Glorification de
I'Antiquité — pénétrant par l'enseignement dans tous les
cerveaux avec les premieres lueurs de l'intelligence, s'y fixe a
'état de comventionalisme, elle tend a passer des esprits aux
actes. Qu'une révolution fasse alors sonner l'heure des
expériences, et qui peut dire sous quel nom terrible
apparaitra celui qui, cent ans plus tot, se ft appelé Fénélon ?
Il et déposé son idée dans un roman, il meurt pour elle sur
'échafaud ; il elt été pocte, il se fait martyr ; il eat amusé la
société, il la bouleverse.

Cependant il y a dans la réalité une puissance supérieure au
conventionalisme le plus universel. Quand I'éducation a déposé
dans le corps social une semence funeste, il y a en lui une
force de conservation, vis medicatrix, qui le fait se débarrasser
a la longue, a travers les souffrances et les larmes, du germe
délétere.

Lors donc que le communisme eut assez effrayé et
compromis la société, une réaction devint infaillible. La
France se prit a reculer vers le despotisme. Dans son ardeur,
elle eat fait bon marché méme des légitimes conquétes de la
Révolution. Elle eut le Consulat et 'Empire. Mais, hélas | ai-
je besoin de faire observer que l'infatuation romaine la suivit
dans cette phase nouvelle ? L'Antiquité est la, toujours la
pour justifier toutes les formes de la violence. Depuis
Lycurgue jusqu'a César, que de modeles a choisir | Donc —
et j'emprunte ici le langage de M. Thiers — « nous qui, apres
avoir été Athéniens avec Voltaire, avons un moment voulu
étre Spartiates sous la Convention, nous nous fimes soldats
de César sous Napoléon. » Peut-on méconnaitre I'empreinte
que notre engouement pour Rome a laissée sur cette
époque ? Eh | mon Dieu, cette empreinte est partout. Elle est



FREDERIC BASTIAT 55

dans les édifices, dans les monuments, dans la littérature,
dans les modes méme de la France impériale : elle est dans
les noms ridicules imposés a toutes nos institutions. Ce n'est
pas par hasard, sans doute, que nous vimes surgir de toute
part des Consuls, un Empereur, des Sénateurs, des Tribuns, des
Prefets, des Sénatus-consultes, des Aigles, des Colonnes trajanes, des

Légions, des Champs de Mars, des Prytanées, des Lycées.

La lutte entre les principes révolutionnaires et contre-
révolutionnaires semblait devoir se terminer aux journées de
Juillet 1830. Depuis cette époque, les forces intellectuelles de
ce pays se sont tournées vers 1'étude des questions sociales,
ce qui n'a rien en soi que de naturel et d'utile. Malheureu-
sement, I'Université donne le premier branle a la marche de
l'esprit humain, et le dirige encore vers les sources empoison-
nées de l'Antiquité ; de telle sorte que notre malheureuse
patrie en est réduite a recommencer son passé et a traverser
les mémes épreuves. Il semble qu'elle soit condamnée a
tourner dans ce cercle : Utopie, expérimentation, réaction. —
Platonisme littéraire, communisme révolutionnaire, despo-
tisme militaire. — Fénelon, Robespierre, Napoléon | —
Peut-il en étre autrement ? La jeunesse, ou se recrutent la
littérature et le journalisme, au lieu de chercher a découvrir et
a exposer les lois naturelles de la société, se borne a re-
prendre en sous-ceuvre cet axiome gréco-romain : L'ordre
social est une création du 1égislatenr. Point de départ déplorable
qui ouvre une carriere sans limites a l'imagination, et n'est
que l'enfantement perpétuel du Socialisme. — Cat, si la société
est une invention, qui ne veut étre l'inventeur ? qui ne veut
étre ou Minos, ou Lycurgue, ou Platon, ou Numa, ou
Fénelon, ou Robespierre, ou Babeuf, ou Saint-Simon, ou
Fourier, ou Louis Blanc, ou Proudhon ? Qui ne trouve
glotieux d'instituer un Peuple 2 Qui ne se complait dans le titre
de Pére des nations ¢ Qui n'aspire a combiner, comme des
éléments chimiques, la Famille et la Propriété ?



56 BACCALAUREAT ET SOCIALISME

Mais, pour donner carricre a sa fantaisie ailleurs que dans
les colonnes d'un journal, il faut tenir le pouvoir, i faut
occuper le point central ou aboutissent tous les fils de la
puissance publique. C'est le préalable obligé de toute
expérimentation. Chaque secte, chaque école fera donc tous
ses efforts pour chasser du gouvernement 1'école ou la secte
dominante, en sorte que, sous l'influence de l'enseignement
classique, la vie sociale ne peut étre qu'une interminable série
de luttes et de révolutions, ayant pour objet la question de
savoir a quel utopiste restera la faculté de faire sur le peuple,
comme sur une vile mati¢re, des expériences!

Oui, j'accuse le Baccalauréat de préparer, comme a plaisir,
toute la jeunesse francaise aux utopies socialistes, aux
expérimentations sociales. Et c'est 1a sans doute la raison
d'un phénomene fort étrange, je veux parier de l'impuissance
que manifestent a réfuter le socialisme ceux-la mémes qui
s'en croient menacés. Hommes de la bourgeoisie, pro-
priétaires, capitalistes, les systemes de Saint-Simon, de
Fourier, de Louis Blanc, de Leroux, de Proudhon ne sont,
apres tout, que des doctrines. Elles sont fausses, dites-vous.
Pourquoi ne les réfutez-vous pas ? Parce que vous avez bu a
la méme coupe : parce que la fréquentation des anciens,
parce que votre engouement de convention pour tout ce qui
est Grec ou Romain vous ont inoculé le socialisme.

Vous en étes un peu dans votre ame entiché.

Votre nivellement des fortunes par l'action des tarifs, votre
loi d'assistance, vos appels a I'instruction gratuite, vos primes
d'encouragement, votre centralisation, votre foi dans I'Etat,
votre littérature, votre théatre, tout atteste que vous Etes
socialistes. Vous différez des apotres par le degré, mais vous
étes sur la méme pente. Voila pourquoi, quand vous vous
sentez distancés, au lieu de réfuter — ce que vous ne savez



FREDERIC BASTIAT 57

pas faire, et ce que vous ne pourriez faire sans vous
condamner vous-mémes — vous vous tordez les bras, vous
vous arrachez les cheveux, vous en appelez a la compression,
et vous dites piteusement : La France s'en va !

Non, la France ne s'en va pas. Car voici ce qui arrive
pendant que vous vous livrez a vos stériles lamentations : les
socialistes se réfutent eux-mémes. Ses docteurs sont en
guerre ouverte. Le phalanstére y est resté ; la triade y est
restée, l'atelier national y est resté ; votre nivellement des
conditions par la Loi y restera. Qu'y a-t-il encore debout ? Le
crédit gratuit. Que n'en démontrez-vous l'absurdité ? Hélas !
c'est vous qui l'avez inventé. Vous l'avez préché pendant
mille ans. Quand vous n'avez pu étouffer 1'Intérét, vous
l'avez réglementé. Vous l'avez soumis au maximum, donnant
ainsi a penser que la propriété est une création de la 1oz, ce qui est
justement 1'idée de Platon, de Lycurgue, de Fénelon, de
Rollin, de Robespierre ; ce qui est, je ne crains pas de
l'affirmer, l'essence et la quintessence non seulement du
socialisme, mais du communisme. Ne me vantez donc pas un
enseignement qui ne vous a rien enseigné de ce que vous
devriez savoir, et qui vous laisse consternés et muets devant
la premicre chimere qu'il plait a un fou d'imaginer. Vous
n'étes pas en mesure d'opposer la vérité a l'erreur ; laissez au
moins les erreurs se détruire les unes par les autres. Gardez-
vous de baillonner les utopistes, et d'élever ainsi leur pro-
pagande sur le piédestal de la persécution. L'esprit des masses
laborieuses, sinon des classes moyennes, s'est attaché aux
grandes questions sociales. Il les résoudra. Il arrivera a
trouver pour ces mots : Famille, Propriété, Liberté, Justice,
Société, d'autres définitions que celles que nous fournit votre
enseignement. Il vaincra non seulement le socialisme qui se
proclame tel, mais encore le socialisme qui s'ignore. Il tuera
votre universelle intervention de I'Etat, votre centralisation,
votre unité factice, votre systeme protecteur, votre phi-



58 BACCALAUREAT ET SOCIALISME

lanthropie officielle, vos lois sur l'usure, votre diplomatie
barbare, votre enseignement monopolisé.

Et c'est pourquoi je dis : Non, la France ne s'en va pas.
Elle sortira de la lutte, plus heureuse, plus éclairée, mieux
ordonnée, plus grande, plus libre, plus morale, plus religieuse
que vous ne l'avez faite.

Apres tout, veuillez bien remarquer ceci : quand je m'éleve
contre les études classiques, je ne demande pas qu'elles soient
interdites ; je demande seulement qu'elles ne soient pas -
posées. Je n'interpelle pas I'Etat pour lui dire : Soumettez tout
le monde a mon opinion, mais bien : Ne me courbez pas
sous l'opinion d'autrui. La différence est grande, et qu'il n'y
ait pas de méprise a cet égard.

M. Thiers, M. de Riancey, M. de Montalembert, M. Barthé-
lemy Saint-Hilaire, pensent que l'atmosphére romaine est
excellente pour former le cceur et I'esprit de la jeunesse, soit.
Qu'ils y plongent leurs enfants ; je les laisse libres. Mais qu'ils
me laissent libre aussi d'en éloigner les miens comme d'un air
pestiféré. Messieurs les réglementaires, ce qui vous parait
sublime me semble odieux, ce qui satisfait votre conscience
alarme la mienne. Eh bien ! suivez vos inspirations, mais
laissez-moi suivre la mienne. Je ne vous force pas, pourquoi
me forceriez-vous ?

Vous étes trés convaincus qu'au point de vue social et
moral le beau idéal est dans le passé. Moi, je le vois dans
l'avenir. « Osons le dire a un siecle orgueilleux de lui-méme,
disait M. Thiers, l'antiquité esz ce gu'il y a de plus beau au monde. »
Pour moi, j'ai le bonheur de ne pas partager cette opinion
désolante. Je dis désolante, car elle implique que, par une loi
fatale, 'humanité va se détériorant sans cesse. Vous placez la
perfection a l'origine des temps, je la mets a la fin. Vous



FREDERIC BASTIAT 59

croyez la société rétrograde, je la crois progressive. Vous
croyez que nos opinions, nos idées, nos mceurs doivent,
autant que possible, étre jetées dans le moule antique ; j'ai
beau étudier 'ordre social de Sparte et de Rome, je n'y vois
que violences, injustices, impostures, guerres perpétuelles,
esclavage, turpitudes, fausse politique, fausse morale, fausse
religion. Ce que vous admirez, je l'abhorre. Mais enfin,
gardez votre jugement et laissez-moi le mien. Nous ne
sommes pas ici des avocats plaidant I'un pour I'enseignement
classique, l'autre contre, devant une assemblée chargée de
décider en violentant ma conscience ou la votre. Je ne
demande a I'Etat que sa neutralité. Je demande la liberté pour
vous comme pour moi. J'ai du moins sur vous l'avantage de
l'impartialité, de la modération et de la modestie.

Trois sources d'enseignement vont s'ouvrir : celui de 1'Etat,
celui du Clergé, celui des Instituteurs prétendus libres.

Ce que je demande, c'est que ceux-ci soient libres, en effet,
de tenter, dans la carriere, des voies nouvelles et fécondes.
Que 'Université enseigne ce qu'elle chérit, le grec et le latin ;
que le Clergé enseigne ce qu'il sait, le grec et le latin. Que
l'une et l'autre fassent des platoniciens et des tribuns ; mais
qu'ils ne nous empéchent pas de former, par d'autres
procédés, des hommes pour notre pays et pour notre siccle.

Car, si cette liberté nous est interdite, quelle amere dérision
n'est-ce pas que de venir nous dire a chaque instant : Vous
étes libres |

Dans la séance du 23 février, M. Thiers est venu dire pour
la quatrieme fois :

« Je répéterai éternellement ce que j'ai dit : La liberté que
donne la loi que nous avons rédigée, c'est la liberté selon la
Constitution. »



60 BACCALAUREAT ET SOCIALISME

«Je vous mets au défi de prouver autre chose. Prouvez-
moi que ce n'est pas la liberté ; pour moi, je soutiens qu'il
n'y en a pas d'autre possible. »

« Autrefois, on ne pouvait pas enseigner sans la permission
du gouvernement. Nous avons supprimé l'autorisation
préalable ; tout le monde pourra enseigner. »

« Autrefois on disait : Enseignez telles choses ; n'enseignez
pas telles autres. Aujourd'hui nous disons : Enseignez tout
ce que vous voudrez enseigner. »

C'est une chose douloureuse de s'entendre adresser un tel
défi et d'étre condamné au silence. Si la faiblesse de ma voix
ne m'eat interdit la tribune, j'aurais répondu a M. Thiers.

Voyons donc a quoi se réduit, au point de vue de l'insti-
tuteur, du pere de famille et de la société, cette Liberté que
vous dites si entiere.

En vertu de votre loi, je fonde un college. Avec le prix de
la pension, il me faut acheter ou louer le local, pourvoir a
l'alimentation des éleves et payer les professeurs. Mais a cOté
de mon College, il y a un Lycée. Il n'a pas a s'occuper du
local et des professeurs. Les contribuables, #oi compris, en
font les frais. Il peut donc baisser le prix de la pension de
manicre a rendre mon entreprise impossible. Est-ce 1a de la
liberté ? Une ressource me reste cependant ; c'est de donner
une instruction si supérieure a la votre, tellement recherchée
du public, qu'il s'adresse a moi malgré la cherté relative a
laquelle vous m'avez réduit. Mais ici, je vous rencontre, et
vous me dites : Enseignez ce que vous voudrez, mais, si vous
vous écartez de ma routine, toutes les carrieres libérales
seront fermées a vos éleves. Est-ce 1a de 1a liberté ?

Maintenant je me suppose pere de famille ; je mets mes fils
dans une institution libre : quelle est la position qui m'est



FREDERIC BASTIAT 61

faite » Comme pere, je paye 'éducation de mes enfants, sans
que nul me vienne en aide ; comme contribuable et comme
catholique, je paye l'éducation des enfants des autres, car je
ne puis refuser I'mp6t qui soudoie les Lycées, ni guere me
dispenser, en temps de caréme, de jeter dans le bonnet du
frere quéteur 1'obole qui doit soutenir les Séminaires. En ceci,
du moins, je suis libre. Mais le suis-je quant a I'imp6t ? Non,
non, dites que vous faites de la Solidarité, au sens socialiste,
mais n'ayez pas la prétention de faire de la Liberté.

Et ce n'est 1a que le tres petit c6té de la question. Voici qui
est plus grave.

Je donne la préférence a l'enseignement libre, parce que
votre enseignement officiel (auquel vous me forcez a con-
courir, sans en profiter) me semble communiste et paien ; ma
conscience répugne a ce que mes fils s'imprégnent des idées
spartiates et romaines qui, 2 mes yeux du moins, ne sont que
la violence et le brigandage glorifiés. En conséquence, je me
soumets a payer la pension pour mes fils, et 'impot pour les
fils des autres. Mais qu'est-ce que je trouve ? Je trouve que
votre enseignement mythologique et guerrier a été in-
directement imposé au college libre, par lingénieux méca-
nisme de vos grades, et que je dois courber ma conscience a
vos vues sous peine de faire de mes enfants des parias de la
société. — Vous m'avez dit quatre fois que j'étais libre. Vous
me le diriez cent fois, que cent fois je vous répondrais : Je ne
le suis pas.

Soyez inconséquents, puisque vous ne pouvez l'éviter, et je
vous concede que dans I'état actuel de l'opinion publique
vous ne pouviez fermer les colleges officiels. Mais posez une
limite a votre inconséquence. Ne vous plaignez-vous pas
tous les jours de l'esprit de la jeunesse ? de ses tendances
socialistes ? de son éloignement pour les idées religieuses ? de



62 BACCALAUREAT ET SOCIALISME

sa passion pour les expéditions guerricres, passion telle, que,
dans nos assemblées délibérantes, il est a peine permis de
prononcer le mot de paix, et il faut prendre les précautions
oratoires les plus ingénieuses pour parler de justice quand il
s'agit de I'étranger ? Des dispositions si déplorables ont une
cause sans doute. A la rigueur ne serait-il pas possible que
votre enseignement mythologique, platonicien, belliqueux et
factieux y fut pour quelque chose ? Je ne vous dis pas de le
changer cependant, ce serait trop exiger de vous. Mais je
vous dis : Puisque vous laissez naitre a coté de vos Lycées, et
dans des conditions déja bien difficiles, des écoles dites /Zbres,
permettez-leur d'essayer, a leurs périls et risques, les voies
chrétiennes et scientifiques. L'expérience vaut la peine d'étre
faite. Qui sait ? Peut-étre, sera-t-elle un progres. Et vous
voulez I'étouffer dans son germe !

Enfin, examinons la question au point de vue de la Société,
et remarquons d'abord qu'il serait étrange que la société fht
libre, en maticre d'enseignement, si les instituteurs et les
peres de famille ne le sont pas.

La premicere phrase du rapport de M. Thiers sur
l'instruction secondaire, en 1844, proclamait cette terrible
vérité :

« L'éducation publique est l'intérét peut-étre le plus grand
d'une nation civilisée, et, par ce motif, / plus grand objet de
l'ambition des partis. »

I1 semble que la conclusion a tirer de la, c'est qu'une nation
qui ne veut pas ¢ctre la proie des partis doit se hater de
supprimer I'éducation publique, c'est-a-dire par I'Etat, et de
proclamer la liberté de I'enseignement. S'il y a une éducation
confiée au pouvoir, les partis auront un motif de plus pour
chercher a s'emparer du pouvoir, puisque, du méme coup, ce
sera s'emparer de l'enseignement, /l plus grand objet de lenr



FREDERIC BASTIAT 63

ambition. La soif de gouverner n'inspire-t-elle pas déja assez
de convoitise ? ne provoque-t-clle pas assez de luttes, de
révolutions et de désordres ? et est-il sage de l'irriter encore
par l'appat d'une si haute influence ?

Et pourquoi les partis ambitionnent-ils la direction des
¢tudes ? Parce qu'ils connaissent ce mot de Leibnitz
« Faites-moi maitre de l'enseignement, et je me charge de
changer la face du monde. » L'enseighement par le pouvoir,
c'est donc l'enseighement par un parti, par une secte
momentanément triomphante ; c'est I'enseignement au profit
d'une idée, d'un systeme exclusif. « Nous avons fait la
république, disait Robespierre, il nous reste a faire des
républicains » ; tentative qui a été renouvelée en 1848.
Bonaparte ne voulait faire que des soldats, Frayssinous que
des dévots, Villemain que des rhéteurs. M. Guizot ne ferait
que des doctrinaires, Enfantin que des saint-simoniens, et tel
qui s'indigne de voir I'humanité ainsi dégradée, s'il était jamais
en position de dire /'Etat ¢'est moi, serait peut-étre tenté de ne
faire que des économistes. Eh quoi | ne verra-t-on jamais le
danger de fournir aux partis, a mesure qu'ils s'arrachent le
pouvoir, l'occasion d'imposer universellement et uniformé-
ment leurs opinions, que dis-je ? leurs erreurs par la force ? Car
c'est bien employer la force que d'interdire législativement
toute autre idée que celle dont on est soi-méme infatué.

Une telle prétention est essentiellement monarchiste, en-
core que nul ne l'affiche plus résolument que le parti répu-
blicain ; car elle repose sur cette donnée que les gouvernés
sont faits pour les gouvernants, que la société appartient au
pouvoir, qu'il doit la faconner a son image ; tandis que, selon
notre droit public, assez cherement conquis, le pouvoir n'est
qu'une émanation de la société, une des manifestations de sa
pensée.



64 BACCALAUREAT ET SOCIALISME

Je ne puis concevoir, quant a moi, surtout dans la bouche
des républicains, un cercle vicieux plus absurde que celui-ci :
D'année en année, par le mécanisme du suffrage universel, la
pensée nationale s'incarnera dans les magistrats, et puis ces
magistrats fagonneront a leur gré la pensée nationale.

Cette doctrine implique ces deux assertions : Pensée na-
tionale fausse, pensée gouvernementale infaillible.

Et s'll en est ainsi, républicains, rétablissez donc tout a la
fois Autocratie, Enseignement par I'Etat, Légitimité, Droit
divin, Pouvoir absolu, irresponsable et infaillible, toutes
institutions qui ont un principe commun et émanent de la
méme source.

S'l y a, dans le monde, un homme (ou une secte) infaillible,
remettons-lui non seulement 'éducation, mais tous les pou-
voirs, et que ¢a finisse. Sinon, éclairons-nous le mieux que
nous pourrons, mais n'abdiquons pas.

Maintenant, je répete ma question : Au point de vue social,
la loi que nous discutons réalise-t-elle la liberté ?

Autrefois il y avait une Université. Pour enseigner, il fallait
sa permission. Elle imposait ses idées et ses méthodes, et
force était d'en passer par la. Elle était donc, selon la pensée
de Leibnitz, maitresse des générations, et c'est pour cela sans
doute que son chef prenait le titre significatif de grand maitre.

Maintenant tout cela est renversé. Il ne reste a 'Université
que deux attributions : 1° le droit de dire ce qu'il faudra
savoir pour obtenir les grades; 2° le droit de fermer
d'innombrables catriéres a ceux qui ne se seront pas soumis.

Ce n'est presque rien, dit-on. Et moi je dis : Ce rien est
tout.



FREDERIC BASTIAT 65

Ceci m'entraine a dire quelque chose d'un mot qui a été
souvent prononcé dans ce débat : c'est le mot unité¢ ; car
beaucoup de personnes voient dans le Baccalauréat le moyen
d'imprimer a toutes les intelligences une direction, sinon
raisonnable et utile, du moins uniforme, et bonne en cela.

Les admirateurs de 1'Unité sont fort nombreux, et cela se
congoit. Par décret providentiel, nous avons tous foi dans
notre propre jugement, et nous croyons qu'il n'y a au monde
qu'une opinion juste, a savoir : la notre. Aussi nous pensons
que le législateur ne pourrait mieux faire que de l'imposer a
tous, et, pour plus de sureté, nous voulons tous étre ce lé-
gislateur. Mais les législateurs se succedent ; et qu'arrive-t-il ?
Clest qu'a chaque changement, une Unité en remplace une
autre. L'enseignement par I'Etat fait donc prévaloir 1'uni-
formité en considérant isolément chaque période ; mais, si
'on compare les périodes successives, par exemple, la Con-
vention, le Directoire, I'Empire, la Restauration, la Monat-
chie de Juillet, la République, on retrouve la diversité et, qui
pis est, la plus subversive de toutes les diversités, celle qui
produit, dans le domaine intellectuel, comme sur un théatre,
des changements a vue, selon le caprice des machinistes.
Laisserons-nous toujours descendre l'intelligence nationale, la
conscience publique a ce degré d'abaissement et d'indignité ?

Il y a deux sortes d'Unités. L'une est un point de dépatt.
Elle est imposée par la force, par ceux qui détiennent mo-
mentanément la force. L'autre est un résultat, la grande
consommation de la perfectibilité humaine. Elle résulte de la
naturelle gravitation des intelligences vers la vérité.

La premicre Unité a pour principe le mépris de l'espece
humaine, et pour instrument le despotisme. Robespierre était
Unitaire quand il disait : « J'ai fait la république ; je vais me
mettre a faire des républicains. » Napoléon était Unitaire



66 BACCALAUREAT ET SOCIALISME

quand il disait : «J'aime la guerre, et je ferai de tous les
Francais des guerriers. » Frayssinous était Unitaire quand il
disait : « J'ai une foi, et par l'éducation je plierai a cette foi
toutes les consciences. » Procuste était Unitaire quand il
disait : « Voila un lit : je raccourcirai ou j'allongerai quiconque
en dépassera ou n'en atteindra pas les dimensions.» Le
Baccalauréat est Unitaire quand il dit : « La vie sociale sera
interdite a quiconque ne subit pas mon programme. » Et
qu'on n'allegue pas que le conseil supérieur pourra tous les
ans changer ce programme ; car, certes, on ne pourrait
imaginer une circonstance plus aggravante. Quoi donc ! la
nation tout entiere serait assimilée a l'argile que le potier brise
quand il n'est pas satisfait de la forme qu'il lui a donnée ?

Dans son rapport de 1844, M. Thiers se montrait admi-
rateur trés ardent de cette nature d'Unité, tout en regrettant
qu'elle fut peu conforme au génie des nations modernes.

« Le pays ou ne regne pas la liberté d'enseignement, disait-
il, serait celui ou I'Etat, animé d'une volonté absolue,
voulant jeter la jeunesse dans le méme moule, la frapper,
comme une monnaie, a son effigie, ne souffrirait aucune
diversité dans le régime d'éducation, et, pendant plusieurs
années, ferait vivre tous lus enfants sous le méme habit, les
nourrirait des mémes aliments, les appliquerait aux mémes
études, les soumettrait aux mémes exercices, les plierait,
etc... »

« Gardons-nous, ajoutait-il, de calomnier cette prétention
de 'Etat d'imposer l'unité de caractere a la nation, et de la
regarder comme une inspiration de la tyrannie. On pourrait
presque dire, au contraire, que cette volonté forte de I'Etat
d'amener tous les citoyens a un type commun, s'est
proportionnée au patriotisme de chaque pays. C'est dans
les républiques anciennes, ou la patrie était le plus adorée,
le mieux servie, qu'elle montrait des exigences les plus
grandes a I'égard des mceurs et de I'esprit des citoyens... Et
nous qui, dans le si¢cle écoulé, avons présenté toutes les



FREDERIC BASTIAT 67

faces de la société-humaine, nous qui, apres avoir été
Athéniens avec Voltaite, avons un moment voulu étre
Spartiates sous la Convention, soldats de César sous
Napoléon, si nous avons un moment songé a imposer
d'une maniére absolue le joug de 1'Etat sur I'éducation, c'est
sous la Convention nationale, au moment de la plus grande
exaltation patriotique. »

Rendons justice a M. Thiers. Il ne proposait pas de suivre
de tels exemples. « Il ne faut, disait-il, ni les imiter ni les
flétrir. C'était du délire, mais le délire du patriotisme. »

Il n'en reste pas moins que M. Thiers se montre encore ici
fidele a ce jugement par lui prononcé : « L'Antiquité est ce
qu'il y a de plus beau au monde. » Il montre une prédilection
secréte pour le despotisme absolu de I'Etat, une admiration
instinctive pour les institutions de Crete et de Lacédémone
qui donnaient au législateur le pouvoir de jeter toute la
jeunesse dans le moule, de la frapper, comme une monnaie,
a son effigie, etc., etc.

Et je ne puis m'empécher de signaler ici, car cela rentre
bien dans mon sujet, les traces de ce comventionalisme classique
qui nous fait admirer dans l'antiquité, comme des vertus, ce
qui était le résultat de la plus dure et de la plus immorale des
nécessités. Ces anciens qu'on exalte, je ne saurais trop le
répéter, vivaient de brigandage, et, pour rien au monde,
n'auraient touché un outil. Ils avaient pour ennemi le genre
humain tout entier. Ils s'étaient condamnés a une guerre
perpétuelle et placés dans 'alternative de toujours vaincre ou
de périr. Des lors il n'y avait et ne pouvait y avoir pout eux
qu'un métier, celui de soldat. La communauté devait
s'attacher a développer uniformément chez tous les citoyens
les qualités militaires, et les citoyens se soumettaient a cette
unité qui était la garantie de leur existence.



68 BACCALAUREAT ET SOCIALISME

Mais qu'y a-t-il de commun entre ces temps de barbarie et
les temps modernes ?

Aujourd'hui, dans quel objet précis et bien déterminé
frapperait-on tous les citoyens, comme une monnaie, a la
méme effigie ? Est-ce parce qu'ils se destinent tous a des
carrieres diverses ? Sur quoi se fonderait-on pour les jeter
dans le méme moule ?.... e gui tiendra le moule ? Question
terrible, qui devrait nous faire réfléchir. Qui tiendra le moule ¢
S'l y a un moule (et le Baccalauréat en est un), chacun en
voudra tenir le manche, M. Thiers, M. Parisis, M. Barthélemy
Saint-Hilaire, moi, les rouges, les blancs, les bleus, les noirs. Il
faudra donc se battre pour vider cette question préalable, qui
renaitra sans cesse. N'est-il pas plus simple de briser ce
moule fatal, et de proclamer loyalement la Liberté ?

D'autant que la Liberté, c'est le terrain ou germe la véri-
table Unité et I'atmosphere qui la féconde. La concurrence a
pour effet de provoquer, révéler et universaliser les bonnes
méthodes, et de faire sombrer les mauvaises. Il faut bien
admettre que l'esprit humain a une plus naturelle proportion
avec la vérité qu'avec l'erreur, avec ce qui est bien qu'avec ce
qui est mal, avec ce qui est utile qu'avec ce qui est funeste. S'il
n'en était pas ainsi, si la chute était naturellement réservée au
Vrai, et le triomphe au Faux, tous nos efforts seraient vains ;
I'humanité serait fatalement poussée, comme le croyait
Rousseau, vers une dégradation inévitable et progressive. Il
faudrait dire, avec M. Thiers : L'antiguité est ce gu'il y a de plus
bean an monde, ce qui n'est pas seulement une erreur, mais un
blasphéme. — Les intéréts des hommes, bien compris, sont
harmoniques, et la lumiére qui les leur fait comprendre brille
d'un éclat toujours plus vif. Donc les efforts individuels et
collectifs, l'expérience, les tatonnements, les déceptions
méme, la concurrence, en un mot, la Liberté — font graviter



FREDERIC BASTIAT 69

les hommes vers cette Unité, qui est 'expression des lois de
leur nature, et la réalisation du bien général.

Comment est-il arrivé que le parti /ibéral soit tombé dans
cette étrange contradiction de méconnaitre la liberté, la
dignité, la perfectibilité de 'homme, et de leur préférer une
Unité factice, stationnaire, dégradante, imposée tour a tour
par tous les despotismes au profit des systemes les plus
divers ?

Ily a a cela plusieurs raisons : c'est d'abord qu'il a regu, lui
aussi, l'empreinte romaine de I'éducation classique. N'a-t-il
pas pour meneurs des Bacheliers ? Ensuite, a travers les
péripéties parlementaires, il espere bien voir tomber en ses
mains cet instrument précieux, ce moule intellectuel, objet,
selon M. Thiers, de toutes les ambitions. Enfin les nécessités
de la défense contre l'injuste agression de 1'Europe, en 1792,
n'ont pas peu contribué a populariser en France I'idée d'une
puissante Unité.

Mais de tous les mobiles qui déterminent le libéralisme a
sacrifier la liberté, le plus puissant est la crainte que lui
inspirent, en matiére d'éducation, les envahissements du
clergé.

Cette crainte je ne la partage pas, mais je la comprends.

Considérez, dit le libéralisme, la situation du clergé en
France, sa savante hiérarchie, sa forte discipline, sa milice de
quarante mille membres, tous célibataires et occupant le
premier poste dans chaque commune du pays, l'influence
qu'il doit a la nature de ses fonctions, celle qu'il tire de la
parole qu'il fait retentir sans contradiction et avec autorité en
chaire, ou qu'il murmure au confessionnal, les liens qui
l'attachent 2 I'Etat par le budget des cultes, ceux qui



70 BACCALAUREAT ET SOCIALISME

l'assujettissent a un chef spirituel qui est en méme temps roi
étranger, le concours que lui préte une compagnie ardente et
dévouée, les ressources qu'il trouve dans les aumones dont il
est le distributeur ; considérez qu'il regarde comme son
premier devoir de s'emparer de I'éducation, et dites si, dans
ces conditions, la liberté de l'enseignement n'est pas un
leurre.

Il faudrait un volume pour traiter cette vaste question et
toutes celles qui s'y rattachent. Je me bornerai a une
considération, et je dis :

Sous un régime libre, ce #'est pas le Clergé gui fera la conguéte de
I'Enseignement, mais I'Enseignement qui fera la conguéte du Clergé. Ce
n'est pas le Clergé gui frappera le Siecle a son effigie, mais le Siecle qui

fera le Clergé a son image.

Peut-on douter que l'enseignement, dégagé des entraves
universitaires, soustrait, par la suppression des grades, au
conventionalisme classique, ne s'élancat, sous l'aiguillon de la
rivalité, dans des voies nouvelles et fécondes ? Les insti-
tutions libres, qui surgiront laborieusement entre les lycées et
les séminaires, sentiront la nécessité de donner a l'intelligence
humaine sa véritable nourriture, a savoir : la science de ce
que les choses sont et non la science de ce qu'on en disait il y
a deux mille ans. « L'antiquité des temps est l'enfance du
monde, dit Bacon, et, a proprement parler, c'est notre temps
qui est l'antiquité, le monde ayant acquis du savoir et de
l'expérience en vieillissant. » L'étude des ceuvres de Dieu et
de la nature dans l'ordre moral et dans 'ordre matériel, voila
la véritable instruction, voila celle qui dominera dans les
institutions libres. Les jeunes gens qui l'auront recue se
montreront supérieurs par la force de l'intelligence, la streté
du jugement, l'aptitude a la pratique de la vie, aux affreux petits
rhétenrs que 1université et le clergé auront saturés de doctrines



FREDERIC BASTIAT 71

aussi fausses que surannées. Pendant que les uns seront
préparés aux fonctions sociales de notre époque, les autres
seront réduits d'abord a oublier, s'ils peuvent, ce qu'ils auront
appris, ensuite a apprendre ce qu'ils devraient savoir. En
présence de ces résultats, la tendance des peres de famille
sera de préférer les écoles libres, pleines de seve et de vie, a
ces autres écoles succombant sous l'esclavage de la routine.

Qu'arrivera-t-il alors ? Le clergé, toujours ambitieux de
conserver son influence, n'aura d'autre ressource que de
substituer, lui aussi, l'enseignement des choses a l'ensei-
gnement des mots, I'étude des vérités positives a celle des
doctrines de convention, et la substance a I'apparence.

Mais, pour enseigner, il faut savoir, et, pour savoir, il faut
apprendre. Le clergé sera donc forcé de changer la direction
de ses propres ¢études, et la rénovation s'introduira jusque
dans les séminaires. Or, pense-t-on qu'une autre nourriture
ne fasse pas d'autres tempéraments ? Car, prenons-y garde, il
ne s'agit pas ici seulement de changer la maticre, mais la
méthode de l'enseignement clérical. La connaissance des
ceuvres de Dieu et de la nature s'acquiert par d'autres
procédés intellectuels que celle des théogonies. Observer les
faits et leur enchainement est une chose ; admettre sans
examen un texte Zzbox et en tirer les conséquences en est une
autre. Quand la science remplace lintuition, l'examen se
substitue a l'autorité, la méthode philosophique a la méthode
dogmatique ; un autre but exige un autre procédé, et d'autres
procédés donnent a l'esprit d'autres habitudes.

I n'est donc pas douteux que l'introduction de la science
dans les séminaires, résultat infaillible de la liberté d'ensei-
gnement, ne doive avoir pour effet de modifier, au sein de
ces institutions, jusqu'aux habitudes intellectuelles. Et c'est la,



72 BACCALAUREAT ET SOCIALISME

j'en ai la conviction, I'aurore d'une grande et désirable révo-
lution, celle qui réalisera I'Unité religieuse.

Je disais tout a I'heure que le conventionalisme classique faisait
de nous tous des contradictions vivantes, Francais par néces-
sité et Romains par I'éducation. Ne pourrait-on pas dire aussi
qu'au point de vue religieux nous sommes des contradictions
vivantes ?

Nous sentons tous dans le cceur une puissance irrésistible
qui nous pousse vers la religion, et en méme temps nous
sentons dans notre intelligence une force non moins
irrésistible qui nous en éloigne, et d'autant plus, c'est un point
de fait, que l'intelligence est plus cultivée, en sorte qu'un
grand docteur a pu dire : Litterati minus credunt.

Oh ! c'est un triste spectacle | Depuis quelque temps sur-
tout, nous entendons pousser de profonds gémissements sur
l'atfaiblissement des croyances religieuses, et, chose étrange,
ceux-la mémes qui ont laissé s'éteindre dans leur ame jusqu'a
la derniere étincelle de la foi sont le plus disposés a trouver le
doute impertinent... chez les autres. « Soumets ta raison,
disent-ils au peuple, sans quoi tout est perdu. C'est bon a moi
de m'en rapporter a la mienne, car elle est d'une trempe
particuliére, et, pour observer le Décalogue, je n'ai pas besoin
de le croire révélé. Méme quand je m'en écarterais quelque
peu, le mal n'est pas grand ; mais toi, c'est différent, tu ne
peux l'enfreindre sans mettre en péril la société... et mon
repos. »

C'est ainsi que la peur cherche un refuge dans lI'hypocrisie.
On ne croit pas, mais on fait semblant de croire. Pendant que
le scepticisme est au fond, une religiosité de calcul se montre
a la surface, et voici qu'un conventionalisme nouveau, et de la
pire espece, déshonore l'esprit humain.



FREDERIC BASTIAT 73

Et cependant tout n'est pas hypocrisie dans ce langage.
Encore qu'on ne croie pas tout, encore qu'on ne pratique
rien, il y a au fond des cceurs, comme dit Lamennais, une
racine de foi qui ne seche jamais.

D'ou vient cette bizarre et dangereuse situation ? ne serait-
ce pas quaux vérités religicuses, primordiales et fonda-
mentales, auxquelles toutes les sectes et toutes les écoles
adherent d'un consentement commun, se sont agrégés, avec
le temps, des institutions, des pratiques, des rites, que
l'intelligence, malgré qu'on en ait, ne peut admettre ? Et ces
additions humaines ont-elles aucun autre support, dans
l'esprit méme du clergé, que le dogmatisme par lequel il les
rattache aux vérités primordiales non contestées ?

L'Unité religicuse se fera, mais elle ne se fera que lorsque
chaque secte aura abandonné ces institutions parasites
auxquelles je fais allusion. Qu'on se rappelle que Bossuet en
faisait bon marché quand il discutait avec Leibnitz sur les
moyens de ramener a 1'Unité toutes les confessions
chrétiennes. Ce qui paraissait possible et bon au grand
docteur du dix-septieme siecle, serait-il regardé comme trop
audacieux par les docteurs du dix-neuvieme ? Quoi qu'il en
soit, la liberté de l'enseignement, en faisant pénétrer d'autres
habitudes intellectuelles dans le clergé, sera sans doute un des
plus puissants instruments de la grande rénovation religieuse
qui seule peut désormais satisfaire les consciences et sauver la
société.

Les sociétés ont un tel besoin de morale, que le corps qui
s'en fait, au nom de Dieu, le gardien et le distributeur,
acquiert sur elles une influence sans bornes. Or, il est
d'expérience que rien ne pervertit plus les hommes que
linfluence illimitée. II arrive donc un temps ou, loin que le
sacerdoce persiste a n'étre que l'instrument de la religion,



74 BACCALAUREAT ET SOCIALISME

c'est la religion qui devient l'instrument du sacerdoce. Des ce
moment un antagonisme fatal s'introduit dans le monde. La
Foi et I'Intelligence, chacune de leur coté, tirent tout a elles.
Le prétre ne cesse d'ajouter, a des vérités sacrées, des erreurs
qu'il proclame non moins sacrées, offrant ainsi a l'opposition
du laique des motifs de plus en plus solides, des arguments
de plus en plus séricux. L'un cherche a faire passer le faux
avec le vrai. L'autre ébranle le vrai avec le faux. La religion
devient superstition, et la philosophie incrédulité. Entre ces
deux extrémes, la masse flotte dans le doute, et on peut dire
que l'humanité traverse une époque critique. Cependant
l'abime se creuse toujours plus profond, et la lutte se poursuit
non-seulement d'homme a2 homme, mais encore dans la
conscience de chaque homme, avec des chances diverses.
Une commotion politique vient-elle épouvanter la société,
elle se jette, par peur, du coté de la foi ; une sorte de
religiosité hypocrite prend le dessus, et le prétre se croit
vainqueur. Mais le calme n'a pas plutot reparu, le prétre n'a
pas plutot essayé de mettre a profit la victoire, que
l'intelligence reprend ses droits et recommence son ceuvre.
Quand donc cessera cette anarchie ? quand est-ce que se
scellera I'alliance entre l'intelligence et la foi ? — Quand la foi
ne sera plus une arme ; quand le sacerdoce, redevenu ce qu'il
doit étre, l'instrument de la religion, abandonnera les formes
qui l'intéressent, pour le fond qui intéresse I'humanité. Alors
ce ne sera pas assez de dire que la religion et la philosophie
sont sceurs, il faudra dire qu'elles se confondent dans 1'Unité.

Mais je descends de ces régions élevées, et, revenant aux
grades universitaires, je me demande si le clergé éprouvera
une grande répugnance a abandonner les voies routini¢res de
l'enseignement classique, ce a quoi, d'ailleurs, il ne sera
nullement obligé.



FREDERIC BASTIAT 75

Il serait plaisant que le communisme platonicien, le
paganisme, les idées et les meeurs faconnées par l'esclavage et
le brigandage, les odes d'Horace, les métamorphoses
d'Ovide, trouvassent leurs derniers défenseurs et professeurs
dans les prétres de France ! Il ne m'appartient pas de leur
donner des avis. Mais ils me permettront bien de citer ici
l'extrait d'un journal qui, si je ne me trompe, est rédigé par
des ecclésiastiques :

« Quels sont donc, parmi les docteurs de l'Eg]ise, les
apologistes de 'enseignement pafen ? Est-ce saint Clément,
qui a écrit que la science profane est semblable aux fruits et
aux confitures qu'on ne doit servir qu'a la fin du repas ?
Est-ce Origene, qui a écrit que, dans les coupes dorées de
la poésie paienne, il y a des poisons mortels ? Est-ce
Tertullien qui appelle les philosophes paiens les patriarches
des hérétiques : Patriarche hereticorum ? Est-ce saint Irénée,
qui déclare que Platon a été l'assaisonnement de toutes les
hérésies ? Est-ce Lactance, qui constatait que de son temps
les hommes lettrés étaient ceux qui avaient le moins de
foi ? Est-ce saint Ambroise disant qu'il est tres dangereux
pour les chrétiens de s'occuper de l'éloquence profane ?
Est-ce saint Jérome enfin, qui, dans sa lettre a Eustochie,
condamnant avec énergie I'étude des paiens, disait : Qu'y a-
t-il de commun entre la lumicre et les téncbres? Quel
accord peut-il exister entre le Christ et Bélial ? Qu'a affaire
Horace avec le Psautier, Virgile avec I'Evangile ... Saint
Jérome qui regrette si cruellement le temps qu'il a consacré
dans sa jeunesse a I'étude des lettres paiennes : "Malheu-
reux que j'étais, je me privais de nourriture pour ne pas
quitter Cicéron ; des le grand matin, j'avais Plaute dans les
mains. Si  quelquefois, rentrant en moi-méme, je
commengais la lecture des prophetes, leur style me
paraissait inculte, et, parce que j'étais aveugle, je niais la
lumiere." »

Mais écoutons parler saint Augustin :



76 BACCALAUREAT ET SOCIALISME

« Les études par lesquelles je suis parvenu a lire les écrits
des autres et a écrire ce que je pense étaient pourtant bien
plus utiles et bien plus solides que celles auxquelles on me
forca depuis de m'adonner, qui concernaient les aventures
de je ne sais quel Enée, et qui me faisaient pleurer sur le
sort de Didon, mourant d'amour, tandis qu'oubliant mes
propres fautes, je trouvais moi-méme la mort dans ces
lectures funestes... Ce sont pourtant ces folies qu'on
appelle les belles et honnétes lettres : Tales dementic
honestiores et uberiores littere putantur... Qu'ils crient contre moi
ces marchands de belles-lettres, je ne les crains pas, et je
m'applique 2 sortir des mauvaises voies que j'ai suivies... Il
est vrai que, de ces études, j'ai retenti beaucoup
d'expressions qu'il est utile de savoir, mais tout cela peut
s'apprendre ailleurs que dans des lectures si frivoles, et on
devrait conduire les enfants dans une voie moins
dangereuse. Mais qui ose te résister, 6 maudit torrent de la
coutume ! ... N'est-ce pas pour suivre ton cours qu'on m'a
fait lire I'histoire de Jupiter qui, en méme temps, tient la
foudre et commet l'adultere ? On sait bien que c'est
inconciliable; mais, a 1'aide de ce faux tonnerre, on diminue
I'horreur qu'inspire l'adultére et on porte les jeunes gens a
imiter les actions d'un dieu criminel. »

« Et néanmoins, O torrent infernal, on précipite dans tes
flots tous les enfants, on fait de cet usage coupable une
grande affaire. Cela s'accomplit publiquement, sous les
yeux des magistrats, pour un salaire convenu... C'est le vin
de l'erreur que nous présentaient dans notre enfance des
maitres ivres ; ils nous chatiaient quand nous refusions de
nous en abreuver, et nous ne pouvions en appeler de leur
sentence a aucun juge qui ne fat ivre comme eux. Mon ame
¢tait ainsi la proie des esprits impurs, car ce n'est pas d'une
seule maniere qu'on offre des sacrifices aux démons. »

Ces plaintes si éloquentes, ajoute la feuille catholique, cette
critique si amere, ces reproches si durs, ces regrets si
touchants, ces conseils si judicieux, ne s'adressent-ils pas
aussi bien a notre siecle qu'a celui pour lequel écrivait saint
Augustin ?



FREDERIC BASTIAT 77

Ne conserve-t-on pas, sous le nom d'enseignement clas-
sique, le méme systeme d'études contre lequel saint Augustin
s'éleve avec tant de force ?

Ce torrent du paganisme n'a-t-il pas inondé le monde ?

Ne précipite-t-on pas chaque année, dans ses flots, des
milliers d'enfants qui y perdent la foi, les mceurs, le sentiment
et la dignité humaine, 'amour de la liberté, la connaissance de
leurs droits et de leurs devoirs, qui en sortent tout imprégnés
des fausses idées du paganisme, de sa fausse morale, de ses
fausses vertus, non moins que de ses vices et de son profond
mépris pour 'humanité ?

Et cet effroyable désordre moral ne nait pas d'une
perversion de volontés individuelles abandonnées a leur libre
arbitre. Non, il est législativement imposé par le mécanisme
des grades universitaires. M. de Montalembert lui-méme, tout
en regrettant que l'étude des lettres antiques ne fit pas assez
forte, a cité les rapports des inspecteurs et doyens des
facultés. Ils sont unanimes pour constater la résistance, je
dirai presque la révolte du sentiment public contre une
tyrannie si absurde et si funeste. Tous constatent que la
jeunesse francaise calcule avec une précision mathématique
ce qu'on l'oblige d'apprendre et ce qu'on lui permet d'ignorer,
en fait d'études classiques, et qu'elle s'arréte juste a la limite
ou les grades s'obtiennent. En est-il de méme dans les autres
branches des connaissances humaines, et n'est-il pas de
notoriété publique que, pour dix admissions, il se présente
cent candidats tous supérieurs a ce qu'exigent les program-
mes ? Que le législateur compte donc la raison publique et
l'esprit des temps pour quelque chose.

Est-ce un barbare, un Welche, un Gépide qui ose ici
prendre la parole ? Méconnait-il la supréme beauté des



78 BACCALAUREAT ET SOCIALISME

monuments littéraires 1légués par l'antiquité, ou les services
rendus a la cause de la civilisation par les démocraties
grecques ?

Non certes, il ne saurait trop répéter qu'il ne demande pas
a la loi de proscrire, mais de ne pas prescrire. Qu'elle laisse
les citoyens libres. Ils sauront bien remettre l'histoire dans
son véritable jour, admirer ce qui est digne d'admiration,
flétrir ce qui mérite le mépris, et se délivrer de ce conven-
tionalisme classique qui est la plaie funeste des sociétés
modernes. Sous l'influence de la liberté, les sciences naturel-
les et les lettres profanes, le christianisme et le paganisme,
sauront bien se faire, dans 1'éducation, la juste part qui
leur revient, et c'est ainsi que se rétablira entre les idées, les
mceurs et les intéréts, 'Harmonie qui est, pour les conscien-
ces comme pour les sociétés, la condition de l'ordre.









